
145

C O M U N I C A C I O N E S  I N D E P E N D I E N T E S

Recibido: 17 de febrero de 2020.	 Aceptado: 28 de agosto de 2020.
* Programa de Becas Posdoctorales en la Universidad Nacional Autónoma de México, Beca-
ria del Centro de Investigaciones Interdisciplinarias en Ciencias y Humanidades, asesorada 
por la doctora Guadalupe Valencia García. 
Correo electrónico: rev.interd@unam.mx

Meza Torres, Andrea. «La secularización como un discurso de “misión”: una mirada desde el feminismo crítico y los femi-
nismos descoloniales.» Interdisciplina 9, n° 24 (mayo–agosto 2021): 145-171. 

doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2021.23.78462

Andrea Meza Torres*
La secularización como un discurso de “misión”: una 
mirada desde el feminismo crítico y los feminismos 
descoloniales

Secularization as a “mission” discourse: a view 
from critical feminism and decolonial feminisms

Abstract | This article starts by exposing a sharp critique of the secularization discourse 

through the main arguments of Joan Wallach Scott’s book Sex and Secularism. Here, the femi-

nist author criticizes this process as a power discourse which does not correspond to histori-

cal facts; moreover, Scott argues that the equality of the sexes was never at the heart of the 

process of secularization. The author shows that this discourse is based on a dichotomical 

thinking which, nowadays, has generated the dichotomy “(western) gender equality and sexu-

al freedom” versus “islam”. This dichotomy, based on the image superiority/inferiority, sup-

ports geopolitical aims which are associated with the colonization of the peripheries. There-

fore, it can be associated to the discourse of the colonial “mission” and its continuity. In the 

second part of this article, I present three decolonial thinkers: Arzu Merali, Houria Bouteldja 

and Sirin Adlbi Sibai who, from Muslim and/or Arab societies within the Global North, express 

a critique toward western (white) feminism and the secularization process associated with it. 

The aim of this article is to show points of convergence between a feminist, critical voice which 

emerged within the western academic field —and which gave an important turn— and wom-

en’s voices who have been systematically silenced in western academia. Moreover, beyond the 

critique of secularization from within the western academia, this article aims to show alterna-

tive proposals from the global peripheries which do not see the discourse of secularization as 

a way out of oppression. The points of convergence between critical feminism and the voices 

of Muslim women thinkers show that the historicity and ideological force of the secularization 

process must be thoroughly questioned and analyzed to propose new dialogue alternatives 

beyond the missions of imperial Christendom and / or its secularized theological version. 

Keywords | Secularism, Feminism, Decolonial Thought, Islam. 



146

Volumen 9, número 24, (143-171), mayo–agosto 2021
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2021.24.78462

Andrea Meza Torres
www.interdisciplina.unam.mx
INTER DISCIPLINA

C
O

M
U

N
IC

A
C

IO
N

E
S

 IN
D

E
P

E
N

D
IE

N
T

E
S C

O
M

U
N

IC
A

C
IO

N
E

S
 I

N
D

E
P

E
N

D
IE

N
T

E
S

Resumen | Este artículo comienza por presentar una crítica de la secularización con base 

en los argumentos de Joan Wallach Scott en su libro Sex and Secularism. Aquí, la intelec-

tual y feminista realiza una crítica de este proceso como un discurso de poder que no co-

rresponde con los hechos históricos; más allá, argumenta que la igualdad de los sexos no 

está en la base del proceso de secularización. Scott muestra que este discurso está rela-

cionado con un pensamiento dicotómico que, hoy en día, ha generado la dicotomía “igual-

dad de los sexos y libertad sexual (occidentales)” versus “islam”. Esta dicotomía, basada 

en la imagen superioridad/inferioridad, sustenta objetivos geopolíticos vinculados a la 

colonización de las periferias y está, por lo tanto, asociada al discurso de las “misiones” 

coloniales y a su continuidad. En la segunda parte de este artículo, presento el pensamien-

to descolonial de Arzu Merali, Houria Bouteldja y Sirin Adlbi Sibai, quienes desde el con-

texto de sociedades arabo-musulmanas dentro del Norte global, expresan una crítica hacia 

el feminismo occidental (blanco) y por ende hacia la secularización. Se trata de una crítica 

que coincide en varios puntos nodales con la de Scott. El objetivo de este artículo es pre-

sentar convergencias entre una voz feminista crítica del campo académico occidental —

que ha dado un giro importante— y voces de mujeres que han sido sistemáticamente si-

lenciadas por la academia occidentalizada. Más allá de la crítica de la secularización desde 

dentro del campo académico occidental, este artículo busca mostrar alternativas desde 

las periferias globales que no ven al discurso de la secularización como una salida de la 

opresión. Los puntos de convergencia entre el feminismo crítico y las voces de pensado-

ras musulmanas muestran a la secularización como un proceso cuya fuerza ideológica e 

historicidad deben analizarse y cuestionarse a fondo para proponer nuevas alternativas 

de diálogos más allá de las misiones de la cristiandad imperial y/o su vertiente teológica 

secularizada. 

Palabras clave | secularización, feminismo, pensamiento descolonial, islam.

Introducción
El presente artículo busca ofrecer una mirada crítica hacia el proceso de secu-
larización desde un espacio de conocimiento “exterior” a la modernidad. Esta 
perspectiva me parece importante, ya que la mayoría de las críticas hacia la cris-
tiandad y su iglesia emanan desde una mirada secular que parte desde la mo-
dernidad misma, ignorando que el espacio secular es heredero de un modo de 
vida y/o una cultura estrechamente vinculada a la cristiandad y, por lo tanto, a 
sus misiones asociadas a la expansión colonial. Más allá, el espacio secular es 
heredero del principio dualista de la cristiandad, aunque en la descripción de la 
secularización se presente a la esfera religiosa como excluida de este espacio. 
Por ello, aunque desde el espacio secular se produzca una crítica hacia la cris-
tiandad, esta se realiza desde el interior del espacio de la modernidad, proceso 
que emana del contexto de la cristiandad misma (que comprende al catolicismo 



147

Volumen 9, número 24, (143-171), mayo–agosto 2021
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2021.24.78462 
Andrea Meza Torres

www.interdisciplina.unam.mx 
INTER DISCIPLINA

C
O

M
U

N
IC

A
C

IO
N

E
S

 IN
D

E
P

E
N

D
IE

N
T

E
S C

O
M

U
N

IC
A

C
IO

N
E

S
 I

N
D

E
P

E
N

D
IE

N
T

E
S

y al protestantismo);1 más allá, la crítica generada desde el espacio secular por 
lo general no escucha ni se vincula con perspectivas exteriores (no-occidenta-
les), articulándose así en forma de monólogo y excluyendo “críticas otras” que 
se expresan desde diversos campos culturales y formas de espiritualidad. 

Este monólogo produce el mito de un espacio —secular— separado de toda 
religión o espiritualidad y, más allá, de la vida misma, siendo —por ende— un 
lugar desde el cual se pretende producir saberes “objetivos”. Esta posición de ob-
jetividad se sostiene por una noción de superioridad (lo objetivo sería superior 
al saber situado y subjetivo) y, blindada tras el rechazo de la religión cristiana y 
la iglesia (proyectando este rechazo a todas las otras formas de espiritualidad), 
se considera a sí misma como “no criticable” por ningún ente exterior.2 De igual 
forma, el espacio secular no admite ser interpelado por perspectivas vinculadas 
a espiritualidades o que no hayan pasado por un proceso de secularización occi-
dental o idéntico al de la Reforma Protestante. Este campo secular, aquí descrito 
críticamente, es el locus de enunciación desde donde se han articulado no solo la 
ciencia moderna en occidente —que, como se verá, también ha fungido como 
parte de una misión civilizatoria cuyas características no son muy distintas de 
las de la cristiandad— sino también los discursos de emancipación (por ejemplo, 
de género) dentro de la modernidad occidental. 

Aquí, busco presentar una reflexión sobre el proyecto secular que lo vincula 
al proyecto de una “misión cristiana” pero sin una teología visible (o a través de 
una teología invisibilizada). Para ello, comenzaré por presentar los argumentos 
centrales que la intelectual y feminista Joan Wallach Scott elabora en su libro Sex 
and Secularism, publicado en 2018. En este libro, la autora plantea una fuerte 
crítica desde la academia occidental y es de vital importancia justo por el lugar 
desde donde se enuncia. Más allá, al escuchar, tomar en cuenta y hacer referen-
cia a voces (sobre todo de mujeres y hombres musulmanes y/o de sociedades 
musulmanas, feministas poscoloniales) que, desde el exterior (o desde los már-
genes) de la modernidad, han realizado esta crítica hacia la secularización desde 
muchos años antes de la publicación de Scott, la intelectual y feminista realiza 
un “giro” político que impacta al monólogo del discurso académico occidental. 
Desde esta perspectiva, el libro de Scott es el resultado de una crítica “desde den-
tro” de la modernidad que se abre hacia un diálogo con narrativas de zonas pe-

1 Aquí entiendo a la modernidad en el sentido de Enrique Dussel, como un proceso que 
comenzó a gestarse desde 1492 con la expulsión de judíos y musulmanes de la península 
ibérica y la conquista (o encubrimiento) del continente americano (lo “otro”) (Dussel 1994). 
Por ello, comprendo a la modernidad como un proceso estrechamente vinculado al catoli-
cismo y a sus etapas posteriores o transformaciones, es decir, a la Reforma Protestante y 
sus distintas ramificaciones. 
2 Sobre esta proyección hacia las otras espiritualidades, ver: (Meza Torres 2018, 61-82).



148

Volumen 9, número 24, (143-171), mayo–agosto 2021
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2021.24.78462

Andrea Meza Torres
www.interdisciplina.unam.mx
INTER DISCIPLINA

C
O

M
U

N
IC

A
C

IO
N

E
S

 IN
D

E
P

E
N

D
IE

N
T

E
S C

O
M

U
N

IC
A

C
IO

N
E

S
 I

N
D

E
P

E
N

D
IE

N
T

E
S

riféricas; se trata de narrativas políticas, saberes y conocimientos que, por los 
lugares en donde se enuncian, son —normalmente— ignorados por el campo 
científico occidental. 

Me parece relevante comenzar por una presentación de los argumentos de 
Scott, ya que, en la segunda parte de este artículo, expondré voces de pensadoras 
descoloniales (voces que Scott no menciona en su libro) las cuales, desde el con-
texto de las migraciones poscoloniales y el islam en el Norte global, también ha-
bían realizado críticas muy relevantes al feminismo occidental y al proceso de 
secularización (ambos asociados a la colonización y a la imposición de una ima-
gen de la mujer occidental) años antes de la aparición del libro de Scott. Desde mi 
perspectiva, es importante expandir el espacio de diálogo que abre la publicación 
de Scott hacia voces de mujeres pensadoras descoloniales que ya habían articula-
do estas críticas desde diferentes países de Europa —desde el “lugar” de las mi-
graciones poscoloniales de Medio Oriente, el Magreb y Asia—. De esta forma, se 
trata no solo de presentar críticas desde la academia (que tiende a redundar sobre 
sí misma) sino también alternativas desde el exterior de la modernidad. 

La secularización como discurso: un análisis desde sus fracturas 
Comenzaré presentando una crítica hacia la secularización misma que Scott ar-
ticula en Sex and Secularism (2018) y que sostiene con argumentos de otros in-
telectuales críticos en universidades occidentalizadas. Por ejemplo, recurre a 
Talal Asad, quien en su libro Formations of the Secular: Christianity, Islam, Mo-
dernity (2003) ya había enfatizado que aquella idea del progreso pensado como 
una transición de lo religioso hacia lo secular, ya no se sostiene (Asad 2003, 1). 
Ante los hechos (sobre todo ante el actual resurgimiento del fenómeno religio-
so) y siguiendo a Asad, Scott propone interrogar si el proceso de secularización 
no es, más que otra cosa, un discurso de poder o aquello que “lo secular” pre-
tende que es y que ha sido impuesto por medio de la dominación. En el mundo 
actual —el de encuestas cuyas cifras muestran el número de personas creyentes 
y el aumento de la movilidad religiosa/espiritual— es claro que el fenómeno re-
ligioso no ha desaparecido ni muestra una tendencia a desaparecer. Muy por el 
contrario, va en aumento.

Ante estos hechos, Scott cuestiona la afirmación que supone que la secula-
rización tuvo lugar y, más bien, lo analiza como una narrativa o una historia que 
se contó y que, por ello, no corresponde a la realidad actual (empírica). Citando 
a Jordan Alexander Stein,3 Scott perfila su posicionamiento: 

3 La cita de Jordan Alexander Stein (la cita 16 en la página 9 del texto de Scott) proviene de: 
“Angels in (Mexican) America”, American Literature 86:4 (December 2014). (Scott 2018, 186).



149

Volumen 9, número 24, (143-171), mayo–agosto 2021
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2021.24.78462 
Andrea Meza Torres

www.interdisciplina.unam.mx 
INTER DISCIPLINA

C
O

M
U

N
IC

A
C

IO
N

E
S

 IN
D

E
P

E
N

D
IE

N
T

E
S C

O
M

U
N

IC
A

C
IO

N
E

S
 I

N
D

E
P

E
N

D
IE

N
T

E
S

Jordan Alexander Stein adds that study after study has revealed the persistence and 

importance of religion in the very countries of the West in which it was supposed to 

have disappeared. “The history of secularism”, he writes, “is the history of a story we 

told, not of a thing that happened”. This story offered an abstract, schematic repre-

sentation and a periodization that ignored the particular details of different nations, 

instead providing a unifying rationale for a series of economic, social, and political 

developments with diverse causes and outcomes, not all of them the result of what 

might be called a secular frame of mind. But although it may not reflect the realities 

it claims to describe, the secularism story (secularization, secularity) does have an 

important influence on the way these realities are perceived. It is a story, moreover, 

that has served different purposes in the historical moments and contexts in which it 

is told. (Scott 2018, 9). 

El argumento de Scott va en dirección de que la secularización es un discur-
so que se ha impuesto y se sigue imponiendo a través de sofisticadas mutacio-
nes y actualizaciones. Lo expone como una herramienta del proyecto civilizato-
rio de la modernidad4 que, más allá de haber logrado una unificación discursiva 
y vinculada al poder, no tiene correspondencia con los hechos históricos (Scott 
2018, 9).5 

Retomando a Asad, la siguiente cita de su libro Formations of the Secular es 
un ejemplo de cómo las ideas de la secularización conformaron un discurso ci-
vilizatorio que se impuso en las periferias posterior a una primera fase de colo-
nización, la que estaba asociada a las misiones católicas y la conformación de los 
estados-nación: 

The eminent philosopher Charles Taylor is among those who insist that although se-

cularism emerged in response to the political problems of Western Christian society 

in early modernity —beginning with its devastating wars of religion— it is applicable 

to non-Christian societies everywhere who have become modern (Asad 2003, 2).

4 Aquí quisiera precisar que Scott entiende a la modernidad como un fenómeno de la ilus-
tración del siglo XVIII. Más arriba hablé de la modernidad en el sentido de Dussel, quien la 
localiza en 1492. Es importante señalar esto ya que, aunque ambos autores convergen en 
algunos puntos y, sobre todo, en su crítica de la secularización como discurso moderno y 
cristianocéntrico de dominación, divergen en cuanto a la localización del comienzo de la 
modernidad en tiempo y espacio. No obstante, su crítica hacia la secularización converge y 
esto permite citar a ambos en este artículo. 
5 Esto tiene que ver, específicamente, con la falta de correspondencia entre el discurso se-
cular —por ejemplo, el de los estados-nación modernos ya sea en el Norte global o en regio-
nes que pasaron por procesos de descolonización— y la presencia de prácticas espirituales 
y creencias en sociedades que existen en esos estados-nación.



150

Volumen 9, número 24, (143-171), mayo–agosto 2021
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2021.24.78462

Andrea Meza Torres
www.interdisciplina.unam.mx
INTER DISCIPLINA

C
O

M
U

N
IC

A
C

IO
N

E
S

 IN
D

E
P

E
N

D
IE

N
T

E
S C

O
M

U
N

IC
A

C
IO

N
E

S
 I

N
D

E
P

E
N

D
IE

N
T

E
S

Esto conduce a la hipótesis de que la secularización es un discurso de domi-
nación del mundo moderno, aplicado a los estados-nación en territorios excolo-
nizados y, por lo tanto, una herramienta central de la “misión” de expansión de 
la modernidad a partir de las descolonizaciones oficiales o, en otras palabras, 
de una era poscolonial. En su libro La cárcel del feminismo (2016), Adlbi Sibai 
(autora a quien expondré más adelante) ya había expuesto cómo el discurso de 
la secularización ha sido una de las herramientas para enfatizar los binomios 
(tradición/modernidad; religión/secularización; identidad/alteridad) que se im-
pusieron durante el proceso de formación de los estados-nación del mundo ára-
be. La secularización, como parte de la historia de estos binomios (dicotomías) 
del mundo occidental, fungió como herramienta colonial del nuevo orden inter-
nacional que contribuyó a la anulación de la historia social y política del islam 
y de las historias locales, imponiendo y asentando dualismos que fragmentaron 
la cohesión social de las sociedades musulmanas en favor de la dominación ex-
terna, occidental (Adlbi Sibai 2016, 85-110).

Siguiendo a Scott y Asad, ambas autoras argumentan que es preocupante que 
la realidad discursiva de la secularización nunca haya correspondido con la reli-
giosidad de las poblaciones que viven dentro de estados-nación secularizados y 
occidentalizados en las periferias globales; sin embargo, es todavía más preocu-
pante el hecho (ya expuesto arriba) de que no haya conciencia de que la religión 
tampoco desapareció en sociedades del Norte global, desde donde se generó e 
impuso el discurso del progreso (y la secularización) y en donde, idealmente, de-
bió haber desaparecido. Esto lleva a ambos autores a constatar que el discurso de 
la secularización creó una realidad que, empíricamente, nunca tuvo lugar. Sin em-
bargo, asociada al poder y a la dominación, sirvió como una herramienta política 
de la misión modernizadora para propagar una visión particular del mundo (uni-
versalizada) que moldeó la realidad, se aceptó como tal e incluso malinterpretó la 
historia (Scott 2018, 10). Esto último es de especial relevancia para las ciencias 
sociales, la historia, la antropología, la historia de la ciencia y la filosofía (entre 
otras disciplinas) —ya que podría decirse que, en la historia reciente de estas dis-
ciplinas, la secularización se ha dado por sentada como un “hecho” en un porcen-
taje importante de esta producción de conocimiento—. Scott propone revisar los 
hechos (la historia) que, tanto en occidente como en sus colonias, tuvieron lugar 
durante el surgimiento, expansión e imposición de la secularización.

Scott también se apoya en Edward Said para describir la forma en la que la 
secularización sirvió como un arma de guerra del arsenal de aquello que Said 
llamó el Orientalismo, proceso dualista que derivó en la caricaturización de 
Oriente (Scott 2018, 10), borrando la historia de la región y creando —así como 
fortaleciendo— la dicotomía superior (occidente)/inferior (oriente), que sirvió 
como base para la colonización de la región y para la posterior edificación de los 



151

Volumen 9, número 24, (143-171), mayo–agosto 2021
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2021.24.78462 
Andrea Meza Torres

www.interdisciplina.unam.mx 
INTER DISCIPLINA

C
O

M
U

N
IC

A
C

IO
N

E
S

 IN
D

E
P

E
N

D
IE

N
T

E
S C

O
M

U
N

IC
A

C
IO

N
E

S
 I

N
D

E
P

E
N

D
IE

N
T

E
S

estados-nación modernos y seculares. En este contexto, Scott argumenta que, 
en la actualidad, la secularización es utilizada en el Norte global como instru-
mento político y económico en torno al fenómeno migratorio (aplaudiendo a los 
migrantes secularizados, discriminando a las comunidades de migrantes cre-
yentes); paralelamente, ha instrumentalizado al género, construyendo la supe-
rioridad del occidente moderno en torno a la emancipación de la mujer (Scott 
2018, 10). Es decir, que la secularización ha sido construida como un espacio 
“superior” argumentando que es la base de la emancipación de la mujer y la 
igualdad de los sexos, en contraste con sociedades como las musulmanas que 
serían naturalmente opresoras —y, por lo tanto, inferiores—. 

Es justamente aquí, donde convergen género y racismo (a través de la historia 
colonial), en donde Scott realiza una crítica fundada en la aseveración de superio-
ridad de la secularización por ser el espacio de la igualdad de los sexos, pues ar-
gumenta que, más bien, el patriarcado de la cristiandad y la dicotomía hombre/
mujer conformaron la base de la propuesta secular del espacio público y privado 
tanto en Francia, como en Alemania, Inglaterra y los Estados Unidos (Scott 2018, 
30-59). Scott argumenta que hay una distorsión significativa de la historia en este 
sentido y aclara que la secularización parte de la cristiandad y nunca fue, por na-
turaleza, un proyecto equitativo sino, muy por el contrario, un discurso que creó 
un espacio de desigualdad de género, en el cual se asoció a la mujer a la esfera 
privada y a la religión, al tiempo que se posicionó al hombre en el espacio público 
y se le habilitó para la ejecución de las tareas de Estado (Scott 2018, 30-59). 

La mirada crítica de Scott hacia la historia del proceso de secularización 
apunta hacia su estructura dual —que es una continuación de la cristiandad (pa-
triarcal)— así como hacia las desigualdades de género que lo conforman. De ahí, 
cuestiona la distorsión histórica que hoy en día se ha naturalizado y que presen-
ta a la secularización como un proceso que hubiera tenido como base la igualdad 
de los sexos; sin embargo, más allá de su crítica hacia la instrumentalización de 
la mujer, Scott indaga una mutación reciente del discurso liberal que ensalza la 
libertad sexual, así como la exhibición de la sexualidad femenina y de la homo-
sexual como los claros signos de la libertad que emanan de las sociedades occi-
dentales. Aquí Scott critica, más bien, la puesta en disposición de los cuerpos de 
las mujeres y los homosexuales en el sistema capitalista, la facilidad de su explo-
tación y consumo por parte del poder y placer masculinos, mostrando así que, 
aquella libertad que se propaga, es más bien una forma en la que los cuerpos de 
las mujeres y los homosexuales se han vuelto objetos de placer y consumo del 
patriarcado (Scott 2018, 156-183). 

Los sujetos pretendidamente liberados son fetichizados y puestos a disposi-
ción en el consumo mercantil. La teología invisible y/o escondida detrás de la 
manipulación de la emancipación de la mujer y la libertad sexual ha fortalecido 



152

Volumen 9, número 24, (143-171), mayo–agosto 2021
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2021.24.78462

Andrea Meza Torres
www.interdisciplina.unam.mx
INTER DISCIPLINA

C
O

M
U

N
IC

A
C

IO
N

E
S

 IN
D

E
P

E
N

D
IE

N
T

E
S C

O
M

U
N

IC
A

C
IO

N
E

S
 I

N
D

E
P

E
N

D
IE

N
T

E
S

el binomio a través del cual el discurso de la secularización se ha posicionado 
como superior (por la “liberación que permite”), construyendo como inferiores a 
sociedades que no son idénticas a las occidentales. En nombre de la mujer con 
velo y de los y las homosexuales en sociedades musulmanas a quienes se les ha 
proyectado la cristiandad y calificado como naturalmente oprimidos, se han jus-
tificado intervenciones políticas, de corte colonial y en nombre del progreso (aun-
que en realidad hayan tenido fines geopolíticos y económicos), que son la conti-
nuación de las misiones de la cristiandad imperial (en su vertiente secularizada). 

Scott argumenta que la secularización tiene una historia y que se trata de 
una categoría que, si bien parte de un dualismo que expresa la división y asime-
tría “superioridad/inferioridad”, ha mostrado distintas caras a lo largo del tiem-
po. La secularización se ha utilizado para describir fenómenos como el de los 
sacerdotes que dejaron los monasterios para vivir entre la gente; más tarde, 
para referirse a la expropiación de las propiedades de la iglesia después de la 
reforma protestante, en la Revolución Francesa, sirvió para referirse al Estado y 
a sus representantes frente a la iglesia y el clero. Lo secular se construyó como 
lo de “este mundo” (la ciudad del hombre), el aquí y ahora, para contrarrestar al 
“más allá” (la ciudad de Dios) (Scott 2018, 12-14). En esta historia que muestra 
Scott, la secularización se engrana dentro de la cristiandad europea-occidental 
en el sentido de que su historia es la de un dualismo que se ha transformado 
intercambiando sus significados, pero siguiendo el esquema de clasificación 
“superioridad/inferioridad” que ha sido característico de la modernidad occi-
dental y la colonialidad6 que es paralela a ella. 

Aquí quisiera exponer una tesis de Carl Schmitt que hace referencia a la teolo-
gía. Schmitt argumenta que todos los conceptos concisos del sistema estatal mo-
derno —incluidos los que sustentan el aparato jurídico— son conceptos teológi-
cos secularizados; más allá, esto no solo aplicaría a la historicidad de los conceptos, 
sino a la estructura que los sistematiza (Schmitt 1934, 49).7 Esta tesis de Schmitt 
puede ponerse en diálogo con lo expuesto por Scott, quien analiza el hecho de que 

6 Aquí yo menciono la colonialidad como paralela a la modernidad porque me baso en la 
obra de Enrique Dussel. Scott no menciona este término, ya que ella sitúa la modernidad en 
la ilustración y comprende a la colonización como una misión posterior. Por el contrario, 
Dussel traza sus orígenes en el imperio español y la dominación de las Indias occidentales, 
por lo que modernidad y colonialidad son dos lados de la misma moneda. 
7 La cita original en alemán, a la que se hace referencia arriba, es: 

Alle prägnanten Begriffe der modernen Staatslehre sind säkularisierte theologische Be-
griffe. Nicht nur ihrer historischen Entwicklung nach, weil sie aus der Theologie auf die 
Staatslehre übertragen wurden, indem zum Beispiel der allmächtige Gott zum omni-
potenten Gesetzgeber wurde, sondern auch in ihrer systematischen Struktur, deren 
Erkentniss notwendig ist für eine soziologische Betrachtung dieser Begriffe. (Schmitt 
1934, 49).



153

Volumen 9, número 24, (143-171), mayo–agosto 2021
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2021.24.78462 
Andrea Meza Torres

www.interdisciplina.unam.mx 
INTER DISCIPLINA

C
O

M
U

N
IC

A
C

IO
N

E
S

 IN
D

E
P

E
N

D
IE

N
T

E
S C

O
M

U
N

IC
A

C
IO

N
E

S
 I

N
D

E
P

E
N

D
IE

N
T

E
S

las constituciones de los estados-nación se han pensado en relación con la cris-
tiandad (Scott 2018, 43-51). ¿Será la teología escondida la base de los dualismos 
producidos por occidente? Scott propone que, después del surgimiento del Estado 
como un ente teológico secularizado (Scott 2018, 43), en el que va a existir una 
desigualdad marcada entre los sexos, surgieron otros momentos históricos en que 
se generaron dualismos como, por ejemplo, el de una Europa de identidad cristia-
na superior a sus colonias en las periferias globales (África y Asia) —lo cual estaría 
en la base de una visión racializada de la religión— (Scott 2018, 44). 

En este punto hay un debate abierto en cuanto al surgimiento de la visión 
racializada de la religión ya que, según Dussel, este proceso habría comenzado 
con el Imperio Español en el siglo XV y se habría secularizado posteriormente —
manteniendo así las dicotomías de la cristiandad; Scott, por su parte, habla de 
una racialización de la religión que habría comenzado posterior a la moderni-
dad. Pese a este debate, el cual obliga a discutir la historia colonial de Asia, 
Oriente Medio, el Magreb y África en relación con la de América Latina, ambos 
autores coinciden en que los dualismos de la cristiandad están presentes tanto 
en el discurso de la misión colonizadora como en el de la secularización que 
acompañó el surgimiento del estado-nación en occidente y de los estados-nación 
en zonas excolonizadas. 

Sobre la misión colonizadora, Scott explica que, en Medio Oriente, la misión 
cristiana y la secularización fueron procesos que fragmentaron órdenes cultu-
rales que tenían coherencia y se articulaban en torno al islam. Misioneros y re-
presentantes del discurso secular se articularon como superiores (de herencia 
cristiana, europea, ambos crearon una identidad conjunta de “blancura”) frente 
a los sujetos coloniales; desde el espacio colonizado, no se veía una diferencia 
clara entre ambos procesos y/o personajes (lo que también ya había remarcado 
Adlbi Sibai, 2016). Lo más grave, según Scott, habría sido la proyección de la di-
cotomía occidental hombre (espacio público) vs mujer (espacio privado, reli-
gión) al espacio colonizado, ya que esto fragmentó espacios que antes estaban 
culturalmente unidos y que, al verse separados y ordenados en cuanto a los se-
xos, relegó a la mujer colonizada oficialmente al espacio privado y a ser la re-
presentante de la tradición y religión (Scott 2018, 51-52).8 Un ejemplo de esto 

8 Aquí es importante mencionar que Scott argumenta que la mujer europea también se 
sumó a la misión colonizadora, con lo cual la emancipación femenina en occidente debe 
verse de forma crítica, ya que, si bien luchó por la emancipación de la mujer europea, esta 
lucha no incluyó a las mujeres de las colonias. Muy por el contrario, la historia de la coloni-
zación en Argelia muestra cómo las mujeres colonizadoras organizaron rituales de “desve-
lo” para “liberar” a las mujeres musulmanas de la opresión —ritual que solo convenía a los 
colonizadores—. Aunque Scott lo menciona en el primer capítulo de su libro —haciendo 
referencia a Fanon— abordaré este tema en el apartado en donde expongo el pensamiento 
de Houria Bouteldja.



154

Volumen 9, número 24, (143-171), mayo–agosto 2021
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2021.24.78462

Andrea Meza Torres
www.interdisciplina.unam.mx
INTER DISCIPLINA

C
O

M
U

N
IC

A
C

IO
N

E
S

 IN
D

E
P

E
N

D
IE

N
T

E
S C

O
M

U
N

IC
A

C
IO

N
E

S
 I

N
D

E
P

E
N

D
IE

N
T

E
S

es el caso de la ley familiar en las colonias, con lo cual habría habido casos en 
que se expropió a la mujer de la administración de la propiedad cuando tradi-
cionalmente era ella quien regía sobre este espacio (Scott 2018, 53-54). Clara-
mente, la secularización del espacio cultural y de las regulaciones espaciotem-
porales —como por ejemplo la secularización de la shari’a— creó asimetrías a 
través de la separación de espacios que no habían existido como separados en 
las sociedades tradicionales (previo a la colonización), trastocando así los siste-
mas de valores (Scott 2018, 52-53). Finalizo este punto (al que volveré más ade-
lante) con una cita de Scott: 

And yet, all of this scholarship notwithstanding, women’s subordination in postcolo-

nial nations is regularly attributed to unchanging, “traditional” religious practice — 

these days Islam is the primary culprit. […] These refusals of history have to do, I 

think, with the persistence of the discourse of secularism – or, more specifically, with 

its contemporary reactivation. […] The “us” versus “them” contrast provides evidence 

for the triumph of Western freedom over the ever-lagging, Orient. But in the twenty-

first century, as in the nineteenth, the identification of women with/as religion is not 

the product of timeless religious teaching; it is, rather, an effect of the way the dis-

course of secularism has organized our vision of the world (Scott 2018, 59).

Es importante recalcar que Scott habla de un discurso de la secularización 
que negó sistemáticamente la historia (y sobre todo las historias “otras”) y que, 
hoy en día, se ha reactivado con especial virulencia. Ha servido, entre otras co-
sas, para marginalizar y anular las críticas al feminismo occidental provenientes 
de mujeres en espacios excolonizados y en el Norte global. Scott aclara que la 
identificación de la mujer con la religión (tanto en occidente como en las colo-
nias) tiene que ver con el discurso de la secularización y con la forma en que ha 
organizado nuestra visión del mundo —y no con el “supuesto” retroceso de so-
ciedades no-occidentales. 

Más allá de la historia oficial colonial, Scott describe el surgimiento del dualis-
mo de un occidente capitalista que se autorrepresenta como libre y superior a su 
contraparte (represora) comunista y centrada en Rusia; esto durante la Guerra Fría. 
En este ejemplo es importante resaltar cómo se creó una dicotomía hacia el Bloque 
Socialista a pesar de que este espacio también era secular y moderno. Scott descri-
be cómo durante la Guerra Fría, en los Estados Unidos, se exaltaron la libertad de 
culto y la diversidad religiosa del espacio secular para contrastarlo con (la no li-
bertad) del bloque socialista, en donde paradójicamente existía un proyecto mo-
derno de homogeneización basado en la secularización. Aquí, Scott coincide con 
Salman Sayyid, quien en su libro A Fundamental Fear (1997), analiza el lugar que 
ocuparon las poblaciones musulmanas dentro del comunismo soviético, que tam-



155

Volumen 9, número 24, (143-171), mayo–agosto 2021
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2021.24.78462 
Andrea Meza Torres

www.interdisciplina.unam.mx 
INTER DISCIPLINA

C
O

M
U

N
IC

A
C

IO
N

E
S

 IN
D

E
P

E
N

D
IE

N
T

E
S C

O
M

U
N

IC
A

C
IO

N
E

S
 I

N
D

E
P

E
N

D
IE

N
T

E
S

bién era parte de la civilización moderna y solo se diferenciaba del occidente ca-
pitalista desde el sistema económico implementado (Sayyid 1997, 130-131). Des-
de una mirada exterior (crítica de la modernidad), la perspectiva de Sayyid 
contextualiza el lugar de las poblaciones musulmanas dentro del “imperio soviéti-
co” y deja abierta la interrogante de si los musulmanes fueron tratados como so-
ciedades a “convertir” a la ideología del sistema político socialista y representado 
como secular o desprovisto de religión —ignorando la historia de la región en el 
sentido de la religión y su permanencia social pese a cambios políticos y sociales 
de gran envergadura—. Sayyid deja ver que, ante el eurocentrismo de las socieda-
des occidentales capitalistas y socialistas, las sociedades musulmanas han tenido 
experiencias de opresión muy parecidas. Siguiendo al autor, ambos bloques —ca-
pitalista y comunista—representan a la civilización moderna (the West), la cual 
tiene estrechos vínculos con la cristiandad imperial, el materialismo y —desde 
una perspectiva musulmana— el rechazo de lo divino.

Como ya describí anteriormente, Scott finaliza su libro —y su genealogía de la 
secularización— con el ejemplo más reciente que habría comenzado en la década 
de los noventas. Aquí, tras la caída del bloque socialista, Scott describe el surgi-
miento de una imagen dualista en la que, primeramente, una sociedad occidental, 
capitalista y secularizada se va a construir, discursivamente, como democrática e 
igualitaria en relación con los sexos y más allá, como “superior”; para luego buscar 
y representar a su opuesto, es decir, a un “otro” que, esta vez, se gesta en torno al 
islam y utiliza el bagaje epistémico del orientalismo. Las sociedades musulmanas 
se representarán como fuente de opresión autoritaria, de dominación de la mujer 
y de la sexualidad en general y, por lo tanto, como aquel “inferior” que será el con-
trario natural de la sociedad democrática, igualitaria y libre (Scott 2018, 13-15). 
Este patrón dualista, asimétrico y de dominación obedece a fines políticos vincu-
lados a los intereses de la civilización moderna y es parte integral de su “misión” 
de expansión. Aquí, lo nuevo y lo preocupante —señala Scott— es la forma en la 
que una misión civilizatoria de corte patriarcal se ha apropiado del género —de 
las luchas de las mujeres y los homosexuales en sociedades occidentales y occi-
dentalizadas— para construirse como superior frente a aquellas sociedades y co-
munidades que se manifiestan como vinculadas a tradiciones y espiritualidades. 
Este punto, que abordaré más adelante a través de la pensadora franco-argelina 
Houria Bouteldja, muestra cómo la cuestión de los sexos y la sexualidad se trasla-
dó de un plano privado a uno público, en el que se politizó la cuestión de la se-
xualidad en favor del patriarcado imperial y de un discurso global de dominación 
capitalista, diluyendo así el contenido y fuerza que originalmente constituyó a las 
luchas de género en contra del patriarcado occidental. 

Como respuesta a esto, Scott se apoya en las investigaciones del sociólogo 
de las religiones José Casanova, para argumentar que la secularización es un 



156

Volumen 9, número 24, (143-171), mayo–agosto 2021
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2021.24.78462

Andrea Meza Torres
www.interdisciplina.unam.mx
INTER DISCIPLINA

C
O

M
U

N
IC

A
C

IO
N

E
S

 IN
D

E
P

E
N

D
IE

N
T

E
S C

O
M

U
N

IC
A

C
IO

N
E

S
 I

N
D

E
P

E
N

D
IE

N
T

E
S

proceso que solo se da desde la cristiandad (Scott 2018, 11-12) y, por ello, no es 
una fase obligatoria en el desarrollo o progreso de toda sociedad. Esta contex-
tualización del discurso de la secularización y la crítica a su universalización 
coincide con el trabajo (publicado anteriormente) de autores y pensadoras ya 
mencionados como Talal Asad, Sirin Adlbi Sibai, Houria Bouteldja, Salman Sa-
yyid y Abdennur Prado (entre otros). Concretamente desde el pensamiento de 
mujeres musulmanas vinculadas a su espiritualidad (el islam) ha emergido la 
crítica de esta pretensión en la que se presenta a la secularización como una ne-
cesidad civilizatoria y obligatoria, lo cual recuerda a la historia de las “conver-
siones” hacia la cristiandad como pasaje obligatorio y necesario. Estas conver-
siones religiosas estaban ligadas a una misión y, desde estas voces periféricas, 
la secularización se muestra, hoy en día, como un discurso de la cristiandad 
imperial, secularizado (que esconde a una teología), cuyo propósito es la con-
versión forzosa de todo “otro” hacia la modernidad occidental. Es aquí donde 
emerge la crítica de la secularización como un discurso ligado a la misión cris-
tianocéntrica. La preocupación de Scott es que, hoy en día, la secularización 
muestre una apropiación de las luchas de género (con fines políticos conserva-
dores y segregacionistas-fundamentalistas) y, más allá, que aquellas mujeres 
que lucharon por su emancipación en el Norte global estén haciendo uso de la 
secularización para anular las voces de mujeres que se articulan desde las peri-
ferias globales y, especialmente, de aquellas que articulan su emancipación a 
través de su espiritualidad (por ejemplo desde el islam). 

Voces de pensadoras descoloniales: una crítica desde el “exterior”  
o desde los “márgenes” de la modernidad
En este apartado presentaré aquellas voces de mujeres que, antes que Wallach 
Scott, ya habían expresado públicamente fuertes críticas al feminismo occiden-
tal desde su experiencia de racialización y también desde su espiritualidad —el 
islam—. Desde esta perspectiva, el feminismo occidental y la secularización son 
componentes de un mismo discurso deslegitimador y opresor. Las voces de es-
tas mujeres racializadas, pertenecientes a comunidades musulmanas o desde la 
práctica del islam en el Norte global, conforman una producción de conocimien-
to crítico desde el exterior de la modernidad que hizo posibles ciertos debates 
—y, desde mi perspectiva, también la aparición del libro de Scott—. Las voces 
que se articulan desde el islam son el ejemplo de una fuerte crítica que ha sido 
marginalizada, oprimida y violentada no solo por el patriarcado occidental, sino 
—y sobre todo últimamente— por feministas del Norte global. 

Las voces de pensadoras descoloniales que presento a continuación, expo-
nen una perspectiva epistémica desde la experiencia migratoria y de la raciali-



157

Volumen 9, número 24, (143-171), mayo–agosto 2021
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2021.24.78462 
Andrea Meza Torres

www.interdisciplina.unam.mx 
INTER DISCIPLINA

C
O

M
U

N
IC

A
C

IO
N

E
S

 IN
D

E
P

E
N

D
IE

N
T

E
S C

O
M

U
N

IC
A

C
IO

N
E

S
 I

N
D

E
P

E
N

D
IE

N
T

E
S

zación. Para contextualizar el lugar desde donde se articulan, utilizaré un con-
cepto de Ramón Grosfoguel, quien en su artículo “International Migration’s 
Missing Concepts: Coloniality of Power, Cultural Racism and Geopolitics of 
Knowledge” (2010), argumenta que es imprescindible reconocer que los migran-
tes no llegan a espacios vacíos de historia. Las y los migrantes del Sur global que 
migran hacia el Norte global, llegan a espacios nacionales históricamente cons-
tituidos por relaciones coloniales de poder, impregnados de historia colonial, 
así como imaginarios y conocimientos coloniales. Por ende, las y los migrantes 
del Sur global adquieren una posición dentro de las jerarquías raciales (Grosfo-
guel 2010, 167-178). 

La contribución más importante de Grosfoguel es que propone tres concep-
tos clave para describir el “lugar” de las y los migrantes; se trata de conceptos 
que hacen visible tanto las relaciones de poder colonial entre los países de ori-
gen y de llegada como la reproducción de estas al interior de sociedades del 
Norte global. Aquí y, para fines de este artículo, utilizaré solo uno de estos con-
ceptos, el de “sujetos coloniales/raciales del imperio”: 

‘Colonial/racial subjects of empire’ are those subjects that are inside the empire as 

part of a long colonial history-African-Americans, Native-Americans, Chicanos, Puer-

to Ricans, Pacific Islanders, Chinese Americans, etc. The metropolitan colonial imagi-

nary, racial/ethnic hierarchy and racist discourses are frequently constructed in rela-

tion to these subjects. There is a long history of racialization and inferiorization 

towards ‘colonial racial subjects of empire’ that informs, constitutes and determines 

the present power relations. The ‘coloniality of power’ of the metropolitan country is 

organized around and against these colonial subjects with a long history inside the 

empire. They are frequently at the bottom of the racial/ethnic hierarchy. (Grosfoguel 

2008, 608).

En el contexto de los Estados Unidos, Grosfoguel menciona a los pueblos 
originarios, a los puertorriqueños, los afroamericanos y a los chicanos como 
“sujetos coloniales/raciales del imperio” ya que existe una relación directa de 
colonización hacia estos sujetos y sus territorios a través de la colonización del 
continente americano, la trata de esclavos (a través del secuestro de personas 
de piel negra del continente africano), el colonialismo de Estados Unidos en 
Puerto Rico y la anexión colonial de territorios del norte de México —proceso 
que concluyó en 1848—. 

Aunque este concepto parte desde la perspectiva de la historia de los Esta-
dos Unidos, argumento que sirve para reflexionar la migración en el contexto eu-
ropeo, en donde las relaciones coloniales se reproducen hoy en día en el corazón 
de los que fueran imperios mediante el fenómeno de la migración poscolonial. 



158

Volumen 9, número 24, (143-171), mayo–agosto 2021
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2021.24.78462

Andrea Meza Torres
www.interdisciplina.unam.mx
INTER DISCIPLINA

C
O

M
U

N
IC

A
C

IO
N

E
S

 IN
D

E
P

E
N

D
IE

N
T

E
S C

O
M

U
N

IC
A

C
IO

N
E

S
 I

N
D

E
P

E
N

D
IE

N
T

E
S

Aquí se trata de personas provenientes de territorios excolonizados (como la In-
dia, Pakistán o Bangladesh, territorios que fueron colonizados por el Imperio Bri-
tánico; o Argelia y Mali, colonizados por el Imperio Francés —por nombrar algu-
nos ejemplos—) que han migrado a países como Inglaterra o Francia debido a la 
demanda de trabajadores (por parte de dichos países) después del fin de la lla-
mada Segunda Guerra Mundial. Tanto en Inglaterra como en Francia (pero tam-
bién en España), los migrantes de las excolonias como su descendencia han su-
frido racismo en sus vidas cotidianas. 

Explico este concepto, ya que las mujeres cuyo pensamiento expondré a 
continuación se autodefinen como “sujetos coloniales/raciales del imperio”. 
Tanto Arzu Merali como Houria Bouteldja y Sirin Adlbi Sibai provienen de una 
historia de migración poscolonial —Merali en el Reino Unido, Bouteldja en Fran-
cia y Adlbi Sibai en España—. Su ubicación dentro del sistema-mundo es la de 
pertenecer a una minoría racializada dentro de una metrópolis (antes imperio) 
impregnada de historia imperial/colonial. En sus escritos, muestran una clara 
conciencia de ello. 

Arzu Merali: feminismo musulmán en el contexto del Reino Unido 
La primera pensadora que presentaré es Arzu Merali,9 quien es cofundadora del 
Islamic Human Rights Commission (IHRC) —Comisión Islámica de los Derechos 
Humanos— en el Reino Unido, una organización dedicada a combatir la islamo-
fobia y la criminalización de los musulmanes.10 En su artículo “La cooptación 
del feminismo islámico en el Euro-islam y la pérdida de la liberación” (2014), 
Merali critica los esfuerzos de cooptación del islam por parte de estructuras co-
lonizadoras (los estados-nación) y la presión, en el contexto de la Unión Euro-
pea, de diluir o “reformar” (cristianizar) el islam para que este sea útil a intere-
ses políticos que son ajenos a las necesidades de las comunidades musulmanas. 
En lo que sigue, Merali articula una resistencia frente al proyecto de fragmentar 
a la comunidad musulmana mundial. 

Merali critica el hecho de que los feminismos islámicos hayan sido coopta-
dos, sistemáticamente, tanto por las naciones occidentales, como por los esta-
dos-nación en el mundo musulmán y, actualmente, por parte del discurso euro-
peo del Euro-islam. Esto habría provocado la desvinculación de los feminismos 
islámicos de la Ummah —este es el término que se emplea para describir a la 
comunidad musulmana mundial (Merali 2014, 94). Con ello, los feminismos islá-
micos habrían sido subsumidos en otros proyectos locales —de naciones occi-

9 Además de ser cofundadora del IHRC en Londres, Merali es escritora e investigadora, así 
como autora de varios libros. 
10 El sitio web de IHRC es: https://www.ihrc.org.uk/ (recuperado el 17 de noviembre de 
2020).



159

Volumen 9, número 24, (143-171), mayo–agosto 2021
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2021.24.78462 
Andrea Meza Torres

www.interdisciplina.unam.mx 
INTER DISCIPLINA

C
O

M
U

N
IC

A
C

IO
N

E
S

 IN
D

E
P

E
N

D
IE

N
T

E
S C

O
M

U
N

IC
A

C
IO

N
E

S
 I

N
D

E
P

E
N

D
IE

N
T

E
S

dentales, de naciones del sur global occidentalizadas o de un proyecto regional 
como el de Europa— (Merali 2014, 94). La autora critica esto, ya que argumenta 
que la fuerza de los feminismos islámicos radica en la solidaridad de los movi-
mientos a escala mundial; las cooptaciones o indigenizaciones a nivel local ha-
brían fragmentado su posibilidad de vinculación, así como su fuerza. 

En el caso de la indigenización del islam en los estados-nación occidentales 
(en los Estados Unidos, Canadá o en naciones europeas) el resultado ha sido un 
modelo de islam sin significado para la comunidad musulmana y separado de la 
Ummah. Se trataría de un discurso sobre el islam que es “útil” a los intereses de 
esos estados-nación. Más allá, los discursos de líderes políticos en el Reino Uni-
do en torno al Estado de Israel y al apoyo unilateral a dicha nación colonial por 
parte de occidente (como en el caso de Tony Blair),11 en vez de fortalecer los vín-
culos entre los musulmanes británicos y el estado-nación, los habría debilitado. 

Esto es muy parecido al caso del Euro-islam en donde, como explica Merali, 
se trata también de un islam no solo desvinculado de la Ummah, sino despoliti-
zado; por ello, el islam que promueve este discurso es un adorno para proyec-
tos de multiculturalismo o diálogo intercultural vacíos de significado, en donde 
el islam carece de fuerza espiritual y liberadora. Merali argumenta que la pre-
tensión de desvincular al islam y a la comunidad musulmana de la solidaridad 
con Palestina —y por ende del apoyo a las mujeres palestinas— por parte de na-
ciones occidentales y el discurso europeo, es impensable para un islam que se 
basa en un ideal de verdad y de justicia. En el texto de Merali, el islam se perfila 
como una fuerza descolonizadora que, al diluirse al gusto de occidente, ya no 
sería ni islam ni fuerza descolonizadora. 

En el caso del mundo musulmán, Merali argumenta que existe la idea de la 
liberación femenina del islam desde el siglo XX en el contexto de la colonización 
del mundo árabe y de las independencias que siguieron —desde donde surgie-
ron los estados-nación occidentalizados— (Merali 2014, 94). Habría habido lu-
chas en el seno de sociedades patriarcales que, primero colonizadas por occi-
dente y después emulando a los estados-nación occidentales, habrían subsumido 
al feminismo islámico a los intereses de los patriarcados locales-nacionales; y 
esto, nuevamente, desvinculando a los movimientos de una posible solidaridad 
mundial entre feminismos islámicos.12

Sin embargo, hay una diferencia importante entre la cooptación de los femi-
nismos islámicos por parte de los estados-nación del mundo musulmán y la in-

11 Aquí Merali da el ejemplo del Reino Unido, pero esto también ha sido el caso en otros 
países europeos como Alemania y Francia y, por supuesto, en los Estados Unidos y Canadá.   
12 Merali menciona la historia de Irán, en donde el feminismo islámico fue subsumido por 
el estado-nación, cortando los lazos con otros movimientos de feminismos islámicos a nivel 
mundial. 



160

Volumen 9, número 24, (143-171), mayo–agosto 2021
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2021.24.78462

Andrea Meza Torres
www.interdisciplina.unam.mx
INTER DISCIPLINA

C
O

M
U

N
IC

A
C

IO
N

E
S

 IN
D

E
P

E
N

D
IE

N
T

E
S C

O
M

U
N

IC
A

C
IO

N
E

S
 I

N
D

E
P

E
N

D
IE

N
T

E
S

digenización por parte de proyectos occidentales: mientras que en los estados-
nación del mundo musulmán hay un significado de lo “propio” y las mujeres 
exponen sus luchas dentro de las sociedades patriarcales y locales en pro de su 
liberación, en países del Norte global las mujeres musulmanas no cuentan con la 
posibilidad de compartir un proyecto con un patriarcado occidental que ha indi-
genizado al islam para su propio beneficio. Por el contrario, el islam subsumido 
—como el Euro-islam— serviría para disciplinar a los musulmanes siguiendo los 
intereses económico-políticos de los estados-nación occidentales. A los musul-
manes se les inferioriza y se les invita a parecerse a occidente, en un discurso 
cuya lógica no permite, en el fondo, una transformación de estos estereotipos, 
dejando a los musulmanes en el lugar permanente del “inferior” y “atrasado”.

Esta problemática de inferiorización no sería distinta en el caso del feminis-
mo occidental, el cual reproduce el racismo del discurso hegemónico. Merali des-
cribe al feminismo occidental como un movimiento que se ha gestado en compli-
cidad con la hegemonía colonial (Merali 2014, 99). Por ello, el movimiento 
feminista occidental asume que en occidente hay políticas en pro del respeto a 
la mujer y que en sociedades musulmanas no; es decir, que el respeto hacia las 
mujeres se ve como algo exclusivo del universalismo y la ilustración.13 Más allá, 
al negar su posicionalidad (proclamándose una visión universal y objetiva) y cri-
ticar la posicionalidad de las mujeres musulmanas, el feminismo occidental 
oprime y silencia las voces de mujeres no occidentales (Merali 2014, 99). Merali 
argumenta que, justamente por esta complicidad entre feminismo y colonialis-
mo, habría recelo del término feminista entre las mujeres musulmanas. Pero, 
más allá, también habría recelo por el término islámico —cuando a este se le aso-
cia con sociedades patriarcales que han ejercido opresión contra las mujeres— 
por lo que muchas mujeres se nombran “feministas musulmanas”, haciendo así 
alusión a su fe.14 

Por ello, me gustaría finalizar este apartado con una cita de Merali, en la cual 
describe la meta de los feminismos islámicos: “El islam y las demandas de las 
mujeres islámicas en este grupo son a la vez esencialistas y universalistas, pues 

13 En este sentido es importante el análisis de Scott, ya que desmiente que en occidente la 
igualdad de los sexos haya estado en la base del discurso de secularización. Más allá, el fe-
minismo que critica aquí Merali se asume como “secular” y ve al islam como sinónimo de 
opresión por asociarlo a su propio contexto local, que es la cristiandad o el contexto del que 
emana el feminismo occidental. 
14 Aquí, es muy importante la contribución de Grosfoguel en la introducción del libro Femi-
nismos islámicos (2016), en donde describe cómo al islam (al igual que a otras espiritualida-
des) se le ha manipulado y corrompido, dando como ejemplo el “wahabismo” que se practi-
ca en Arabia Saudita. Este tipo de islam sería patriarcal y opresor (Grosfoguel 2016, 16-22). 
Grosfoguel separa claramente los ideales de feministas islámicas (y su lectura del Corán), 
como p. ej. Merali, de ideologías como las de Arabia Saudita o el Estado Islámico, en donde 
se han corrompido la práctica y la moral del islam debido a fines económicos.



161

Volumen 9, número 24, (143-171), mayo–agosto 2021
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2021.24.78462 
Andrea Meza Torres

www.interdisciplina.unam.mx 
INTER DISCIPLINA

C
O

M
U

N
IC

A
C

IO
N

E
S

 IN
D

E
P

E
N

D
IE

N
T

E
S C

O
M

U
N

IC
A

C
IO

N
E

S
 I

N
D

E
P

E
N

D
IE

N
T

E
S

buscan la liberación para las mujeres a través del islam” (Merali 2014, 101). Aquí, 
se abre la posibilidad de discutir “lo universal” (de reabrir este debate) sin con-
fundirlo con el “universalismo” eurocéntrico y secular; y, al mismo, tiempo, de 
respetar los contextos humanos en donde se producen saberes universales (vin-
culados con espiritualidades) que pueden entrar en diálogos fructíferos, sin ex-
cluir la parte espiritual de los movimientos y sin que las partes poderosas sub-
suman a las otras —obligándolas a una conversión a sus términos, como ha su-
cedido en la historia de la secularización en donde, para participar, los creyentes 
deben renunciar a sus espiritualidades. 

Houria Bouteldja: feminismo descolonial en el contexto de Francia 
En este apartado presentaré a Houria Bouteldja, quien fue portavoz, desde sus 
inicios en 2005 y hasta el 06 de octubre de 2020, del partido político Les indigè-
nes de la République (Partido de los indígenas de la república), el cual se perfila 
como un partido descolonial en Francia.15 A través de su activismo político, Bou-
teldja ha publicado diversos escritos (comunicados, desde el 2005 hasta la ac-
tualidad) en los que ha plasmado un pensamiento crítico desde su experiencia 
como mujer racializada (indigène) en Francia. Su crítica directa hacia el racismo 
de estado —un racismo proveniente de una sociedad que se llama a sí misma 
“ilustrada” y secular (en francés se utiliza el término laicité)— ha desatado deba-
tes que, aunque todavía en menor medida, han impactado ya el campo académi-
co occidental de manera importante —ya que se ha reflejado en las publicaciones 
de algunos académicos en el Norte global—. 

Aquí presentaré aspectos del primer libro de Bouteldja, titulado Les Blancs, 
les Juifs et nous. Vers une politique de l’amour révolutionaire, publicado en 2016 
y en donde ella describe las dinámicas del racismo dentro de la república fran-
cesa pero también a nivel global. A continuación, abordaré un apartado del libro 
titulado Nous, les femmes indigènes (Nosotras, las mujeres indígenas) (Bouteldja 
2016, 71-97), ya que es donde la autora explica su noción de un “feminismo des-
colonial” —desde su posicionamiento como mujer racializada (indigène o sujeto 
colonial/racial) dentro de la república (eximperio) francesa—. 

El argumento principal de Bouteldja es que, para las mujeres racializadas, los 
lazos con los hombres de sus respectivas comunidades son primordiales. Siendo 
los hombres sus dadores y protectores, ella argumenta que, mientras exista el ra-
cismo, el feminismo de las mujeres racializadas será paradójico y deberá pasar 
por los lazos comunitarios (Bouteldja 2016, 84). Se trata de un feminismo que se 
articula desde la opresión colonial, por ello será un “feminismo descolonial” (Bou-

15 http://indigenes-republique.fr/demission-dhouria-bouteldja-communique-du-pir/ (recu-
perado el 17 de noviembre de 2020).



162

Volumen 9, número 24, (143-171), mayo–agosto 2021
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2021.24.78462

Andrea Meza Torres
www.interdisciplina.unam.mx
INTER DISCIPLINA

C
O

M
U

N
IC

A
C

IO
N

E
S

 IN
D

E
P

E
N

D
IE

N
T

E
S C

O
M

U
N

IC
A

C
IO

N
E

S
 I

N
D

E
P

E
N

D
IE

N
T

E
S

teldja 2016, 85). Es decir, que su propuesta refuerza lo comunitario y rechaza la 
visión del feminismo blanco de declarar a los hombres como el enemigo principal. 

A pesar de que lo utiliza, Bouteldja expresa que no está conforme con el tér-
mino “feminismo”. Al igual que Merali, ve al feminismo como un movimiento 
emancipatorio que es, al mismo tiempo, cómplice de la colonización. Por ello, 
Bouteldja argumenta que las mujeres de color no necesitan ser feministas, ya 
que el feminismo no es ni universal ni ningún pasaje obligatorio (progresivo) 
hacia la liberación (Bouteldja 2016, 86). Bouteldja enmarca al feminismo como 
un movimiento que nace en occidente gracias a la posibilidad de emancipación 
que el colonialismo da a las mujeres blancas en occidente, por lo cual el femi-
nismo occidental no es compatible con la liberación de las mujeres colonizadas. 
En resumen, el feminismo de las mujeres racializadas (colonizadas) deberá ser, 
según Bouteldja, descolonial y se deberá articular como un compromiso entre el 
racismo y sexismo institucionales así como una resistencia al feminismo occi-
dental que intenta subsumir y silenciar a las mujeres colonizadas.  

Bouteldja denuncia el efecto negativo del feminismo occidental para la mujer 
árabe y/o musulmana. Cuando una mujer árabe y/o musulmana se “emancipa” si-
guiendo al feminismo occidental y, por ende, se aleja de su comunidad, queda des-
protegida. Si ella rompe lazos con su familia, ella cede su fuerza al feminismo 
blanco y, con ello, al colonizador; es así como la sociedad colonizadora capitaliza 
la “emancipación” de tipo feminista de la mujer árabe y/o musulmana. Más aún, 
cuando la mujer racializada queda desprotegida por parte de la sociedad occiden-
tal (que no la valora, pero sí la utiliza y precariza) después de haber cortado los 
lazos comunitarios, vive una doble desprotección (o doble violencia patriarcal) 
cuyos efectos difícilmente podrán ser reparados (Bouteldja 2016, 75-76). Bouteld-
ja asocia este tema al de la homosexualidad de las personas racializadas quienes, 
al igual que las mujeres, pierden mucho cuando cortan sus lazos con su comuni-
dad y ceden ante el colonizador, quedando en riesgo de vivir la misma desprotec-
ción y violencia (Bouteldja 2016, 80-81).

Bouteldja da un ejemplo concreto y compara el ritual del “desvelo” en Argelia 
(durante la época colonial) con los rituales de “comming out” en la actualidad. En 
los rituales del desvelo, mujeres francesas desvelaban y “emancipaban” a muje-
res musulmanas, dejándolas desprovistas de sus lazos culturales y religiosos. 
Esto se dio en el contexto de la misión civilizadora y la secularización (íntima-
mente vinculadas a la cristiandad). Siguiendo a Bouteldja, lo mismo ocurre en la 
actualidad cuando el occidental, en la escena del mundo contemporáneo, prepa-
ra el “comming out” (salida del closet) de alguna persona homosexual árabe/mu-
sulmana. Aquí, argumenta Bouteldja, quien gana es el hombre blanco que se en-
orgullece del paso hacia el “desarrollo” por parte del “colonizado retardado” —como 
antes la mujer blanca se enorgullecía de la “emancipación” de la mujer religiosa/



163

Volumen 9, número 24, (143-171), mayo–agosto 2021
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2021.24.78462 
Andrea Meza Torres

www.interdisciplina.unam.mx 
INTER DISCIPLINA

C
O

M
U

N
IC

A
C

IO
N

E
S

 IN
D

E
P

E
N

D
IE

N
T

E
S C

O
M

U
N

IC
A

C
IO

N
E

S
 I

N
D

E
P

E
N

D
IE

N
T

E
S

musulmana— (Bouteldja 2016, 80-81). Para Bouteldja, tanto la emancipación fe-
menina como el “comming out” de corte occidental son procesos de debilita-
miento para la comunidad árabe/musulmana16 y para las y los individuos que 
ceden sus lazos al patriarcado blanco, colonizador. Por ello, pensando estratégi-
camente, propone una emancipación de la mujer que pase por los lazos comuni-
tarios y que, por ende, incluya también a los hombres de color.17

Otro punto que la autora menciona con respecto a los efectos negativos del 
feminismo sobre las mujeres racializadas, es el hecho de que los hombres árabes 
o musulmanes muestren un comportamiento “feminista” hacia la sociedad mayo-
ritaria, pero machista hacia sus mujeres (sus madres, hermanas) (Bouteldja 2016, 
78-79). Aquí, Bouteldja critica el proceso de blanqueamiento a través del cual los 
hombres de color muestran una máscara al estar en la sociedad blanca —y del que 
saca provecho, nuevamente este grupo social— pero un comportamiento machis-
ta dentro de sus comunidades. Bouteldja aboga por que los hombres de color se 
porten como son tanto con la sociedad blanca como con su comunidad; así, am-
bas (mujeres blancas y de color) recibirán la misma dosis de machismo y lidiarán 
con ella. De lo contrario, son las mujeres de la sociedad blanca las que capitalizan 
el comportamiento “feminista” de los hombres de color, y las mujeres de color las 
que soportan el machismo. 

Otro punto medular en la argumentación de Bouteldja es la fuerte crítica que 
ella hace hacia aquellos musulmanes que intentan ensamblar la lectura del Corán 
al feminismo occidental (Bouteldja 2016, 86-87). Bouteldja argumenta que las 
temporalidades del surgimiento de ambos movimientos (islam y feminismo) no 
coinciden y, por lo tanto, califica a esto como el intento de (en su mayoría) hom-
bres de querer estar en buenos términos con occidente (y de contribuir a un 
blanqueamiento epistémico). Sin embargo, esta anacronía distorsionaría al islam 
y al Sagrado Corán. Más allá, Bouteldja denuncia que han sido hombres los pio-
neros del feminismo en las sociedades islámicas. En este sentido, la autora Asma 
Lamrabet complementa y explica este punto en particular. 

En su texto “El velo (hiyab) de las mujeres musulmanas: entre la ideología 
colonialista y el discurso islámico: una visión decolonial” de 2016, la médico 
marroquí y directora del Centro de Estudios Femeninos en el Islam, en Marrue-
cos, Asma Lamrabet,18 describe cómo es que comienza el debate acerca del velo 
o hiyab. Lamrabet localiza el debate en el siglo XIX, en el contexto de la coloni-

16 Pero no solo para esta comunidad, sino para todas las comunidades racializadas. 
17 Aquí haría falta —para una investigación futura— explorar el diálogo entre Bouteldja y los 
representantes de grupos homosexuales racializados en Francia, Europa y el Norte Global. 
18 La página de Asma Lamrabet es: http://www.asma-lamrabet.com/biographie/francais/ 
(recuperado el 17 de noviembre de 2020) ahí pueden consultarse su biografía y bibliografía 
actualizadas.



164

Volumen 9, número 24, (143-171), mayo–agosto 2021
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2021.24.78462

Andrea Meza Torres
www.interdisciplina.unam.mx
INTER DISCIPLINA

C
O

M
U

N
IC

A
C

IO
N

E
S

 IN
D

E
P

E
N

D
IE

N
T

E
S C

O
M

U
N

IC
A

C
IO

N
E

S
 I

N
D

E
P

E
N

D
IE

N
T

E
S

zación del mundo musulmán por occidente. Es importante resaltar esto, ya que 
las autoras mencionadas en este artículo contextualizan la emancipación feme-
nina desde el islam en el comienzo de la Época Colonial, ya que es cuando el 
velo o hiyab se convierte en un “marcador de la identidad musulmana y en ele-
mento de fe” (Lamrabet 2016, 42). La autora sitúa el comienzo del debate en el 
Egipto colonizado por el imperio británico a finales del siglo XIX, cuando el go-
bernador Mohamed Ali Pasha envía a tres expertos religiosos de al-Azhar a París. 
En este contexto, en el que hay una actitud de sumisión hacia occidente por par-
te del gobernador, uno de los enviados, el jeque Rifa’a al Tahtawi, critica las 
prácticas islámicas a favor de la autonomía de las mujeres occidentales. El libro 
de Rifa’a al Tahtawi desata una primera ola de controversia en la que se critica 
el uso del hiyab (Lamrabet 2016, 43).

Un resurgimiento del debate comenzaría en 1900 con el libro de Qasim Amin, 
en donde el autor culpa no a la religión, sino a la cultura y tradiciones,19 de la 
opresión de la mujer. Desde un trasfondo de occidentalización, Amin presenta al 
“desvelo” como un símbolo de participación de las mujeres en la sociedad demo-
crática. Lamrabet argumenta que no hay que perder de vista el contexto colonial 
en el que se dan estos debates, ya que, ante la presión de la occidentalización, la 
resistencia al colonialismo también se manifestó con la imposición del velo (La-
mrabet 2016, 44).20 Por ello, Lamrabet explica cómo las mujeres musulmanas 
quedaron atrapadas entre un patriarcado occidentalocéntrico que criticaba sus 
costumbres y utilizaba al feminismo como herramienta de colonización y otro 
patriarcado que impuso el uso del velo como sinónimo de resistencia anticolo-
nial. Así es como se puede apreciar la complejidad en el contexto de la mujer 
musulmana/racializada, ya que sus intereses no quedan representados por un 
feminismo que hasta hoy en día las victimiza para justificar el saqueo de sus tie-
rras; pero tampoco por un patriarcado que utiliza su cuerpo para definir su re-
sistencia e imagen.21 Sin embargo, entre unirse a dejar sus tierras en manos de 
los colonizadores o unirse a la resistencia, muchas mujeres optaron por la se-
gunda opción. Las luchas y resistencias de las mujeres musulmanas dentro y 
fuera de occidente son complejas y es a ellas a quienes se debe escuchar.

Volviendo al texto de Bouteldja, lo que la autora critica es una colonialidad 
epistémica por parte de hombres musulmanes —y hacia el patriarcado occiden-

19 Aquí el discurso habría mutado al de un racismo culturalista que entiende y subsume a 
la espiritualidad como un fenómeno “cultural”. 
20 También Silvia Marcos, pensadora e intelectual mexicana de género, espiritualidades y 
religiones, comenta sobre el debate generado por el libro de Quasim Amin, Liberación de la 
mujer (publicado en 1899), en su artículo “Lecturas alternativas del Corán” (Marcos, 2002). 
21 Lamrabet menciona el ejemplo de Irán bajo Reza Shah, en donde hubo una prohibición 
del velo para llevar a cabo un programa de modernización y secularización de Irán (Lamra-
bet 2016, 48).



165

Volumen 9, número 24, (143-171), mayo–agosto 2021
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2021.24.78462 
Andrea Meza Torres

www.interdisciplina.unam.mx 
INTER DISCIPLINA

C
O

M
U

N
IC

A
C

IO
N

E
S

 IN
D

E
P

E
N

D
IE

N
T

E
S C

O
M

U
N

IC
A

C
IO

N
E

S
 I

N
D

E
P

E
N

D
IE

N
T

E
S

tal— en torno al tema de la mujer musulmana racializada. Critica al llamado fe-
minismo que surge de sociedades musulmanas pero que no emerge de grupos 
de mujeres, sino de hombres musulmanes con intereses en occidente.22 Asimis-
mo, en otro de sus textos, “Islam y modernidad: ¿podemos ser musulmanes en 
occidente?”, Bouteldja se posiciona en contra de argumentos a favor de una “re-
forma” del islam, en donde se asume que el islam es el problema y no la civili-
zación moderna, colonial y occidentalocéntrica (Bouteldja 2015).23

Finalizaré este apartado con un argumento que la activista articula en el tex-
to mencionado y que tiene que ver con entender al islam como un “ideal de jus-
ticia” (Bouteldja 2015). Bouteldja argumenta que el islam conlleva un ideal de 
justicia que, para llevarlo a cabo, exige que los musulmanes (de nacimiento o 
conversos/reversos) estén en un constante proceso de “volverse musulmanes” 
(“musulmans en devenir”) (Bouteldja 2015). Según la autora y activista, no basta 
con ser musulmán por haber nacido en la cultura musulmana y heredado la re-
ligión familiar, sino volverse musulmán en todo momento para cumplir el ideal 
de justicia que exige dicha religión. Un feminismo descolonial, según Bouteldja, 
debe partir de una relación con el entorno social, espiritual y que incluye un 
ideal de justicia que no puede sustraerse del proyecto de emancipación de la 
mujer. Aquí, la autora invita a pensar desde un espacio en donde se vinculan 
aspectos políticos, históricos y epistemológicos que en la modernidad se viven 
como temporalidades separadas. Así, su narrativa contrarresta el proceso de co-
lonización que, a través de la cristiandad y la secularización, ha fragmentado 
los espacios “otros” y ha anulado sus posibilidades de expresar y llevar a cabo 
proyectos emancipatorios propios. 

Sirin Adlbi Sibai: el feminismo islámico descolonial
El debate sobre el feminismo desde el islam y el pensamiento descolonial abre la 
posibilidad de pensar la emancipación de las mujeres desde sus propios térmi-
nos, los cuales incluyen sus contextos culturales y, por supuesto, espirituales. Si 
es cuestión de que las mujeres decidan sobre cómo transformar sus vidas, debe 
tomarse en cuenta su relación con lo divino si esta es de vital importancia; se tra-
ta de una relación que no debe negarse ni entenderse desde un punto de vista 
meramente secularizado, ya que, excluyendo a lo divino o a las espiritualidades 

22 En este caso (el de la geografía de Medio Oriente y el mundo musulmán), el feminismo 
sería un discurso que no cuadra con la realidad, pareciéndose a lo que Scott critica del dis-
curso de la secularización, es decir, que es una formación discursiva que no puede consta-
tarse en los hechos pero, dado el poder que tuvo (y tiene), ha formado las mentalidades. 
23 El título original es: “Islam et modernité: Peut-on être musulmans en occident?”, publica-
do en el sitio de Les Indigènes de la République: http://indigenes-republique.fr/islam-et-
modernite%E2%80%AF-peut-on-etre-musulmans-en-occident%E2%80%89/ (consultado el 6 de 
diciembre de 2016). 



166

Volumen 9, número 24, (143-171), mayo–agosto 2021
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2021.24.78462

Andrea Meza Torres
www.interdisciplina.unam.mx
INTER DISCIPLINA

C
O

M
U

N
IC

A
C

IO
N

E
S

 IN
D

E
P

E
N

D
IE

N
T

E
S C

O
M

U
N

IC
A

C
IO

N
E

S
 I

N
D

E
P

E
N

D
IE

N
T

E
S

de una emancipación femenina, se pierde el horizonte de la liberación propuesta 
por las comunidades en cuestión. 

Si se toma a occidente como modelo a seguir, no hay espacio para la articu-
lación de feminismos (y, en general proyectos de emancipación) fuera de la mo-
dernidad secularizada, racional y científica. Esto da pie para abrir un debate no 
solo sobre los feminismos, sino sobre la articulación de la ciencia, las religio-
nes/espiritualidades y las diferencias culturales. Se trata de un debate fructífe-
ro que daría voz a diferentes articulaciones de conocimientos que se expresan 
desde una relación con lo divino —ya sea en forma de religión o de espirituali-
dad—.24 Esta reflexión de una emancipación de las comunidades y sujetos “des-
de lo divino” da un vuelco a visiones feministas tradicionales.

En este apartado quisiera exponer aspectos del pensamiento de Sirin Adlbi 
Sibai para pensar, en el plano científico, la posibilidad de articular una emanci-
pación de la mujer que parta de una ciencia social vinculada a “lo divino”, pro-
puesta que conlleva una reflexión acerca del quehacer científico en sí. Doctora 
en ciencias sociales por la Universidad Autónoma de Madrid, Adlbi Sibai no se-
para la ciencia de la espiritualidad (digo espiritualidad, ya que “religión” haría 
referencia a la cristiandad y a aquello que ha sido objeto de crítica en este artí-
culo).25 Adlbi Sibai realiza aportaciones a las ciencias sociales desde una mirada 
y práctica espiritual; se trata de una mirada que es crítica del feminismo occi-
dental por las mismas razones que Bouteldja y Merali, ya que ve claramente la 
complicidad no reconocida entre el feminismo occidental y la empresa colonial 
(por ende también con la secularización). 

Adlbi Sibai critica la reproducción del feminismo occidental por parte de mu-
jeres racializadas. Un ejemplo es su artículo de 2016 “El hiyab en la obra de Fáti-
ma Mernissi o la paradoja del silenciamiento. Hacia un pensamiento islámico 
decolonial”, en donde critica fuertemente a la feminista marroquí Fátima Mernis-
si. Aunque Adlbi Sibai reconoce que hay aportes importantes en su obra, argu-
menta que Mernissi no critica al eurocentrismo dentro del feminismo occidental 
y, simultánemente, ensalza a la cultura europea y moderna por encima de las 
otras. Para Adlbi Sibai, Mernissi no tiene una visión crítica de la modernidad 
como un proceso simultáneo al fenómeno de la colonialidad y hace una propues-

24 Aquí también hay un debate, ya que no está claro cuándo una relación con lo Divino es 
parte de una religión o de una espiritualidad; también aquí hay jerarquías que deben nom-
brarse y cuestionarse. Por lo general, se describe como “espiritualidad” a relaciones con lo 
divino de culturas “otras”, subalternizadas e indigenizadas; sin embargo, no siempre es claro 
por qué se les llama “espiritualidades” en vez de “religiones”. Esto lo menciona Sylvia Marcos 
en la introducción “Introduction: Perspectives of Indigenous Religious Traditions from the 
Americas, Asia, and Australia” (p. vii-x), de su libro Women and Indigenous Religions (2010).
25 Sobre el debate en torno al término “religión” y su pertinencia para describir al islam y a 
otras espiritualidades, ver Prado (2018, 173-190).



167

Volumen 9, número 24, (143-171), mayo–agosto 2021
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2021.24.78462 
Andrea Meza Torres

www.interdisciplina.unam.mx 
INTER DISCIPLINA

C
O

M
U

N
IC

A
C

IO
N

E
S

 IN
D

E
P

E
N

D
IE

N
T

E
S C

O
M

U
N

IC
A

C
IO

N
E

S
 I

N
D

E
P

E
N

D
IE

N
T

E
S

ta distinta. Evitando reproducir el eurocentrismo anulador del islam, Adlbi Sibai 
propone un feminismo islámico decolonial, es decir, una práctica que no niegue 
la espiritualidad musulmana y que, al mismo tiempo, haga una crítica de la colo-
nialidad y de la modernidad y con ello de la colonialidad del feminismo.

Adlbi Sibai critica que, por ejemplo, Fátima Mernissi hace uso de conceptos 
y lentes cristianocéntricos y eurocéntricos para abordar el tema religioso y el is-
lam en particular, lo cual distorsiona al islam; esta autora propone que habría 
que partir desde otra perspectiva para abordar esta espiritualidad. Asimismo, 
critica la poca rigurosidad de Mernissi en cuanto a la lectura de aquellos versos 
del Sagrado Corán que se refieren a la vestimenta. Critica que Mernissi describa 
al islam (en los planos espiritual y cultural) como un “fracaso”, simplificando la 
espiritualidad e ignorando la colonización y el eurocentrismo. Aquí, Adlbi Sibai 
señala el blanqueamiento epistémico por parte de una mujer marroquí (Mernis-
si), así como Bouteldja señaló este blanqueamiento por parte de hombres inte-
lectuales musulmanes que, en su objetivo  de quedar bien ante las potencias oc-
cidentales, impulsaron el feminismo occidental en las sociedades musulmanas. 

Adlbi Sibai propone una descolonización que es, simultáneamente, una afir-
mación de su ser como musulmana, creyente y racializada dentro y fuera de oc-
cidente; esto, como una fuerte crítica a la modernidad occidental/colonial como 
el proceso que ha racializado a grupos sociales y comunidades, así como exclui-
do conocimientos “otros”. Desde la lectura que yo hago del texto de Adlbi Sibai, 
se trata de una propuesta para elaborar una ciencia “desde lo divino” (que no 
niegue su espiritualidad) que rearticule la razón y la generación de conocimiento 
desde un plano intercultural e interespiritual —que no sea más exclusivo del 
proyecto secular o de la cristiandad imperial—. Es decir, una ciencia que se arti-
cule fuera del proyecto de la lógica de la “misión” occidental. 

Reflexiones finales
Desde las voces de las mujeres musulmanas y descoloniales presentadas en 
este artículo, el feminismo occidental y la secularización son la continuación de 
la cristiandad (en sus versiones católica y protestante) en el sentido que repro-
ducen sus dicotomías, fragmentan los espacios culturales, ensalzan la Reforma 
en el sentido cristiano e imponen discursos locales de emancipación (por ejem-
plo, el de la mujer occidental) a escala global. Más allá, critican que el feminis-
mo occidental que se impuso en Medio Oriente y el Magreb (por ejemplo) no 
nació de movimientos de mujeres árabes oprimidas sino más bien de hombres 
árabes (en la esfera política) con intereses en occidente o de mujeres árabes in-
telectuales y occidentalizadas que se articularon desde el discurso de la secula-
rización. En resumen, las voces presentadas argumentan en favor de una eman-



168

Volumen 9, número 24, (143-171), mayo–agosto 2021
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2021.24.78462

Andrea Meza Torres
www.interdisciplina.unam.mx
INTER DISCIPLINA

C
O

M
U

N
IC

A
C

IO
N

E
S

 IN
D

E
P

E
N

D
IE

N
T

E
S C

O
M

U
N

IC
A

C
IO

N
E

S
 I

N
D

E
P

E
N

D
IE

N
T

E
S

cipación de la mujer racializada desde una lucha contra el racismo y desde sus 
vínculos con “lo divino”. 

Estas voces articulan una crítica desde el exterior de la modernidad hacia el 
discurso de objetividad y superioridad occidentales que se concreta en el discur-
so de la “ciencia moderna”, secular. Este discurso, que ha cooptado a la ciencia y 
a la razón, no es ni neutro ni libre de historia o ideología; sin embargo, la aseve-
ración de que la racionalidad es objetiva y exclusiva del espacio secular, ha pri-
vado a sociedades de creyentes (racializadas, oprimidas, periféricas) de poder 
articular discursos que sean considerados como racionales y, por ende, de poder 
participar en diálogos globales. Más allá, al rechazar tajantemente a todo tipo de 
espiritualidad para articular un proyecto social, el discurso de la secularización 
es un obstáculo para las mujeres que se articulan desde sus lazos con “lo divino”. 

A través del discurso de la secularización y en nombre de la razón, ocurre 
un fenómeno de presión hacia una “conversión” de los “otros” a la civilización 
moderna (que emana de la cristiandad imperial). Las autoras presentadas en 
este artículo proponen nombrar y analizar este proceso de conversión a la mo-
dernidad secularizada (apoyada por la ciencia moderna)26 ya que hoy en día es-
tán invisibilizados tanto un discurso que tiene claros vínculos con la cristian-
dad como las misiones que lo han caracterizado. 

Por su parte, Joan Wallach Scott defiende las luchas de género en occidente, 
pero critica a la secularización como un discurso que persigue un objetivo polí-
tico específico (tiene una misión asociada a la historia colonial) y, sobre todo, la 
forma que ha tomado recientemente. En Scott, queda abierta la pregunta acerca 
de la complicidad de los proyectos de emancipación de la mujer en occidente 
con las misiones coloniales; aunque aborda brevemente esta cuestión, quedaría 

26 Aquí es importante mencionar que el discurso de la secularización ha naturalizado el 
hecho de que la razón y la ciencia solo son posibles en el occidente secularizado. Habría que 
tomar en cuenta la contribución del documental “Islam and Science” (2009, BBC Four), donde 
el científico británico-irakí Jim Al-Khalili explica, clara y extensamente, que la razón y la 
ciencia no solo existieron y se desarrollaron en sociedades musulmanas (sociedades de cre-
yentes y organizadas en torno al islam), sino que sentaron las bases para el posterior surgi-
miento de la ciencia occidental o moderna. En tres partes, el documental muestra los aportes 
científicos que surgieron en las áreas de matemáticas, física, química y astronomía. Asimis-
mo, Al-Khalili cuestiona el porqué del encubrimiento de esta historia que es parte de la his-
toria de la ciencia moderna/occidental y contextualiza este encubrimiento en la historia co-
lonial británica. La superioridad colonial británica se habría afianzado con la anulación de 
una historia de la ciencia del mundo árabe. Al-Khalili argumenta que es necesario desafiar el 
sentido común de que Europa “surgió de la nada” y, más bien, propone reconocer los aportes 
y las propuestas del mundo árabe, mismas que emergieron en el seno de sociedades islámi-
cas y se retomaron posteriormente en Europa para continuar proponiendo nuevos paradig-
mas. Este aporte de Al-Khalili muestra que la razón y la ciencia tienen una historia más anti-
gua, importante y diversa, vinculada a tradiciones sagradas que lo que deja ver el discurso 
de la secularización.



169

Volumen 9, número 24, (143-171), mayo–agosto 2021
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2021.24.78462 
Andrea Meza Torres

www.interdisciplina.unam.mx 
INTER DISCIPLINA

C
O

M
U

N
IC

A
C

IO
N

E
S

 IN
D

E
P

E
N

D
IE

N
T

E
S C

O
M

U
N

IC
A

C
IO

N
E

S
 I

N
D

E
P

E
N

D
IE

N
T

E
S

por discutirse a fondo esta interrogante con voces descoloniales como las pre-
sentadas en este artículo. 

Sin embargo, es de resaltar la crítica de Scott a la secularización como un 
discurso local (que solo se da en el contexto de la cristiandad occidental) y que 
se ha universalizado —crítica que comparte con las pensadoras musulmanas y 
otros académicos aquí citados. Este es justamente el punto nodal para caracteri-
zar a la secularización como un discurso de misión. Así como la cristiandad uni-
versalizó un discurso religioso teológico local hacia el mundo entero como la 
creencia en el dios correcto, su mutación hacia un discurso de objetividad, secu-
larización y ciencia (la verdad) lo volvió más potente al esconder/invisivilizar su 
teología y, sin embargo, seguir operando como un discurso local con vigencia 
universal. Es decir, aunque en occidente hubo un proceso de “separación” entre 
la iglesia y el Estado (y la ciencia), esta separación no rompió la continuidad de 
las prácticas de la cristiandad que se encuentran en la vida cotidiana, en las 
ideas, el pensamiento —y, más allá, que caracterizaron las estructuras de la em-
presa colonial—. Es aquí donde la crítica desde el “exterior” es de vital importan-
cia, ya que es desde esta localización que se ha articulado el rechazo a la secula-
rización (o a los discursos de emancipación locales y universalizados) como un 
pasaje obligatorio hacia la civilización; desde las voces de las pensadoras musul-
manas presentadas en este artículo, “secularización” equivale a “cristianización”.

¿Qué consecuencias tiene esto para la historia, las ciencias sociales, la antro-
pología, la historia de la filosofía y la historia de la ciencia? ¿Qué significa mover 
el paradigma de la secularización (como un discurso de poder que hoy en día pue-
de sustentar —y sustenta— fundamentalismos) y lograr la articulación de otros 
diálogos y formas “otras” de generación de conocimientos? Paralelo a la propues-
ta de las voces de pensadoras musulmanas de concebir y elaborar una ciencia 
desde “lo divino”, cabría tomar en cuenta la sugerencia de Abdennur Prado, quien 
propone deslindarnos del “agnosticismo metodológico” (Prado 2018, 176) desde 
el cual se articula, en la actualidad, la ciencia moderna. Estas propuestas van en 
el camino de producir una ciencia social e historia de la ciencia que vaya de la 
mano de la liberación y evadir, de esta forma, el horizonte de transcendencia pro-
puesto por la modernidad cristianocéntrica —que se cumple, en una parte impor-
tante, por la vía de la imposición del discurso de la secularización—. ID

Referencias
Adlbi Sibai, S. 2016. La cárcel del feminismo. Hacia un pensamiento islámico de-

colonial. Madrid: Akal. 
Adlbi Sibai, S. 2016. El hiyab en la obra de Fátima Mernissi o la paradoja del si-

lenciamiento. Hacia un pensamiento islámico decolonial. En Grosfoguel 



170

Volumen 9, número 24, (143-171), mayo–agosto 2021
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2021.24.78462

Andrea Meza Torres
www.interdisciplina.unam.mx
INTER DISCIPLINA

C
O

M
U

N
IC

A
C

IO
N

E
S

 IN
D

E
P

E
N

D
IE

N
T

E
S C

O
M

U
N

IC
A

C
IO

N
E

S
 I

N
D

E
P

E
N

D
IE

N
T

E
S

(comp.), Feminismos islámicos. Caracas, Venezuela: Fundación Editorial El 
Perro y la Rana. Centro Simón Bolívar. 

Asad, T. 2003. Formations of the Secular: Christianity, Islam, Modernity. Califor-
nia. USA: Stanford University Press. 

Bouteldja, H. 2016. Les Blancs, les Juifs et nous. Vers une politique de l’amour ré-
volutionaire. Paris: La Fabrique éditions. 

Bouteldja, H. 2015. Islam et modernité: Peut-on être musulmans en occident?. Dis-
ponible en: <http://indigenes-republique.fr/islam-et-modernite%E2%80%AF-
-peut-on-etre-musulmans-en-occident%E2%80%89/> consulta: 6 de diciembre 
de 2016. 

Dussel, E. 1994. 1492 El encubrimiento del Otro. Hacia el origen del “mito de la 
modernidad”. Bolivia: Plural Ediciones.

Grosfoguel, R. 2016. Presentación. En Feminismos islámicos (p. 10 - 37). Caracas, 
Venezuela: Fundación Editorial El Perro y la Rana. Centro Simón Bolívar. 

Grosfoguel, R. 2010. International Migration’s Missing Concepts: Coloniality of 
Power, Cultural Racism and Geopolitics of Knowledge. Journal of Contempo-
rary Thought (32 Winter), pp. 167-178. 

Lamrabet, A. 2016. El velo (hiyab) de las mujeres musulmanas: entre la ideología 
colonialista y el discurso islámico: una visión decolonial. En: Grosfoguel 
(comp.) Feminismos islámicos. Caracas, Venezuela: Fundación Editorial El 
Perro y la Rana. Centro Simón Bolívar. 

Marcos, S. 2010. Introduction: Perspectives of Indigenous Religious Traditions 
from the Americas, Asia, and Australia. En Marcos, Sylvia (ed.) Women and 
Indigenous Religions (p. vii-x).

Marcos, S. 2002. Lecturas alternativas del Corán: hacia una hermenéutica feminis-
ta del islam. Revista Académica para el Estudio de las Religiones (4), pp. 5-66.

Merali, A. 2014. La cooptación del feminismo islámico en el Euro-islam y la pér-
dida de la liberación. Tabula Rasa (21, julio-diciembre), pp. 91-109. Bogotá, 
Colombia.

Meza Torres, A. 2018. Interculturalidad e interreligiosidad desde una perspecti-
va decolonial: un diálogo de “conocimientos desde lo Divino”. Revista INTER 
DISCIPLINA. Diálogos Decoloniales (v. 6, n. 16, septiembre-diciembre), pp. 
61-82. México: CEIICH, UNAM.

Prado, A. 2018. Genealogía del monoteísmo. La religión como dispositivo colonial. 
México: Akal. 

Sayyid, S. 2003. (1997). A Fundamental Fear. Eurocentrism and the Emergence of 
Islamism. London: Zed Books. 

Schmitt, C. 1934. Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souveräni-
tät. München-Leipzig: Duncker & Humblot. 

Scott, J. 2018. Sex and Secularism. USA. Princeton University Press. 



171

Volumen 9, número 24, (143-171), mayo–agosto 2021
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2021.24.78462 
Andrea Meza Torres

www.interdisciplina.unam.mx 
INTER DISCIPLINA

C
O

M
U

N
IC

A
C

IO
N

E
S

 IN
D

E
P

E
N

D
IE

N
T

E
S C

O
M

U
N

IC
A

C
IO

N
E

S
 I

N
D

E
P

E
N

D
IE

N
T

E
S

Documentales
“Islam and Science” (2009), BBC Four, por Jim Al-Khalili. Documental en tres par-

tes: 1.- The Language of Science / 2.- The Empire of Reason / 3.- The Power of 
Doubt. Link: https://www.bbc.co.uk/programmes/b00gksx4 (recuperado el 
09.11.2020). 

Links
Islamic Human Rights Commission https://www.ihrc.org.uk/ (recuperado el 

17.11.2020).
Les indigènes de la République http://indigenes-republique.fr/demission-dhou-

ria-bouteldja-communique-du-pir/ (recuperado el 17.11.2020).
Página de Asma Lamrabet: http://www.asma-lamrabet.com/biographie/francais/ 

(recuperado el 17.11.2020). 


