COMUNICACIONES INDEPENDIENTES

Andrea Meza Torres*

La secularizacion como un discurso de “mision”: una
mirada desde el feminismo critico y los feminismos
descoloniales

Secularization as a “mission” discourse: a view
from critical feminism and decolonial feminisms

Abstract | This article starts by exposing a sharp critique of the secularization discourse
through the main arguments of Joan Wallach Scott’s book Sex and Secularism. Here, the femi-
nist author criticizes this process as a power discourse which does not correspond to histori-
cal facts; moreover, Scott argues that the equality of the sexes was never at the heart of the
process of secularization. The author shows that this discourse is based on a dichotomical
thinking which, nowadays, has generated the dichotomy “(western) gender equality and sexu-
al freedom” versus “islam”. This dichotomy, based on the image superiority/inferiority, sup-
ports geopolitical aims which are associated with the colonization of the peripheries. There-
fore, it can be associated to the discourse of the colonial “mission” and its continuity. In the
second part of this article, I present three decolonial thinkers: Arzu Merali, Houria Bouteldja
and Sirin Adlbi Sibai who, from Muslim and/or Arab societies within the Global North, express
a critique toward western (white) feminism and the secularization process associated with it.
The aim of this article is to show points of convergence between a feminist, critical voice which
emerged within the western academic field —and which gave an important turn— and wom-
en’s voices who have been systematically silenced in western academia. Moreover, beyond the
critique of secularization from within the western academia, this article aims to show alterna-
tive proposals from the global peripheries which do not see the discourse of secularization as
a way out of oppression. The points of convergence between critical feminism and the voices
of Muslim women thinkers show that the historicity and ideological force of the secularization
process must be thoroughly questioned and analyzed to propose new dialogue alternatives
beyond the missions of imperial Christendom and / or its secularized theological version.
Keywords | Secularism, Feminism, Decolonial Thought, Islam.

Recibido: 17 de febrero de 2020. Aceptado: 28 de agosto de 2020.
* Programa de Becas Posdoctorales en la Universidad Nacional Auténoma de México, Beca-
ria del Centro de Investigaciones Interdisciplinarias en Ciencias y Humanidades, asesorada
por la doctora Guadalupe Valencia Garcia.

Correo electrénico: rev.interd@unam.mx
Meza Torres, Andrea. «La secularizacién como un discurso de “misién”: una mirada desde el feminismo critico y los femi-

nismos descoloniales.» Interdisciplina 9, n° 24 (mayo-agosto 2021): 145-171.
DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705€.2021.23.78462



-
N
o)}

SIINIIANILIANI SINOIIVIINNWOI |

INTER DISCIPLINA Volumen 9, niimero 24, (143-171), mayo—-agosto 2021
www.interdisciplina.unam.mx DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2021.24.78462
Andrea Meza Torres

Resumen | Este articulo comienza por presentar una critica de la secularizacion con base
en los argumentos de Joan Wallach Scott en su libro Sex and Secularism. Aqui, la intelec-
tual y feminista realiza una critica de este proceso como un discurso de poder que no co-
rresponde con los hechos histéricos; mas alla, argumenta que la igualdad de los sexos no
esta en la base del proceso de secularizacion. Scott muestra que este discurso esta rela-
cionado con un pensamiento dicotémico que, hoy en dia, ha generado la dicotomia “igual-
dad de los sexos y libertad sexual (occidentales)” versus “islam”. Esta dicotomia, basada
en la imagen superioridad/inferioridad, sustenta objetivos geopoliticos vinculados a la
colonizacion de las periferias y esta, por lo tanto, asociada al discurso de las “misiones”
coloniales y a su continuidad. En la segunda parte de este articulo, presento el pensamien-
to descolonial de Arzu Merali, Houria Bouteldja y Sirin Adlbi Sibai, quienes desde el con-
texto de sociedades arabo-musulmanas dentro del Norte global, expresan una critica hacia
el feminismo occidental (blanco) y por ende hacia la secularizacion. Se trata de una critica
que coincide en varios puntos nodales con la de Scott. El objetivo de este articulo es pre-
sentar convergencias entre una voz feminista critica del campo académico occidental —
que ha dado un giro importante— y voces de mujeres que han sido sistematicamente si-
lenciadas por la academia occidentalizada. Mas alla de la critica de la secularizacién desde
dentro del campo académico occidental, este articulo busca mostrar alternativas desde
las periferias globales que no ven al discurso de la secularizaciéon como una salida de la
opresion. Los puntos de convergencia entre el feminismo critico y las voces de pensado-
ras musulmanas muestran a la secularizacion como un proceso cuya fuerza ideoldgica e
historicidad deben analizarse y cuestionarse a fondo para proponer nuevas alternativas
de didlogos mas alla de las misiones de la cristiandad imperial y/o su vertiente teolégica
secularizada.

Palabras clave | secularizacion, feminismo, pensamiento descolonial, islam.

Introduccion

EL PRESENTE ARTICULO busca ofrecer una mirada critica hacia el proceso de secu-
larizacién desde un espacio de conocimiento “exterior” a la modernidad. Esta
perspectiva me parece importante, ya que la mayoria de las criticas hacia la cris-
tiandad y su iglesia emanan desde una mirada secular que parte desde la mo-
dernidad misma, ignorando que el espacio secular es heredero de un modo de
vida y/o una cultura estrechamente vinculada a la cristiandad vy, por lo tanto, a
sus misiones asociadas a la expansion colonial. Mas alla, el espacio secular es
heredero del principio dualista de la cristiandad, aunque en la descripcion de la
secularizacion se presente a la esfera religiosa como excluida de este espacio.
Por ello, aunque desde el espacio secular se produzca una critica hacia la cris-
tiandad, esta se realiza desde el interior del espacio de la modernidad, proceso
que emana del contexto de la cristiandad misma (que comprende al catolicismo



Volumen 9, niimero 24, (143-171), mayo—-agosto 2021 INTER DISCIPLINA
DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2021.24.78462 www.interdisciplina.unam.mx
Andrea Meza Torres

y al protestantismo);! mas alla, la critica generada desde el espacio secular por
lo general no escucha ni se vincula con perspectivas exteriores (no-occidenta-
les), articulandose asi en forma de monodlogo y excluyendo “criticas otras” que
se expresan desde diversos campos culturales y formas de espiritualidad.

Este mono6logo produce el mito de un espacio —secular— separado de toda
religion o espiritualidad y, mas alla, de la vida misma, siendo —por ende— un
lugar desde el cual se pretende producir saberes “objetivos”. Esta posicion de ob-
jetividad se sostiene por una nocién de superioridad (lo objetivo seria superior
al saber situado y subjetivo) y, blindada tras el rechazo de la religion cristiana y
la iglesia (proyectando este rechazo a todas las otras formas de espiritualidad),
se considera a si misma como “no criticable” por ningun ente exterior.? De igual
forma, el espacio secular no admite ser interpelado por perspectivas vinculadas
a espiritualidades o que no hayan pasado por un proceso de secularizaciéon occi-
dental o idéntico al de la Reforma Protestante. Este campo secular, aqui descrito
criticamente, es el locus de enunciacion desde donde se han articulado no solo la
ciencia moderna en occidente —que, como se verd, también ha fungido como
parte de una mision civilizatoria cuyas caracteristicas no son muy distintas de
las de la cristiandad— sino también los discursos de emancipacion (por ejemplo,
de género) dentro de la modernidad occidental.

Aqui, busco presentar una reflexién sobre el proyecto secular que lo vincula
al proyecto de una “misién cristiana” pero sin una teologia visible (o a través de
una teologia invisibilizada). Para ello, comenzaré por presentar los argumentos
centrales que la intelectual y feminista Joan Wallach Scott elabora en su libro Sex
and Secularism, publicado en 2018. En este libro, la autora plantea una fuerte
critica desde la academia occidental y es de vital importancia justo por el lugar
desde donde se enuncia. Mas alla, al escuchar, tomar en cuenta y hacer referen-
cia a voces (sobre todo de mujeres y hombres musulmanes y/o de sociedades
musulmanas, feministas poscoloniales) que, desde el exterior (o desde los mar-
genes) de la modernidad, han realizado esta critica hacia la secularizacion desde
muchos afos antes de la publicacion de Scott, la intelectual y feminista realiza
un “giro” politico que impacta al monélogo del discurso académico occidental.
Desde esta perspectiva, el libro de Scott es el resultado de una critica “desde den-
tro” de la modernidad que se abre hacia un didlogo con narrativas de zonas pe-

1 Aqui entiendo a la modernidad en el sentido de Enrique Dussel, como un proceso que
comenzo a gestarse desde 1492 con la expulsién de judios y musulmanes de la peninsula
ibérica y la conquista (o encubrimiento) del continente americano (lo “otro”) (Dussel 1994).
Por ello, comprendo a la modernidad como un proceso estrechamente vinculado al catoli-
cismo y a sus etapas posteriores o transformaciones, es decir, a la Reforma Protestante y
sus distintas ramificaciones.

2 Sobre esta proyeccién hacia las otras espiritualidades, ver: (Meza Torres 2018, 61-82).

iy
s
~N

COMUNICACIONES INDEPENDIENTES |



[N
o
o)

SIINIIANILIANI SINOIIVIINNWOI |

INTER DISCIPLINA Volumen 9, niimero 24, (143-171), mayo—-agosto 2021
www.interdisciplina.unam.mx DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2021.24.78462
Andrea Meza Torres

riféricas; se trata de narrativas politicas, saberes y conocimientos que, por los
lugares en donde se enuncian, son —normalmente— ignorados por el campo
cientifico occidental.

Me parece relevante comenzar por una presentacion de los argumentos de
Scott, ya que, en la segunda parte de este articulo, expondré voces de pensadoras
descoloniales (voces que Scott no menciona en su libro) las cuales, desde el con-
texto de las migraciones poscoloniales y el islam en el Norte global, también ha-
bian realizado criticas muy relevantes al feminismo occidental y al proceso de
secularizacion (ambos asociados a la colonizacién y a la imposicién de una ima-
gen de la mujer occidental) afios antes de la aparicion del libro de Scott. Desde mi
perspectiva, es importante expandir el espacio de didlogo que abre la publicacion
de Scott hacia voces de mujeres pensadoras descoloniales que ya habian articula-
do estas criticas desde diferentes paises de Europa —desde el “lugar” de las mi-
graciones poscoloniales de Medio Oriente, el Magreb y Asia—. De esta forma, se
trata no solo de presentar criticas desde la academia (que tiende a redundar sobre
si misma) sino también alternativas desde el exterior de la modernidad.

La secularizacion como discurso: un analisis desde sus fracturas
Comenzaré presentando una critica hacia la secularizacién misma que Scott ar-
ticula en Sex and Secularism (2018) y que sostiene con argumentos de otros in-
telectuales criticos en universidades occidentalizadas. Por ejemplo, recurre a
Talal Asad, quien en su libro Formations of the Secular: Christianity, Islam, Mo-
dernity (2003) ya habia enfatizado que aquella idea del progreso pensado como
una transiciéon de lo religioso hacia lo secular, ya no se sostiene (Asad 2003, 1).
Ante los hechos (sobre todo ante el actual resurgimiento del fenémeno religio-
so) y siguiendo a Asad, Scott propone interrogar si el proceso de secularizaciéon
no es, mas que otra cosa, un discurso de poder o aquello que “lo secular” pre-
tende que es y que ha sido impuesto por medio de la dominacién. En el mundo
actual —el de encuestas cuyas cifras muestran el namero de personas creyentes
y el aumento de la movilidad religiosa/espiritual— es claro que el fenémeno re-
ligioso no ha desaparecido ni muestra una tendencia a desaparecer. Muy por el
contrario, va en aumento.

Ante estos hechos, Scott cuestiona la afirmacion que supone que la secula-
rizaciéon tuvo lugar y, mas bien, lo analiza como una narrativa o una historia que
se conto y que, por ello, no corresponde a la realidad actual (empirica). Citando
a Jordan Alexander Stein,? Scott perfila su posicionamiento:

3 La cita de Jordan Alexander Stein (la cita 16 en la pagina 9 del texto de Scott) proviene de:
“Angels in (Mexican) America”, American Literature 86:4 (December 2014). (Scott 2018, 186).



Volumen 9, niimero 24, (143-171), mayo—-agosto 2021 INTER DISCIPLINA
DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2021.24.78462 www.interdisciplina.unam.mx
Andrea Meza Torres

Jordan Alexander Stein adds that study after study has revealed the persistence and
importance of religion in the very countries of the West in which it was supposed to
have disappeared. “The history of secularism”, he writes, “is the history of a story we
told, not of a thing that happened”. This story offered an abstract, schematic repre-
sentation and a periodization that ignored the particular details of different nations,
instead providing a unifying rationale for a series of economic, social, and political
developments with diverse causes and outcomes, not all of them the result of what
might be called a secular frame of mind. But although it may not reflect the realities
it claims to describe, the secularism story (secularization, secularity) does have an
important influence on the way these realities are perceived. It is a story, moreover,
that has served different purposes in the historical moments and contexts in which it
is told. (Scott 2018, 9).

El argumento de Scott va en direccion de que la secularizacion es un discur-
so que se ha impuesto y se sigue imponiendo a través de sofisticadas mutacio-
nes y actualizaciones. Lo expone como una herramienta del proyecto civilizato-
rio de la modernidad* que, mas alla de haber logrado una unificacion discursiva
y vinculada al poder, no tiene correspondencia con los hechos histéricos (Scott
2018, 9).°

Retomando a Asad, la siguiente cita de su libro Formations of the Secular es
un ejemplo de como las ideas de la secularizacién conformaron un discurso ci-
vilizatorio que se impuso en las periferias posterior a una primera fase de colo-
nizacién, la que estaba asociada a las misiones catélicas y la conformaciéon de los
estados-nacion:

The eminent philosopher Charles Taylor is among those who insist that although se-
cularism emerged in response to the political problems of Western Christian society
in early modernity —beginning with its devastating wars of religion— it is applicable
to non-Christian societies everywhere who have become modern (Asad 2003, 2).

4 Aqui quisiera precisar que Scott entiende a la modernidad como un fenémeno de la ilus-
tracién del siglo XVIII. Mas arriba hablé de la modernidad en el sentido de Dussel, quien la
localiza en 1492. Es importante sefialar esto ya que, aunque ambos autores convergen en
algunos puntos y, sobre todo, en su critica de la secularizacion como discurso moderno y
cristianocéntrico de dominacion, divergen en cuanto a la localizacion del comienzo de la
modernidad en tiempo y espacio. No obstante, su critica hacia la secularizaciéon converge y
esto permite citar a ambos en este articulo.

5 Esto tiene que ver, especificamente, con la falta de correspondencia entre el discurso se-
cular —por ejemplo, el de los estados-nacién modernos ya sea en el Norte global o en regio-
nes que pasaron por procesos de descolonizacion— y la presencia de practicas espirituales
y creencias en sociedades que existen en esos estados-nacion.

iy
o
O

COMUNICACIONES INDEPENDIENTES |



[y
1
o

SIINIIANILIANI SINOIIVIINNWOI |

INTER DISCIPLINA Volumen 9, niimero 24, (143-171), mayo—-agosto 2021
www.interdisciplina.unam.mx DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2021.24.78462
Andrea Meza Torres

Esto conduce a la hipétesis de que la secularizacién es un discurso de domi-
nacion del mundo moderno, aplicado a los estados-nacién en territorios excolo-
nizados y, por lo tanto, una herramienta central de la “misién” de expansion de
la modernidad a partir de las descolonizaciones oficiales o, en otras palabras,
de una era poscolonial. En su libro La cdrcel del feminismo (2016), Adlbi Sibai
(autora a quien expondré mas adelante) ya habia expuesto cémo el discurso de
la secularizacion ha sido una de las herramientas para enfatizar los binomios
(tradicién/modernidad; religién/secularizacion; identidad/alteridad) que se im-
pusieron durante el proceso de formaciéon de los estados-nacién del mundo ara-
be. La secularizaciéon, como parte de la historia de estos binomios (dicotomias)
del mundo occidental, fungié como herramienta colonial del nuevo orden inter-
nacional que contribuyé a la anulacién de la historia social y politica del islam
y de las historias locales, imponiendo y asentando dualismos que fragmentaron
la cohesién social de las sociedades musulmanas en favor de la dominacién ex-
terna, occidental (Adlbi Sibai 2016, 85-110).

Siguiendo a Scott y Asad, ambas autoras argumentan que es preocupante que
la realidad discursiva de la secularizacién nunca haya correspondido con la reli-
giosidad de las poblaciones que viven dentro de estados-naci6on secularizados y
occidentalizados en las periferias globales; sin embargo, es todavia mas preocu-
pante el hecho (ya expuesto arriba) de que no haya conciencia de que la religién
tampoco desaparecio en sociedades del Norte global, desde donde se generé e
impuso el discurso del progreso (y la secularizacién) y en donde, idealmente, de-
bi6 haber desaparecido. Esto lleva a ambos autores a constatar que el discurso de
la secularizaciéon cre6 una realidad que, empiricamente, nunca tuvo lugar. Sin em-
bargo, asociada al poder y a la dominacioén, sirvié como una herramienta politica
de la misién modernizadora para propagar una visién particular del mundo (uni-
versalizada) que molde6 la realidad, se aceptd como tal e incluso malinterpreto6 la
historia (Scott 2018, 10). Esto Gltimo es de especial relevancia para las ciencias
sociales, la historia, la antropologia, la historia de la ciencia y la filosofia (entre
otras disciplinas) —ya que podria decirse que, en la historia reciente de estas dis-
ciplinas, la secularizacion se ha dado por sentada como un “hecho” en un porcen-
taje importante de esta produccion de conocimiento—. Scott propone revisar los
hechos (la historia) que, tanto en occidente como en sus colonias, tuvieron lugar
durante el surgimiento, expansién e imposicién de la secularizacion.

Scott también se apoya en Edward Said para describir la forma en la que la
secularizacion sirvié como un arma de guerra del arsenal de aquello que Said
llamo6 el Orientalismo, proceso dualista que derivo en la caricaturizacion de
Oriente (Scott 2018, 10), borrando la historia de la regién y creando —asi como
fortaleciendo— la dicotomia superior (occidente)/inferior (oriente), que sirvié
como base para la colonizaciéon de la regiéon y para la posterior edificaciéon de los



Volumen 9, niimero 24, (143-171), mayo—-agosto 2021 INTER DISCIPLINA
DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2021.24.78462 www.interdisciplina.unam.mx
Andrea Meza Torres

estados-nacién modernos y seculares. En este contexto, Scott argumenta que,
en la actualidad, la secularizacion es utilizada en el Norte global como instru-
mento politico y econémico en torno al fen6meno migratorio (aplaudiendo a los
migrantes secularizados, discriminando a las comunidades de migrantes cre-
yentes); paralelamente, ha instrumentalizado al género, construyendo la supe-
rioridad del occidente moderno en torno a la emancipacion de la mujer (Scott
2018, 10). Es decir, que la secularizacién ha sido construida como un espacio
“superior” argumentando que es la base de la emancipacién de la mujer y la
igualdad de los sexos, en contraste con sociedades como las musulmanas que
serian naturalmente opresoras —y, por lo tanto, inferiores—.

Es justamente aqui, donde convergen género y racismo (a través de la historia
colonial), en donde Scott realiza una critica fundada en la aseveracion de superio-
ridad de la secularizacién por ser el espacio de la igualdad de los sexos, pues ar-
gumenta que, mas bien, el patriarcado de la cristiandad y la dicotomia hombre/
mujer conformaron la base de la propuesta secular del espacio publico y privado
tanto en Francia, como en Alemania, Inglaterra y los Estados Unidos (Scott 2018,
30-59). Scott argumenta que hay una distorsion significativa de la historia en este
sentido y aclara que la secularizacion parte de la cristiandad y nunca fue, por na-
turaleza, un proyecto equitativo sino, muy por el contrario, un discurso que cre6
un espacio de desigualdad de género, en el cual se asoci6 a la mujer a la esfera
privada y a la religion, al tiempo que se posicioné al hombre en el espacio publico
y se le habilit6é para la ejecucién de las tareas de Estado (Scott 2018, 30-59).

La mirada critica de Scott hacia la historia del proceso de secularizaciéon
apunta hacia su estructura dual —que es una continuacién de la cristiandad (pa-
triarcal)— asi como hacia las desigualdades de género que lo conforman. De ahi,
cuestiona la distorsion histérica que hoy en dia se ha naturalizado y que presen-
ta a la secularizaciéon como un proceso que hubiera tenido como base la igualdad
de los sexos; sin embargo, mas alla de su critica hacia la instrumentalizacién de
la mujer, Scott indaga una mutacion reciente del discurso liberal que ensalza la
libertad sexual, asi como la exhibicién de la sexualidad femenina y de la homo-
sexual como los claros signos de la libertad que emanan de las sociedades occi-
dentales. Aqui Scott critica, mas bien, la puesta en disposicion de los cuerpos de
las mujeres y los homosexuales en el sistema capitalista, la facilidad de su explo-
tacién y consumo por parte del poder y placer masculinos, mostrando asi que,
aquella libertad que se propaga, es mas bien una forma en la que los cuerpos de
las mujeres y los homosexuales se han vuelto objetos de placer y consumo del
patriarcado (Scott 2018, 156-183).

Los sujetos pretendidamente liberados son fetichizados y puestos a disposi-
cion en el consumo mercantil. La teologia invisible y/o escondida detras de la
manipulaciéon de la emancipacion de la mujer y la libertad sexual ha fortalecido

[
(%, ]
P

COMUNICACIONES INDEPENDIENTES |



[y
%l
N

SIINIIANILIANI SINOIIVIINNWOI |

INTER DISCIPLINA Volumen 9, niimero 24, (143-171), mayo—-agosto 2021
www.interdisciplina.unam.mx DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2021.24.78462
Andrea Meza Torres

el binomio a través del cual el discurso de la secularizacion se ha posicionado
como superior (por la “liberaciéon que permite”), construyendo como inferiores a
sociedades que no son idénticas a las occidentales. En nombre de la mujer con
velo y de los y las homosexuales en sociedades musulmanas a quienes se les ha
proyectado la cristiandad y calificado como naturalmente oprimidos, se han jus-
tificado intervenciones politicas, de corte colonial y en nombre del progreso (aun-
que en realidad hayan tenido fines geopoliticos y econémicos), que son la conti-
nuacion de las misiones de la cristiandad imperial (en su vertiente secularizada).

Scott argumenta que la secularizacién tiene una historia y que se trata de
una categoria que, si bien parte de un dualismo que expresa la division y asime-
tria “superioridad/inferioridad”, ha mostrado distintas caras a lo largo del tiem-
po. La secularizacién se ha utilizado para describir fenémenos como el de los
sacerdotes que dejaron los monasterios para vivir entre la gente; mas tarde,
para referirse a la expropiacién de las propiedades de la iglesia después de la
reforma protestante, en la Revolucién Francesa, sirvio para referirse al Estado y
a sus representantes frente a la iglesia y el clero. Lo secular se construyé como
lo de “este mundo” (la ciudad del hombre), el aqui y ahora, para contrarrestar al
“mas alld” (la ciudad de Dios) (Scott 2018, 12-14). En esta historia que muestra
Scott, la secularizacion se engrana dentro de la cristiandad europea-occidental
en el sentido de que su historia es la de un dualismo que se ha transformado
intercambiando sus significados, pero siguiendo el esquema de clasificacién
“superioridad/inferioridad” que ha sido caracteristico de la modernidad occi-
dental y la colonialidad® que es paralela a ella.

Aqui quisiera exponer una tesis de Carl Schmitt que hace referencia a la teolo-
gia. Schmitt argumenta que todos los conceptos concisos del sistema estatal mo-
derno —incluidos los que sustentan el aparato juridico— son conceptos teoldgi-
cos secularizados; mas alla, esto no solo aplicaria ala historicidad de los conceptos,
sino a la estructura que los sistematiza (Schmitt 1934, 49).” Esta tesis de Schmitt
puede ponerse en dialogo con lo expuesto por Scott, quien analiza el hecho de que

6 Aqui yo menciono la colonialidad como paralela a la modernidad porque me baso en la
obra de Enrique Dussel. Scott no menciona este término, ya que ella sitiia la modernidad en
la ilustracion y comprende a la colonizacién como una misién posterior. Por el contrario,
Dussel traza sus origenes en el imperio espafiol y la dominacion de las Indias occidentales,
por lo que modernidad y colonialidad son dos lados de la misma moneda.

7 La cita original en aleman, a la que se hace referencia arriba, es:

Alle pragnanten Begriffe der modernen Staatslehre sind sédkularisierte theologische Be-
griffe. Nicht nur ihrer historischen Entwicklung nach, weil sie aus der Theologie auf die
Staatslehre iibertragen wurden, indem zum Beispiel der allmdchtige Gott zum omni-
potenten Gesetzgeber wurde, sondern auch in ihrer systematischen Struktur, deren
Erkentniss notwendig ist fiir eine soziologische Betrachtung dieser Begriffe. (Schmitt
1934, 49).



Volumen 9, niimero 24, (143-171), mayo—-agosto 2021 INTER DISCIPLINA
DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2021.24.78462 www.interdisciplina.unam.mx
Andrea Meza Torres

las constituciones de los estados-nacién se han pensado en relacién con la cris-
tiandad (Scott 2018, 43-51). ;Sera la teologia escondida la base de los dualismos
producidos por occidente? Scott propone que, después del surgimiento del Estado
como un ente teoldgico secularizado (Scott 2018, 43), en el que va a existir una
desigualdad marcada entre los sexos, surgieron otros momentos historicos en que
se generaron dualismos como, por ejemplo, el de una Europa de identidad cristia-
na superior a sus colonias en las periferias globales (Africa y Asia) —lo cual estaria
en la base de una vision racializada de la religién— (Scott 2018, 44).

En este punto hay un debate abierto en cuanto al surgimiento de la visién
racializada de la religion ya que, segiin Dussel, este proceso habria comenzado
con el Imperio Espafiol en el siglo XV y se habria secularizado posteriormente —
manteniendo asi las dicotomias de la cristiandad; Scott, por su parte, habla de
una racializacion de la religiébn que habria comenzado posterior a la moderni-
dad. Pese a este debate, el cual obliga a discutir la historia colonial de Asia,
Oriente Medio, el Magreb y Africa en relacion con la de América Latina, ambos
autores coinciden en que los dualismos de la cristiandad estan presentes tanto
en el discurso de la misién colonizadora como en el de la secularizacion que
acompafi6 el surgimiento del estado-nacién en occidente y de los estados-naciéon
en zonas excolonizadas.

Sobre la mision colonizadora, Scott explica que, en Medio Oriente, la misién
cristiana y la secularizacién fueron procesos que fragmentaron 6rdenes cultu-
rales que tenian coherencia y se articulaban en torno al islam. Misioneros y re-
presentantes del discurso secular se articularon como superiores (de herencia
cristiana, europea, ambos crearon una identidad conjunta de “blancura”) frente
a los sujetos coloniales; desde el espacio colonizado, no se veia una diferencia
clara entre ambos procesos y/o personajes (lo que también ya habia remarcado
Adlbi Sibai, 2016). Lo mas grave, segin Scott, habria sido la proyeccién de la di-
cotomia occidental hombre (espacio publico) vs mujer (espacio privado, reli-
gion) al espacio colonizado, ya que esto fragment6 espacios que antes estaban
culturalmente unidos y que, al verse separados y ordenados en cuanto a los se-
x0s, relegd a la mujer colonizada oficialmente al espacio privado y a ser la re-
presentante de la tradicion y religion (Scott 2018, 51-52).% Un ejemplo de esto

8 Aqui es importante mencionar que Scott argumenta que la mujer europea también se
sumé a la misién colonizadora, con lo cual la emancipacién femenina en occidente debe
verse de forma critica, ya que, si bien luchoé por la emancipaciéon de la mujer europea, esta
lucha no incluy6 a las mujeres de las colonias. Muy por el contrario, la historia de la coloni-
zacion en Argelia muestra como las mujeres colonizadoras organizaron rituales de “desve-
lo” para “liberar” a las mujeres musulmanas de la opresién —ritual que solo convenia a los
colonizadores—. Aunque Scott lo menciona en el primer capitulo de su libro —haciendo
referencia a Fanon— abordaré este tema en el apartado en donde expongo el pensamiento
de Houria Bouteldja.

[
19, ]
w

COMUNICACIONES INDEPENDIENTES |



=
Y
N

SIINIIANILIANI SINOIIVIINNWOI |

INTER DISCIPLINA Volumen 9, niimero 24, (143-171), mayo—-agosto 2021
www.interdisciplina.unam.mx DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2021.24.78462
Andrea Meza Torres

es el caso de la ley familiar en las colonias, con lo cual habria habido casos en
que se expropi6 a la mujer de la administracién de la propiedad cuando tradi-
cionalmente era ella quien regia sobre este espacio (Scott 2018, 53-54). Clara-
mente, la secularizacion del espacio cultural y de las regulaciones espaciotem-
porales —como por ejemplo la secularizacion de la shari’a— cre6 asimetrias a
través de la separacién de espacios que no habian existido como separados en
las sociedades tradicionales (previo a la colonizacién), trastocando asi los siste-
mas de valores (Scott 2018, 52-53). Finalizo este punto (al que volveré mas ade-
lante) con una cita de Scott:

And yet, all of this scholarship notwithstanding, women’s subordination in postcolo-
nial nations is regularly attributed to unchanging, “traditional” religious practice —
these days Islam is the primary culprit. [...] These refusals of history have to do, I
think, with the persistence of the discourse of secularism - or, more specifically, with
its contemporary reactivation. [...] The “us” versus “them” contrast provides evidence
for the triumph of Western freedom over the ever-lagging, Orient. But in the twenty-
first century, as in the nineteenth, the identification of women with/as religion is not
the product of timeless religious teaching; it is, rather, an effect of the way the dis-
course of secularism has organized our vision of the world (Scott 2018, 59).

Es importante recalcar que Scott habla de un discurso de la secularizacién
que negb sistematicamente la historia (y sobre todo las historias “otras”) y que,
hoy en dia, se ha reactivado con especial virulencia. Ha servido, entre otras co-
sas, para marginalizar y anular las criticas al feminismo occidental provenientes
de mujeres en espacios excolonizados y en el Norte global. Scott aclara que la
identificacion de la mujer con la religién (tanto en occidente como en las colo-
nias) tiene que ver con el discurso de la secularizacion y con la forma en que ha
organizado nuestra vision del mundo —y no con el “supuesto” retroceso de so-
ciedades no-occidentales.

Mas alla de la historia oficial colonial, Scott describe el surgimiento del dualis-
mo de un occidente capitalista que se autorrepresenta como libre y superior a su
contraparte (represora) comunista y centrada en Rusia; esto durante la Guerra Fria.
En este ejemplo es importante resaltar como se creé una dicotomia hacia el Bloque
Socialista a pesar de que este espacio también era secular y moderno. Scott descri-
be cédmo durante la Guerra Fria, en los Estados Unidos, se exaltaron la libertad de
culto y la diversidad religiosa del espacio secular para contrastarlo con (la no li-
bertad) del bloque socialista, en donde parad6jicamente existia un proyecto mo-
derno de homogeneizacion basado en la secularizacién. Aqui, Scott coincide con
Salman Sayyid, quien en su libro A Fundamental Fear (1997), analiza el lugar que
ocuparon las poblaciones musulmanas dentro del comunismo soviético, que tam-



Volumen 9, niimero 24, (143-171), mayo—-agosto 2021 INTER DISCIPLINA
DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2021.24.78462 www.interdisciplina.unam.mx
Andrea Meza Torres

bién era parte de la civilizacion moderna y solo se diferenciaba del occidente ca-
pitalista desde el sistema econ6mico implementado (Sayyid 1997, 130-131). Des-
de una mirada exterior (critica de la modernidad), la perspectiva de Sayyid
contextualiza el lugar de las poblaciones musulmanas dentro del “imperio soviéti-
co”’ y deja abierta la interrogante de si los musulmanes fueron tratados como so-
ciedades a “convertir” a la ideologia del sistema politico socialista y representado
como secular o desprovisto de religion —ignorando la historia de la region en el
sentido de la religion y su permanencia social pese a cambios politicos y sociales
de gran envergadura—. Sayyid deja ver que, ante el eurocentrismo de las socieda-
des occidentales capitalistas y socialistas, las sociedades musulmanas han tenido
experiencias de opresion muy parecidas. Siguiendo al autor, ambos bloques —ca-
pitalista y comunista—representan a la civilizacion moderna (the West), la cual
tiene estrechos vinculos con la cristiandad imperial, el materialismo y —desde
una perspectiva musulmana— el rechazo de lo divino.

Como ya describi anteriormente, Scott finaliza su libro —y su genealogia de la
secularizacion— con el ejemplo mas reciente que habria comenzado en la década
de los noventas. Aqui, tras la caida del bloque socialista, Scott describe el surgi-
miento de una imagen dualista en la que, primeramente, una sociedad occidental,
capitalista y secularizada se va a construir, discursivamente, como democratica e
igualitaria en relacion con los sexos y mas all4, como “superior”; para luego buscar
y representar a su opuesto, es decir, a un “otro” que, esta vez, se gesta en torno al
islam y utiliza el bagaje epistémico del orientalismo. Las sociedades musulmanas
se representaran como fuente de opresion autoritaria, de dominaciéon de la mujer
y de la sexualidad en general y, por lo tanto, como aquel “inferior” que sera el con-
trario natural de la sociedad democratica, igualitaria y libre (Scott 2018, 13-15).
Este patréon dualista, asimétrico y de dominacién obedece a fines politicos vincu-
lados a los intereses de la civilizacion moderna y es parte integral de su “mision”
de expansion. Aqui, lo nuevo y lo preocupante —sefiala Scott— es la forma en la
que una misién civilizatoria de corte patriarcal se ha apropiado del género —de
las luchas de las mujeres y los homosexuales en sociedades occidentales y occi-
dentalizadas— para construirse como superior frente a aquellas sociedades y co-
munidades que se manifiestan como vinculadas a tradiciones y espiritualidades.
Este punto, que abordaré mas adelante a través de la pensadora franco-argelina
Houria Bouteldja, muestra cémo la cuestion de los sexos y la sexualidad se trasla-
do6 de un plano privado a uno publico, en el que se politizé la cuestion de la se-
xualidad en favor del patriarcado imperial y de un discurso global de dominacion
capitalista, diluyendo asi el contenido y fuerza que originalmente constituyé a las
luchas de género en contra del patriarcado occidental.

Como respuesta a esto, Scott se apoya en las investigaciones del sociélogo
de las religiones José Casanova, para argumentar que la secularizacion es un

[
19, ]
(%]

COMUNICACIONES INDEPENDIENTES |



-
o
o)}

SIINIIANILIANI SINOIIVIINNWOI |

INTER DISCIPLINA Volumen 9, niimero 24, (143-171), mayo—-agosto 2021
www.interdisciplina.unam.mx DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2021.24.78462
Andrea Meza Torres

proceso que solo se da desde la cristiandad (Scott 2018, 11-12) y, por ello, no es
una fase obligatoria en el desarrollo o progreso de toda sociedad. Esta contex-
tualizacion del discurso de la secularizacién y la critica a su universalizacién
coincide con el trabajo (publicado anteriormente) de autores y pensadoras ya
mencionados como Talal Asad, Sirin Adlbi Sibai, Houria Bouteldja, Salman Sa-
yyid y Abdennur Prado (entre otros). Concretamente desde el pensamiento de
mujeres musulmanas vinculadas a su espiritualidad (el islam) ha emergido la
critica de esta pretension en la que se presenta a la secularizacién como una ne-
cesidad civilizatoria y obligatoria, lo cual recuerda a la historia de las “conver-
siones” hacia la cristiandad como pasaje obligatorio y necesario. Estas conver-
siones religiosas estaban ligadas a una misién y, desde estas voces periféricas,
la secularizacién se muestra, hoy en dia, como un discurso de la cristiandad
imperial, secularizado (que esconde a una teologia), cuyo propdésito es la con-
version forzosa de todo “otro” hacia la modernidad occidental. Es aqui donde
emerge la critica de la secularizacién como un discurso ligado a la misién cris-
tianocéntrica. La preocupaciéon de Scott es que, hoy en dia, la secularizacién
muestre una apropiacion de las luchas de género (con fines politicos conserva-
dores y segregacionistas-fundamentalistas) y, mas alla, que aquellas mujeres
que lucharon por su emancipacién en el Norte global estén haciendo uso de la
secularizacién para anular las voces de mujeres que se articulan desde las peri-
ferias globales y, especialmente, de aquellas que articulan su emancipacién a
través de su espiritualidad (por ejemplo desde el islam).

Voces de pensadoras descoloniales: una critica desde el “exterior”
o desde los “margenes” de la modernidad
En este apartado presentaré aquellas voces de mujeres que, antes que Wallach
Scott, ya habian expresado publicamente fuertes criticas al feminismo occiden-
tal desde su experiencia de racializacion y también desde su espiritualidad —el
islam—. Desde esta perspectiva, el feminismo occidental y la secularizaciéon son
componentes de un mismo discurso deslegitimador y opresor. Las voces de es-
tas mujeres racializadas, pertenecientes a comunidades musulmanas o desde la
practica del islam en el Norte global, conforman una produccién de conocimien-
to critico desde el exterior de la modernidad que hizo posibles ciertos debates
—vy, desde mi perspectiva, también la aparicion del libro de Scott—. Las voces
que se articulan desde el islam son el ejemplo de una fuerte critica que ha sido
marginalizada, oprimida y violentada no solo por el patriarcado occidental, sino
—vy sobre todo ultimamente— por feministas del Norte global.

Las voces de pensadoras descoloniales que presento a continuacion, expo-
nen una perspectiva epistémica desde la experiencia migratoria y de la raciali-



Volumen 9, niimero 24, (143-171), mayo—-agosto 2021 INTER DISCIPLINA
DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2021.24.78462 www.interdisciplina.unam.mx
Andrea Meza Torres

zacién. Para contextualizar el lugar desde donde se articulan, utilizaré un con-
cepto de Ramo6n Grosfoguel, quien en su articulo “International Migration’s
Missing Concepts: Coloniality of Power, Cultural Racism and Geopolitics of
Knowledge” (2010), argumenta que es imprescindible reconocer que los migran-
tes no llegan a espacios vacios de historia. Las y los migrantes del Sur global que
migran hacia el Norte global, llegan a espacios nacionales histéricamente cons-
tituidos por relaciones coloniales de poder, impregnados de historia colonial,
asi como imaginarios y conocimientos coloniales. Por ende, las y los migrantes
del Sur global adquieren una posicién dentro de las jerarquias raciales (Grosfo-
guel 2010, 167-178).

La contribucion mas importante de Grosfoguel es que propone tres concep-
tos clave para describir el “lugar” de las y los migrantes; se trata de conceptos
que hacen visible tanto las relaciones de poder colonial entre los paises de ori-
gen y de llegada como la reproducciéon de estas al interior de sociedades del
Norte global. Aqui y, para fines de este articulo, utilizaré solo uno de estos con-
ceptos, el de “sujetos coloniales/raciales del imperio”:

‘Colonial/racial subjects of empire’ are those subjects that are inside the empire as
part of a long colonial history-African-Americans, Native-Americans, Chicanos, Puer-
to Ricans, Pacific Islanders, Chinese Americans, etc. The metropolitan colonial imagi-
nary, racial/ethnic hierarchy and racist discourses are frequently constructed in rela-
tion to these subjects. There is a long history of racialization and inferiorization
towards ‘colonial racial subjects of empire’ that informs, constitutes and determines
the present power relations. The ‘coloniality of power’ of the metropolitan country is
organized around and against these colonial subjects with a long history inside the
empire. They are frequently at the bottom of the racial/ethnic hierarchy. (Grosfoguel
2008, 608).

En el contexto de los Estados Unidos, Grosfoguel menciona a los pueblos
originarios, a los puertorriquefnos, los afroamericanos y a los chicanos como
“sujetos coloniales/raciales del imperio” ya que existe una relacion directa de
colonizacion hacia estos sujetos y sus territorios a través de la colonizacion del
continente americano, la trata de esclavos (a través del secuestro de personas
de piel negra del continente africano), el colonialismo de Estados Unidos en
Puerto Rico y la anexi6n colonial de territorios del norte de México —proceso
que concluyé en 1848—.

Aunque este concepto parte desde la perspectiva de la historia de los Esta-
dos Unidos, argumento que sirve para reflexionar la migracién en el contexto eu-
ropeo, en donde las relaciones coloniales se reproducen hoy en dia en el corazén
de los que fueran imperios mediante el fenémeno de la migracion poscolonial.

[
Ul
~N

COMUNICACIONES INDEPENDIENTES |



[N
U1
o)

SIINIIANILIANI SINOIIVIINNWOI |

INTER DISCIPLINA Volumen 9, niimero 24, (143-171), mayo—-agosto 2021
www.interdisciplina.unam.mx DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2021.24.78462
Andrea Meza Torres

Aqui se trata de personas provenientes de territorios excolonizados (como la In-
dia, Pakistan o Bangladesh, territorios que fueron colonizados por el Imperio Bri-
tanico; o Argelia y Mali, colonizados por el Imperio Francés —por nombrar algu-
nos ejemplos—) que han migrado a paises como Inglaterra o Francia debido a la
demanda de trabajadores (por parte de dichos paises) después del fin de la lla-
mada Segunda Guerra Mundial. Tanto en Inglaterra como en Francia (pero tam-
bién en Espafia), los migrantes de las excolonias como su descendencia han su-
frido racismo en sus vidas cotidianas.

Explico este concepto, ya que las mujeres cuyo pensamiento expondré a
continuacién se autodefinen como “sujetos coloniales/raciales del imperio”.
Tanto Arzu Merali como Houria Bouteldja y Sirin Adlbi Sibai provienen de una
historia de migracion poscolonial —Merali en el Reino Unido, Bouteldja en Fran-
cia y Adlbi Sibai en Espafia—. Su ubicaciéon dentro del sistema-mundo es la de
pertenecer a una minoria racializada dentro de una metrépolis (antes imperio)
impregnada de historia imperial/colonial. En sus escritos, muestran una clara
conciencia de ello.

Arzu Merali: feminismo musulman en el contexto del Reino Unido

La primera pensadora que presentaré es Arzu Merali,® quien es cofundadora del
Islamic Human Rights Commission (IHRC) —Comision Islamica de los Derechos
Humanos— en el Reino Unido, una organizaciéon dedicada a combatir la islamo-
fobia y la criminalizacion de los musulmanes.!® En su articulo “La cooptacion
del feminismo islamico en el Euro-islam y la pérdida de la liberacion” (2014),
Merali critica los esfuerzos de cooptacion del islam por parte de estructuras co-
lonizadoras (los estados-nacion) y la presién, en el contexto de la Uniéon Euro-
pea, de diluir o “reformar” (cristianizar) el islam para que este sea util a intere-
ses politicos que son ajenos a las necesidades de las comunidades musulmanas.
En lo que sigue, Merali articula una resistencia frente al proyecto de fragmentar
a la comunidad musulmana mundial.

Merali critica el hecho de que los feminismos islamicos hayan sido coopta-
dos, sistematicamente, tanto por las naciones occidentales, como por los esta-
dos-nacién en el mundo musulman y, actualmente, por parte del discurso euro-
peo del Euro-islam. Esto habria provocado la desvinculacion de los feminismos
islamicos de la Ummah —este es el término que se emplea para describir a la
comunidad musulmana mundial (Merali 2014, 94). Con ello, los feminismos isla-
micos habrian sido subsumidos en otros proyectos locales —de naciones occi-

9 Ademas de ser cofundadora del IHRC en Londres, Merali es escritora e investigadora, asi
como autora de varios libros.

10 El sitio web de IHRC es: https://www.ihrc.org.uk/ (recuperado el 17 de noviembre de
2020).



Volumen 9, niimero 24, (143-171), mayo—-agosto 2021 INTER DISCIPLINA
DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2021.24.78462 www.interdisciplina.unam.mx
Andrea Meza Torres

dentales, de naciones del sur global occidentalizadas o de un proyecto regional
como el de Europa— (Merali 2014, 94). La autora critica esto, ya que argumenta
que la fuerza de los feminismos islamicos radica en la solidaridad de los movi-
mientos a escala mundial; las cooptaciones o indigenizaciones a nivel local ha-
brian fragmentado su posibilidad de vinculacién, asi como su fuerza.

En el caso de la indigenizacién del islam en los estados-nacién occidentales
(en los Estados Unidos, Canada o en naciones europeas) el resultado ha sido un
modelo de islam sin significado para la comunidad musulmana y separado de la
Ummabh. Se trataria de un discurso sobre el islam que es “ttil” a los intereses de
esos estados-naciéon. Mas alla, los discursos de lideres politicos en el Reino Uni-
do en torno al Estado de Israel y al apoyo unilateral a dicha naciéon colonial por
parte de occidente (como en el caso de Tony Blair),'! en vez de fortalecer los vin-
culos entre los musulmanes britanicos y el estado-nacion, los habria debilitado.

Esto es muy parecido al caso del Euro-islam en donde, como explica Merali,
se trata también de un islam no solo desvinculado de la Ummah, sino despoliti-
zado; por ello, el islam que promueve este discurso es un adorno para proyec-
tos de multiculturalismo o didlogo intercultural vacios de significado, en donde
el islam carece de fuerza espiritual y liberadora. Merali argumenta que la pre-
tension de desvincular al islam y a la comunidad musulmana de la solidaridad
con Palestina —y por ende del apoyo a las mujeres palestinas— por parte de na-
ciones occidentales y el discurso europeo, es impensable para un islam que se
basa en un ideal de verdad y de justicia. En el texto de Merali, el islam se perfila
como una fuerza descolonizadora que, al diluirse al gusto de occidente, ya no
seria ni islam ni fuerza descolonizadora.

En el caso del mundo musulman, Merali argumenta que existe la idea de la
liberacién femenina del islam desde el siglo XX en el contexto de la colonizacién
del mundo arabe y de las independencias que siguieron —desde donde surgie-
ron los estados-nacion occidentalizados— (Merali 2014, 94). Habria habido lu-
chas en el seno de sociedades patriarcales que, primero colonizadas por occi-
dente y después emulando a los estados-nacion occidentales, habrian subsumido
al feminismo islamico a los intereses de los patriarcados locales-nacionales; y
esto, nuevamente, desvinculando a los movimientos de una posible solidaridad
mundial entre feminismos islamicos.'?

Sin embargo, hay una diferencia importante entre la cooptacién de los femi-
nismos islamicos por parte de los estados-nacién del mundo musulman y la in-

11 Aqui Merali da el ejemplo del Reino Unido, pero esto también ha sido el caso en otros
paises europeos como Alemania y Francia y, por supuesto, en los Estados Unidos y Canada.
12 Merali menciona la historia de Iran, en donde el feminismo islamico fue subsumido por
el estado-nacion, cortando los lazos con otros movimientos de feminismos islamicos a nivel
mundial.

Y
v
O

COMUNICACIONES INDEPENDIENTES |



[
[N
o

SIINIIANILIANI SINOIIVIINNWOI |

INTER DISCIPLINA Volumen 9, niimero 24, (143-171), mayo—-agosto 2021
www.interdisciplina.unam.mx DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2021.24.78462
Andrea Meza Torres

digenizacion por parte de proyectos occidentales: mientras que en los estados-
naciéon del mundo musulman hay un significado de lo “propio” y las mujeres
exponen sus luchas dentro de las sociedades patriarcales y locales en pro de su
liberacién, en paises del Norte global las mujeres musulmanas no cuentan con la
posibilidad de compartir un proyecto con un patriarcado occidental que ha indi-
genizado al islam para su propio beneficio. Por el contrario, el islam subsumido
—como el Euro-islam— serviria para disciplinar a los musulmanes siguiendo los
intereses economico-politicos de los estados-nacioén occidentales. A los musul-
manes se les inferioriza y se les invita a parecerse a occidente, en un discurso
cuya légica no permite, en el fondo, una transformacion de estos estereotipos,
dejando a los musulmanes en el lugar permanente del “inferior” y “atrasado”.

Esta problematica de inferiorizacién no seria distinta en el caso del feminis-
mo occidental, el cual reproduce el racismo del discurso hegemoénico. Merali des-
cribe al feminismo occidental como un movimiento que se ha gestado en compli-
cidad con la hegemonia colonial (Merali 2014, 99). Por ello, el movimiento
feminista occidental asume que en occidente hay politicas en pro del respeto a
la mujer y que en sociedades musulmanas no; es decir, que el respeto hacia las
mujeres se ve como algo exclusivo del universalismo y la ilustracion.!® Mas alla,
al negar su posicionalidad (proclamandose una visién universal y objetiva) y cri-
ticar la posicionalidad de las mujeres musulmanas, el feminismo occidental
oprime y silencia las voces de mujeres no occidentales (Merali 2014, 99). Merali
argumenta que, justamente por esta complicidad entre feminismo y colonialis-
mo, habria recelo del término feminista entre las mujeres musulmanas. Pero,
mas alla, también habria recelo por el término islamico —cuando a este se le aso-
cia con sociedades patriarcales que han ejercido opresién contra las mujeres—
por lo que muchas mujeres se nombran “feministas musulmanas”, haciendo asi
alusion a su fe.!*

Por ello, me gustaria finalizar este apartado con una cita de Merali, en la cual
describe la meta de los feminismos islamicos: “El islam y las demandas de las
mujeres islamicas en este grupo son a la vez esencialistas y universalistas, pues

13 En este sentido es importante el analisis de Scott, ya que desmiente que en occidente la
igualdad de los sexos haya estado en la base del discurso de secularizacién. Mas alla, el fe-
minismo que critica aqui Merali se asume como “secular” y ve al islam como sinénimo de
opresion por asociarlo a su propio contexto local, que es la cristiandad o el contexto del que
emana el feminismo occidental.

14 Aqui, es muy importante la contribucion de Grosfoguel en la introduccion del libro Femi-
nismos isldmicos (2016), en donde describe cémo al islam (al igual que a otras espiritualida-
des) se le ha manipulado y corrompido, dando como ejemplo el “wahabismo” que se practi-
ca en Arabia Saudita. Este tipo de islam seria patriarcal y opresor (Grosfoguel 2016, 16-22).
Grosfoguel separa claramente los ideales de feministas islamicas (y su lectura del Coran),
como p. ej. Merali, de ideologias como las de Arabia Saudita o el Estado Islamico, en donde
se han corrompido la practica y la moral del islam debido a fines econémicos.



Volumen 9, niimero 24, (143-171), mayo—-agosto 2021 INTER DISCIPLINA
DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2021.24.78462 www.interdisciplina.unam.mx
Andrea Meza Torres

buscan la liberacion para las mujeres a través del islam” (Merali 2014, 101). Aqui,
se abre la posibilidad de discutir “lo universal” (de reabrir este debate) sin con-
fundirlo con el “universalismo” eurocéntrico y secular; y, al mismo, tiempo, de
respetar los contextos humanos en donde se producen saberes universales (vin-
culados con espiritualidades) que pueden entrar en didlogos fructiferos, sin ex-
cluir la parte espiritual de los movimientos y sin que las partes poderosas sub-
suman a las otras —obligandolas a una conversién a sus términos, como ha su-
cedido en la historia de la secularizacion en donde, para participar, los creyentes
deben renunciar a sus espiritualidades.

Houria Bouteldja: feminismo descolonial en el contexto de Francia

En este apartado presentaré a Houria Bouteldja, quien fue portavoz, desde sus
inicios en 2005 y hasta el 06 de octubre de 2020, del partido politico Les indigeé-
nes de la République (Partido de los indigenas de la republica), el cual se perfila
como un partido descolonial en Francia.!®> A través de su activismo politico, Bou-
teldja ha publicado diversos escritos (comunicados, desde el 2005 hasta la ac-
tualidad) en los que ha plasmado un pensamiento critico desde su experiencia
como mujer racializada (indigéne) en Francia. Su critica directa hacia el racismo
de estado —un racismo proveniente de una sociedad que se llama a si misma
“ilustrada” y secular (en francés se utiliza el término laicité)— ha desatado deba-
tes que, aunque todavia en menor medida, han impactado ya el campo académi-
co occidental de manera importante —ya que se ha reflejado en las publicaciones
de algunos académicos en el Norte global—.

Aqui presentaré aspectos del primer libro de Bouteldja, titulado Les Blancs,
les Juifs et nous. Vers une politique de 'amour révolutionaire, publicado en 2016
y en donde ella describe las dindmicas del racismo dentro de la reptblica fran-
cesa pero también a nivel global. A continuacién, abordaré un apartado del libro
titulado Nous, les femmes indigénes (Nosotras, las mujeres indigenas) (Bouteldja
2016, 71-97), ya que es donde la autora explica su nociéon de un “feminismo des-
colonial” —desde su posicionamiento como mujer racializada (indigeéne o sujeto
colonial/racial) dentro de la republica (eximperio) francesa—.

El argumento principal de Bouteldja es que, para las mujeres racializadas, los
lazos con los hombres de sus respectivas comunidades son primordiales. Siendo
los hombres sus dadores y protectores, ella argumenta que, mientras exista el ra-
cismo, el feminismo de las mujeres racializadas serd paradéjico y debera pasar
por los lazos comunitarios (Bouteldja 2016, 84). Se trata de un feminismo que se
articula desde la opresion colonial, por ello serda un “feminismo descolonial” (Bou-

15 http://indigenes-republique.fr/demission-dhouria-bouteldja-communique-du-pir/ (recu-
perado el 17 de noviembre de 2020).

[
o))
ey

COMUNICACIONES INDEPENDIENTES |



[y
o))
N

SIINIIANILIANI SINOIIVIINNWOI |

INTER DISCIPLINA Volumen 9, niimero 24, (143-171), mayo—-agosto 2021
www.interdisciplina.unam.mx DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2021.24.78462
Andrea Meza Torres

teldja 2016, 85). Es decir, que su propuesta refuerza lo comunitario y rechaza la
visién del feminismo blanco de declarar a los hombres como el enemigo principal.

A pesar de que lo utiliza, Bouteldja expresa que no esta conforme con el tér-
mino “feminismo”. Al igual que Merali, ve al feminismo como un movimiento
emancipatorio que es, al mismo tiempo, complice de la colonizacion. Por ello,
Bouteldja argumenta que las mujeres de color no necesitan ser feministas, ya
que el feminismo no es ni universal ni ningin pasaje obligatorio (progresivo)
hacia la liberaciéon (Bouteldja 2016, 86). Bouteldja enmarca al feminismo como
un movimiento que nace en occidente gracias a la posibilidad de emancipacién
que el colonialismo da a las mujeres blancas en occidente, por lo cual el femi-
nismo occidental no es compatible con la liberacion de las mujeres colonizadas.
En resumen, el feminismo de las mujeres racializadas (colonizadas) debera ser,
segln Bouteldja, descolonial y se debera articular como un compromiso entre el
racismo y sexismo institucionales asi como una resistencia al feminismo occi-
dental que intenta subsumir y silenciar a las mujeres colonizadas.

Bouteldja denuncia el efecto negativo del feminismo occidental para la mujer
arabe y/o musulmana. Cuando una mujer arabe y/o musulmana se “emancipa” si-
guiendo al feminismo occidental y, por ende, se aleja de su comunidad, queda des-
protegida. Si ella rompe lazos con su familia, ella cede su fuerza al feminismo
blanco y, con ello, al colonizador; es asi como la sociedad colonizadora capitaliza
la “emancipacion” de tipo feminista de la mujer arabe y/o musulmana. Mas aln,
cuando la mujer racializada queda desprotegida por parte de la sociedad occiden-
tal (que no la valora, pero si la utiliza y precariza) después de haber cortado los
lazos comunitarios, vive una doble desproteccién (o doble violencia patriarcal)
cuyos efectos dificilmente podran ser reparados (Bouteldja 2016, 75-76). Bouteld-
ja asocia este tema al de la homosexualidad de las personas racializadas quienes,
al igual que las mujeres, pierden mucho cuando cortan sus lazos con su comuni-
dad y ceden ante el colonizador, quedando en riesgo de vivir la misma desprotec-
cion y violencia (Bouteldja 2016, 80-81).

Bouteldja da un ejemplo concreto y compara el ritual del “desvelo” en Argelia
(durante la época colonial) con los rituales de “comming out” en la actualidad. En
los rituales del desvelo, mujeres francesas desvelaban y “emancipaban” a muje-
res musulmanas, dejandolas desprovistas de sus lazos culturales y religiosos.
Esto se dio en el contexto de la mision civilizadora y la secularizacién (intima-
mente vinculadas a la cristiandad). Siguiendo a Bouteldja, o mismo ocurre en la
actualidad cuando el occidental, en la escena del mundo contemporaneo, prepa-
ra el “comming out” (salida del closet) de alguna persona homosexual arabe/mu-
sulmana. Aqui, argumenta Bouteldja, quien gana es el hombre blanco que se en-
orgullecedel pasohaciael “desarrollo” por parte del “colonizadoretardado”—como
antes la mujer blanca se enorgullecia de la “emancipaciéon” de la mujer religiosa/



Volumen 9, niimero 24, (143-171), mayo—-agosto 2021 INTER DISCIPLINA
DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2021.24.78462 www.interdisciplina.unam.mx
Andrea Meza Torres

musulmana— (Bouteldja 2016, 80-81). Para Bouteldja, tanto la emancipacion fe-
menina como el “comming out” de corte occidental son procesos de debilita-
miento para la comunidad arabe/musulmana’® y para las y los individuos que
ceden sus lazos al patriarcado blanco, colonizador. Por ello, pensando estratégi-
camente, propone una emancipacion de la mujer que pase por los lazos comuni-
tarios y que, por ende, incluya también a los hombres de color.!”

Otro punto que la autora menciona con respecto a los efectos negativos del
feminismo sobre las mujeres racializadas, es el hecho de que los hombres arabes
o musulmanes muestren un comportamiento “feminista” hacia la sociedad mayo-
ritaria, pero machista hacia sus mujeres (sus madres, hermanas) (Bouteldja 2016,
78-79). Aqui, Bouteldja critica el proceso de blanqueamiento a través del cual los
hombres de color muestran una mascara al estar en la sociedad blanca —y del que
saca provecho, nuevamente este grupo social— pero un comportamiento machis-
ta dentro de sus comunidades. Bouteldja aboga por que los hombres de color se
porten como son tanto con la sociedad blanca como con su comunidad; asi, am-
bas (mujeres blancas y de color) recibiran la misma dosis de machismo y lidiaran
con ella. De lo contrario, son las mujeres de la sociedad blanca las que capitalizan
el comportamiento “feminista” de los hombres de color, y las mujeres de color las
que soportan el machismo.

Otro punto medular en la argumentaciéon de Bouteldja es la fuerte critica que
ella hace hacia aquellos musulmanes que intentan ensamblar la lectura del Coran
al feminismo occidental (Bouteldja 2016, 86-87). Bouteldja argumenta que las
temporalidades del surgimiento de ambos movimientos (islam y feminismo) no
coinciden y, por lo tanto, califica a esto como el intento de (en su mayoria) hom-
bres de querer estar en buenos términos con occidente (y de contribuir a un
blanqueamiento epistémico). Sin embargo, esta anacronia distorsionaria al islam
y al Sagrado Coran. Mas all4, Bouteldja denuncia que han sido hombres los pio-
neros del feminismo en las sociedades islamicas. En este sentido, la autora Asma
Lamrabet complementa y explica este punto en particular.

En su texto “El velo (hiyab) de las mujeres musulmanas: entre la ideologia
colonialista y el discurso islamico: una vision decolonial” de 2016, la médico
marroqui y directora del Centro de Estudios Femeninos en el Islam, en Marrue-
cos, Asma Lamrabet,'® describe como es que comienza el debate acerca del velo
o hiyab. Lamrabet localiza el debate en el siglo XIX, en el contexto de la coloni-

16 Pero no solo para esta comunidad, sino para todas las comunidades racializadas.

17 Aqui haria falta —para una investigacion futura— explorar el didlogo entre Bouteldja y los
representantes de grupos homosexuales racializados en Francia, Europa y el Norte Global.
18 La pagina de Asma Lamrabet es: http://www.asma-lamrabet.com/biographie/francais/
(recuperado el 17 de noviembre de 2020) ahi pueden consultarse su biografia y bibliografia
actualizadas.

[y
o)}
w

COMUNICACIONES INDEPENDIENTES |



=
(o)}
NS

SIINIIANILIANI SINOIIVIINNWOI |

INTER DISCIPLINA Volumen 9, niimero 24, (143-171), mayo—-agosto 2021
www.interdisciplina.unam.mx DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2021.24.78462
Andrea Meza Torres

zacion del mundo musulman por occidente. Es importante resaltar esto, ya que
las autoras mencionadas en este articulo contextualizan la emancipacion feme-
nina desde el islam en el comienzo de la Epoca Colonial, ya que es cuando el
velo o hiyab se convierte en un “marcador de la identidad musulmana y en ele-
mento de fe” (Lamrabet 2016, 42). La autora situa el comienzo del debate en el
Egipto colonizado por el imperio britanico a finales del siglo XIX, cuando el go-
bernador Mohamed Ali Pasha envia a tres expertos religiosos de al-Azhar a Paris.
En este contexto, en el que hay una actitud de sumision hacia occidente por par-
te del gobernador, uno de los enviados, el jeque Rifa’a al Tahtawi, critica las
practicas isldmicas a favor de la autonomia de las mujeres occidentales. El libro
de Rifa’a al Tahtawi desata una primera ola de controversia en la que se critica
el uso del hiyab (Lamrabet 2016, 43).

Un resurgimiento del debate comenzaria en 1900 con el libro de Qasim Amin,
en donde el autor culpa no a la religion, sino a la cultura y tradiciones,!” de la
opresion de la mujer. Desde un trasfondo de occidentalizacién, Amin presenta al
“desvelo” como un simbolo de participacién de las mujeres en la sociedad demo-
cratica. Lamrabet argumenta que no hay que perder de vista el contexto colonial
en el que se dan estos debates, ya que, ante la presion de la occidentalizacion, la
resistencia al colonialismo también se manifest6 con la imposicion del velo (La-
mrabet 2016, 44).2° Por ello, Lamrabet explica como las mujeres musulmanas
quedaron atrapadas entre un patriarcado occidentalocéntrico que criticaba sus
costumbres y utilizaba al feminismo como herramienta de colonizacion y otro
patriarcado que impuso el uso del velo como sinénimo de resistencia anticolo-
nial. Asi es como se puede apreciar la complejidad en el contexto de la mujer
musulmana/racializada, ya que sus intereses no quedan representados por un
feminismo que hasta hoy en dia las victimiza para justificar el saqueo de sus tie-
rras; pero tampoco por un patriarcado que utiliza su cuerpo para definir su re-
sistencia e imagen.?! Sin embargo, entre unirse a dejar sus tierras en manos de
los colonizadores o unirse a la resistencia, muchas mujeres optaron por la se-
gunda opcién. Las luchas y resistencias de las mujeres musulmanas dentro y
fuera de occidente son complejas y es a ellas a quienes se debe escuchar.

Volviendo al texto de Bouteldja, lo que la autora critica es una colonialidad
epistémica por parte de hombres musulmanes —y hacia el patriarcado occiden-

19 Aqui el discurso habria mutado al de un racismo culturalista que entiende y subsume a
la espiritualidad como un fenémeno “cultural”.

20 También Silvia Marcos, pensadora e intelectual mexicana de género, espiritualidades y
religiones, comenta sobre el debate generado por el libro de Quasim Amin, Liberacion de la
mujer (publicado en 1899), en su articulo “Lecturas alternativas del Coran” (Marcos, 2002).

21 Lamrabet menciona el ejemplo de Iran bajo Reza Shah, en donde hubo una prohibicion
del velo para llevar a cabo un programa de modernizacion y secularizacién de Iran (Lamra-
bet 2016, 48).



Volumen 9, niimero 24, (143-171), mayo—-agosto 2021 INTER DISCIPLINA
DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2021.24.78462 www.interdisciplina.unam.mx
Andrea Meza Torres

tal— en torno al tema de la mujer musulmana racializada. Critica al llamado fe-
minismo que surge de sociedades musulmanas pero que no emerge de grupos
de mujeres, sino de hombres musulmanes con intereses en occidente.?? Asimis-
mo, en otro de sus textos, “Islam y modernidad: ;podemos ser musulmanes en
occidente?”, Bouteldja se posiciona en contra de argumentos a favor de una “re-
forma” del islam, en donde se asume que el islam es el problema y no la civili-
zacion moderna, colonial y occidentalocéntrica (Bouteldja 2015).%3

Finalizaré este apartado con un argumento que la activista articula en el tex-
to mencionado y que tiene que ver con entender al islam como un “ideal de jus-
ticia” (Bouteldja 2015). Bouteldja argumenta que el islam conlleva un ideal de
justicia que, para llevarlo a cabo, exige que los musulmanes (de nacimiento o
conversos/reversos) estén en un constante proceso de “volverse musulmanes”
(“musulmans en devenir”) (Bouteldja 2015). Seguin la autora y activista, no basta
con ser musulman por haber nacido en la cultura musulmana y heredado la re-
ligion familiar, sino volverse musulman en todo momento para cumplir el ideal
de justicia que exige dicha religién. Un feminismo descolonial, segiin Bouteldja,
debe partir de una relaciéon con el entorno social, espiritual y que incluye un
ideal de justicia que no puede sustraerse del proyecto de emancipacion de la
mujer. Aqui, la autora invita a pensar desde un espacio en donde se vinculan
aspectos politicos, histéricos y epistemoldgicos que en la modernidad se viven
como temporalidades separadas. Asi, su narrativa contrarresta el proceso de co-
lonizacion que, a través de la cristiandad y la secularizacién, ha fragmentado
los espacios “otros” y ha anulado sus posibilidades de expresar y llevar a cabo
proyectos emancipatorios propios.

Sirin Adlbi Sibai: el feminismo isldmico descolonial

El debate sobre el feminismo desde el islam y el pensamiento descolonial abre la
posibilidad de pensar la emancipacion de las mujeres desde sus propios térmi-
nos, los cuales incluyen sus contextos culturales y, por supuesto, espirituales. Si
es cuestion de que las mujeres decidan sobre como transformar sus vidas, debe
tomarse en cuenta su relacion con lo divino si esta es de vital importancia; se tra-
ta de una relacién que no debe negarse ni entenderse desde un punto de vista
meramente secularizado, ya que, excluyendo a lo divino o a las espiritualidades

22 En este caso (el de la geografia de Medio Oriente y el mundo musulman), el feminismo
seria un discurso que no cuadra con la realidad, pareciéndose a lo que Scott critica del dis-
curso de la secularizacion, es decir, que es una formacién discursiva que no puede consta-
tarse en los hechos pero, dado el poder que tuvo (y tiene), ha formado las mentalidades.
23 El titulo original es: “Islam et modernité: Peut-on étre musulmans en occident?”, publica-
do en el sitio de Les Indigénes de la République: http://indigenes-republique.fr/islam-et-
modernite%E2%80%AF-peut-on-etre-musulmans-en-occident%E2%80%89/ (consultado el 6 de
diciembre de 2016).

Y
o)}
v

COMUNICACIONES INDEPENDIENTES |



[
o
(o)

SIINIIANILIANI SINOIIVIINNWOI |

INTER DISCIPLINA Volumen 9, niimero 24, (143-171), mayo—-agosto 2021
www.interdisciplina.unam.mx DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2021.24.78462
Andrea Meza Torres

de una emancipacion femenina, se pierde el horizonte de la liberaciéon propuesta
por las comunidades en cuestién.

Si se toma a occidente como modelo a seguir, no hay espacio para la articu-
lacion de feminismos (y, en general proyectos de emancipacion) fuera de la mo-
dernidad secularizada, racional y cientifica. Esto da pie para abrir un debate no
solo sobre los feminismos, sino sobre la articulacion de la ciencia, las religio-
nes/espiritualidades y las diferencias culturales. Se trata de un debate fructife-
ro que daria voz a diferentes articulaciones de conocimientos que se expresan
desde una relaciéon con lo divino —ya sea en forma de religién o de espirituali-
dad—.?* Esta reflexion de una emancipacion de las comunidades y sujetos “des-
de lo divino” da un vuelco a visiones feministas tradicionales.

En este apartado quisiera exponer aspectos del pensamiento de Sirin Adlbi
Sibai para pensar, en el plano cientifico, la posibilidad de articular una emanci-
pacion de la mujer que parta de una ciencia social vinculada a “lo divino”, pro-
puesta que conlleva una reflexién acerca del quehacer cientifico en si. Doctora
en ciencias sociales por la Universidad Auténoma de Madrid, Adlbi Sibai no se-
para la ciencia de la espiritualidad (digo espiritualidad, ya que “religion” haria
referencia a la cristiandad y a aquello que ha sido objeto de critica en este arti-
culo).?® Adlbi Sibai realiza aportaciones a las ciencias sociales desde una mirada
y practica espiritual; se trata de una mirada que es critica del feminismo occi-
dental por las mismas razones que Bouteldja y Merali, ya que ve claramente la
complicidad no reconocida entre el feminismo occidental y la empresa colonial
(por ende también con la secularizacién).

Adlbi Sibai critica la reproduccion del feminismo occidental por parte de mu-
jeres racializadas. Un ejemplo es su articulo de 2016 “El hiyab en la obra de Fati-
ma Mernissi o la paradoja del silenciamiento. Hacia un pensamiento islamico
decolonial”, en donde critica fuertemente a la feminista marroqui Fatima Mernis-
si. Aunque Adlbi Sibai reconoce que hay aportes importantes en su obra, argu-
menta que Mernissi no critica al eurocentrismo dentro del feminismo occidental
y, simultanemente, ensalza a la cultura europea y moderna por encima de las
otras. Para Adlbi Sibai, Mernissi no tiene una visién critica de la modernidad
como un proceso simultaneo al fenémeno de la colonialidad y hace una propues-

24 Aqui también hay un debate, ya que no esta claro cuando una relaciéon con lo Divino es
parte de una religién o de una espiritualidad; también aqui hay jerarquias que deben nom-
brarse y cuestionarse. Por lo general, se describe como “espiritualidad” a relaciones con lo
divino de culturas “otras”, subalternizadas e indigenizadas; sin embargo, no siempre es claro
por qué se les llama “espiritualidades” en vez de “religiones”. Esto lo menciona Sylvia Marcos
en la introduccion “Introduction: Perspectives of Indigenous Religious Traditions from the
Americas, Asia, and Australia” (p. vii-x), de su libro Women and Indigenous Religions (2010).
25 Sobre el debate en torno al término “religién” y su pertinencia para describir al islam y a
otras espiritualidades, ver Prado (2018, 173-190).



Volumen 9, niimero 24, (143-171), mayo—-agosto 2021 INTER DISCIPLINA
DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2021.24.78462 www.interdisciplina.unam.mx
Andrea Meza Torres

ta distinta. Evitando reproducir el eurocentrismo anulador del islam, Adlbi Sibai
propone un feminismo isldmico decolonial, es decir, una practica que no niegue
la espiritualidad musulmana y que, al mismo tiempo, haga una critica de la colo-
nialidad y de la modernidad y con ello de la colonialidad del feminismo.

Adlbi Sibai critica que, por ejemplo, Fatima Mernissi hace uso de conceptos
y lentes cristianocéntricos y eurocéntricos para abordar el tema religioso y el is-
lam en particular, lo cual distorsiona al islam; esta autora propone que habria
que partir desde otra perspectiva para abordar esta espiritualidad. Asimismo,
critica la poca rigurosidad de Mernissi en cuanto a la lectura de aquellos versos
del Sagrado Coran que se refieren a la vestimenta. Critica que Mernissi describa
al islam (en los planos espiritual y cultural) como un “fracaso”, simplificando la
espiritualidad e ignorando la colonizacion y el eurocentrismo. Aqui, Adlbi Sibai
sefiala el blanqueamiento epistémico por parte de una mujer marroqui (Mernis-
si), asi como Bouteldja sefial6 este blanqueamiento por parte de hombres inte-
lectuales musulmanes que, en su objetivo de quedar bien ante las potencias oc-
cidentales, impulsaron el feminismo occidental en las sociedades musulmanas.

Adlbi Sibai propone una descolonizaciéon que es, simultdneamente, una afir-
macién de su ser como musulmana, creyente y racializada dentro y fuera de oc-
cidente; esto, como una fuerte critica a la modernidad occidental/colonial como
el proceso que ha racializado a grupos sociales y comunidades, asi como exclui-
do conocimientos “otros”. Desde la lectura que yo hago del texto de Adlbi Sibai,
se trata de una propuesta para elaborar una ciencia “desde lo divino” (que no
niegue su espiritualidad) que rearticule la raz6n y la generacion de conocimiento
desde un plano intercultural e interespiritual —que no sea mas exclusivo del
proyecto secular o de la cristiandad imperial—. Es decir, una ciencia que se arti-
cule fuera del proyecto de la l6gica de la “misién” occidental.

Reflexiones finales

Desde las voces de las mujeres musulmanas y descoloniales presentadas en
este articulo, el feminismo occidental y la secularizacion son la continuacién de
la cristiandad (en sus versiones catélica y protestante) en el sentido que repro-
ducen sus dicotomias, fragmentan los espacios culturales, ensalzan la Reforma
en el sentido cristiano e imponen discursos locales de emancipacion (por ejem-
plo, el de la mujer occidental) a escala global. Mas alla, critican que el feminis-
mo occidental que se impuso en Medio Oriente y el Magreb (por ejemplo) no
nacié de movimientos de mujeres arabes oprimidas sino mas bien de hombres
arabes (en la esfera politica) con intereses en occidente o de mujeres arabes in-
telectuales y occidentalizadas que se articularon desde el discurso de la secula-
rizacion. En resumen, las voces presentadas argumentan en favor de una eman-

[y
o\
~N

COMUNICACIONES INDEPENDIENTES |



[
[
oo

SIINIIANILIANI SINOIIVIINNWOI |

INTER DISCIPLINA Volumen 9, niimero 24, (143-171), mayo—-agosto 2021
www.interdisciplina.unam.mx DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2021.24.78462
Andrea Meza Torres

cipacion de la mujer racializada desde una lucha contra el racismo y desde sus
vinculos con “lo divino”.

Estas voces articulan una critica desde el exterior de la modernidad hacia el
discurso de objetividad y superioridad occidentales que se concreta en el discur-
so de la “ciencia moderna”, secular. Este discurso, que ha cooptado a la cienciay
a la razon, no es ni neutro ni libre de historia o ideologia; sin embargo, la aseve-
racion de que la racionalidad es objetiva y exclusiva del espacio secular, ha pri-
vado a sociedades de creyentes (racializadas, oprimidas, periféricas) de poder
articular discursos que sean considerados como racionales y, por ende, de poder
participar en didlogos globales. Mas alla, al rechazar tajantemente a todo tipo de
espiritualidad para articular un proyecto social, el discurso de la secularizacién
es un obstaculo para las mujeres que se articulan desde sus lazos con “lo divino”.

A través del discurso de la secularizacion y en nombre de la razon, ocurre
un fenédmeno de presion hacia una “conversiéon” de los “otros” a la civilizacién
moderna (que emana de la cristiandad imperial). Las autoras presentadas en
este articulo proponen nombrar y analizar este proceso de conversién a la mo-
dernidad secularizada (apoyada por la ciencia moderna)?® ya que hoy en dia es-
tan invisibilizados tanto un discurso que tiene claros vinculos con la cristian-
dad como las misiones que lo han caracterizado.

Por su parte, Joan Wallach Scott defiende las luchas de género en occidente,
pero critica a la secularizacién como un discurso que persigue un objetivo poli-
tico especifico (tiene una misiéon asociada a la historia colonial) y, sobre todo, la
forma que ha tomado recientemente. En Scott, queda abierta la pregunta acerca
de la complicidad de los proyectos de emancipacion de la mujer en occidente
con las misiones coloniales; aunque aborda brevemente esta cuestion, quedaria

26 Aqui es importante mencionar que el discurso de la secularizacién ha naturalizado el
hecho de que la razén y la ciencia solo son posibles en el occidente secularizado. Habria que
tomar en cuenta la contribucion del documental “Islam and Science” (2009, BBC Four), donde
el cientifico britanico-iraki Jim Al-Khalili explica, clara y extensamente, que la razén y la
ciencia no solo existieron y se desarrollaron en sociedades musulmanas (sociedades de cre-
yentes y organizadas en torno al islam), sino que sentaron las bases para el posterior surgi-
miento de la ciencia occidental o moderna. En tres partes, el documental muestra los aportes
cientificos que surgieron en las areas de matematicas, fisica, quimica y astronomia. Asimis-
mo, Al-Khalili cuestiona el porqué del encubrimiento de esta historia que es parte de la his-
toria de la ciencia moderna/occidental y contextualiza este encubrimiento en la historia co-
lonial britanica. La superioridad colonial britanica se habria afianzado con la anulaciéon de
una historia de la ciencia del mundo arabe. Al-Khalili argumenta que es necesario desafiar el
sentido comun de que Europa “surgié de la nada” y, mas bien, propone reconocer los aportes
y las propuestas del mundo arabe, mismas que emergieron en el seno de sociedades islami-
cas y se retomaron posteriormente en Europa para continuar proponiendo nuevos paradig-
mas. Este aporte de Al-Khalili muestra que la razén y la ciencia tienen una historia mas anti-
gua, importante y diversa, vinculada a tradiciones sagradas que lo que deja ver el discurso
de la secularizacion.



Volumen 9, niimero 24, (143-171), mayo—-agosto 2021 INTER DISCIPLINA
DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2021.24.78462 www.interdisciplina.unam.mx
Andrea Meza Torres

por discutirse a fondo esta interrogante con voces descoloniales como las pre-
sentadas en este articulo.

Sin embargo, es de resaltar la critica de Scott a la secularizacion como un
discurso local (que solo se da en el contexto de la cristiandad occidental) y que
se ha universalizado —critica que comparte con las pensadoras musulmanas y
otros académicos aqui citados. Este es justamente el punto nodal para caracteri-
zar a la secularizacion como un discurso de misién. Asi como la cristiandad uni-
versaliz6 un discurso religioso teol6gico local hacia el mundo entero como la
creencia en el dios correcto, su mutacion hacia un discurso de objetividad, secu-
larizacion y ciencia (la verdad) lo volvié mas potente al esconder/invisivilizar su
teologia y, sin embargo, seguir operando como un discurso local con vigencia
universal. Es decir, aunque en occidente hubo un proceso de “separacién” entre
la iglesia y el Estado (y la ciencia), esta separacién no rompi6 la continuidad de
las practicas de la cristiandad que se encuentran en la vida cotidiana, en las
ideas, el pensamiento —y, mas alla, que caracterizaron las estructuras de la em-
presa colonial—. Es aqui donde la critica desde el “exterior” es de vital importan-
cia, ya que es desde esta localizacion que se ha articulado el rechazo a la secula-
rizacion (o a los discursos de emancipaciéon locales y universalizados) como un
pasaje obligatorio hacia la civilizacién; desde las voces de las pensadoras musul-
manas presentadas en este articulo, “secularizacién” equivale a “cristianizacién”.

;Qué consecuencias tiene esto para la historia, las ciencias sociales, la antro-
pologia, la historia de la filosofia y la historia de la ciencia? ;Qué significa mover
el paradigma de la secularizacién (como un discurso de poder que hoy en dia pue-
de sustentar —y sustenta— fundamentalismos) y lograr la articulacion de otros
didlogos y formas “otras” de generacién de conocimientos? Paralelo a la propues-
ta de las voces de pensadoras musulmanas de concebir y elaborar una ciencia
desde “lo divino”, cabria tomar en cuenta la sugerencia de Abdennur Prado, quien
propone deslindarnos del “agnosticismo metodolégico” (Prado 2018, 176) desde
el cual se articula, en la actualidad, la ciencia moderna. Estas propuestas van en
el camino de producir una ciencia social e historia de la ciencia que vaya de la
mano de la liberaciéon y evadir, de esta forma, el horizonte de transcendencia pro-
puesto por la modernidad cristianocéntrica —que se cumple, en una parte impor-
tante, por la via de la imposicion del discurso de la secularizacion—. ID

Referencias

Adlbi Sibai, S. 2016. La cdrcel del feminismo. Hacia un pensamiento islamico de-
colonial. Madrid: Akal.

Adlbi Sibai, S. 2016. El hiyab en la obra de Fatima Mernissi o la paradoja del si-
lenciamiento. Hacia un pensamiento islamico decolonial. En Grosfoguel

[
[N}
O

COMUNICACIONES INDEPENDIENTES |



[
~
o

SIINIIANILIANI SINOIIVIINNWOI |

INTER DISCIPLINA Volumen 9, niimero 24, (143-171), mayo—-agosto 2021
www.interdisciplina.unam.mx DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705€.2021.24.78462
Andrea Meza Torres

(comp.), Feminismos islamicos. Caracas, Venezuela: Fundaciéon Editorial El
Perro y la Rana. Centro Simo6n Bolivar.

Asad, T. 2003. Formations of the Secular: Christianity, Islam, Modernity. Califor-
nia. USA: Stanford University Press.

Bouteldja, H. 2016. Les Blancs, les Juifs et nous. Vers une politique de 'amour ré-
volutionaire. Paris: La Fabrique éditions.

Bouteldja, H. 2015. Islam et modernité: Peut-on étre musulmans en occident?. Dis-
ponible en: <http://indigenes-republique.fr/islam-et-modernite%E2%80%AF-
-peut-on-etre-musulmans-en-occident%E2%80%89/> consulta: 6 de diciembre
de 2016.

Dussel, E. 1994. 1492 El encubrimiento del Otro. Hacia el origen del “mito de la
modernidad”. Bolivia: Plural Ediciones.

Grosfoguel, R. 2016. Presentacion. En Feminismos islamicos (p. 10 - 37). Caracas,
Venezuela: Fundacion Editorial El Perro y la Rana. Centro Simén Bolivar.
Grosfoguel, R. 2010. International Migration’s Missing Concepts: Coloniality of
Power, Cultural Racism and Geopolitics of Knowledge. Journal of Contempo-

rary Thought (32 Winter), pp. 167-178.

Lamrabet, A. 2016. El velo (hiyab) de las mujeres musulmanas: entre la ideologia
colonialista y el discurso islamico: una visién decolonial. En: Grosfoguel
(comp.) Feminismos isldmicos. Caracas, Venezuela: Fundacién Editorial El
Perro y la Rana. Centro Simo6n Bolivar.

Marcos, S. 2010. Introduction: Perspectives of Indigenous Religious Traditions
from the Americas, Asia, and Australia. En Marcos, Sylvia (ed.) Women and
Indigenous Religions (p. vii-x).

Marcos, S. 2002. Lecturas alternativas del Coran: hacia una hermenéutica feminis-
ta del islam. Revista Académica para el Estudio de las Religiones (4), pp. 5-66.

Merali, A. 2014. La cooptaciéon del feminismo islamico en el Euro-islam y la pér-
dida de la liberacion. Tabula Rasa (21, julio-diciembre), pp. 91-109. Bogota,
Colombia.

Meza Torres, A. 2018. Interculturalidad e interreligiosidad desde una perspecti-
va decolonial: un dialogo de “conocimientos desde lo Divino”. Revista INTER
DISCIPLINA. Dialogos Decoloniales (v. 6, n. 16, septiembre-diciembre), pp.
61-82. México: CEIICH, UNAM.

Prado, A. 2018. Genealogia del monoteismo. La religion como dispositivo colonial.
México: Akal.

Sayyid, S. 2003. (1997). A Fundamental Fear. Eurocentrism and the Emergence of
Islamism. London: Zed Books.

Schmitt, C. 1934. Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souverdni-
tdt. Miinchen-Leipzig: Duncker & Humblot.

Scott, J. 2018. Sex and Secularism. USA. Princeton University Press.



Volumen 9, niimero 24, (143-171), mayo—-agosto 2021 INTER DISCIPLINA
DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2021.24.78462 www.interdisciplina.unam.mx
Andrea Meza Torres

Documentales

“Islam and Science” (2009), BBC Four, por Jim Al-Khalili. Documental en tres par-
tes: 1.- The Language of Science / 2.- The Empire of Reason / 3.- The Power of
Doubt. Link: https://www.bbc.co.uk/programmes/b00gksx4 (recuperado el
09.11.2020).

Links

Islamic Human Rights Commission https://www.ihrc.org.uk/ (recuperado el
17.11.2020).

Les indigénes de la République http://indigenes-republique.fr/demission-dhou-
ria-bouteldja-communique-du-pir/ (recuperado el 17.11.2020).

Pagina de Asma Lamrabet: http://www.asma-lamrabet.com/biographie/francais/
(recuperado el 17.11.2020).

=Y
~N
[y

COMUNICACIONES INDEPENDIENTES |



