
83

D O S I E R

Recibido: 2 de noviembre de 2017.	 Aceptado: 26 de abril de 2018.
* Investigador en el Centro de Investigaciones de la Facultad de Humanidades / Universi-
dad de Panamá. 
Correo electrónico: abdielarleyrodriguez@hotmail.com 

Rodríguez Reyes, Abdiel. «Una aproximación al proyecto de Transmodernidad de Enrique Dussel.» Interdisciplina 6, n° 16 
(septiembre–diciembre 2018): 83-103. 

doi: http://dx.doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2018.16.65636

Abdiel Rodríguez Reyes*
Una aproximación al proyecto de Transmodernidad 
de Enrique Dussel

An approach to Enrique Dussel’s project  
of Transmodernity

Abstract | In this paper I will approach Dussel’s project of “Transmodernity”. I will begin 

with a brief dialogue concerning the proposal of Spanish philosopher Rosa María Rodrí-

guez Magda, who has worked on this same terminology, but with a different content. Dus-

sel’s project could be synthesized as a criticism of Modernity and an attempt to break with 

it through a “trans–modern pluriverse”, which would mean the “World’s New Age” as well 

as a “different process of civilization”. This different project of civilization would be dif-

ferent to the existing one, as right now Modernity extracts, assimilates and instrumental-

izes everything that is functional to it, excluding the rest with its Eurocentric colonial 

narrative. In that sense, the project of Transmodernity is an ambitious proposal, which is 

being architectonically built. 

Keywords | philosophy, politics, ethics, intercultural dialogue. 

Resumen | En este artículo me aproximaré al proyecto de “Transmodernidad” de Enrique 

Dussel. Comenzaré dialogando brevemente con la propuesta de la filósofa española Rosa 

María Rodríguez Magda, quien trabajó sobre esta misma terminología, aunque con otro 

contenido. Al proyecto de Dussel lo podríamos sintetizar como la crítica a la Modernidad 

y el intento de romper con ella mediante “un pluriverso trans–moderno”, el cual supone 

una “Nueva Edad del Mundo” así como un “otro proceso civilizatorio”. Actualmente, la Mo-

dernidad extrae, asimila e instrumentaliza todo lo que le es funcional, y excluye al resto 

—o lo encubre— con su meta-narrativa colonial eurocéntrica. En este sentido, el proyecto 

de Transmodernidad es una propuesta ambiciosa, la cual está en pleno proceso de edifi-

cación arquitectónica. 

Palabras clave | filosofía, política, ética, diálogo intercultural. 



84

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 6, número 16, (83-103), septiembre–diciembre 2018
doi: http://dx.doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2018.16.65636 

Abdiel Rodríguez Reyes

INTERdisciplina
www.interdisciplina.unam.mx
 

Algunos aspectos del concepto Transmodernidad
Como señaló Grosfoguel en el Manifiesto decolonial de Houria Bouteldja: 

Tampoco se trata de romantizar el pasado y volver a un pasado idílico pre–moderno, 

lo cual es imposible. Lo que se propone es un proyecto político más allá de la Moder-

nidad o como dice el filósofo de la liberación latinoamericana Enrique Dussel, un pro-

yecto hacia la “Transmodernidad” desde la diversidad epistémica del mundo (Grosfo-

guel 2017, 12). 

La Transmodernidad contrario a lo que señalan erróneamente, no trata de 
volver sobre un pasado perfecto, de lo que trata es de volver a pensar todo, sin 
desconocer la tradición. Es un proyecto alternativo a la modernidad. La concep-
tualización de la Transmodernidad no es de la exclusividad de Enrique Dussel, 
hay otros y otras pensadoras que también abordan la cuestión en un sentido 
analógico. A finales de la década de los años ochenta, la escritora y filósofa es-
pañola Rosa María Rodríguez Magda1 ponía en circulación este concepto. Lo tra-
bajó en varios libros: La sonrisa de Saturno. Hacia una teoría transmoderna 
(Barcelona: Anthropos), desarrollado en El modelo Frankenstein. De la diferencia 
a la cultura post (Madrid: Tecnos, 1997) y, concretando su teorización en Trans-
modernidad (Barcelona: Anthropos, 2004)”. Para analizar algunos de los aspec-
tos propuestos por esta pensadora, usaremos dos citas, la primera, una defini-
ción de La sonrisa de Saturno:

La Transmodernidad es la pervivencia de las líneas del proyecto moderno en la socie-

dad posmoderna, su tránsito y reiteración «rebajados», su copia distanciada, frag-

1 “Rosa María Rodríguez Magda (Valencia, España, 1957). Filósofa y escritora. Doctora en 
filosofía por la Universidad de Valencia, profesora invitada en l’Université de Paris VIII-
Vincennes à Saint–Denis, Université Paris VII, Université de Paris–Dauphine, Universidad 
Nacional Autónoma de México, Universidad de San Juan en Río Piedras (Puerto Rico), New 
York University, Komazawa University (Tokio), Tartu University (Estonia)… Ha sido, desde 
1998 a 2015, directora del Aula de Pensamiento de la Institució Alfons el Magnànim y de la 
revista Debats; desde 1996 a 2003 directora de la Fundación Tercer Milenio–unesco. Espe-
cializada en pensamiento contemporáneo, es autora, entre otros libros, de La sonrisa de 
Saturno, El modelo Frankenstein, Transmodernidad, La España convertida al islam, Inexis-
tente Al Ándalus, De Playas y espectros. Ensayo sobre pensamiento contemporáneo. Ha pu-
blicado también en el terreno de la investigación feminista: Femenino fin de siglo. La seduc-
ción de la diferencia, Foucault y la genealogía de los sexos, El placer del simulacro, Sin 
género de dudas, Encuentro en el Café de Flore con Simone de Beauvoir. Y dentro de la 
creación literaria: Tríptico, En alguna casa junto al mar, Las palabras perdidas, Y de las 
pavesas surgió el frio, El deseo y la mirada… Ha coordinado diversas obras y realizado edi-
ciones críticas, así como participado en múltiples libros colectivos. Textos suyos han sido 
traducidos al inglés, francés, italiano, estonio y checo”. Disponible en línea (goo.gl/
DJaD6w). Acceso: 6-4-2018. 



85

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 6, número 16, (83-103), septiembre–diciembre 2018 
doi: http://dx.doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2018.16.65636 
Abdiel Rodríguez Reyes

INTERdisciplina
www.interdisciplina.unam.mx 

mentada, hiperreal; la síntesis necesaria para que, aceptando un relativo cambio de 

paradigma, no ahoguemos en la banalidad todo el esfuerzo hacia una emancipación 

progresiva. Se trata de utilizar las características de la sociedad el saber posmoder-

nos para continuar la Modernidad por otros medios. Porque también la Modernidad 

penetra y reverbera nuestro presente. La Modernidad es el proyecto, la Posmoderni-

dad su fragmentación, la Transmodernidad su retorno simulado en lo plural. La 

Transmodernidad descree de las rupturas bruscas y de las clasificaciones hieráticas, 

por ello asume el eclecticismo, comprende con ironía la vanidad última de todas las 

denominaciones, y solo se aplica a ellas con la humildad y el escepticismo de quien 

se sabe efímera presencia en el tiempo, cíclica profusión; de quien ha contemplado la 

terrible sonrisa de Saturno, que lleva siglos devorando a sus hijos, reconociendo el 

semejante sabor en que se degluten las épocas: un polvillo amargo e impotente en su 

boca insaciable. (Rodríguez Magda 1989, 10-11).

La segunda cita es del artículo: “Transmodernidad: un nuevo paradigma” 
que apareció en el primer volumen (2011) de la revista Transmodernity. Journal 
of Peripheral Cultural Production of the Luso–Hispanic World, especializada pre-
cisamente sobre la Transmodernidad. Allí señaló que propuso dicho término en 
1987, al menos de “manera consistente”, en una conversación:

Como he comentado en otro lugar, el término surgió en una conversación que tuvo 

lugar con Jean Baudrillard en su casa de París, allá por 1987. Reflexionando sobre la 

corriente postmoderna, a la que él se negaba a adscribirse, le comenté que más que 

una coyuntura “post”, si tomábamos en cuenta sus apreciaciones sobre “transpoliti-

que”, “transexualité”, al hilo de sus tematizaciones sobre el imperio de la simulación 

y la hiperrealidad, bien podríamos denominar a nuestra época como “Transmoderni-

dad” (Rodríguez Magda 2011, 1).

Este recorrido nos ayudará a tener un mapeo de este concepto central en los 
debates descoloniales recientes. Es importante señalar que, Rodríguez Magda 
habla de Transmodernidad como un término y no de un concepto, como sí se 
puede concebir en Dussel. Para ser más precisos, la Transmodernidad es el pro-
yecto de Dussel donde se pueden pensar las condiciones de posibilidad para 
una alternativa a la Modernidad. Habría que tomar en cuenta la primera Ética de 
Dussel, de la década de los años setenta, donde ya había algunas pinceladas al 
respecto, al igual que en su Filosofía de la Liberación de 1977, antes que Jean-
François Lyotard en su muy célebre obra La condición posmoderna de 1979, con-
siderase su propuesta como “posmoderna”,2 Dussel, al ver el auge y el contenido 

2 En las Palabras preliminares a la primera edición, escrita en 1976, Cfr. Dussel (2011, 11-12). 



86

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 6, número 16, (83-103), septiembre–diciembre 2018
doi: http://dx.doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2018.16.65636 

Abdiel Rodríguez Reyes

INTERdisciplina
www.interdisciplina.unam.mx
 

que se le dio a esta, tomó distancia. El uso del prefijo pos en la filosofía de la 
liberación significó, desde el inicio, “ir más allá”; en cambio, en la filosofía pos-
moderna sui generis implicó deconstruir los metadiscursos, pero sin alternati-
vas concretas, mucho menos políticas, sin embargo, como veremos en Dussel, 
el concepto de Transmodernidad tiene un contenido político alternativo y trans-
formador. La política en Dussel pasa por el prisma de la descolonización.3 Así 
que tiene un contenido alternativo y distinto a la política moderna. En cambio, 
Rodríguez Magda reproduce la política moderna.

De vuelta al artículo de Rodríguez Magda, la autora señala que la Transmo-
dernidad significa “un verdadero cambio de paradigma,” en donde están involu-
cradas todo tipo de relaciones como las “gnoseológicas, sociológicas, éticas y 
estéticas.” Ella prioriza estas relaciones sobre las demás. Ese sería un uso ana-
lógico del “término” en contraste con la propuesta de Dussel. No quiere decir 
que sea mejor o peor, sino que, en términos transformadores, la propuesta que 
esté desprovista de un contenido político alternativo y distinto al moderno no 
tendrá un potencial para los cambios necesarios que rompan con el status quo 
que denuncia. Además, no es ésa la intencionalidad de Rodríguez Magda, no 
busca que su propuesta tenga un contenido político en la dirección antes seña-
lada, en los términos transformadores como sí podemos identificar en Dussel. 

Rodríguez Magda describe sucintamente la visión que tiene Dussel al tomar 
como referencia el libro que fue el resultado del diálogo con Gianni Vattimo. Para 
la fecha de la publicación de los primeros trabajos de Rodríguez Magda, aún no 
había un despliegue y tratamiento sistemático con el que sí contamos ahora en 
la producción teórica de Dussel sobre su propuesta de Transmodernidad. Al res-
pecto, sobre la Transmodernidad de Dussel, comenta Rodríguez Magda:

Así, el filósofo argentino-mexicano Enrique Dussel, a partir de su libro Postmoderni-

dad, Transmodernidad (1999), lo enmarca en el contexto de la filosofía de la libera-

ción y la reflexión sobre la identidad latinoamericana, entendiendo por teorías trans-

modernas aquellas que, procedentes del Tercer Mundo, reclaman un lugar propio 

frente a la modernidad occidental, incorporando la mirada del otro postcolonial sub-

alterno. (Rodríguez Magda 2011, 2).

En el campo francófono, donde surgió el término de Rodríguez Magda, lo trans 
se presupone como un estadio de la época con ciertas características en donde se 
puede recurrir a la “razón” para encarar los problemas y superarlos; mientras que, 
en Dussel es un proyecto político que presupone una transformación social. Y, la 
razón moderna también forma parte de la cuestión a criticar. Allí una distinción 

3 Cfr. Dussel (2008 y 2009). 



87

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 6, número 16, (83-103), septiembre–diciembre 2018 
doi: http://dx.doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2018.16.65636 
Abdiel Rodríguez Reyes

INTERdisciplina
www.interdisciplina.unam.mx 

fundamental. Continuemos con otros puntos de la propuesta de Rodríguez Magda; 
además de resultar interesante por proponerse a finales de la década del ochenta 
definir tal término y por identificar a otros y otras autoras que lo han usado con 
otros significados, lo cual nos ayuda a comprenderlo en su desenvolvimiento para 
tener una visión amplia, y poder así llegar a la propuesta de Dussel. 

Es muy importante seguirle la pista a los términos y conceptos para ver 
cómo evolucionan en su uso y significado. Aparte de eso, lo que podría afirmar-
se independientemente de la matriz y los usos de la Transmodernidad es que 
todos y todas las autoras que trabajó Rodríguez Magda en su texto, y que se han 
referido a la cuestión, hacen referencia a algo “nuevo” o a un “cambio”, es decir, 
tiene un sentido analógico al de Dussel teniendo en cuenta esos aspectos. Por 
analogía entendemos la “forma de significación intermedia entre la univocidad 
y la equivocidad […] el término análogo es el que significa de manera en parte 
igual y en parte distinta” (Beuchot 2016, 33), entre la diversidad de propuestas: 
“Todas estas coincidencias en la utilización de un término, más allá de la diver-
sidad de acepciones, creo que demuestran una misma captación de las contra-
dicciones de la Modernidad y una búsqueda de un nuevo modelo que dé razón 
de los cambios que se operan en nuestro presente” (Rodríguez Magda 2011, 3).

Rodríguez Magda cuestiona que, “reducir la transmodernidad a un diálogo 
de civilizaciones o a un modelo que palie las insuficiencias de la modernidad 
occidental representa un voluntarismo, loable sin duda, pero todavía moderno” 
(Rodríguez Magda 2011, 3). Sobre esto, habrá que decir que un diálogo intercul-
tural,4 como señala Dussel y otros/as, por donde se quiera ver —la comunidad 
ideal y real de hablantes en condiciones simétricas— no es ninguna reducción, 
por el contrario, es amplísimo el horizonte que se abre. El diálogo intercultural 
es central para cualquier potencial crítica a la Modernidad. Para desenmascarar 
en todos los espacios, ese lado oscuro de la Modernidad o colonialidad. 

La crisis por la cual pasa la humanidad se refleja en la cruel desigualdad 
económica y la pérdida de biodiversidad, tiene sus efectos negativos en amplios 
sectores de la sociedad, nos invita a la crítica y a la formulación de propuestas 
alternativas. Sobre la descripción fatalista que podríamos hacer de esa realidad 
abrumadora, con datos empíricos que la verifican cuantitativamente, habrá que 
tomar partido para revertirla. En ese contexto, tanto la propuesta de Rodríguez 
Magda como la de Dussel van en esa dirección por caminos distintos, buscan 
trascender la crisis de la Modernidad con propuestas analógicas. La primera 
desde adentro, el segundo, desde la exterioridad que la Modernidad excluye. 

La propuesta de Rodríguez Magda no es nihilista, pero no se compromete en 
desarrollar una alternativa concreta al margen de la Modernidad, además, criti-

4 Sobre este aspecto ha aportado significativamente Raúl Fornet- Betancourt (1992). 



88

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 6, número 16, (83-103), septiembre–diciembre 2018
doi: http://dx.doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2018.16.65636 

Abdiel Rodríguez Reyes

INTERdisciplina
www.interdisciplina.unam.mx
 

ca lo que considera proyectos caducos, teniendo en cuenta la caída de la Unión 
Soviética y los fiascos del socialismo. Queda claro que no es una propuesta que 
tenga un compromiso político alternativo y distinto al moderno, lo que es una 
opción legítima; en cambio, como hemos dicho, la propuesta de Dussel sí es po-
lítica, con presupuestos estratégicos factibles para realizar los cambios necesa-
rios. Para nuestro pensador no se pueden dar esos cambios y transformaciones 
necesarias sin una praxis política transformadora y descolonizada.5 

Definitivamente ya no estamos en lo post, sino en lo trans, que implica lo 
“nuevo,” lo “distinto” como conducto para trascender la Modernidad, si toma-
mos como referencia el prefijo post (que significa “después”) debemos conside-
rar que después de la Modernidad está la muerte: económica y ambiental. En 
cambio, lo trans–moderno es un proyecto político “otro” e incluso civilizatorio 
—al menos para Dussel—, distinto, con otro principio material, el de la vida 
como eje rector.6 En este otro proyecto, alternativo, las costumbres, saberes y 
artes no se pondrán unas sobre otras, como en el esquema tradicional jerárqui-
co de la civilización occidental que toma al resto como inferiores, sino que las 
piensa como análogas. La lógica que opera en el proyecto dusseliano es la ana-
lógica, ya que trasciende lo unívoco de lo moderno y lo equívoco posmoderno. 

El proyecto de Dussel no es posmoderno como suelen confundirlo aquellos 
que no están familiarizados con la bibliografía especializada al respecto, “la 
posmodernidad es una expresión de la angustia y el nihilismo que resultaron 
del derribamiento de todas las teleologías occidentales,” (Mendieta 1996, 76) 
que poco tiene que ver con el proyecto de la Transmodernidad dusseliana. La 
posmodernidad se enfocó en criticar fuertemente a la Modernidad, pero sin con-
tar con propuestas alternativas más allá de desenmascarar los meta discursos; 
fue en muchos sentidos un monólogo eurocéntrico con recepción en todo el 
mundo, incluyendo Latinoamérica. Tiene el merito que nos desencantó de la Mo-
dernidad, pero nos condujo a una calle sin salida. 

En cambio, el proyecto de Dussel es bastante optimista. Su propuesta es un 
proyecto realista e interpelador de esa realidad que exterioriza y hace más hos-
til la vida humana en el planeta, a nivel social y ambiental. No se puede negar 
la Modernidad, está allí delante de nosotros, como bien señaló Eduardo Men-
dieta: “como hijo de la modernidad, rechazarla ya implica aceptarla ferviente-
mente” (1996, 83), habrá que trascenderla hacia un novo estadio, a eso apunta 
todo el proyecto de Dussel. Pensadores/as decoloniales como Ramón Grosfo-
guel y Sirin Adlbi Sibai lo han tomado de referencia, además de haberlo enri-
quecido. 

5 Cfr. Bautista (2014).
6 Cfr. Herrera Salazar (2015). 



89

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 6, número 16, (83-103), septiembre–diciembre 2018 
doi: http://dx.doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2018.16.65636 
Abdiel Rodríguez Reyes

INTERdisciplina
www.interdisciplina.unam.mx 

Rodríguez Magda está en una posición intermedia. No tira todo por la borda. 
Según ella, al menos como potencialidad, podemos contar con la razón como un 
elemento central para esa necesaria trascendencia; en su teoría, la Transmoder-
nidad es una descripción de lo que acontece, pero que en el intersticio será un 
cambio de paradigma en donde se tienen que perfilar armas conceptuales (no-
vedosas conceptualizaciones), es decir, un renovado paradigma conceptual para 
enfrentar lo que viene. Pareciera, al menos en el texto citado, que Rodríguez 
Magda está más preocupada por la razón como “único baluarte” que por la supe-
ración de las contradicciones de la Modernidad por otras vías que no sean sí 
misma. 

En la propuesta de Dussel, además del aparato conceptual explayado, está 
implicado un proyecto político factible, al menos como potencialidad. En defini-
tiva, para sintetizar, si Rodríguez Magda pone en el centro la razón, Dussel cri-
ticará esta razón y pondrá el principio material de vida —lo veremos más ade-
lante— como eje central de la Transmodernidad. Hemos hecho esta comparación 
entre Rodríguez Magda y Dussel para entablar un diálogo con propuestas distin-
tas. Es oportuno pensar en las analogías de las propuestas, es decir, trascender 
la univocidad del discurso moderno, que se manifiesta en la ideología eurocén-
trica —como señaló Samir Amin (2014)—, y, además, la equivocidad presente en 
la crítica posmoderna, en donde se critica todo, pero que carece de alternativas 
políticas concretas. 

Como bien describió Linda Alcoff (2016), la Transmodernidad para Dussel 
(Alcoff también incluye a Walter Mignolo en esta propuesta) es pensar en las 
transformaciones futuras, epistemológicas y políticas. Sobre este último aspec-
to, vale la pena señalar que el componente político es lo que marca la distinción 
entre lo posmoderno y lo transmoderno, al menos para Dussel es claro el com-
ponente político. El pensamiento de nuestro filósofo, y en particular en su ética 
y su política, contienen una parte crítica deconstructiva —o destructiva, si se 
quiere—, pero, además, tiene una parte propositiva y factible. En cambio, los/as 
posmodernos/as, que se alejan de cualquier metarrelato solo proponen la de-
construcción. Es decir, deconstruyen todo y no proponen nada. La analogía 
como herramienta superadora de la univocidad y equivocidad es para Dussel 
fundamental, al punto que le permite apropiarse en su fundamentación de la 
crítica que esté presupuesta en la posmodernidad, dándole así, un carácter ma-
terial y político. 

Alcoff remarca la importancia del diálogo que surge de una epistemología 
no centrada, ya que si partiéramos de una única epistemología, dominante des-
de su fundamentación, no habría nada que dialogar porque todo estaría dado. 
En cambio, si partimos de la pluriversidad epistemológica en donde hay varias 
opciones y alternativas, la cuestión cambiaría sustantivamente; el principio de 



90

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 6, número 16, (83-103), septiembre–diciembre 2018
doi: http://dx.doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2018.16.65636 

Abdiel Rodríguez Reyes

INTERdisciplina
www.interdisciplina.unam.mx
 

entendimiento analógico por el cual el marco de comprensión sería más amplio 
y pluriverso, en donde la relación de similitud entre cuestiones distintas sería 
fundamental para encarar la jerarquía habitual del discurso eurocéntrico domi-
nante, las relaciones de este discurso se fundamentan desde identidades jerár-
quicas, en cambio, la analogía, de la cual carecemos en buena medida por estar 
bajo la égida de una epistemología dominante que niega todo lo que no sea asi-
milado y semejante a sí misma, sería la condición sine qua non por la que habrá 
una trascendencia de las dicotomías modernas. La Transmodernidad es todo lo 
contrario a la dominación y la univocidad porque es la apertura a la amplitud 
del mundo en su pluriversidad mediante subsunción de todo lo negado por la 
Modernidad. 

En la propuesta de Dussel, está el contenido político y transformador como 
horizonte factible. Es claro ese compromiso político, militante y teórico que se 
refleja en su obra arquitectónica: la Política de la Liberación (T, i. 2007; T, ii. 
2009), lo cual es un ejemplo de la búsqueda de contenido ante el vaciamiento 
político en las otras propuestas, y no solo eso, sino del propio vaciamiento po-
lítico de la sociedad. Para Dussel no habrá que perder esa esperanza creativa 
que está como potentia. El proyecto de Dussel se ha formado al pasar de varias 
décadas de trabajo sistemático. Podríamos decir que la propuesta de nuestro 
pensador es heterodoxa con la intencionalidad de trascendencia en términos es-
tratégicos y políticos. Si no entendemos esto, muy poco entenderemos su pro-
puesta. 

Diálogo filosófico Norte–Sur y Sur–Sur
Otros aspectos insoslayables en la Transmodernidad, como la propone Dussel, 
son los diálogos filosóficos Norte–Sur y Sur–Sur. Un ejemplo concreto de un diá-
logo Norte–Sur, fue el de Apel y Dussel, el cual abrió muchas posibilidades, des-
de colaboraciones trasatlánticas hasta programas de investigación que aún es-
tán vigentes, diversas experiencias en esa dirección enriquecen el pensamiento 
filosófico latinoamericano.7 No queremos pasar a la propuesta de Dussel, sin 
antes describir sucintamente algunos puntos a rescatar del diálogo Norte–Sur y 
Sur–Sur, pues son importantes y cruzan toda la propuesta de Dussel. No es po-
sible la Transmodernidad sin diálogos pluriversos: Norte–Sur y Sur–Sur.

El diálogo Norte–Sur entre Apel y Dussel fue muy productivo, se transitó de 
lo discursivo ideal a lo real como lo propone Bautista Segalés (2013, 90-97). En 
el caso latinoamericano, es la toma de conciencia de los límites de lo discursivo 

7 Sobre el pensamiento filosófico latinoamericano, Cfr. Dussel et al. (2011) y Beorlegui 
(2010). 



91

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 6, número 16, (83-103), septiembre–diciembre 2018 
doi: http://dx.doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2018.16.65636 
Abdiel Rodríguez Reyes

INTERdisciplina
www.interdisciplina.unam.mx 

ideal y el giro pragmático de Apel lo que abrió paso a la comunidad real de ha-
blantes en condiciones asimétricas, en donde el que está en la exterioridad pue-
de hablar. Otro punto es que, a pesar de partir desde contextos políticos distin-
tos se puede problematizar desde la analogía. En cambio, cuando no existe lo 
analógico se piensa desde la univocidad y en una dirección: de Norte a Sur. El 
diálogo de Dussel y Otto Apel permitió —en filosofía— la asimetría de tradicio-
nes distintas, desde el nivel dialógico; de lo contrario se seguiría en la univoci-
dad, en donde solo es posible la mimesis de lo inoculado en la dinámica euro-
céntrica. 

Otto Apel (1994) se esforzó en comprender los problemas del Sur, tomó el 
diálogo como un “desafío” ante “la pretensión universalista” presupuesta en el 
discurso moderno occidental. La estrategia de Apel consistió en establecer una 
“idea regulativa” para la posibilidad de “la comunidad ideal de comunicación” 
como necesaria para la realización de “condiciones institucionales de la vida” 
que surgen de “discursos argumentativos” (Otto Apel 1994, 45). Según Apel, 
esto tendría validez universal, es decir, sería válido para toda la sociedad, las 
distinciones quedarían subsumidas en este esquema. Por su parte, Dussel, que 
piensa desde lo concreto del contexto del Sur, cuestiona la abstracción de ese 
ideal de validez. El poner en simetría analógica dos propuestas de contextos 
distintos, es lo importante a resaltar del diálogo Norte–Sur. 

Con respecto al diálogo Sur–Sur, Dussel hace varios lustros avanzó signifi-
cativamente, en el diálogo en países como India y Marruecos; además, las insti-
tuciones como la unesco empiezan a producir un conocimiento en esa direc-
ción. El propio Dussel participó de esos esfuerzos, de tal forma que es habitual 
el diálogo de esta naturaleza, los seminarios y cursos son muestra de ello, pero 
no es suficiente el diálogo sin los cambios sociales sustanciales en donde las 
experiencias teóricas deben trascender la praxis transformadora. Y, la praxis tie-
ne poco alcance si no cuenta con un mecanismo dialógico de simetrías de con-
diciones para el entendimiento. 

Recientemente, Dussel publicó el libro Filosofías del Sur, en donde ahondó 
en el diálogo Sur–Sur. Todo el libro trata sobre perspectivas del Sur, pero en par-
ticular en el capítulo Agenda para un diálogo inter–filosófico Sur–Sur 8 (que fue 
una conferencia en Rabat) señala que es necesario establecer una agenda de te-
mas comunes Sur–Sur, que muchas veces es encubierta, y hasta imposibilitada 
por la dominación geopolítica del Norte que impone una agenda mundial difícil 
de rebasar aisladamente. Se requiere una agenda Sur–Sur contrafáctica, la cual 
deberá surgir de la materialidad y creatividad del Sur, en diálogo con otras ex-
periencias analógicas.

8 Cfr. Dussel (2015b, 81-101). 



92

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 6, número 16, (83-103), septiembre–diciembre 2018
doi: http://dx.doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2018.16.65636 

Abdiel Rodríguez Reyes

INTERdisciplina
www.interdisciplina.unam.mx
 

En esa línea, podemos señalar el aporte de la pensadora musulmana Sirin 
Adlbi Sibai. La propuesta de un pensamiento islámico decolonial de Adlbi Sibai 
se nutre de cinco fuentes: el pensamiento decolonial latino/latinoamericano, el 
pensamiento neo–andalusí contemporáneo, el pensamiento filosófico musul-
mán, en particular del pensador marroquí Taha Abdurrahman y las nuevas lec-
turas del islam y del Corán; y, finalmente, de las perspectivas poscoloniales. Es 
una síntesis del pensamiento del Sur global, porque se piensa desde allí, desde 
la zona del no ser. Adlbi Sibai vivió y estudió en España, por lo cual conoció esa 
tensión de no estar físicamente en esa zona del no ser, pero ver las contradic-
ciones de género, clase y raza dentro del territorio español, que en una visión 
hegeliana eurocéntrica también sería parte del Sur, en España es habitual la is-
lamofobia. Así, ella es consciente de lo que ocurre en la zona del ser y del no ser, 
y que en ambos casos niega al Otro. 

Adlbi Sibai, desde su condición de mujer musulmana, propone ir descoloni-
zando el hablar, ser, estar y saber; lo cual ya indica la dimensión de su crítica y 
práctica emancipadora. Tomar la palabra en la zona del no ser ya es un acto de 
rebeldía, y desprenderse epistemológicamente de los discursos coloniales do-
minantes presupone ciertos linderos de liberación como uno de los objetivos 
del pensamiento decolonial, que cumple Adlbi Sibai en su reciente obra La cár-
cel del feminismo (2016). La colonización occidentalocéntrica de la que habla 
Ramón Grosfoguel, y de la que Adlbi Sibai se apropia, se ha dado en todos los 
campos posibles, así como en las luchas feministas y dentro del propio islam, 
Adlbi Sibai habla incluso de un pensamiento Arabo–Musulmán colonizado. La 
empresa colonizadora occidentalocéntrica impuso su univocidad de hablar, ser, 
estar y saber a las otras experiencias que son distintas con la ilusión de que el 
pájaro es libre dentro de la jaula. El pensamiento decolonial busca desmontar 
todas estas imposiciones, y una de las vías es el diálogo entre experiencias ana-
lógicas del Sur global. 

Lo que ilustraría un diálogo Sur–Sur, sería el reciente encuentro entre Adlbi 
Sibai y Enrique Dussel en el marco de la reciente presentación de su libro La cár-
cel del feminismo en México.9 Este encuentro es lo que concretamente podría-
mos llamar un diálogo de “introspección dialógica intercultural”. Durante este 
diálogo, Adlbi Sibai propuso —al igual que en su libro— “espacios no mixtos” de 
diálogo, es decir: Sur–Sur. Ella señaló que necesitamos “mirarnos a nosotros 
mismos,” y esto es lo que serían los “diálogos pluriversos transmodernos”. Tam-
bién propuso la idea de la unidad de lo heterogéneo, para acuerpar un pensa-
miento decolonial robusto con capacidad de abrirse paso ante el discurso colo-
nial dominante, el cual se muestra como muy resistente a la crítica aislada.

9 Disponible en línea (goo.gl/e36wEq). Acceso: 15-1-2018. 



93

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 6, número 16, (83-103), septiembre–diciembre 2018 
doi: http://dx.doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2018.16.65636 
Abdiel Rodríguez Reyes

INTERdisciplina
www.interdisciplina.unam.mx 

Ambos tipos de diálogos —el Norte–Sur y Sur–Sur— van rompiendo la hege-
monía de la unívoca dirección en que el eurocentrismo quiere imponer el diálo-
go. La realización de las propuestas contenidas en los diálogos de esta natura-
leza le da mayor potencia a la crítica transmoderna, de lo contrario, sería una 
calistenia intelectual sin contenido material y cerrada en sí misma. Por supues-
to que habrá una resistencia a las propuestas de Dussel y Adlbi Sibai en la aca-
demia eurocéntrica, pero hay que señalar que ninguno/a de los que lo han pro-
puesto ha insinuado que sería fácil. Hay que abrirse paso en la enmarañada 
Modernidad incrustada en todos los ámbitos de la vida.

La propuesta de Dussel
En este apartado, abordaré la Transmodernidad de Dussel desde tres puntos: 
primero, el dialógico, que es el diálogo con Gianni Vattimo de la década de los 
noventa; segundo, lo económico, inscrito en sus 16 tesis de economía política 
(2014); y, tercero, el filosófico, desde Filosofías del Sur (2015) en donde se plan-
tea, nuevamente, la cuestión de la Nueva Edad del mundo y en donde Dussel 
enfatiza en temas que no trató en las tesis de economía. Estos tres puntos se 
interconectan en la propuesta; sin embargo, para presentarlos con un orden mí-
nimo, los expondremos en orden cronológico. Pero antes, en nuestro mapeo, 
tenemos que señalar la historia del concepto Transmodernidad, ya hemos dicho 
que había algunos indicios en su Ética y Filosofía. Pero es hasta uno de sus últi-
mos trabajos de Marx, en las Metáforas, que lo escribe, solo una vez, para indi-
car “la superación de la Modernidad como Transmodernidad” (Dussel 1993, 
301), esta obra, la menos conocida del corpus del Marx de Dussel,10 vuelve a te-
ner protagonismo, la acaba de editar Siglo XXI y Duke University prepara una 
edición en inglés. 

Juan José Bautista (2014), que ha trabajado por más de dos décadas con 
Dussel y ha visto cómo evoluciona el pensamiento dusseliano, y mejor aún en 
su madurez, nos indica el derrotero a seguir en la comprensión del proyecto. Es 
necesario indicar que lo hace bajo el supuesto de que no es algo dado, sino por 
construir, un camino aún por hacer. El tránsito de la Modernidad a la Transmo-
dernidad es largo y tedioso. Todo el pensamiento que surge a partir y en torno 
a Dussel a partir de 1992 —500 años después de la invasión a Abya Yala—, trató 
y trata de completarlo y complementar. La carga eurocéntrica de la Modernidad 
nubla toda alternativa en su propio núcleo. Este afán llevó a procurar en sus 
propuestas una suerte de giro, de cambio decolonial que implicaba pasar por la 
crítica sin concesiones a toda la Modernidad y, por ende, como constitución de 

10 Cfr. Teruel (2010). 



94

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 6, número 16, (83-103), septiembre–diciembre 2018
doi: http://dx.doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2018.16.65636 

Abdiel Rodríguez Reyes

INTERdisciplina
www.interdisciplina.unam.mx
 

sí misma, el capitalismo. No se puede criticar lo uno sin lo otro. La crítica que 
implica este giro pasa de la geopolítica a la epistemológica, pasando por la on-
tológica, lo cual demuestra la magnitud de la empresa que supone el tránsito de 
la Modernidad a la Transmodernidad.

Al ser la propuesta dusseliana una propuesta sistemática a escala societal no 
deja de ser, por naturaleza ambiciosa, todo sistema es así en el sentido de querer 
explicar y transformar la totalidad, con la singularidad de que la propuesta de 
Dussel se expresa desde la exterioridad; de ahí la importancia de la estrategia dia-
lógica en el marco de la “transición agónica”, la superación de la economía moder-
na capitalista hacia un nuevo sistema económico y, por último, el tránsito hacia 
un pluriverso trans–moderno. Antes de entrar en los tres puntos señalados, es 
necesario aclarar una cuestión: es la confusión que hay entre el desaliento gene-
ralizado que se puede percibir, propio del pensamiento decadente heredero de la 
segunda guerra mundial, y el realismo de Dussel —entre otros y otras— al descri-
bir nuestra realidad como una “crisis epocal” de colapso total civilizatorio que 
requiere algo radicalmente distinto. Por eso se parte del hecho verificable del de-
terioro del planeta como lo detalló el Informe 2016 Planeta Vivo 11 que pone de 
manifiesto el riesgo de la extinción de la especie humana en el planeta, eso no nos 
deja más que dos opciones: perecer o no perder el horizonte de cambiar. 

Primero, vamos a analizar la parte dialógica de la transmodernidad. En el li-
bro Posmodernidad y Transmodernidad. Diálogos con la filosofía de Gianni Vatti-
mo (1999), se cuestiona la transición hacia una Transmodernidad, lo que presu-
pone el fin de la Modernidad, a la que, como meta–relato, ya cuestionó con éxito 
la posmodernidad. Ya en este texto se pregunta, ¿hacia una Transmodernidad? La 
pregunta nace luego de revisar con detalle todo el pensamiento de Vattimo, al 
que Dussel devela como una crítica eurocéntrica de la Modernidad que tiene que 
trascender, o para decirlo de otra forma, tiene que subsumir, por un lado, que su 
locus de enunciación no es el mismo; y, por otro lado, no quedar atrapado en el 
escepticismo muy habitual de la posmodernidad de echar todo por la borda. En 
ese sentido, Dussel intenta ir más allá de Vattimo. Con el pensador italiano no 
hay presente un nihilismo, la Modernidad puede llegar a su fin y las cosas pue-
den empeorar, pero hay que procurar una “vida buena”,12 lo cual dista del pensa-
miento decadente, mala copia de la literatura de posguerra inoculada en la pos-
modernidad en donde es muy frecuente negar cualquier esperanza. 

Otra cuestión que emana de este diálogo es que una superación sin más, se-
ría continuar con la Modernidad, es decir, sería exaltar aún más el mito de pro-
greso y la superación de todos los obstáculos que enfrenta la humanidad, pese 

11 Disponible en línea (goo.gl/ojUkC1). Acceso: 16-1-2018. 
12 Apud Dussel (1999, 31). 



95

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 6, número 16, (83-103), septiembre–diciembre 2018 
doi: http://dx.doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2018.16.65636 
Abdiel Rodríguez Reyes

INTERdisciplina
www.interdisciplina.unam.mx 

a que signifique más explotación de los recursos como un elemento central de 
la progresión, incluso de otros planetas o de sitios no explorados dentro del 
mismo planeta. Porque ir más allá de la Modernidad se podría interpretar como 
más explotación, más progreso etcétera. En este sentido, Vattimo nos ayuda a 
comprender el problema que supone querer superar la Modernidad. Por lo tan-
to, la Transmodernidad tiene que hacer algo radicalmente distinto a ir más allá 
de la Modernidad. 

Luego del largo diálogo con Karl Otto Apel, Dussel es consciente de la im-
portancia de la dinámica de debatir con los demás, para aprender y estar abier-
tos a “discursos diversos” como en esta ocasión con Vattimo al que requiere sub-
sumirlo:

Nuestro ir “más–allá” de Vattimo o estar en posición “crítica” surge, como puede verse, 

de un punto de partida distinto: una Ética de la Liberación parte desde el Otro como 

pobre, como mujer dominada eróticamente, como raza discriminada, como juventud 

o pueblo cultural y pedagógicamente violentado, como sistemas sacralizados feti-

chistamente, como instituciones políticas gestoras de la gobernabilidad hegemónica 

[...]. (Dussel 1999, 36).

Dussel siempre trata de tomar distancia, o, mejor dicho, de ubicarse desde 
de su locus de enunciación —que es de Abya Yala o, para ser más amplios, desde 
el Sur global—, para no reproducir tal cual la universalidad eurocéntrica. Con 
Vattimo se puede ver que no se trata de superar la Modernidad, eso sería absur-
do, por eso hablábamos de un trascender que tiene otra connotación distinta a 
la superación. Superación significaría ser más moderno o reproducirlo con ma-
yor fuerza. Por ejemplo, si en una carrera de bicicletas uno quiere superar al 
adversario, lo que se tiene que hacer es rebasarlo, asimismo sería con superar 
la Modernidad, habría que rebasarla. Más explotación a la Pachamama, más ins-
trumentalización de la subjetividad, eso sería contraproducente.

Dussel se ubica desde la exterioridad, categoría que se reproduce en todo el 
sistema de su pensamiento. Al respecto, Alicia Hopkins señaló que: “La catego-
ría de exterioridad, como lo señala el propio Enrique Dussel es «la más impor-
tante» en su filosofía de la liberación, porque permite «contar con el instrumen-
tal interpretativo suficiente para comenzar un discurso filosófico desde la 
periferia, desde los oprimidos»” (Hopkins 2016, 319). Teóricamente, esta cate-
goría nos funciona cuando la contraponemos a la totalidad del sistema. En cam-
bio, cuando lo aplicamos, en la práctica se manifiesta en plural, es decir, no exis-
te una exterioridad; hay exterioridades que se manifiestan a lo interno de otras, 
y así sucesivamente. La propuesta de Dussel sería desde y con la exterioridad, 
en singular y plural. 



96

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 6, número 16, (83-103), septiembre–diciembre 2018
doi: http://dx.doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2018.16.65636 

Abdiel Rodríguez Reyes

INTERdisciplina
www.interdisciplina.unam.mx
 

Esta categoría le permite a nuestro pensador un rango de maniobra amplio 
que se puede ubicar desde todo el Sur global, e incluso, en la exterioridad a lo 
interno de los países del centro industrializados de Europa y Estados Unidos 
que, en el siglo pasado, alcanzaron un grado de “bienestar”, en la actualidad 
muy cuestionado, pasaron a llamarse el Primer mundo en el cual operaba el im-
perio de turno. Hoy, Europa y Estados Unidos tienen su propia exterioridad en 
su interior, Europa con los refugiados mantenidos en campos que se insertan en 
la lógica de los campos de concentración nazis; en Estados Unidos con un alto 
porcentaje de precariedad laboral (en el mejor de los casos), además de una xe-
nofobia explícita, en particular, en el discurso de uno de los representantes de 
la blancura anglosajona, el presidente número 45 de los Estados Unidos, Donald 
Trump. Cuando pensábamos que el racismo era cuestión del pasado, que los 
tiempos oscuros no volverían, vemos que regresan y van in crescendo, con ma-
yor vehemencia en los países del Norte global, lo cual quiere decir que siempre 
estuvo allí. Solo hubo que remover un poco y la derecha racista (como le llama 
Linda Martin Alcoff) salió a flote. 

La exterioridad que nos plantea Dussel es el rompimiento con el orden on-
tológico establecido por la Modernidad, el cual reproduce una moral flexible a 
adaptarse a los sistemas de dominación. En cambio, como podemos ver en nues-
tro pensador, esta exterioridad o ese estar excluido o en descarte de la totalidad, 
supone una ética crítica que no puede ser flexible, ni un ápice, a ningún orden 
que reproduzca dominación. Entonces, hay una ruptura con la totalidad del ser, 
en cuanto reproduce una negación, es decir, el no ser, desde el cual siendo ne-
gado habrá que situarse, eso sería “comenzar un camino nuevo” que Dussel ini-
ció desde sus trabajos tempranos de finales de la década de los años sesenta. El 
no reconocimiento, como no ser en el plano dialógico es una de las limitaciones 
(dark side) de la Modernidad, al tratar de unidimensionalizar los diálogos. En la 
no comprensión, en el no reconocimiento de la pluriversidad se han cometido 
grandes crímenes contra las sociedades y la naturaleza. Por lo tanto, es necesa-
rio contar estratégicamente con una herramienta dialógica y analógica, que para 
nada sería una limitación, sino una potencialidad para la trascendencia. 

Ahora abordaremos la parte económica. No se podría dar paso a lo “nuevo” 
o un cambio sin tener, al menos pensado, problematizado o imaginado, un sis-
tema económico distinto, al menos en su sentido más abstracto o de fundamen-
tación, el cual se materializará a partir de la experiencia. En las 16 tesis de eco-
nomía política, la última tesis trata sobre la cuestión de la Transmodernidad en 
clave de una praxis económica crítica. Creo que toda reflexión que pase por el 
prisma económico, al menos desde una perspectiva crítica, debe considerar, si 
seguimos a Dussel: la experiencia objetiva de que estamos ante una crisis termi-
nal, que nos lleva a una transición agónica que desconocemos dónde estribará, 



97

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 6, número 16, (83-103), septiembre–diciembre 2018 
doi: http://dx.doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2018.16.65636 
Abdiel Rodríguez Reyes

INTERdisciplina
www.interdisciplina.unam.mx 

y que si no tomamos correctivos radicales nos conducirá a la extinción como 
especie, pero sin perder las esperanzas de abrirse a alternativas factibles.

La propuesta de una praxis económica crítica de Dussel, la cual es su visión 
económica, está antecedida de un contenido ético. Es decir, su propuesta econó-
mica es a su vez una ética, tiene un compromiso con el excluido en el sistema 
económico capitalista vigente, no puede pensarse ni realizarse sin esa exterio-
ridad a la totalidad del sistema. Entonces, debemos conocer y enjuiciar el esta-
do actual de la cuestión para plantearnos la condición de factibilidad de la tran-
sición hacia un nuevo sistema económico. Tiene que negar al actual sistema por 
sus injusticias ya manifiestas, con la naturaleza y con el ser humano, la explo-
tación por la explotación, y por la generación de cada vez más capital y menos 
equidad: 

La Edad futura no será posmoderna (una etapa final de la modernidad) sino trans–mo-

derna; no será ni moderna (acabando sus tareas incumplidas), ni la gestación de mu-

chas modernidades (que sería algo así como la occidentalización global, aunque dife-

renciada). Será otra Edad por venir, otro proceso civilizatorio, una alternativa a la 

modernidad. (Dussel 2015a, 298).13 

El punto de partida para buscar esas alternativas, parafraseando al autor, 
son los momentos donde ha surgido esa exterioridad al margen de la totalidad 
del sistema, es este momento económico, que es el sistema capitalista. Lo real 
es lo que pasó, lo histórico; lo venidero solo lo podemos especular, pero con la 
propuesta dusseliana será desde la materialidad del sujeto sufriente que vive en 
carne y hueso la exterioridad, la negación total o parcial del sistema económico. 
Es una especulación multifocal que no quiere dejar puntos ciegos donde queden 
residuos de la exterioridad producida por la Modernidad. En ese sentido, es una 
propuesta diáfana que no presupone una separación entre lo económico y lo éti-
co, es decir, que todo ser humano tenga la equivalente oportunidad y capacidad 
de adquirir los bienes materiales e incluso espirituales para una vida digna de 
ser vivida:

La Transmodernidad es el nuevo momento de la historia de la humanidad que empe-

zamos a recorrer, en cuya transición (de la modernidad a la transmodernidad) habrá 

una ruptura en todos los niveles de la civilización: en la política, en la cultura, en la 

construcción de la subjetividad, en la concepción y práctica del género y de la raza, y 

también en la economía (Dussel 2015a, 298).14

13 La cursiva es mía. 
14 La cursiva es mía. 



98

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 6, número 16, (83-103), septiembre–diciembre 2018
doi: http://dx.doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2018.16.65636 

Abdiel Rodríguez Reyes

INTERdisciplina
www.interdisciplina.unam.mx
 

Si en algo ha penetrado en su totalidad el sistema capitalista moderno, es en 
la subjetividad, es decir, ha troquelado al ser humano en su ser y actuar. El ser 
humano se concibe a sí mismo como parte funcional de ese sistema, incluso 
cuando este lo niega, aunque lo vea como objeto o, en el mejor de los casos, 
como fuerza de trabajo; y actúa para que este funcione, independientemente de 
que sea consciente o no. El psicoanálisis ahondó en este aspecto, pero no es lo 
que nos interesa escudriñar. Solo queremos decir que la misma subjetivación 
del sistema capitalista en el grueso de la sociedad ciega a los individuos a con-
cebir otro sistema económico distinto. Están drogados y extasiados, como bien 
se puede apreciar en la película El lobo de Wall Street (dirigida por Martin Scor-
sese y protagonizada por Leonardo DiCaprio) que se basa en la vida del corredor 
de bolsa Jordan Belfort, que muestra el desenfreno del capital financiero siem-
pre en movimiento las veinticuatro horas del día. Dussel, al culminar su tesis 
número 16, lanza la siguiente expresión: ¡la bolsa o la vida! Ya se han visto casos 
como en España en donde el gobierno prefirió salvar a los bancos que a la gente. 
Falta buscar los mecanismos factibles para la transición que presupone el enun-
ciado en donde se contrapone la idea de que la vida ante la bolsa es la condición 
absoluta para “otro posible sistema económico alternativo” (Dussel 2015a, 333) 
que dependerá, también, de una subjetividad distinta. 

Por último, está la parte que llamaremos filosófica y, por lo tanto, resulta 
más abstracta. Como decíamos, es un proyecto ambicioso, que comienza por-
que Dussel es uno de los pocos filósofos que piensa desde un sistema que aún 
está en proceso de construcción. En ese sentido, quiere plantear su sistema 
como un paradigma, que es el de la liberación y que se sitúa en la exterioridad. 
Adicionalmente, habla de un proceso civilizatorio distinto, de una nueva Edad 
del mundo. Esto se podría interpretar como otro metadiscurso. Sin duda, el 
aporte del proyecto transmoderno de Dussel consiste en repensar todo nueva-
mente y darle un nuevo contenido a lo pensado. En la medida que madura su 
proyecto, más se afianza su posición al respecto. Varios autores, como Ramón 
Grosfoguel, Arturo Escobar y Juan José Bautista Segalés, señalan la impronta 
política del proyecto transmoderno como lo concibe Dussel, y tienen en su ho-
rizonte dicho proyecto como marco referencial, el cual exploran, critican y de-
sarrollan. Es decir, es una empresa que trasciende al propio sujeto que la 
enunció. 

Como estamos ante un proyecto que implica un sistema filosófico, la propia 
narrativa de cómo se forma es un elemento central para comprender el proyecto 
de la Transmodernidad al cual nos queremos aproximar. Dicho proyecto es el 
resultado de largos años de trabajo y de maduración y fruto de muchas expe-
riencias. La propia historia intelectual de Dussel sería central para entender di-
cho concepto, desde su propia formación y desenvolvimiento. Es decir que, 



99

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 6, número 16, (83-103), septiembre–diciembre 2018 
doi: http://dx.doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2018.16.65636 
Abdiel Rodríguez Reyes

INTERdisciplina
www.interdisciplina.unam.mx 

como filósofo, al narrar la formación de dicho sistema en donde está implícito 
su proyecto trans–moderno, o lo que podríamos llamar la Transmodernidad o 
“nueva Edad del mundo”, nos hacemos una idea precisa de lo que significa tal 
concepto para nuestro autor. Por eso, en la primera parte del décimo capítulo de 
Filosofías del Sur. Descolonización y Transmodernidad, describe su biografía in-
telectual en la que, dice, pertenece a una generación de pensadores que se dio 
a la tarea ética de buscar la “propia identidad”, que es un aspecto crucial del 
quehacer filosófico en Abya Yala, hasta la “toma conciencia” de la envergadura 
del problema y los anhelos presentes. 

Dussel retoma el tema del centro–periferia —propuesto en la teoría de la de-
pendencia de la década de los años sesenta—, que será un tema central para el 
proceso de descolonización. El mismo Grosfoguel, uno de los autores del giro 
decolonial en la década de los años noventa e inicios del dos mil, tenía en sus 
trabajos referencias centrales a Wallerstein y a la teoría del sistema-mundo, es 
decir, tenía una perspectiva pensada en términos de centro–periferia en el mar-
co del sistema–mundo, que ha complementado con los genocidios/epistemici-
dios planteados por Grosfoguel (contra los judíos y musulmanes, contra los 
pueblos indígenas y africanos, contra las mujeres indoeuropeas).

Habría que señalar la importancia de los y las teóricas de la dependencia, 
como Bania Vambirra, Ruy Mauro Marini, Enzo Faletto y Theotonio dos Santos, 
entre otros, e incluso se podría incluir también a André Gunder–Frank. Este pro-
blema será central porque de no haber la condición de liberación, y de depender 
de los países del centro industrializados, de ser objetos de explotación de esos 
países del centro del moderno sistema mundial, será muy difícil la liberación 
cultural, pues tenemos al colonialismo externo —e interno, dirían Pablo Gonzá-
lez Casanova y Rodolfo Stavenhagen— que fue la preocupación de Augusto Sa-
lazar Bondy al hacerse la pregunta retórica de si existe o no una filosofía latinoa-
mericana. Esto es el leitmotiv para Dussel, quien erigirá todo un proyecto para 
responder, entre otras cosas, a la pregunta de Salazar Bondy.

En el tercer punto propuesto por Dussel en el capítulo citado, está el tema 
de la cultura popular o populismo —hoy ya podemos hablar de populismo no 
tanto como algo peyorativo, sino que tiene un sentido más propositivo que an-
tes—. Es decir, la experiencia cultural y política que en el marco del centro del 
moderno sistema mundial tienen Abya Yala y el Sur global es la exterioridad ne-
gada y/o excluida. Es desde aquí donde se sitúa la crítica y se emprende el pro-
ceso transformador a nivel cultural y político. Esta es una “lucha epistemológi-
ca” que surge a partir de la toma de conciencia y la puesta en cuestión de esa 
superioridad de la Modernidad occidental. La cultura “popular,” “creadora” y 
“revolucionaria” emanada del pueblo, al tomar conciencia plena, encarnará al 
“sujeto histórico” capaz de liberarse. 



100

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 6, número 16, (83-103), septiembre–diciembre 2018
doi: http://dx.doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2018.16.65636 

Abdiel Rodríguez Reyes

INTERdisciplina
www.interdisciplina.unam.mx
 

Otro punto nodal es el de la Modernidad y la globalización, la primera como 
la meta narrativa civilizatoria encubridora y la segunda como la meta narrativa 
legitimadora en lo que va del siglo xx y xxi. Dussel señala que, ahora, se trata de 
situar a las culturas excluidas por la Modernidad en el concierto de culturas; por 
decirlo de alguna manera, este concierto es de naturaleza conflictiva en la me-
dida en que la presuposición de superioridad de una cultura sobre otras, inclu-
so en la actualidad, todavía es sostenida por posturas que ubican a la cultura 
occidental como superior al resto. Es posible ver esto con mayor crudeza en la 
cotidianidad de los musulmanes y latinos en Europa y en Estados Unidos, a tra-
vés de los simples hechos de que se les llame “moro” o “sudaca”; esto es una 
muestra de que aún no se ha superado el racismo moderno, muy sutil en ocasio-
nes. Ni qué decir de situaciones como la de los y las africanas manteras (vende-
dores ambulantes, personas que, en Europa, han sido ilegalizadas) en España. 
Falta la simetría analógica de las culturas y habría que empezar con lo más co-
tidiano para darse cuenta de la exclusión y discriminación que se dan e imposi-
bilitan una analogía entre las culturas. Por eso es importante lo dialógico, para 
plantearse concretamente problemas como el que acabamos de mencionar, a 
partir de experiencias reales. Ni la Modernidad ni la globalización han solucio-
nado estos problemas.

Reflexiones finales 
El proyecto de Dussel es explícitamente político; además, contiene toda una cos-
movisión y teoría que explica los procesos que dan forma a “La nueva Edad del 
mundo” (Dussel 2015b). Esto es lo medular de Filosofías del Sur. En el esquema 
10.2 Modelo aproximado para comprender el sentido de la trans–modernidad cul-
tural (Dussel 2015b, 284), se expone cómo está presupuesta la trans–moderni-
dad, donde la Modernidad tiene partes de todas las culturas (islámica, amerindia, 
india, china, entre otras) pero que las exterioriza en su totalidad encubridora y 
excluyente. La Modernidad instrumentaliza lo que le es funcional y exterioriza “el 
resto”, es decir, la mayor parte. A la Transmodernidad la entendemos, en este mo-
delo, como dos formas que pueden subsumir la exterioridad. Por un lado, la pro-
yección de la Transmodernidad estaría a un nivel supra que arroparía tanto la 
Modernidad como las demás culturas que fueron excluidas de la visión moderna; 
por el otro, se comprimiría, entendido esto como apretar al punto de destruir el 
lado oscuro de esa Modernidad, extirpar la raíz de lo negativo. En la visión mo-
derna se extrae, asimila e instrumentaliza. En la fundamentación pluriversal de 
(otra) totalidad trans–moderna, que sería como dicen los zapatistas: “El mundo 
que queremos es uno donde quepan muchos mundos”, se estaría haciendo el pa-
saje a una nueva edad del mundo que sería la Transmodernidad. 



101

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 6, número 16, (83-103), septiembre–diciembre 2018 
doi: http://dx.doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2018.16.65636 
Abdiel Rodríguez Reyes

INTERdisciplina
www.interdisciplina.unam.mx 

Un proyecto de tal envergadura, que trate de repensar en prospectiva un 
más allá “distinto” de lo establecido, siempre rebasa la capacidad subjetiva–in-
dividual y se vuelve una empresa colectiva para las nuevas generaciones: 

Denominamos proyecto trans–moderno al intento liberador que sintetiza todo lo que 

hemos dicho. En primer lugar, indica afirmación, como autovalorización, de los mo-

mentos culturales propios negados o simplemente despreciados que se encuentran en 

la exterioridad de la Modernidad […] esos valores tradicionales ignorados por la Mo-

dernidad deben ser el punto de arranque de una crítica interna, desde las posibilida-

des hermenéuticas propias de la misma cultura […] los críticos, para serlo, son aque-

llos que viviendo la biculturalidad de las fronteras pueden crear un pensamiento 

crítico […] esto supone un tiempo largo de resistencia, de maduración, de acumula-

ción de fuerzas. (Dussel 2015b, 293).

Esto sería la utopía transmoderna que adquiere sentido al tensarse con la 
capacidad de su realización. Por lo tanto, es pensada estratégica y fácticamente. 
Para que sea un cambio profundo, se está en un proceso de descolonización 
equiparada a pensar lo nuevo y lo novedoso, que se alimenta de las distintas 
tradiciones que encubrió la Modernidad. Nuestro pensador pone un ejemplo 
muy conocido, pero necesitamos introspicĕre (mirar adentro) lo que contiene, es 
la visión que tienen las culturas indígenas de la naturaleza, potenciadoras de 
una ecología armoniosa. 

El entendimiento mediante el diálogo analógico de sujetos distintos, pero 
semejantes entre sí, es una condición necesaria para la transición a la Transmo-
dernidad, como nueva Edad del mundo distinta a la existente, con un sistema 
económico distinto, que presupone un cambio radical de relacionarse con la Ma-
dre Tierra o Pachamama como dirían los pueblos aurorales andinos, en donde 
no se le debe —por eso es ético — tomar como un objeto explotable (extractivis-
mo, fracking etc…), sino, como un ser viviente que permite la vida de la especie 
humana en el oikos (casa), así siempre la han concebido las comunidades de 
Abya Yala, como su casa, la cual que hay que cuidar, actitud que tenemos que 
aprender. Como hemos señalado, el proyecto de Dussel distinto al de la Moder-
nidad, se ubica desde la exterioridad, por eso, observa críticamente sus contra-
dicciones y su lado oscuro. Desde esa situación, se piensan las condiciones de 
posibilidad política (y epistémicas implícitas), que dan paso a un proyecto dis-
tinto para un mundo distinto, allí estriba la riqueza del proyecto de la Transmo-
dernidad. 



102

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 6, número 16, (83-103), septiembre–diciembre 2018
doi: http://dx.doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2018.16.65636 

Abdiel Rodríguez Reyes

INTERdisciplina
www.interdisciplina.unam.mx
 

Referencias
Adlbi Sibai, S. La cárcel del feminismo. Hacia un pensamiento islámico decolo-

nial. México: Akal, 2016.
Amin, S. El eurocentrismo. Crítica de una ideología. México: Siglo XXI Editores, 

2014.
Apel, K.-O., Dussel, E. y Fornet Betancourt, R. Fundamentación de la ética y filo-

sofía de la liberación. México: Siglo XXI/uam-i, 1992.
Bautista Segalés, J. J. «De la comunidad ideal de comunicación a la comunidad 

real de comunicación.» En E. Dussel (ed.), Debate en torno a la ética del dis-
curso de Apel. Diálogo filosófico Norte-Sur desde América Latina. México: Si-
glo XXI/uam-i, 2013, 90-97.

———. ¿Qué significa pensar desde América Latina? Hacia una racionalidad 
transmoderna y postoccidental. Madrid: akal, 2014.

Bautista, R. La descolonización de la política. Introducción a una política comuni-
taria. La Paz: agr uco / Plural editores, 2014.

Beorlegui, C. Historia del pensamiento filosófico latinoamericano. Una búsqueda 
incesante de la identidad. Bilbao: Universidad de Deusto, 2010.

Beuchot, M. Hechos e interpretaciones. Hacia una herméutica analógica. México: 
fce, 2016.

Dussel, E. 1492. El encubrimiento del Otro. Hacia el origen del “mito de la Moder-
nidad”. La Paz: Plural Editores / Facultad de Humanidades y Ciencias de la 
Educación, 1992.

———. Las metáforas teológicas de Marx. Pamplona: Editorial Verbo Divino, 1993.
———. Posmodernidad y Transmodernidad. Diálogos con la filosofía de Gianni 

Vattimo. México: Lupus Inquisitor/Instituto Tecnológico y de Estudios Supe-
riores de Occidente/Universidad Iberoamericana, 1999.

———. Política de la liberación. Historia mundial y crítica. Madrid: Trotta, 2007.
———. Política de la liberación. Volumen II arquitectónica. Madrid: Trotta, 2009.
———. 16 tesis de economia política. Interpretación filosófica. México: Siglo XXI, 

2015a.
———. Filosofías del Sur. Descolonización y Transmodernidad. México: akal, 

2015b.
———. Mendieta, E. y Bohórquez, C. El pensamiento filosófico latinoamericano, 

del Caribe y “latino” 1300-2000. México: Siglo XXI Editores, 2011.
Grosfoguel, R. «Racismo/sexismoepistémico, universidades occidentalizadas y 

los cuatro genocidios/ epistemicidios del largo siglo xvi.» Tabula Rasa, 19: 
31-58, 2013.

———. «El manifiesto descolonial de Houria Bouteldja: del grito secular moder-
no occidental “Patria o muerte” a la invocación sagrada “Allaou Akbar”.» En 
Los blancos, los judíos y nosotros. Hacia una política del amor revolucionario. 



103

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 6, número 16, (83-103), septiembre–diciembre 2018 
doi: http://dx.doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2018.16.65636 
Abdiel Rodríguez Reyes

INTERdisciplina
www.interdisciplina.unam.mx 

México-España: akal, 2017, 5-21.
Herrera Salazar, G. y Reyes López, J. A. «El método “ana-dialéctico” de la filosofía 

de la liberación de Enrique Dussel.» En F. Roda y N. Heredia (eds.), Filosofía 
de la liberación. Aportes para pensar a partir de la descolonialidad. Argenti-
na: Universidad del Jujuy, 2017, 71-85.

Herrera Salazar, G. Vida humana, muerte y sobrevivencia. La ética material de 
Enrique Dussel. Chiapas: unicach/cesmeca, 2015.

Hopkins, A. «La categoría de exterioridad en el pensamiento de Enrique Dussel.» 
En J. Guadalupe Gandarilla (ed.), La crítica en el margen. Hacia una car-
tografía conceptual para rediscutir la modernidad. México: akal, 2016, 319-
336.

Martín Alcoff, L. «Enrique Dussel’s Transmodernism.» Transmodernity: Journal 
of Peripheral Cultural Production of the Luso-Hispanic World, 1(3): 60-68, 
2012.

Mendieta, E. «Modernidad, posmodernidad y transmodernidad: una búsqueda 
esperanzadora del tiempo.» Universitas Philosophica, 27: 63-86, 1996.

Otto Apel, K. «La pragmática trascendental y los problemas éticos Norte-Sur.» En 
E. Dussel (ed.), Debate en torno a la ética del discuro de Apel. Diálogo filosó-
fico Norte-Sur desde América Latina. México: Siglo XXI/uam-i, 2013, 37-54.

Rodríguez Magda, R. M. La sonrisa de Saturno. Para una teoría transmoderna. 
Barcelona: Anthropos, 1989.

———. «Transmodernidad: un nuevo paradigma.» Transmodernity: Journal of 
Peripheral Cultural Production of the Luso-Hispanic World, 1(1): 1-13, 2011.

Schelkshorn, H. «Introducción: discurso y liberación (un acercamiento crítico a 
la “Ética del Discurso” y a la “Ética de la Liberación” de Enrique Dussel.» En 
D. Enrique (ed.), Debate en torno a la ética del discurso de Apel. Diálogo fi-
losófico Norte Sur-Sur desde América Latina. México: Siglo XXI/uam-i, 2013, 
11-34.

Teruel, F. «El Marx de Dussel. Notas acerca de la recepción dusseliana de la obra 
teórica de Karl Marx.» Estudios de Filosofía Práctica e Historia de las Ideas, 
12: 77-82, 2010.

unesco. A South-South Perspective. Paris-Rabat: Editions & Impressions Boure-
greg, 2014.

Wallerstein, I. The modern world system I: Capitalist agriculture and the origins 
of the European world-economy in the sixteenth century. Nueva York: Aca-
demic Press, 1974. 




