COMUNICACIONES INDEPENDIENTES

Georgina Mejia Amador*
Elalmay el cuerpo en las danzas sufies y raramuri
desde la literatura comparada

The soul and the body in Sufi and Raramuri dances
seen from the perspective of comparative literature

Abstract | In this article I explore the sema’ of the Mevlevi sufi dervishes and the yumari-
tutuguri of the Raramuri according to the relations between the body, the soul, dance, rit-
ual performance and poetic text from a literary perspective. In order to do so, I rely on
Julia Kristeva’s concepts of the Semiotic and the Symbolic. The former refers to the signi-
fying process in which no division of the sign and the subject has taken place yet, while
the latter implies a process in which the subject already inserts him/herself in language
and in society. According to my hypothesis, the ritual performance of both Sufis and
Raramuri, aims to return to the Semiotic, while at the same time, such experience is trans-
lated into a socially coded language, such as poetry and dance, in the Symbolic. In both
performances, the dialogue between these processes derives in the circular nature of each
dance, which symbolizes, according to their socio-cultural and religious nature, the re-
birth of man and the reenactment of the deal between man and deity that puts the uni-
verse in motion.

Keywords | body, soul, dance, performance, ritual, text.

Resumen | En este articulo indago en la relacion entre cuerpo, alma, danza, performance,
ritual y texto poético desde una perspectiva literaria en dos fenémenos distintos: el sema’
de los derviches sufies mevlevies y el yumari-tutuguri de los raramuri. Para ello, me apo-
yo en los conceptos de Julia Kristeva de lo Semioético y lo Simbolico, los cuales se refieren,
respectivamente, al proceso en el que no existe aun la escision del sujeto ni del signo, y
al proceso en el que el individuo se inserta en el lenguaje y la sociedad. Segiin mi hipote-
sis, la experiencia de la performance ritual de sufies y tarahumaras, anhela un retorno a
ese sitio anterior al signo (lo Semiético), a la vez que dicha experiencia debe traducirse a

Recibido: 20 de septiembre de 2017. Aceptado: 25 de junio de 2018.

* Doctorado en Letras, Universidad Nacional Autonoma de México.
Correo electronico: geo.me.ama@gmail.com
Mejia Amador, Georgina. «El almay el cuerpo en las danzas sufies y raramuri desde la literatura comparada.» Interdisciplina
6, n° 16 (septiembre-diciembre 2018): 251-275.
pol: http://dx.doi.org/10.22201/ceiich.24485705€.2018.16.65644



N
%l
N

SIINIIANIdIANI SINOIIVIINNWOI |

INTERdisciplina Volumen 6, nlimero 16, (251-275), septiembre-diciembre 2018
www.interdisciplina.unam.mx DOI: http://dx.doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2018.16.65644
Georgina Mejia Amador

un lenguaje socialmente codificado, como la danza y la poesia (lo Simbolico). En ambas
performances, el mecanismo de retorno y didlogo entre un proceso y otro es el caracter
circular de cada danza, las cuales simbolizan, segtn su respectivo marco socio—cultural y
religioso, el renacimiento del hombre y la relaboracion del pacto entre él y las deidades
para que continte el funcionamiento del cosmos.

Palabras clave | cuerpo, alma, danza, performance, ritual, texto.

RESULTA ARRIESGADO y complejo comparar las manifestaciones poéticas y dancis-
ticas de dos grupos totalmente distintos entre si en cuanto a lengua, geografia,
contexto histérico—cultural y religioso, como son la danza girévaga de los sufies
mevlevies de Turquia y el yamari-tutuguri! de los raramuri’? de Chihuahua, Mé-
xico. Ambas danzas, o mejor dicho performances rituales,® contintian practican-
dose hoy dia. La razén fundamental por la que decido compararlas en el presen-
te trabajo es porque estas performances rituales tienen en comun una estructura
circular y giratoria, con la cual buscan simbolizar el retorno al origen y el rena-
cimiento del individuo, seglin sus respectivas nociones cosmogonicas, religiosas
y culturales. Pero resulta mas importante aun la semejanza entre estas perfor-

” o

mances porque cuestionan las nociones occidentales de “danza”, “poesia”’ y “cuer-
po”: para los sufies y los raramuri, la danza no consiste en una serie de movi-
mientos estéticos, sino en movimientos primordiales como la marcha, el giro, el

1 Como sefala Pintado (2005), la distincion entre estas dos danzas varia segliin la regién de
la Sierra Tarahumara de la que hablemos, al grado en que a veces resultan indiferenciables.
Pintado plantea en sus investigaciones que el Rutuguli (o Tutuguri, segin el dialecto), es un
canto de peticién de lluvias. En su obra dedicada a los tarahumaras, Artaud asocia el Tutu-
guri con los ritos del peyote (2014). Dado que resulta complejo distinguirlas, he optado por
seguir a los investigadores del campo y presentar esta danza como una sola.

2 Pese a que resulta valido referirse a este pueblo indigena como tarahumara, he decidido
utilizar la autodenominaciéon rardmuri. Dependiendo de la regiéon de la Sierra Tarahumara,
se puede encontrar también el término raldmuli.

3 Utilizo el concepto performance siguiendo a Richard Schechner (1988; 1993; 2012). El
propone dicho término como un equivalente del concepto de “puesta en escena”, aunque
mas amplio en su definicion. Schechner identifica cuatro elementos complementarios (efi-
cacia/ritual-entretenimiento/teatro) como parte de un mismo continuum dialéctico, y es la
convergencia de estos lo que él denomina como performance. Para él, la danza forma parte
del teatro y por tanto participa también de la eficacia ritual de la “puesta en escena”, a la
vez que del entretenimiento (Schechner 1988). No me queda claro si el entretenimiento se
refiere a una especie de efecto catartico para la sociedad que esta llevando a cabo la perfor-
mance o si se refiere a los espectadores. En cualquier caso, es cierto que aun en la dimen-
sion ritual de la danza tarahumara, al menos, hay cierto grado de entretenimiento, enten-
dido como cohesién social y de grupo. Por ultimo, aclaro que durante este trabajo me
referiré a la performance en femenino, para no confundir al lector con una de las manifes-
taciones de la puesta en escena contemporanea, el performance, como los llevados a cabo
por Marina Abramovi¢, entre otros.



Volumen 6, niimero 16, (251-275), septiembre-diciembre 2018 INTERdisciplina
DOI: http://dx.doi.org/10.22201/ceiich.24485705€.2018.16.65644 www.interdisciplina.unam.mx
Georgina Mejia Amador

paso; la poesia se inclina mas bien hacia la plegaria, la alabanza y el didlogo con
la divinidad, en tanto que el cuerpo resulta indispensable para manifestar sim-
boélicamente los estados del alma. El cuerpo participa de la experiencia religiosa
tras haberse transformado mediante practicas purificadoras que no implican el
castigo o la laceracion; el cuerpo logra ascender a la categoria de cuerpo ritual y
de esta forma participa en las complejas relaciones que se establecen entre los
hombres y las divinidades. Sin embargo, estas no se circunscriben iinicamente al
rito, sino que es un trabajo continuo. En sus respectivos contextos, la danza de
los sufies mevlevies forma parte de la practica religiosa del sufismo y del ritual
conocido como semad’o “escucha”; se trata de una danza mistica que se acompafa
de cantos, musica y que tiene fases bien establecidas, en las que se busca la
unién con Ala.# Actualmente se presenta en distintos escenarios, incluso en Mé-
xico, y tiene su origen en el siglo XIiI, en Konia, Turquia; fue inspirada por las en-
seflanzas de Yalal al-Din Rumi y sistematizada tras su muerte por su hijo Sultan
Walad. Por su parte, el yumari-tutuguri también se practica hoy dia en distintas
comunidades de la Sierra Tarahumara como danza de peticiéon de lluvias, entre
abril y mayo, y comprende un complejo simbolismo, que va desde el sacrificio
ritual, la cohesion de la comunidad, la batalla cosmica entre el sol y la oscuridad
y la articulacién de un lenguaje chamanico (Bonfiglioli; entrevista personal).

Por tanto, al hablar de danzas rituales, debemos considerar necesariamente
lo corporal, pero no como opuesto a lo trascendental del alma. Observa Raimon
Panikkar al respecto: “La escisién entre materia y espiritu es fundamentalmente
cosmolégica. La realidad se dividiria en espiritual y material. El reino del espiri-
tu seria inmaterial. Este dualismo cosmologico es el que subyace al destierro del
cuerpo del campo propiamente religioso” (2014, 60). Lo que nos interesa en este
articulo es revisar el cuerpo y el alma como elementos complementarios en tan-
to textos que se despliegan en la danza en distintos niveles. Por motivos prag-
maticos, me adhiero a denominar “alma” al aspecto inmaterial y metafisico del
individuo que comparten sufies y raramuri; no obstante, es evidente que cada
uno de ellos tiene un término y una nociéon especifica de este concepto, con base
en los fundamentos teleol6gicos de sus aproximaciones a lo divino, como iré
desarrollando en las siguientes paginas.

La presencia de la danza entre los raramuri es de indole vital, pues la espiritua-
lidad dancistica, corporal y poética no esta escindida de la vida cotidiana; fue el
mismo Sol-Onortiame (“El que es padre”) quien dispuso que los hombres danzaran:

4 En El canto del sol, la especialista Eva de Vitray-Meyerovitch ofrece una descripcion deta-
llada de las fases del sema’ (Cfr. pp. 55-59). A su vez, Juan Goytisolo también llegd a asistir
a una funciéon de sema’ en Turquia, la cual describe en su ensayo “Los derviches girévagos”
(México: Fondo de Cultura Econémica, 2007, 33-57).

N
;]
w

COMUNICACIONES INDEPENDIENTES |



N
v
N

SIINIIANIdIANI SINOIIVIINNWOI |

INTERdisciplina Volumen 6, nlimero 16, (251-275), septiembre-diciembre 2018
www.interdisciplina.unam.mx DOI: http://dx.doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2018.16.65644
Georgina Mejia Amador

La danza es el recorrido espiritual de los rardmuris, los que caminan bien y trabajan
caminando, como su padre el Sol. La danza revela un sentido mas profundo cuando
se entiende la naturaleza celeste o espiritual del mismo nombre rardmuri; porque la
danza no es solo una forma esencial de devocién o alegria, sino un rasgo mas de con-
ciencia de su destino celeste. (Montemayor 1999, 63; las cursivas son del original.)

La danza y el movimiento son fundamentales para los raramuri, pues impli-
can un constante intercambio energético entre los dioses celestes y el hombre a
partir de uno de los movimientos mas primordiales: la caminata. Esta es para el
tarahumara una forma de vida. No nada mas porque entre una casa y otra hay
varios kilébmetros de por medio, sino porque la interacciéon con el entorno, la
barranca, el monte, la cascada, es fundamental para ellos tanto en la vigilia
como en el suefio. Su existencia esta dedicada al transito por el mundo, pues su
andar es una réplica microcésmica del movimiento del sol en el cielo. Nada per-
manece inmovil. Pero dicho dinamismo es a un tiempo trabajo, plegaria, danza,
agradecimiento y deuda para con los astros progenitores (Martinez 2008). Dice
un siriame en su sermon: “Nuestro Padre y Nuestra Madre nunca faltan un dia o
un afo. Siempre estan aqui en la tierra. [...] ;Se descorazonan Nuestro Padre y
Madre mientras infaliblemente nos proporcionan luz para que contentos poda-
mos seguir adelante?” (Montemayor 1999, 54).

Si se interrumpe el movimiento, el mundo termina. Por eso es que el hom-
bre, como los astros, debe mantener activo el flujo de energia, aun durante el
suefio, y la danza es la expresion ultima y mas elaborada de este pacto entre los
dioses y los hombres para asegurar el sostén del mundo. Segun la mitologia ra-
ramuri, Onordame les indic6 que debian bailar el ytimari en resarcimiento de su
desobediencia en las tres etapas anteriores del mundo:

La tercera época hubo un eclipse. No hubiera nacido el sol si los raramuri de ese tiem-
po no actian de inmediato, pues ese dia muri6 el sol [...] Luego cantaron y bailaron el
Yumari y ofrecieron la carne de las reses, y con el dia salio el sol.

La tierra se habia salvado, habia luz de vuelta. Este fue el Glltimo castigo que man-
do6 Onoruame a los raramuri por no hacer caso de bailar el Yamari. Desde entonces
siempre bailamos, porque si no lo hacemos se vuelve a apagar el sol y se acaba el
mundo. (Gardea y Martinez 1998, 22)

Por su parte, los sufies mevlevies de la orden del poeta persa Riimi, basan
su experiencia espiritual en el rencuentro con lo divino por medio de la danza
y la escucha espiritual de musica y poesia, porque para el sufismo escuchar la
palabra de Dios tiene una mayor importancia sobre los demas sentidos. Dice
Riami “Si no hay utilidad alguna en hablar, no hables” (Masnavil, 1524, citado en



Volumen 6, niimero 16, (251-275), septiembre-diciembre 2018 INTERdisciplina
DOI: http://dx.doi.org/10.22201/ceiich.24485705€.2018.16.65644 www.interdisciplina.unam.mx
Georgina Mejia Amador

Barcena 2015, 156); en tanto que Hujwiri, uno de los primeros tratadistas persas
del sufismo del siglo XI, manifiesta que la escucha implica la humildad de los
corazones, pues es soberbio aquel que solamente habla: “The hearer is more
perfect in state than the reader [of the Quran]” (2001, 501). Durante la escucha
mistica del sema’, el derviche extiende sus brazos; su mano derecha recibe los
dones del cielo, y con la otra, con la palma hacia el suelo, los deposita en la tie-
rra, siendo su propio cuerpo un vehiculo entre lo divino y lo terrenal. O como lo
describe Eliot Weinberger: “con la mano derecha en lo alto [los derviches] reci-
ben el espiritu de Dios y con la izquierda caida lo convierten en materia” (2008,
19). No obstante, la naturaleza de la danza giratoria no es estética, pues se trata
mas bien de una alabanza en movimiento que tampoco se restringe al instante
del rito, como lo lleg6 a descifrar Rimi en sus versos, puesto que la creaciéon
toda es la que danza continuamente para alabar a Dios:

Oigo la cancién del ruisefior embriagado.
Oigo un samd maravilloso en el viento.
En el agua, no veo mas que la imagen del Amado,
y en las flores no siento mas que su perfume.
[...]
Oh dia, levantate, los atomos danzan,
las almas danzan de alegria, sin cabeza ni pies.
Aquel para quien el firmamento y la atmo6sfera danzan,
al oido te diré donde le lleva la danza.
Rimi (2008, 68,69)

En otros versos, Rimi hace del cuerpo el compaifiero del alma en esta dan-
za-oracion: “Con cada melodia que se toca en la morada del corazon, / el pobre
cuerpo miserable también danza” (Rimi 2008, 70), sefialando asi la participa-
cion de lo corporal en la experiencia mistica. El cuerpo ritual es simbolico, como
he mencionado, no solamente porque es polivalente, sino porque “la experien-
cia magico-religiosa permite al hombre mismo transformarse en simbolo” (Elia-
de 2000, 632). Podemos basarnos en Eliade, una vez mas, para proponer que si
el hombre se transforma en simbolo en el ambito de su experiencia espiritual,
uno de los elementos que le permiten dicha condicién es justamente el cuerpo
ritual, puesto que este participa de los procesos de transformacion del alma,
permitiendo la interaccién entre lo humano y lo divino en distintos niveles. A lo
largo de mis investigaciones, y guiandome por la teoria intertextual de Kristeva,
la cual detallaré mas adelante, he resuelto que para indagar en las formas en
que el cuerpo participa de estos procesos es necesario considerarlo como texto;
no solamente porque las cosmologias sufi y raramuri conciben el cuerpo como

N
v
(S,

COMUNICACIONES INDEPENDIENTES |



N
o
o)}

SIINIIANIdIANI SINOIIVIINNWOI |

INTERdisciplina Volumen 6, nlimero 16, (251-275), septiembre-diciembre 2018
www.interdisciplina.unam.mx DOI: http://dx.doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2018.16.65644
Georgina Mejia Amador

un homologo del cosmos,® sino porque la practica de la performance ritual im-
plica el desarrollo de una fisiologia sutil, abstracta y metafisica en la que van a
escribirse los procesos de purificacién del alma, y la consecuencia de dichos
procesos a su vez (o quiza el proceso de la propia escritura o la recitacién, con-
lleve en si mismo la transformacion del alma) da pie al texto poético y al texto
dancistico.

No obstante, el cuerpo ritual no es el inico elemento que participa durante
la danza, pues al tratarse de performances ejecutadas en un contexto religioso,
las almas cumplen un papel fundamental. Por esta razén, también debemos
considerarlas como textos significantes que se alojan en determinados puntos
de esta fisiologia sutil, y que a partir de ahi también son manifiestos mediante
la palabra; es decir, el alma, ademas de trascendental, es también texto poético
o chamanico.

Los sufies conciben tres estados del alma que van progresando segun el tra-
bajo espiritual.® Para ellos, la unién con Ala se logra mediante la aniquilacion
del ego fenoménico, la nafs ammadra, en aras del despertar de la nafs motma’inna,
el alma pacificada (Burckhardt 2006) o, desde otra perspectiva, del despertar de
la completa conciencia del “mi mismo” como existencia césmica (Arasteh 1974).
Por su parte, los raramuri conciben el “alma” como una serie de partes constitu-
tivas complementarias del cuerpo en su caracter de fisiologia sutil, no como
cuerpo material; en su concepcién ontolbgica, las arewdka’ mas grandes que
habitan el cuerpo salen a caminar durante el suefio, el trance ritual y la ingesta
de tesgliino, y dejan el cuerpo-habitaculo “a cargo” de las arewdka mas peque-
fias (Merrill 1992; Rodriguez 2015; Fujigaki 2015).

Asi, debemos considerar almas y cuerpos en el ambito sagrado de los sufies
y los raramuri como practicas significantes en distintos niveles, como he men-
cionado: el material, el sutil o metafisico, el ritual y el poético. El primero de
ellos es el punto de partida para la practica espiritual, pues mediante la resis-
tencia fisica se parte en busca de una purificacién simbolica. Esto a su vez con-

5 Henry Corbin apunta en EI hombre de luz en el sufismo iranio, que para varios sufies,
como ‘Ali Hamadani, el ser humano es una copia del Coran coésmico: “En cada parte del
hombre que ha sido purificada, se refleja la parte complementaria que le es homogénea,
pues nada puede ser visto mas que por su semejante” (2000, 84).

6 En la sura 12:53 del Coran encontramos al alma que incita al deseo, la nafs ammadrah: “Yo
no pretendo ser inocente. El alma que exige el mal, a menos que mi Sefior use de Su mise-
ricordia. Mi Sefior es indulgente, misericordioso”; la sura 75:2 se refiere a la nafs lawwdma,
el alma censurante: “jQue no! jJuro por el alma que reprueba!”; y, por ultimo, en la sura
89:27-28 hallamos la referencia a la nafs mutma’inna, uno de los grados superiores del
alma, la pacificada: “jAlma sosegada! jVuelve a tu Sefior, satisfecha, acepta!”. Todas las citas
del Coran corresponden a la ediciéon de Julio Cortés (Barcelona: Herder, 2005).

7 Arewd, iwigd y wigd, segun la variante dialectal y la zona de la Sierra Tarahumara.



Volumen 6, niimero 16, (251-275), septiembre-diciembre 2018 INTERdisciplina
DOI: http://dx.doi.org/10.22201/ceiich.24485705€.2018.16.65644 www.interdisciplina.unam.mx
Georgina Mejia Amador

duce a la configuracion de una fisiologia sutil, la cual comprende la interaccién
entre cuerpo inmaterial y alma en aras de la transformacién y purificacién que
permitird el contacto con la divinidad, y una vez que esto ocurra se manifestara
en el cuerpo material. No obstante, este cuerpo se encuentra en el marco de la
performance ritual, por lo que se trata ahora de un cuerpo ritual. Al mismo tiem-
po, en cada uno de estos procesos, hallamos cuerpos y almas configurados
como textos por medio del lenguaje poético,® por lo que nuestra red de intertex-
tos en todos estos niveles nos conduce a cierto grado de complejidad.

Por el hecho de concebir cuerpos y almas como “textos” en los distintos ni-
veles de significacién descritos, he decidido emplear la teoria intertextual de
Kristeva, sobre todo al momento de descubrir paralelos entre el objetivo de la
aproximacion ritual a la divinidad y el hecho de que esto conlleva cierto retorno
a los origenes del lenguaje (como el lenguaje indescifrable del chaman o la leta-
nia) antes de someterse a la dualidad del signo, en significado y significante, y
el interés de Kristeva por demostrar que ciertos rasgos del lenguaje previos a la
etapa Edipica o de lo Simbdlico,’ estan presentes en la poesia. Es decir, para ella,
la etapa de lo Semiotico tiene lugar cuando el sujeto no se inserta aun en el am-
bito del signo y esta mas cercano al cuerpo materno y a las pulsiones que le dan
forma a este, como la pulsiéon de muerte, segiin explicaré mas adelante. En el
ambito de lo Semiético, el lenguaje no se ha reducido a la dualidad del signo to-
davia, y en cambio participan en mayor medida el cuerpo, los ritmos kinésicos
y musicales que, de acuerdo con Kristeva, perduran como huellas en lo Simbo6-
lico, en el lenguaje poético, y agregaria yo, en el lenguaje dancistico. Por tanto,
el hecho de que la metodologia de Kristeva pueda ser aplicable a un contexto
religioso y ritual, o a textos poéticos que son producto de una experiencia mis-
tica (o, incluso, que el acto de creaciéon de estos textos pudiera ser la experiencia
mistica en si misma), no depende tanto de esta condicién, sino de considerar
como textos a los productos y elementos de estos procesos de significacion.

Por lo tanto, lo que nos interesa en mayor medida son los siguientes postu-
lados: 1) la forma en que la dialéctica entre lo Simbo6lico y lo Semio6tico determi-
na las distintas fases del discurso poético; 2) la configuracién del cuerpo y el

8 Esto resulta mas notablemente en el sufismo, pues el canto del chaman tarahumara no ha
logrado descifrarse atin, como ha indicado Bonfiglioli en entrevistas personales.

9 Quiero insistir en que para Kristeva, semi6tico y simbdlico no tienen el significado que
regularmente se les otorga en otros contextos y para que el lector no se confunda, me refe-
riré a estas categorias siempre con mayuscula inicial y con el articulo “lo”. Para Kristeva, lo
Semidtico es una relaboracion del concepto lacaniano de lo Imaginario, y con él se refiere
al estado inconsciente del sujeto, en el que predominan las pulsiones y la identificacion
con el vientre materno. Por su parte, lo Simbolico deriva del Orden Simbolico de Lacan. Para
Kristeva, esta fase se asocia con el padre y con la entrada del sujeto al mundo del signo
(Allen 2011).

N
&1
N

COMUNICACIONES INDEPENDIENTES |



N
U1
o)

SIINIIANIdIANI SINOIIVIINNWOI |

INTERdisciplina Volumen 6, nlimero 16, (251-275), septiembre-diciembre 2018
www.interdisciplina.unam.mx DOI: http://dx.doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2018.16.65644
Georgina Mejia Amador

alma y sus transformaciones como textos para este caso en concreto, pero sin
que la teoria de Kristeva esté circunscrita a un ambito necesariamente espiritual
o religioso, y, 3) la puesta en escena de dichos textos mediante el lenguaje ver-
bal y dancistico.

He dicho ya que me interesa equiparar la experiencia mistica o busqueda de
contacto con la divinidad con el proceso que Kristeva denomina como lo Semio6-
tico. En La revolution du langage poétique, ella expone que antes de enfrentar la
etapa Edipica, el sujeto se encuentra a merced de sus pulsiones y que, por tanto,
el elemento que coadyuva a su ordenamiento es la joora.

Este concepto lo hallamos originalmente en el Timeo de Platon. Kristeva lo
toma prestado y lo traslada al ambito de lo Semiético, asociandolo con la inefa-
bilidad y la receptacularidad ya presentes en Platon, pero incorporando las pul-
siones, el inconsciente, la etapa pre—-edipica, y el ritmo vocal y kinésico. Platon
y Kristeva coinciden en que la joora se asemeja a la madre, y es por ello que el
individuo no esta aiin formado como sujeto cognoscente ni es parte de las leyes
del mundo patriarcal, representado por lo Simbélico, segtun Kristeva.

Si para Kristeva la jéora es un “sitio” (por llamarlo de alguna forma) en el que
no esta presente aun la separacion entre significado y significante, porque se trata
de una especie de sustrato matricial, entonces, segiin mi hipo6tesis, la experiencia
de lo divino es equiparable a ese momento del lenguaje y del sujeto en el que era
Uno solo con Dios. Esta vuelta al origen es a su vez un fen6meno inefable, y es por
ello que el mistico recurre al lenguaje poético para trasladar su experiencia de lo
divino al ambito de lo Simbdlico, es decir, para retornar de este sustrato matricial
e insertarse de nuevo en el ambito de la ley del padre. Dice Kristeva: “C’est la litté-
rature qui la réalise [la condition du sujet dans la signifiance] le plus explicite-
ment”1? (1974, 80). Asi, la poesia mistica transita entre la racionalidad de un discur-
so organizado bajo las leyes de lo Simbélico y la aproximacién a una experiencia
semejante a la pulsion de muerte, pues implica un retorno inconsciente al ttero
materno. Segun Kristeva, en la joora de lo Semidtico convergen pulsiones contra-
dictorias de vida y muerte, y considera que esta se asemeja al acto de creacion poé-
tica: “On dira donc que c’est ce corps maternel qui médiatise la loi symbolique or-
ganisatrice des rapports sociaux, et qui devient le principe d’ordonnacement de la
chora sémiotique, sur la voie de la destruction, de I'agressivité et de la mort”!!
(Kristeva 1974, 27; las cursivas son del original) y:

10 “Es en la literatura donde tiene lugar [la condicién del sujeto en el ambito de la signifi-
cacion] de manera mas explicita” (La traduccion es mia).

11 “Diremos entonces que este cuerpo materno media la ley simboélica que organiza las
relaciones sociales, y que se convierte en el principio de ordenacion de la jéora semiética
en el camino de la destruccion, la agresividad y la muerte” (La traduccién es mia).



Volumen 6, niimero 16, (251-275), septiembre-diciembre 2018 INTERdisciplina
DOI: http://dx.doi.org/10.22201/ceiich.24485705€.2018.16.65644 www.interdisciplina.unam.mx
Georgina Mejia Amador

En revenant, a travers ’événement mortel, vers ce que produit sa coupe; en exportant
la motilité sémiotique a travers le bord d’ou s’instaure le symbolique, 'artiste esquisse
une sorte de seconde naissance: ainsi, sujet a la mort mais aussi a la re-naissance, sa
fonction se voit captée, immobilisée, représentée, idéalisée, par des systemes reli-
gieux (dont le christianisme, sans doute le plus explicite sur ce point), qui d’ailleurs
l'arbritent dans leurs temples, leurs pagodes, leurs mosquées, leurs églises. A travers
des thémes, des idéologies, des significations sociales, I'artiste fait passer dans I'ordre
symbolique une pulsion asociale, non encore captée par le thétique. (1974, 69)'2

Esto es, el poeta (y, por qué no también, el bailarin mistico) transita de lo
Semiédtico a lo Simbélico en una especie de muerte y renacimiento textual, con-
jugando asi las pulsiones de vida y muerte mencionadas anteriormente. Por
ejemplo, el sufi anhela aniquilar su propio ego, en un transito hacia lo Semioti-
co, ya que en este proceso el ego no existe auin, no ha sido configurado. No obs-
tante, se necesita al mismo tiempo un retorno a lo Simbélico y al lenguaje codi-
ficado y signico para dar cuenta de dicha experiencia, lo cual constituye la
mayor de las paradojas de la mistica: es el lenguaje contra el lenguaje en su li-
mitacion por representar la inefabilidad. Pero es una paradoja necesaria, sin
duda, y la misma Kristeva no concibe lo Simbélico y lo Semiético como procesos
opuestos, sino complementarios. Y creo que esto es evidente en la practica mis-
tica, pues el sujeto es y no es él mismo, dado que transita de lo inefable a lo
concreto.

Almas y cuerpos raramuri

Dado que es dificil el acceso a los cantos chamanicos de los wikardame y mas
aun a su transcripcién y traduccion, por el hecho de hallarse en un lenguaje se-
creto, mi aproximacion a la danza raramuri parte de concebir cuerpos y almas
como textos en los niveles que he mencionado anteriormente, exceptuando el
poético o verbal. Me interesa concebirlos asi porque en el yumari-tutuguri po-
demos hablar de que cuerpos y almas se vuelven el texto de la creacién cosmica,
homologando asi el microcosmos humano con el macrocosmos de las divinida-

12 “Al volver por medio de la muerte hacia aquello que produce su quiebre; al exportar la
motilidad semiotica a través de la frontera en la que se establece lo Simbolico, el artista
bosqueja una suerte de segundo nacimiento: asi, sujeto tanto a la muerte como al renaci-
miento, su funciéon se ve atrapada, inmovilizada, representada, idealizada por sistemas
religiosos (siendo el cristianismo el mas explicito en este aspecto, sin duda), los cuales de
todos modos lo acogen en sus templos, pagodas, mezquitas, iglesias. A través de temas,
ideologias, significaciones sociales, el artista incorpora al orden Simbélico una pulsién
asocial, todavia no capturada por lo tético” (La traduccion es mia).

N
i
O

COMUNICACIONES INDEPENDIENTES |



N
[N
o

SIINIIANIdIANI SINOIIVIINNWOI |

INTERdisciplina Volumen 6, nlimero 16, (251-275), septiembre-diciembre 2018
www.interdisciplina.unam.mx DOI: http://dx.doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2018.16.65644
Georgina Mejia Amador

des. Ademas de tratarse de una danza de peticion de lluvias (Bonfiglioli, Marti-
nez et al. s/f), el yumari-tutuguri representa y (re)escribe la victoria del Sol/
Onoruame frente a las fuerzas de la noche y la oscuridad. Por tanto, a un nivel
simbolico, hombres y mujeres (re)crean el mundo con su cuerpo ritual, repre-
sentando, respectivamente, el sol y la luna, a través de movimientos giratorios.
Es por esta razon que el cuerpo ritual y el cuerpo sutil se vuelven elementos in-
dispensables en la danza y la cultura raramuri que, como hemos dicho, tiene en
la caminata y la carrera por la montafa una de sus principales manifestaciones.

Por otra parte, cabe aclarar que dada la dificultad por acceder a estos textos
lingliisticos “magicos” y secretos, los materiales literarios, visuales y antropologi-
Ccos con que se cuentan corresponden a “miradas externas” que, hasta cierto pun-
to, podrian implicar cierto prejuicio hacia los fen6menos que aqui nos interesan.
Sin embargo, no considero que estas aproximaciones sean intrusivas, deforman-
tes y exotizantes, sino que trazan una linea continua de busqueda estética y crea-
tiva a partir de la interdisciplina: por ejemplo, el trabajo cinematografico que rea-
lizaron Raymonde Carasco y Régis Hébraud con los raramuri entre 1977 y 1994,
en la localidad de Norogachi, busca dialogar con la obra literaria de Artaud que se
desprendi6 de su visita a México en 1936, especialmente en lo que concierne a las
danzas del peyote, de los pintos y del Tutuguri; la obra de Carasco y Hébraud, que
comprende unas diez piezas cinematograficas, dan pie a su vez a la documenta-
cion de la practica contemporanea de estas danzas rituales en la obra de Javier
Téllez, Para terminar con el juicio de Dios (2016).'® En este documental observa-
mos de nuevo una convergencia de lo cinematografico y lo literario, pues en un
ejercicio compositivo y visual a semejanza del que llevan a cabo Carasco y Hé-
braud, Téllez pone como telén de fondo la lectura en raramuri de la obra de Ar-
taud al tiempo que filma la vida cotidiana de la comunidad y su relacién con el
entorno de cielos nublados, rocas y montafas. En estas obras es evidente la trans-
formacién social y ritual de las danzas raramuri desde los primeros registros,
como el de Carl Lumholtz, quien las document6 en su México desconocido (publi-
cado en espaiol en 1904), hasta la mirada de Téllez, en contraste con la de Caras-
co y Hébraud. Por tanto, mi empleo de los materiales no obedece al azar ni a la
preferencia de miradas externas sobre las “nativas”, sino al empleo de las multi-
ples perspectivas contextuales y disciplinarias con que se cuentan, incluyendo,
claro estd, la mirada antropologica; la literaria, como seria la de Artaud y la de
Carlos Montemayor; y la de los propios raramuri, que han logrado reunir y publi-
car las tradiciones orales de sus comunidades, como Dolores Bautista, o que han

13 Esta obra formé parte del acervo de la exposicion Artaud 1936, que pudo apreciarse en
el Museo de Arte Moderno Rufino Tamayo entre el 10 de febrero y el 20 de mayo de 2018.



Volumen 6, niimero 16, (251-275), septiembre-diciembre 2018 INTERdisciplina
DOI: http://dx.doi.org/10.22201/ceiich.24485705€.2018.16.65644 www.interdisciplina.unam.mx
Georgina Mejia Amador

fungido como intérpretes e informantes, como el maestro violinista Erasmo Pal-
ma. Asi, el hecho de contar con estas fuentes sefiala, en todo caso, la urgencia por
generar mas materiales desde el seno de los propios raramuri.

Hecha esta aclaracion, paso a desarrollar mis planteamientos en torno al
cuerpo y el ama en el contexto raramuri, desde las multiples perspectivas dispo-
nibles. En el trabajo cinematografico de Raymonde Carasco y Régis Hébraud, que
sigue las huellas del viaje de Antonin Artaud a la Sierra Tarahumara, se observa
un especial interés por capturar la forma, el movimiento y la belleza de los pies
raramuri, en especial en Gradiva (1978) y en Tarahumaras 78 (1979). En el minu-
to 25’ de Tarahumaras 78,'* vemos una toma fija del pie izquierdo de una mujer,
que se recorta contra un fragmento de barro en el que caen gotas de lluvia. El pie
calza uno de esos toscos huaraches con suela de llanta; un lazo pasa por entre
los dedos pulgar e indice para sujetar el pie y se anuda mas arriba en torno al
tobillo. Se intuye que la mujer estd sentada en una roca y por ello es que su pie
cuelga y juguetea mientras al fondo cae la lluvia. El empeine se arquea hacia arri-
ba, los dedos macizos y morenos se mueven. Los dedos son largos y estan lige-
ramente separados entre si a fuerza de andar descalzos. Observamos que no es
necesario el retrato individual e identitario de la mujer (bastaria con hacer una
toma de su rostro), ya que el interés del discurso cinematografico se concentra
en su cuerpo, en su pie. Si hacemos una lectura mas profunda de este encuadre,
me parece que Carasco logra capturar la importancia vital del pie, en el mas am-
plio sentido de la palabra, pues estamos ante “caminantes celestes”, como ha
descrito Carlos Montemayor a los tarahumaras (1999). La trascendencia ritual y
divina que encontramos en sus danzas o en las extenuantes carreras por la sierra
parte de la fuerza y la belleza del pie fisico, organico, material. El pie no sola-
mente sostiene al tarahumara, colocandolo en un sitio concreto en el mundo,
sino que también contribuye al sostén y al movimiento del cosmos, idea que
puede compararse con estos versos de las Elegias de Holderlin: “El fuego mismo
de los dioses dia y noche nos empuja / a seguir adelante”. El movimiento de los
astros es inconcebible sin el intercambio de energia generado por la caminata y
la danza de cada raramuri, pues hay una conciencia en ellos como segundos
creadores y una responsabilidad “con la tierra, con el mundo, al que conservan
en mas de un sentido, no solo por el cultivo, sino por su pensamiento, conducta
y orden ritual en que sus danzas y ceremonias ayudan al equilibrio de la vida”
(Montemayor 1999, 47), observaciéon con la que también insiste Carlo Bonfiglioli,
especialista en danzas tarahumaras (2008; 2010; 2012; 2015). Por tanto, el pie en
esta toma de Carasco, trasciende su literalidad como extremidad corporal, y pue-

14 El fragmento al que me refiero se encuentra en este enlace: https://vimeo.com/80812238

N
o
Py

COMUNICACIONES INDEPENDIENTES |



N
o))
N

SIINIIANIdIANI SINOIIVIINNWOI |

INTERdisciplina Volumen 6, nlimero 16, (251-275), septiembre-diciembre 2018
www.interdisciplina.unam.mx DOI: http://dx.doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2018.16.65644
Georgina Mejia Amador

de interpretarse como simbolo de la “responsabilidad césmica” del raramuri
como sostén del mundo.

Por su parte, las arewdka son el conjunto de almas que habitan el cuerpo,
pero a un nivel sutil, como apunta Carlo Bonfiglioli: “[las arewdka son] sede del
pensamiento, la razén, la intencionalidad, la pasion, la percepcion” (2015, 25).
No estamos ante un esquema dialéctico que opone cuerpo y alma, como referia
la cita de Panikkar en paginas anteriores, sino que el cuerpo y el alma, en sus
distintas manifestaciones, son componentes que se retroalimentan y participan
en dicha “responsabilidad c6smica”.

En su mito de creacién, Onoruame otorga el aliento y la vida a cada cuerpo,
en una suerte de “alfareria césmica”, como sefiala Alejandro Fujigaki (2015),
pues el cuerpo, repokdra, es el barro, y el soplo divino, alma, o, en raramuri,
iwigd, es el vacio que soporta a la vasija y le da forma. Por lo mismo, un cuerpo
muerto es barro echado a perder, pues la iwigd, el aliento que lo habitaba, lo
abandona para transformarse. Vemos en esta metafora alfarera que el alma
como aliento vive de manera independiente, pero no asi el cuerpo, pues sin ese
vacio que lo sostiene, el cuerpo-barro simplemente no tendria forma, no seria.

Segun Ana Paula Pintado (2004), las mujeres como dadoras de vida tienen cua-
tro almas, en tanto que los hombres tienen tres. William L. Merrill (1992) afiade que
entre estas almas existen unas “grandes” y otras “pequefias”, las cuales se ubican en
puntos animicos especificos: la cabeza, el pecho y las articulaciones, creando asi
un intertexto entre el cuerpo fisico y el cuerpo sutil que aloja esta serie de almas.
Se trata de una escritura corporal magica, en un plano metafisico, que puede ser
leida por el owirtiame, el sipdame o sipiriame'® en caso de que alguna de las almas
se extravie y enferme al individuo. Por eso no podemos dejar de hablar del cuerpo
como texto, y de los rituales de curacion como métodos hermenéuticos, que son a
su vez escritura y desciframiento. Aunado a ello, las almas no permanecen “escri-
tas” en el intertexto del cuerpo fisico y el cuerpo sutil, sino que también existen
fuera de estos (Merrill 1992, 173), especialmente durante la noche, pues salen a re-
correr el mundo. Como apunta Bonfiglioli, toda curacién con peyote se efecttia jus-
tamente durante la noche, pues el transito de las almas humanas, en caso de que
estén enfermas, le permite al sipdame el didlogo entre estas y el alma del peyote:

Toda raspa se lleva a cabo en las primeras horas de la noche, hasta el amanecer. La
razon es que los desplazamientos animicos solo pueden realizarse de noche porque,

15 Bonfiglioli ha traducido la voz owirtiame como “chaman”, en términos generales. Por su
parte, el sipdame o sipiriame es el chaman de mas alto grado, pues es capaz de negociar la
liberacién de las almas con el peyote, mediante la utilizacion del raspador que simboliza el
camino del Sol durante la danza/raspa del peyote o jicuri (Bonfiglioli 2012; 2015).



Volumen 6, niimero 16, (251-275), septiembre-diciembre 2018 INTERdisciplina
DOI: http://dx.doi.org/10.22201/ceiich.24485705€.2018.16.65644 www.interdisciplina.unam.mx
Georgina Mejia Amador

libres de su armazon corporal, las almas caminan ligeras, cubriendo facilmente largas
distancias que separan la sierra del desierto. Mas la ligereza termina con los primeros
rayos del dia, porque es preciso que las almas regresen a habitar dentro de sus cuer-
pos. (2012, 215).

Los tarahumaras conciben la idea de un sitio llamado riwigdchi, traducido
como “Lugar de las almas” (Rodriguez 2015), el cual es al mismo tiempo una es-
pecie de paraiso cristiano y un Mundus imaginalis, en el que habitan los “arque-
tipos” de todo ser animado e inanimado, tanto terrenal como divino; incluso el
sol y la luna tienen su equivalente en el riwigdchi. De ninguna forma se puede
considerar el riwigdchi como un lugar de los muertos. Las almas que se hallan
temporalmente escritas en el cuerpo magico salen de él durante el suefio, la en-
fermedad y la embriaguez, pero siempre regresan. Las almas “grandes” salen del
cuerpo y dejan a cargo a las mas “pequefias”; sin embargo, si esas almas “gran-
des” no vuelven oportunamente, causan la enfermedad e inclusive la muerte
(Merrill 1992).

Podemos equiparar el flujo de las almas con los procesos Semiético y Sim-
bolico de Kristeva, por tratarse de una manifestaciéon alterna del individuo, “la
sede de su pensamiento, razén, pasion”, como indicaba Bonfiglioli, y porque
las almas otorgan significado al ser del individuo. Nos dice Merrill que “la con-
diciéon de una persona en un momento dado refleja directamente la condicién
de las almas, su ubicaciéon con respecto al cuerpo o ambas” (1992, 158). De ma-
nera aun mas importante, creo que podemos establecer la comparaciéon con
Kristeva, porque las almas son las que se desprenden durante el suefio, y pese
a que no se trata precisamente de una nocién de inconsciente segun la escuela
psicoanalitica que sigue Kristeva, si implica el viaje a otra dimension, a ese
Mundus imaginalis que es el riwigdchi. Por tanto, podriamos decir que las are-
wdka de los raramuri transitan durante el suefio al ambito Semiético, pues dia-
logan con ese mundo arquetipico al desprenderse del cuerpo, lo cual a su vez
tiene un efecto sobre el cuerpo y sobre el estado de vigilia, como el peligro de
que una de estas almas se extravie y enferme al sujeto. Por lo tanto, las arewd-
ka transitan también hacia lo Simboélico de Kristeva, es decir, a la esfera social.
Y aquellas marcas de su presencia en lo Semioético, convierte a las arewdka en
textos portadores de significado que sin duda afectan la relacion social del su-
jeto: asi, si el alma se haya fuera, enferma o incluso en un sitio corporal que no
le corresponde, tiene un efecto sobre la personalidad del individuo vy, por ende,
en sus relaciones sociales. Hablariamos aqui de un alma enferma o disonante
que no le permite funcionar al individuo a nivel social y c6smico. Porque recor-
demos lo que sefialaba Montemayor: asi como cada rardmuri camina el mundo
para sostener el cosmos, las almas participan también de dicho sostén. Por ello

N
o))
w

COMUNICACIONES INDEPENDIENTES |



N
(o)}
NS

SIINIIANIdIANI SINOIIVIINNWOI |

INTERdisciplina Volumen 6, nlimero 16, (251-275), septiembre-diciembre 2018
www.interdisciplina.unam.mx DOI: http://dx.doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2018.16.65644
Georgina Mejia Amador

la danza resulta de suma importancia como sistema de significaciones, en el
terreno de lo Simbolico: si cada alma es un texto que funciona y habita adecua-
damente la escritura corporal a la que pertenece, entonces la danza resulta pro-
picia para que el Sol y la Luna continlien su curso por el cielo y la vida no se
interrumpa.

He mencionado ya que la danza raramuri que nos interesa es el yumari-tu-
tuguri, la cual se escenifica como ritual de peticion de lluvia entre abril y mayo,
bajo una légica sacrificial que renueva la dependencia entre las deidades crea-
doras y benefactoras y sus hijos humanos “endeudados” (Bonfiglioli y Gutiérrez
2012). Este sentimiento de deuda por parte de los hombres implica pedir el per-
don a Onortame por no obedecer y no bailar conforme al pacto primordial entre
dioses y hombres (Bonfiglioli 2008, 49). Isabel Martinez se refiere a este punto
de la siguiente forma:

Después de la altima destruccién en la que un eclipse amenaza el estatuto solar, los
raramuri entablan una alianza con Onoruame a través de la ejecucién de la danza y
del sacrificio. Inicia una nueva era en la que el Sol, identificado con el-que-es-Padre,
aparece como el referente obligado de las acciones humanas. Esta deidad establece
las normas ético-morales que servirdn de marco para el desarrollo de las relaciones
al interior de la sociedad raramuri, asi como las normas rituales que en conjunto ins-
tituyen el culto solar. (2008, 46).

Carlo Bonfiglioli apunta la existencia de dos danzas simultaneas: el yuma-
ri-tutuguri mitico y el terrenal, el cual es representado por hombres (el sol) y
mujeres (la luna) por medio de patrones levogiros que emulan una batalla c6s-
mica. Dice Bonfiglioli: “el predominio simbélico del sentido antihorario sobre el
sentido horario en la ritualidad raramuri corresponderia entonces a la superio-
ridad atribuida a la etapa de crecimiento-reforzamiento solar” (2008, 56). Asi,
almas y cuerpos de mujeres y hombres estan escribiendo el texto del renaci-
miento solar mediante la danza; su escritura es el giro, el circulo, y el espacio
en el que danzan, también circular, es el microcosmos que reproduce la batalla
entre luz y oscuridad macrocésmica. Sin embargo, no se trata de una danza
mistica, pues no hay anhelo de fundirse en la divinidad, sino que mas bien se
busca el resarcimiento de la “deuda” con el dador de vida, como sefialé ante-
riormente.

El yumari-tutuguri comienza a bailarse en la noche. Se asemeja al sema’ de
los derviches porque los participantes giran y replican en sus cuerpos el movi-
miento de los astros. Mujeres y hombres forman filas y corren de un lado hacia
el otro, en direccién al altar, obedeciendo el ritmo de la sonaja del chaman. Tres
cruces se yerguen en dicho altar, simbolizando al hombre con los brazos abier-



Volumen 6, niimero 16, (251-275), septiembre-diciembre 2018 INTERdisciplina
DOI: http://dx.doi.org/10.22201/ceiich.24485705€.2018.16.65644 www.interdisciplina.unam.mx
Georgina Mejia Amador

tos hacia el universo'® o, incluso al mismo Onortuame (Bonfiglioli 2008). La danza
es también plegaria, agradecimiento por la abundancia de la cosecha, la fertili-
dad humana y animal, y fortalece los lazos comunitarios. Porque pese a la sole-
dad en que el raramuri parece dialogar con su mundo, la danza, la bebida y el
ritual le permiten cohesionar sus lazos socioculturales; y aqui es donde podria-
mos incorporar la nocion del ritual como entretenimiento de Schechner (1988).

Después de correr una y otra vez desde el altar hacia el frente en filas hori-
zontales, la estructura de la danza se transforma y se crean ahora dos circulos:
los hombres conforman un circulo interno que corre a contratiempo, como los
giros de los derviches, mientras que las mujeres danzan en un circulo exterior
y corren en sentido contrario al de los hombres (Bonfiglioli 2010). Ellos repre-
sentan al sol, ellas, a la luna, mientras el chaman gira en el centro agitando su
sonaja. De tanto en tanto, una de las mujeres intenta arrebatar la sonaja del cha-
man, con lo que el orden c6smico se derrumbaria al evitar la salida del sol. Pero
no lo logra. Los circulos de mujeres y hombres siguen girando hasta que los pri-
meros rayos del alba despuntan entre las barrancas; no hay lugar para el des-
canso, la danza no debe detenerse, pues ni el sol ni la luna se detienen a descan-
sar, como decia el siriame en su sermoén. Por fin el sol vence la oscuridad vy el
transito del hombre y el universo puede continuar hasta que el préximo afio
tenga lugar el yumari-tutuguri.

Al terminar la danza, la comunidad se integra para beber tesgiiino y comer
el caldo con la carne de la cabra sacrificada. Los dioses, por su parte, estan sa-
tisfechos: la danza de los hombres los ha dotado de energia, a la vez que reci-
ben del animal sacrificado los pulmones y la traquea, simbolo del aliento de
vida que la creacion toda les agradece.

Mientras se ejecuta la danza, el wikardame, el cantador, acompana el movi-
miento con su sonaja y con un canto que el mismo Onoruame le ensefié durante
el suefo, por lo que no existen textos escritos posteriores a la aproximaciéon con
lo sagrado. El texto, el canto chamanico, es escenificado en el momento mismo
de la performance ritual. En entrevistas personales,!” Bonfiglioli me ha comen-
tado que el wikardame tiende a olvidar lo que ha cantado durante el yumari-tu-
tuguri, y que incluso el lenguaje que emplea no es el cotidiano, sino uno magi-
co. Y ahi es donde vemos una vez mas la dialéctica entre el proceso de lo

16 “La cruz significa el hombre, el humano con los brazos abiertos en cruz, con la espalda
mirando hacia el oriente que es por donde sale el sol. El brazo izquierdo apunta hacia el sur
y el brazo derecho hacia el norte, los pies hacia el centro de la tierra, de tal manera que el
Wicard’ame —cantador—, y la gente que participa en la danza queden de frente a la salida
del sol...” (Gardea y Chavez 1998, 57).

17 Entrevistas correspondientes al 13 de abril de 2016 y al 17 de agosto de 2016 en el
Instituto de Investigaciones Antropolégicas de la UNAM.

N
(o)
(%,

COMUNICACIONES INDEPENDIENTES |



N
o
(o)

SIINIIANIdIANI SINOIIVIINNWOI |

INTERdisciplina Volumen 6, nlimero 16, (251-275), septiembre-diciembre 2018
www.interdisciplina.unam.mx DOI: http://dx.doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2018.16.65644
Georgina Mejia Amador

Semiético y lo Simboélico de Kristeva: ese lenguaje ritual adquirido en suefios
dialoga con el texto que estan generando la danza, el cuerpo y las almas duran-
te la performance ritual del yumari-tutuguri. Es un texto que sostiene y ordena
el cosmos, y que tiende puentes entre lo Semidtico de los suefios y el mundo
arquetipico, y lo Simbélico del mito, la palabra magica, y la escritura de las al-
mas sobre los cuerpos fisicos y rituales.

Almas y cuerpos sufies

Durante el sema’ de los derviches mevlevies, participan de igual manera el cuer-
po ritual y el alma (nafs en arabe, yan en persa), la cual ha sido pulimentada con
practicas como el dhikr. Las fuentes de las que disponemos al respecto son va-
riadas, pero podemos identificar dos vertientes para el caso de los mevlevies que
nos ocupan: la poesia sufi clasica (siglos XiI y XIIl de la era comun), particularmen-
te la de Yalal al-Din Rami, y las obras de estudiosos contemporaneos como An-
nemarie Schimmel, Titus Burckhardt, Reza Arasteh, Seyyed Hossein Nasr y Fate-
meh Keshavarz, que se han dedicado a explorar el pensamiento del fundador de
la orden mevlevi, para la cual, a su vez, este continta siendo un referente en sus
practicas devocionales pese al cierre de las tarigas sufies con el advenimiento de
la Republica de Turquia que disolvié la orden en 1925. Otra fuente importante
son los estudios de Henry Corbin, quien arroja luz sobre el amplio contexto del
sufismo iranio y nos permite contrastarlo con lo que hallamos en la poesia de
Rimi, que se sigue recitando y cantando no solamente entre los mevlevies sino
entre los musulmanes de diversos origenes.

Para entrar en materia, sostengo que el cuerpo ritual revestido de ropaje
simbo6lico actiia como metafora de la transformacién y el renacimiento del alma
en el sema’. No obstante, la concepcién corporal del sufismo mevlevi, expresada
en la vasta obra de Rimi, es ambivalente, dada la influencia del maniqueismo y
el mazdeismo en la teologia del sufismo persa, en autores como Sohravardi,
Semnani y Kobra. En algunos de sus versos, Rimi manifiesta la absoluta superio-
ridad del alma sobre el cuerpo material:

iContempla las incontables formas

en que este cuerpo te ha atrapado!

Rompe su garra mortal.

Levantate y disipa este engafio de tu mente.
Rami (2012, 37)

Vemos en estos versos que el cuerpo es una carcel que aprisiona al alma y le
impide retornar con el Amado (Dios), idea que también hallamos en la doctrina



Volumen 6, niimero 16, (251-275), septiembre-diciembre 2018 INTERdisciplina
DOI: http://dx.doi.org/10.22201/ceiich.24485705€.2018.16.65644 www.interdisciplina.unam.mx
Georgina Mejia Amador

de la lluminacién de Sohravardi o Hikmat-e Ishraq. En esta doctrina, las particu-
las de luz con que el hombre fue imbuido desde la Creacion, anhelan derrotar las
tinieblas de la ignorancia para reunirse con la Luz Primordial y arquetipica de la
que, en su olvido del pacto con Dios, fueron separadas. La influencia de la dico-
tomia maniquea en el sufismo persa es evidente en estos versos de Riimi, no obs-
tante que en otras partes de su obra, en especial el Ghazaliat-e Shams, encontra-
mos una concepciéon mas cercana al mazdeismo. Bajo esta luz, Rimi se refiere al
cuerpo como un aliado del alma en su reencuentro con el Amado y con la Crea-
cion toda, y trasciende la union con Dios que busca el sufismo para descubrir en
si mismo, inflamado de Amor, una especie de conciencia césmica: “[Rami] inclu-
so trascendi6 el concepto de union con Dios. Abogaba por la unién con todo y
declaraba al amor como la fuerza creativa en la naturaleza” (Arasteh 1974, 29).
Es por ello que en Riimi toda la Creacion danza y alaba con infinito Amor al Ama-
do, siendo Shams de Tabriz, el maestro de Rumi, una de sus manifestaciones,
pues “a través de sus cualidades espirituales y psiquicas representaba [el] alma
universal” (Arasteh 1974, 67).

En el mazdeismo encontramos la union de toda la Creacion para sostener y
defender la obra de Ahura Mazda de la influencia maligna y oscura de Ahriman.
En los himnos o yasts del Zend Avesta, los hombres contribuyen al sostenimien-
to del mundo y de la creacién por medio de sus propios cuerpos materiales,
ofrendas, letanias y la obediencia a las leyes. Son numerosos los pasajes en los
que el cuerpo humano cobra una importancia cosmica que ya no se encuentra
en el maniqueismo y el cristianismo; mediante la reproduccién biologica y el
buen estado fisico de los cuerpos, hombres y mujeres lograran hacer frente a
las fuerzas antagdénicas de Ahriman, cuyo objetivo es destruir la grandiosa obra
de Mazda. El hombre ayuda a la divinidad mediante la salud y la fertilidad de su
cuerpo al grado de que ciertos pasajes, como el siguiente, son de una intensa
belleza eroética:

The men whom thou dost attend, O Ashi Vanguhi! have their ladies that sit on their
beds, waiting for them: they lie on the cushions, adorning themselves, ..., with squa-
re bored ear-rings and a necklace of gold: “When will our lord come? when shall we
enjoy in our bodies the joys of love?” (Zend Avesta 1883, 272).

En otros pasajes, la oracion es la que purifica los cuerpos: “Proclaim thou
these prayers: they will clean thy body from deeds of lust” (Zend Avesta 1883,
334); pese a la importancia dada al cuerpo y a la reproduccion, en estos versos
observamos que lo corporal no debe estar dirigido a fines no reproductivos. Por
esta misma razon, los Amshaspands e Izads (deidades ayudantes de Mazda) re-
chazan las plegarias de los seres fisicamente deformes, como en el yast de Ard-

N
O\
~N

COMUNICACIONES INDEPENDIENTES |



N
o)
[e]

SIINIIANIdIANI SINOIIVIINNWOI |

INTERdisciplina Volumen 6, nlimero 16, (251-275), septiembre-diciembre 2018
www.interdisciplina.unam.mx DOI: http://dx.doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2018.16.65644
Georgina Mejia Amador

vi Slra Anahita (Zend Avesta 1883, 75-76), o de los miembros estériles de la so-
ciedad, como en el yast dedicado a Ashi (Zend Avesta 1883, 280). Sostengo que
Rimi reconfigura estos rasgos mazdeos en su poesia para incorporarlos a la
perspectiva islamica, ya que el cuerpo es una manifestacion de la Belleza del
Amado; no obstante, pese a que varios de sus versos son intensamente eroticos,
se desvanece la trascendencia césmica de la fertilidad. Rimi transforma la be-
lleza del cuerpo material del mazdeismo que contribuye al sostén de la Crea-
cion, en un cuerpo metaforico y hermoso en el que Dios se manifiesta:

No queda de nuestro ego mas que una imagen, una sombra
porque el sitio donde vive nuestra alma es el bucle de tu cabellera [...]
En vez de perfume, hay un alma en el cuerpo de mil piedras,

la tierra de Tabriz es el kohl que embellece nuestra alma.'®

Las referencias a Shams de Tabriz en estos versos tienen un evidente matiz
amoroso e incluso erético; sin embargo, Rimi logra trascender la materialidad y
sensualidad del cuerpo que describe y lo resignifica como compafiero del alma
mediante metaforas de luz y de belleza divina; por ejemplo, el bucle metaférico
de Shams en el segundo verso refleja dicha belleza, pues Dios es inmanente a su
creacion. Hallamos una idea semejante en Sohravardi: se trata de una oraciéon
dedicada a la Naturaleza Perfecta, la entidad con la que aspira a reunirse todo
hombre: “Tu que estas revestido de la mas resplandeciente de las luces divi-
nas... manifiéstate a mi en la mas bella (o en la mas alta) de las epifanias, mués-
trame la luz de tu rostro resplandeciente” (Corbin 2000, 39). Las palabras de
Sohravardi encuentran un eco en Rumi, pues hay en él amor y nostalgia por la
belleza, la luz y la sabiduria divinas que son inmanentes en los seres terrestres
y que son atributos compartidos entre éstos, Shams de Tabriz y el Amado.

Asimismo, vemos en los versos citados la tajante diferencia entre el ego y el
alma, por lo que sostengo que para Riimi y los mevlevies el enemigo a vencer es
el ego, no el cuerpo. Al respecto, Titus Burckhardt sefiala que la mas grande gue-
rra santa, o al-jihdd al-akbar, es la que libra el sufi contra el ego (2006, 120).
Pese a que en otros versos Rumi si concibe al cuerpo como carcel del alma, me
inclino por explorar la perspectiva que atribuye al cuerpo metaférico una parte
de la belleza de la creacién, ya que este punto de vista nos auxilia al momento
de comprender la participacién del cuerpo ritual en la danza.

Como he mencionado ya, en la practica espiritual sufi es necesaria la purifi-
cacion del alma y el cuerpo. Uno de los métodos para lograrlo es la recitacién
del dhikr, el cual consiste en la remembranza de Ald por medio de la repeticiéon

18 La traduccion inédita al espanol es de Shekoufeh Mohammadi.



Volumen 6, niimero 16, (251-275), septiembre-diciembre 2018 INTERdisciplina
DOI: http://dx.doi.org/10.22201/ceiich.24485705€.2018.16.65644 www.interdisciplina.unam.mx
Georgina Mejia Amador

de la primera parte de la Shahddatein, “no hay Dios mas que Dios”, y los 99 nom-
bres divinos. El dhikr es una ceremonia intensamente corporal, que traduce la
continua limpieza metaférica del corazon sutil, o al-qalb, en movimientos fisi-
cos de tronco y cabeza al ritmo de una intensa respiracién que busca vaciar el
corazén sutil y limpiarlo para que este se convierta en el sitio de la teofania. Se
trata de un corazén-receptaculo, un corazén-espejo, el cual, se asemeja a la jo-
ora que plantea Robledo a propésito de la poesia de San Juan de la Cruz. La jo-
ora es un:

receptaculo divino, siempre existe y siempre es del mismo modo, no corresponde a
los sentidos y participa de lo inteligible o la razén, aunque lo hace de una manera
contradictoria, oscura e inefable. Se despoja siempre de toda forma que recibe y nun-
ca se adhiere a nada. Es la impronta hueca o la matriz que ampara y nutre, contene-
dora como un cernidor de granos, como un campo sembrado. La joora es incolora,
pues es invisible, pero acoge todas las formas visibles, todos los cuerpos o elementos
—fuego, aire, tierra, agua— en un circuito que no cesa. Todo lo recibe de una forma
ilimitada y bella; es el espejo, la otredad; lo que percibimos en los suefios. (Robledo
2013, 443)

Mi aproximacién a la joora toma en cuenta la perspectiva que hace Robledo
desde la mistica, asi como la de Kristeva desde la semiética para revisar este
corazon sutil y su papel en la experiencia mistica y poética de los mevlevies.

A partir de lo que apuntan los investigadores que han explorado la obra de
Rami, creo pertinente utilizar las ideas de Kristeva para sostener que tiene lugar
un dialogo entre lo Semio6tico y lo Simbélico o, en otras palabras, entre lo inefa-
ble y lo socialmente condicionado. La busqueda de Rimi en sus versos, y la de
los derviches mevlevies a través de la danza, obedece a una etapa en la que indi-
viduo y divinidad se disuelven. Henri Corbin lo expresa asi: “No puede haber co-
nocimiento del ser divino que no sea experiencia teofanica. Pero en relacién con
la Ipseidad divina este conocimiento es desconocimiento, porque el conocimien-
to supone un sujeto y un objeto, lo que ve y lo que es visto, mientras que la Ip-
seidad divina, luz negra, excluye esta correlacion” (2000: 60); en tanto que Idries
Shah describe asi la progresién de dicha busqueda: [Rimi] dice que la humani-
dad pasa por tres etapas. En la primera, adora cualquier cosa: hombre, mujer,
dinero, nifos, tierra y piedras. Entonces, cuando ha avanzado un poco, adora a
Dios. Finalmente, no dice ‘Adoro a Dios’, ni ‘No adoro a Dios’. Ha entrado en la
ultima etapa” (2013, 170). Es decir, ya no existe una diferencia entre el Sujeto y
el Objeto, porque momentaneamente se ha dejado atras el terreno de lo Simboli-
co de Kristeva, donde el sujeto fenomenolégico esta atrapado en la dualidad del
signo, y donde los modos de significacién son productos ideolégicos e historicos

N
N
O

COMUNICACIONES INDEPENDIENTES |



N
~
o

SIINIIANIdIANI SINOIIVIINNWOI |

INTERdisciplina Volumen 6, nlimero 16, (251-275), septiembre-diciembre 2018
www.interdisciplina.unam.mx DOI: http://dx.doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2018.16.65644
Georgina Mejia Amador

(Kristeva 1984). El sufi busca trascender esta inmersion en lo Simbélico al recha-
zar la idea de que solo mediante la razén es posible alcanzar el conocimiento de
Dios, y es por ello que una serie de ejercicios meditativos, entre los cuales estan
el dhikr, la doctrina de los fotismos del persa Razi, o la doctrina de los siete pro-
fetas de Semnani, entre otras, permiten el despertar de los distintos 6rganos su-
tiles que habitan en ese otro terreno de lo Semiético de Kristeva, en el que se
hallan las marcas de las pulsiones, y en el que no existen ni el signo con sus di-
visiones ni el orden cognitivo, pues en este ambito alin no se ha consolidado el
sujeto pensante. Por ejemplo, en la doctrina de Semnani, el tercer 6rgano sutil,
el Corazon o latifa qalbiya, es el Abraham de tu ser y es embrién del verdadero
Yo, que se manifestara de lleno en el 6rgano sutil del séptimo grado, el centro
divino del ser o latifa haqqgiya, trono de Mahoma. Pero dicho Yo verdadero apun-
ta en realidad a la negacion del yo o ego fenoménico: “En tanto el mistico no ha
llegado a la negatividad que es su reabsorcién completa, no ha alcanzado la po-
sitividad de escenificacion por el ser absoluto, que es la supraexistencia por Dios.
Ser para si mismo no ser es ser para Dios” (Corbin 2000, 130; las cursivas son del
original). Este centro divino del ser (que es no-ser), esta constituido por influjos
que emanan del Alma del mundo, al igual que los otros seis 6érganos sutiles de la
doctrina de los siete profetas de Semnani. RUmi se mueve en un terreno semejan-
te, pero para él la disolucion del yo en Dios se traduce en términos de conciencia
césmica, un retorno al origen primordial como Creacién o, en términos de la jo-
ora de Kristeva, un retorno a ese receptaculo materno que cobra la forma de
aquello que la ocupa, pero que por si misma no adquiere nunca una sola forma,
sino que actila mas bien como espejo. La joora es inefable, da origen a todo lo
creado y es ella misma un Uno que se multiplica en el Todo, sin adquirir forma
concreta. Por ello es reminiscente del vaciamiento del propio yo para recibir la
experiencia teofanica; el corazén del sufi se transforma en ese receptaculo para
ser a un tiempo el-que-ama y el que-es—amado.

Cuando habla de la jéora y de lo Simbélico y lo Semidtico, Kristeva no piensa
en la busqueda mistica, pero encuentro numerosos similes entre lo que ella plan-
tea con varios autores contemporaneos que han escrito sobre el sufismo de Riimi,
como Reza Arasteh y Adonis. Con términos igualmente derivados del psicoanali-
sis, Arasteh insiste en que el objetivo de la busqueda del sufi inspirado por Rimi
es la plena conciencia césmica, que transforma al individuo de un ser fenoménico
como producto sociocultural que bien podemos equiparar a lo Simbolico de Kris-
teva, en un ser cosmico o universal, el cual tiene que atravesar la pulsion de
muerte del ego o el yo fenoménico para adquirir esa conciencia de si mismo como
el no-ser del que nos habla Corbin. Y ese sitio donde por fin se desvela el no-ser
que es el verdadero Yo, es la joora de Kristeva, es el corazon-receptaculo que se
ha vaciado para recibir la teofania del Amor. Arasteh lo expresa asi:



Volumen 6, niimero 16, (251-275), septiembre-diciembre 2018 INTERdisciplina
DOI: http://dx.doi.org/10.22201/ceiich.24485705€.2018.16.65644 www.interdisciplina.unam.mx
Georgina Mejia Amador

El ser c6smico nos abarca totalmente mientras que el ser fenoménico designa solo a
una parte de nuestra existencia. El ser fenoménico nos ha separado de nuestro origen,
el de la uniéon con la vida. Habiendo tomado conciencia de esta separacion, solo po-
demos vivir plenamente si vaciamos nuestra conciencia, trayendo a la luz el incons-
ciente, logrando una percepcion de nuestra existencia, como un todo y viviendo en
un estado de plena conciencia. Denominaré a este estado existencia cosmica o con-
ciencia trascendental. El verdadero ser puede considerarse como la corona de la in-
consciencia, que en potencia es la existencia consciente, la meta Sufi. (1974, 30)

Por su parte, el poeta Adonis comparte la idea de la muerte del ego traslada-
da a la escritura. Porque, volviendo sobre mi argumento, la experiencia del sufi
no se restringe a dicha experiencia c6smica, o a la teofania en la jéora, sino que
del ambito de lo Semidtico de Kristeva, ocurre un transito hacia lo Simbolico: el
sufi retorna al mundo humano, pero profundamente transformado. Y es necesa-
rio que se valga del lenguaje ya codificado para expresar su experiencia con lo
inefable, lo cual es posible mediante el lenguaje poético y el dancistico.

Las huellas de lo Semi6tico y su paralelo, la experiencia mistica, las encon-
tramos en la poesia y la danza de Rimi en esos elementos pre-verbables y en los
ritmos kinésicos que refiere Kristeva, los cuales crean una estructura circular
que remite a la idea del retorno hacia la fuente original, hacia la jéora, hacia
Dios. Poesia y danza se relacionan entre si por sus patrones circulares de movi-
miento y sonido, anulando con ello toda idea de tiempo lineal y finito en aras de
representar un ciclo constante de muerte y renacimiento, como en estos versos
en farsi del Ghazaliat-e Shams*®

Lews & O 8L ey K55 5l e g

[Trasliteracion:
Dast feSanam co Sayar ¢arxzanan hamco gamar
Carje man az rangue zamin paktar dz éarje sama.]

19 La traduccién del farsi al castellano es de la Dra. Shekoufeh Mohammadi: “Lanzo las
manos como un arbol, giro como la luna / Mi giro del color de la tierra es mas puro que el
giro del cielo”. He optado por seguir las reglas de trasliteracion del farsi segin los siguien-
tes criterios: la letra Aleph (}), que representa la vocal abierta posterior redondeada [p:]

corresponde a la grafia “a”; la letra Xe (z), que representa la consonante fricativa sorda velar
[x] corresponde a la grafia “x”; la letra Ce (z), que representa la consonante africada sorda

palatal [¢] corresponde a la grafia “¢”; la letra Siin (L), que representa la consonante fricati-

Wy,

va sorda palatal [§] corresponde a la grafia “s”; la letra Qaif (3), que representa la consonan-

“ n

te oclusiva uvular sonora [c] corresponde a la grafia “q”.

N
~N
iy

COMUNICACIONES INDEPENDIENTES |



N
~
N

SIINIIANIdIANI SINOIIVIINNWOI |

INTERdisciplina Volumen 6, nlimero 16, (251-275), septiembre-diciembre 2018
www.interdisciplina.unam.mx DOI: http://dx.doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2018.16.65644
Georgina Mejia Amador

En esta breve muestra, observamos el giro como recurso fonético, aliterativo
y estructural, asi como en el uso de la rima interna entre Sayary gamar, y entre
zamin y samad, a la vez que tiene lugar un juego de homonimia entre el vocablo
farsi para “cielo”, Lew (sama), y el término farsi con que se designa la danza gir6-
vaga, th (sama’). Si concebimos los sonidos como materia prima anterior a la
division del signo y como rasgos pre-verbales que se repiten y dan cohesién a la
estructura ritmica y kinésica del poema, podriamos establecer una relacion inter-
textual entre estos (como huellas de lo Semi6tico), el poema como producto del
lenguaje del sujeto ya inserto en lo Simbolico y el texto que se genera a partir del
cuerpo sutil, el cuerpo ritual y el alma que emprende su busqueda de lo divino
en cuanto todos estos elementos son puestos en escena en la performance ritual.
El resultado es, en efecto, un flujo de textos en distintos niveles: el alma que se
transforma y se aloja en distintos puntos del cuerpo sutil, siendo el mas impor-
tante el corazén-receptaculo, de donde se recuperaran a su vez los ritmos pre-
verbales que hemos visto mediante el acto de creacion poética. Este movimiento
hacia el receptaculo, ya sea el corazén en el lenguaje simbolico de la mistica o ya
sea la joora, implica que el poeta sufi retorne a la materia matricial originaria y
se entregue a la pulsion de muerte; es la muerte de su propio yo para que tenga
lugar la revelacién teofanica, donde ya no hay un Tu separado del Yo, y que, una
vez consumada en la joora o corazédn, renazca y retorne a lo Simbélico.

Asi, como apunta la propia Kristeva, lo Semiético y lo Simbélico no son pro-
cesos excluyentes, sino complementarios. Y lo mismo ocurre en el didlogo entre
la conciencia cosmica del sufi y su manifestaciéon en el lenguaje de los hombres;
no obstante, para Adonis, el lenguaje empleado no puede ser tampoco el coti-
diano. Por eso se elige la poesia, y Kristeva también insiste en ello, como ya he-
mos visto. Dice Adonis: “Para superar el mundo de la exterioridad (al-zdhir) te-
nemos que recurrir al mismo lenguaje: embriagandolo. [...] Ese lenguaje ebrio es
el lenguaje metaférico (mayaz). Con él posibilitamos que lo que esta en otro
lugar, en lo oculto o en lo interior, pase (yayuz) a nuestro mundo exterior. Asi
nos permite dicho lenguaje poner lo infinito en lo finito, como decia Baudelaire”
(2008, 193). Esta misma busqueda en el inconsciente como acceso a realidades
no reveladas, a la verdad, a la intuicién, a la creatividad y al amor, experimenta-
da como busqueda mistica atea, fue lo que Adonis encontrdé en comun entre su-
fies y surrealistas; y cabe sefialar que estos ultimos a su vez indagaron en prac-
ticas espirituales consideradas “primitivas”, como fue el caso de Artaud durante
su visita a la Sierra Tarahumara en 1936.

Los derviches mevlevies encontraron en la poesia circular y musical de
Riumi los ecos del encuentro entre la conciencia césmica y el Amado, y la tradu-
jeron a su vez en una danza giratoria, que es metafora de la muerte del ego y el
renacimiento del ser pleno de conciencia de su no-ser. Esto se encuentra en las



Volumen 6, niimero 16, (251-275), septiembre-diciembre 2018 INTERdisciplina
DOI: http://dx.doi.org/10.22201/ceiich.24485705€.2018.16.65644 www.interdisciplina.unam.mx
Georgina Mejia Amador

ropas simboélicas que porta el derviche: la sigqga o gorro de lana es su lapida; la
khirga o capa negra es la tumba; y el dastagul y la tannura blancos son la mor-
taja que envuelve su cadaver. Cuando el derviche se ha despojado de su ego,
baila al compas de la musica y es entonces que se despliega su tannura, como
simbolo de la unién con el Amado. Es un retorno a la joora y a lo Semio6tico, al
inconsciente que desvela lo infinito tras el arduo entrenamiento del cuerpo y
del alma. Y algo semejante ocurre con los raramuri, como descubrié Antonin Ar-
taud: su danza del yumari-tutuguri es asimismo conciencia c6smica, sostén del
mundo y traduccion de los signos inscritos en sus piedras y sus montanas: “Y
esas danzas no han nacido del azar, sino que obedecen a la misma matematica
secreta, a la misma preocupacion por el juego sutil de los Nombres a la cual obe-
dece toda la Sierra” (2014, 40).

El lenguaje embriagado del que habla Adonis a propdésito de la poesia sufi,
entre los raramuri no se traduce siquiera al lenguaje metaférico de los hombres,
sino que permanece secreto, como ha apuntado Bonfiglioli. No obstante, Artaud
dedico parte de su obra poética a las danzas raramuri, y a mi parecer, lleva a
cabo la misma busqueda por traducir al terreno de lo Simbélico las experiencias
del inconsciente, de lo Semiético: “Y vi, en las Montafias de México, por encima
de todas las pruebas humanas, resplandecer las llamas de un Gran Corazo6n San-
grante. Asido, al subir, como por el brazo del mar, me vi expulsado fuera de lo
conforme desasegurado de las cosas, y desplegado como yo mismo, por fin yo
mismo, en la Verdad de lo Esencial” (2014, 98). La misma Kristeva habla de que
en lo Simbolico persisten marcas de lo Semio6tico, y mi hipotesis es que dichas
marcas estan en los circulos y los giros de las danzas sufies y raramuri, por el
hecho de que el circulo es un simbolo del retorno al pacto con las deidades y del
renacimiento del hombre y del mundo.

En conclusién, al hablar de danza, poesia y cuerpo en estas dos culturas tan
distintas, nos hallamos ante procesos significantes que no se excluyen entre si,
como la misma Kristeva reconoce: entre los raramuri, las almas habitan el cuerpo
y pueden ser leidas como textos que dialogan con la danza ejecutada por hombres
y mujeres, en tanto que recrean el mito de creacion y la victoria del sol sobre la
oscuridad. Vemos que el dinamismo del mundo esta representado por la caminata
como danza a nivel microcésmico, y que la poesia en el lenguaje sagrado es a su
vez otro texto que dialoga con la danza-texto generada por mujeres y hombres
durante la performance ritual. Entre los sufies, es preciso entrenar el cuerpo ma-
terial para que se transforme durante la danza en cuerpo ritual ya purificado, asi
como también es necesaria la limpieza del corazén como receptaculo de la revela-
cién divina, mediante una fisiologia simbolica y magica. Y el gozo inefable que
produce la revelaciéon de lo divino, solo puede ser expresado cuando el sufi retor-
na de esa muerte simboélica y la traduce en poesia “embriagada”. El raramuri, por

N
~N
w

COMUNICACIONES INDEPENDIENTES |



3
IN

SIINIIANIdIANI SINOIIVIINNWOI |

INTERdisciplina Volumen 6, nlimero 16, (251-275), septiembre-diciembre 2018
www.interdisciplina.unam.mx DOI: http://dx.doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2018.16.65644
Georgina Mejia Amador

su parte, renueva mediante sus giros su pacto con Onortame para que el mundo
no se acabe, para que no se extinga la luz y puedan continuar siendo caminantes
y danzantes celestes. A su vez, hemos insistido en que las herramientas teéricas a
partir de la intertextualidad de Kristeva nos permiten revisar fenémenos con algu-
nas similitudes (el cuerpo como texto y generador de textos significantes; el alma
como texto que se escribe dentro y fuera de los cuerpos; la danza circular que es
una representacion microc6smica del universo; el giro como muerte y renacimien-
to), pero tomando en cuenta en todo momento las diferencias contextuales. Justa-
mente es esta una de las virtudes de la literatura comparada y de la intertextuali-
dad de Kristeva: la posibilidad de indagar en las semejanzas conceptuales, como
el hecho de buscar la materia organica y matricial del lenguaje en sus ritmos me-
diante el contacto con lo divino, y descubrir como distintos fenbmenos con obje-
tivos en apariencia disimiles (en el caso de los raramuri, el didlogo con Onordame
para la continuidad césmica, y en el caso sufi, la Unién mistica con Dios), se valen
de la misma herramienta, como es el lenguaje en su dimensiéon poética. H

Referencias

Allen, Graham. Intertextuality. Londres-Nueva York: Routledge, 2011.

Arasteh, Reza A. Rumi, el persa, el sufi. Barcelona: Paidos, 1974.

Artaud, Antonin. Los tarahumaras. Buenos Aires: El cuenco de plata, 2014.

Barcena, Halil. Perlas sufies. Barcelona: Herder, 2015.

Bonfiglioli, Carlo. «La si’piraka raramuri. Camino e instrumento del poder cha-
manico.» Artes de México. Tarahumaras. El camino, el hilo, la palabra, 12:
22-28. 2015.

. «Danzas circulares, figuras espiroideas y predominancia del patrén levo-

giro entre los raramuri”.» Anales de Antropologia, 44: 195-209. 2010.

. «El yumari, clave de acceso a la cosmologia raramuri.» Cuicuilco, 15(42):

45-60, enero-abril, 2008.

y Arturo Gutiérrez del Angel. «Peyote, enfermedad y regeneracion de la
vida entre huicholes y tarahumaras.» Cuicuilco; 53: 195-227, enero-abril,
2012.

Burckhardt, Titus. Introduccion al sufismo. Barcelona: Paidos, 2006.

Carasco, Raymonde y Régis Hébraud. Tarahumaras 78. Francia, 1979. 30 mins.

———. Gradiva. Francia, 1978. 26 mins.

Cordn, EL Julio Cortés trad. y ed. Barcelona: Herder, 2005.

Corbin, Henri. El hombre de luz en el sufismo iranio, trad. de Maria Tabuyo y
Agustin Lopez. Madrid: Ediciones Siruela, 2000.

Eliade, Mircea. El Yoga. Inmortalidad y libertad. México: Fondo de Cultura Econé-
mica, 2013.




Volumen 6, niimero 16, (251-275), septiembre-diciembre 2018 INTERdisciplina
DOI: http://dx.doi.org/10.22201/ceiich.24485705€.2018.16.65644 www.interdisciplina.unam.mx
Georgina Mejia Amador

. Tratado de historia de las religiones, morfologia y dialéctica de lo sagra-
do. Madrid: Cristiandad, 2000.

Fujigaki Lares, Alejandro. «Construir el camino del olvido. Rituales mortuorios.»
Artes de México. Tarahumaras. El camino, el hilo, la palabra, 112: 30-37,
2015.

Hujwiri, Hazrat Ali bin Usman. The Kashf al-Mahjub. A Persian Treatise on Su-
fism. Lahore: Zia-ul-Quran Publications, 2001.

Kristeva, Julia. La revolution du langage poétique. L'avant-garde a la fin du XIXe
siecle: Lautréamont et Mallarmé. Paris: Editions du Seuil, 1974.

Martinez, Isabel. Los caminos raramuri. Persona y cosmos en el noroeste de Mé-
Xico, tesis de maestria. México: Instituto de Investigaciones Antropologicas,
UNAM, 2008. http://132.248.9.195/pd2008/0628105/Index.html (Consulta-
do, septiembre 11, 2017).

Merrill, William L. Almas rardmuris, trad. Lourdes Alverdi, Guillermo Palma y
Cecilia Troup. México: Instituto Nacional Indigenista / Consejo Nacional
para la Cultura y las Artes, 1992.

Montemayor, Carlos. Los tarahumaras. Pueblo de estrellas y barrancas. México:
Aldus, 1999.

Panikkar, Raimon. La religion, el mundo y el cuerpo. Barcelona: Herder, 2014.

Pintado, Ana Paula. «Rutuguli-Yamali: descripcion de las danzas, analisis del
canto y perspectiva comparada.» Dimension Antropoldgica, 34: 167-187,
ano 12, mayo-agosto, 2005.

. Tarahumaras. Pueblos indigenas del México contempordneo. México: Co-
mision Nacional para el Desarrollo de los Pueblos Indigenas, 2004.

Plotino. Enéadas. Madrid: Gredos, 1980.

Robledo Gonzalez, Laura. «La poética del espacio en San Juan de la Cruz y el re-
ceptaculo platénico de la joora.» En Luce Lopez-Baralt (ed.), Beatriz Cruz
Sotomayor (coord.), Repensando la experiencia mistica desde las insulas ex-
tranas. Madrid: Trotta, 2013, 421-450.

Rodriguez, Abel. «Los rimuka, hilos de vida y muerte.» Artes de México. Tarahu-
maras. El camino, el hilo, la palabra, 112: 14-21, 2015.

Rumi. En brazos del amado. Antologia de poemas misticos. Madrid: Edaf, 2012.

. El canto del sol. Eva de Vitray-Meyerovitch y Marie-Pierre Chevrier (eds.).
Trad. de Esteve Serra. Palma de Mallorca: José J. de Olafieta, 2008.

Schechner, Richard. Performance Theory. Nueva York: Routledge, 1988.

Shah, Idries. Los sufis. Barcelona: Kairés, 2013.

Weinberger, Eliot. «El vortice.» El poeta y su trabajo, invierno, 2008, 186-202.

Zend Avesta The. Trad. James Darmesteter. Parte II: Sir6zahs, Yasts y Nyayis.
Oxford: Oxford University Press Warehouse, 1883. (Sacred Books of the East,
vol. xX11I. Max Miiller ed.).

N
~N
(5]

COMUNICACIONES INDEPENDIENTES |





