Resumen del articulo

Las estampas y los iconos religiosos y su reinvencion dentro
del mercado mundial de las religiones y del esoterismo de
masas

Religious stamps and icons and how they are re-invented in
the global market of religion and mass esotericism

Fabian Acosta Rico

El Colegio de Jalisco, sni ¢

fabian.acosta@coljal.edu.mx
http://www.orcid.org/0000-0002-3935-4709

Doctor en Antropologia Social por el Centro de Investigaciones y Estudios
Sociales en Antropologia Social

Este escrito trata de las imagenes religiosas de corte popular, las cuales
remontan a un pasado reciente de la fe cristiana. Estos iconos religiosos re-
miten a una forma de devocion que va perdiendo vigencia, una que presu-
me matices fetichistas y fanaticos. A las estampas e iconos se les reconocen
milagros; es decir, el creyente o devoto sabe, con cierta antelacion, que la
imagen faculta ciertos favores, y pone a prueba su eficacia pidiéndole su
amparo o socorro. El presente trabajo intenta explicar como las estampas
religiosas siguen ocupando un lugar dentro del mercado mundial de las
religiones y a la vez que se incorporan a lo que denomino el esoterismo de
masas, precisamente por el caracter milagroso que se les atribuye dentro

de la religiosidad popular.

Abstract
This article examines popular religious images associated with the recent
past of the Christian faith. These religious icons refer to a form of devo-

tion whose relevance is vanishing, but still displays significant nuances

ESPACIOS SOCIALES A DEBATE

Recibido: 25 de julio de 2017
Aceptado: 30 de abril de 2018

Palabras clave:

estampas religiosas, iconos,
esoterismo de masas,
religiosidad popular, mercado
mundial de las religiones

Keywords:

religious stamps, icons, mass
esotericism, popular religiosity,
global religion market

131

Intersticios Sociales

LAS ESTAMPAS Y LOS iCONOS RELIGIOSOS Y SU REINVENCION DENTRO El Colegio de Jalisco
DEL MERCADO MUNDIAL DE LAS RELIGIONES Y DEL ESOTERISMO DE MASAS sept. 2018-feb, 2019

Fabian Acosta Rico num. 16



of both fetishism and fanaticism. These stamps and icons are believed to
possess the ability to work miracles; that is, the believer knows, before-
hand, that the image will propitiate certain favors; thus she/he puts it to
the test by imploring it for protection, support or help. The text seeks to
explain how it is that these religious stamps continue to occupy a place in
the global market of religions while simultaneously being incorporated
into what we call mass esotericism, precisely due to the miraculous nature

that popular religiosity attributes to them.

132

ESPACIOS SOCIALES A DEBATE

Intersticios Sociales i ,
El Colegio de Jalisco LAS ESTAMPAS Y LOS iCONOS RELIGIOSOS Y SU REINVENCION DENTRO

sept. 2018-feb. 2019 DEL MERCADO MUNDIAL DE LAS RELIGIONES Y DEL ESOTERISMO DE MASAS
nim. 16 Fabian Acosta Rico



Fabian Acosta Rico
El Colegio de Jalisco

Las estampas y los iconos religiosos
y su reinvencion dentro del mercado mundial
de las religiones y del esoterismo de masas

Religious stamps and icons and how they are
re-invented in the global market of religion
and mass esotericism

Introduccion

;Corresponde el acto de santiguarse ante una imagen religiosa o el suplicar-
le su socorro o auxilio a un tipo de piadosidad superada por la implantacion
de una modernidad secular que descalifica y niega cualquier intervencion
divina, por inexiste? Esta secularizacion exclama: “Dios no ha muerto”,
pues jamas ha existido; es una arcaica invencion imaginativa y emocional.

El encuentro devocional con estas imagenes trasciende la espacialidad
sagrada templaria y se domicilia en el ambito social profano gracias a las
estampitas; estas imagenes de bolsillo (o bienes espirituales de consumo
personal) le permiten al creyente insertar su practica religiosa, culto o de-
vocion en los laxos margenes de la cotidianidad mas secular.

Las estampitas (en su modestia sacra y estética), igual que las imagenes
religiosas destinadas a un culto mas oficial y ptblico (como las resguarda-
das en los centro de fe y culto), recrean las figuras de advocaciones cristicas
o marianas o, en su defecto, reproducen las imagenes de santos o angeles.

En torno al retrato o la representacion que objetiva el culto o devocion
gravitan, en la composicion de la estampa, otras figuras o elementos que

pueden ser simples accesorios ornamentales o, por el contrario, quizas

ESPACIOS SOCIALES A DEBATE

LAS ESTAMPAS Y LOS iCONOS RELIGIOSOS Y SU REINVENCION DENTRO
DEL MERCADO MUNDIAL DE LAS RELIGIONES Y DEL ESOTERISMO DE MASAS

Fabian Acosta Rico

133

Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco
sept. 2018-feb. 2019
nam. 16



134

Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco
sept. 2018-feb. 2019
ndm. 16

funcionan como simbolos cuya significacion ahade, a la imagen principal,
datos y pautas historicas, teologicas o incluso arquetipicas. Dichas estam-
pas suelen mostrar esos significados mediante una narrativa semiotica sen-
cilla, la mayoria de las veces reproducen y explicitan ideas provenientes
del cuerpo de creencias doctrinales-religiosas que les dio origen y al que
obviamente pertenecen: la doctrina catolica.

Llama la atencion que, a pesar de las refutaciones de la ciencia y del
racionalismo heredado de la temprana modernidad, la fe en los iconos
religiosos y en las estampitas persiste; estas Gltimas, al ser instrumentos de
una religiosidad popular, tienen la ventaja o no de estar bajo el resguardo
de una praxis religiosa espontanea que no busca justificarse ni legitimarse
ante dichas refutaciones.

En ciertos publicos o consumidores de bienes religiosos, las estampitas
siguen suscitando cierta fascinacion estético-emocional consonante con
ciertas necesidades de orden espiritual o religioso; soy de la idea de que
estos bienes religiosos, a pesar de su aparente anacronismo y desenfoque
contextual, o su estar fuera de la modernidad, poseen cierto “encanta-
miento psicologico” consistente en una capacidad de remontar, imagi-
nativa o espiritualmente, al espectador predispuesto a determinados tras-
mundos, intangibles y seguros, donde operan, seglin la creencia, seres y
fuerzas benévolas que responden solicitas a sus necesidades, atendiendo a
una sencilla regla de reciprocidad: mi devocion a cambio de tu proteccion.

La ortodoxia catolica, en las practicas religiosas personales, entien-
de estas imagenes como recreaciones figurativas o, en su defecto, como
claves simbolico-sagradas que remiten al creyente a una realidad divina;
esta funcion de ventanas a la trascendencia, en la laxitud de la religiosidad
popular, puede derivar casi de forma inercial y espontanea a la fetichiza-
cion de la imagen; es decir, a confundirla con su representacion, o en su
defecto atribuirle objetivamente los favores supuestamente recibidos, en
lo que seria una claro transito del culto a la imagenes a la idolatria.

En la idolatria hay un olvido voluntario o no del uso instrumental

que debe darsele al articulo religioso como simple representacion de una

ESPACIOS SOCIALES A DEBATE

LAS ESTAMPAS Y LOS iCONOS RELIGIOSOS Y SU REINVENCION DENTRO
DEL MERCADO MUNDIAL DE LAS RELIGIONES Y DEL ESOTERISMO DE MASAS

Fabian Acosta Rico



supuesta manifestacion sagrada trascendente. En el caso de las estampitas,
la carga significativa que la devocion descarga sobre ellas puede conducir
a su fetichizacion y a la creencia de que la representacion (el icono) y no
lo representado (Cristo, la Virgen, los santos...) es el ejecutor objetivo del
favor o el auxilio esperado por el creyente.

La imposibilidad de una fiscalizacion efectiva sobre el uso equivocado
o idolatrico de las estampas religiosas obliga a los censores de la ortodoxia
a no fomentar su uso y devocion; pero tampoco pueden, dichos censores,
condenarlas abiertamente dado que, como veremos en el siguiente apar-
tado, la religiosidad catolica, historicamente, se caracterizo y distinguio
de la protestante por el culto a las imagenes, las cuales, hasta la fecha, son
todavia empleadas para lograr un mejor entendimiento y el arraigo de las
creencias y verdades reveladas.

Estas imagenes son bienes espirituales y activos de un capital religioso
perteneciente a la cultura catolica a los que el mercado global religioso y
la sociedad de la informacion se han encargado de expoliarselos con la
desatencion o el desinterés de la élite religiosa de la Iglesia. ;Sera este des-
interés resultado de que las estrategias de adoctrinamiento y divulgacion
privilegiadas hoy en dia por estos operadores religiosos necesitan cada
vez menos del viejo arsenal de simbolos y oraciones impresos en dichas
estampitas? No obstante, estas imagenes conservan su mercado y reapare-
cen, algunas de ellas, en nuevas y viejas expresiones y corrientes culturales
como el esoterismo de masas y el esoterismo popular, se mantienen asi, gracias a la
post-secularizacion y la pluralidad religiosa, como una mercancia religiosa
mas, en el mercado mundial de las religiones, al margen de la ortodoxia y

la fiscalizacion de la Iglesia.
Explicaciones historicas y sociologicas a la iconofilia catdlica
Desde sus origenes, el instrumento de divulgacion de la fe catolica ha sido

el fonema, es decir, la palabra. La predicacion de Jests, acompahada de los

milagros, gano aceptacion y sumo creyentes a su grupo religioso. Sus disci-

ESPACIOS SOCIALES A DEBATE

LAS ESTAMPAS Y LOS iCONOS RELIGIOSOS Y SU REINVENCION DENTRO
DEL MERCADO MUNDIAL DE LAS RELIGIONES Y DEL ESOTERISMO DE MASAS

Fabian Acosta Rico

135

Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco
sept. 2018-feb. 2019
nam. 16



Sobre la correspondencia entre
el icono y el fonema, Olaya
Sanfuentes destaca el papel
creativo del artista en su tarea
de recrear en sus obras las
figuras de los personajes ya no
presentes; si bien las determi-
naciones subjetivas, como son
la imaginacion y talento del
artista, son claves en la creacion
estética, esta no puede liberarse
de las exigencias de todo arte
sacro que demanda sujecion a
la doctrina y fiscalizacion de los
guardianes de la ortodoxia. Las
fuentes de inspiracion del arte
sacro catolico son variadas, al
entender de Sanfuentes: la pri-
mera son las Escrituras; la vida de
los santos, incluso, incluye en
la lista los Evangelios apocrifos: “En
definitiva, las imagenes religio-
sas no conllevan una interpreta-
cion univoca. Al contrario, para
poder entender las imagenes
religiosas es indispensable
realizar ejercicios iconograficos
y culturales”. Olaya Sanfuentes
Echeverria, “La iglesia catolica
y sus imagenes de devocion”,
Conserva, num. 15. (2010).
Disponible en: http://www.
dibam.cl/dinamicas/DocAd-
junto_1680.pdf. Consultado:
18 de agosto del 2017.

136

pulos siguieron su ejemplo. Evangelizar es sinonimo de llevar la palabra, la
buena nueva. El cisma que sufrio la Iglesia en el siglo xvi, resultado de la apa-
ricion de nuevos lideres religiosos que cuestionaban los intereses mundanos
de la élite religiosa catolica, implico un cambio en las formas de propagar
la Palabra sagrada, o el Evangelio. Bajo el paradigma reformista, el fonema (el
sermon y la predicacion), como instrumento bajo el control de los labios y
la voluntad de la vieja élite religiosa, fue dejado de lado ante la primacia de
la grafia (la Biblia impresa), y se inauguro asi, en el cristianismo, una forma
de espiritualidad individualista o cada vez mas libre de tutelas sacerdotales y
de exégesis; el hombre frente a la palabra de Dios; el lector y la Biblia expre-
san, como imagenes historicas, la nueva espiritualidad.

La primacia de la grafia trajo consigo también el iconoclastismo. Alia-
do y complemento del fonema, el icono religioso (como imagen de vene-
racion, ilustracion y ornamento templario) traducia en representaciones
plasticas lo predicado, articuladas y puestos en paralelo por la ortodoxia;
el fonema y el icono se reafirmaban mutuamente en su funcion de darle
elementos discursivos y figurativos a la fe o la credulidad de creyentes y
de futuros conversos. El fonema explicaba el icono, y viceversa, el icono
ilustraba al fonema en una suerte de relacion biunivoca circunscrita en el
circulo de la ortodoxia catolica.' Olaya Sanfuentes comenta en su trabajo:
La iglesia catolica y sus imdgenes (2010) que la imagen daba cuenta de la uni-
versalidad de la revelacion cristiana catolica; la Verdad es para todos, es
visible, ya no esta oculta en los templos paganos o en la cueva iniciatica
(estan ciegos y no ven); pero, ;en qué nivel se da este develamiento, no en
su profundidad teologica, sino en la sencillez de su mensaje redentor? Los
cristos crucificados como representaciones del Mesias dando la vida por la
salvacion de la humanidad transmiten esta idea: la redencion esta dada por
Jestis, quien es el camino, la verdad y la vida.

En efecto, la imagen de la crucifixion y la del martir que da la vida por
la fe (como la de san Felipe de Jesus atravesado por flechas) le trasmiten
al espectador, mediante su lenguaje iconico, un mensaje que articula sim-

bolos, previamente traducidos por el fonema catolico, que representan el

ESPACIOS SOCIALES A DEBATE

Intersticios Sociales

LAS ESTAMPAS Y LOS iCONOS RELIGIOSOS Y SU REINVENCION DENTRO

El Colegio de Jalisco
sept. 2018-feb. 2019
num. 16

DEL MERCADO MUNDIAL DE LAS RELIGIONES Y DEL ESOTERISMO DE MASAS
Fabian Acosta Rico



amor y la fidelidad al Dios de los Evangelios. El impacto sensorial del que
contempla la imagen tiene la intencionalidad de incidir en €l de forma
emocional.” En esta capacidad objetivo-sensorial del icono catolico (po-
tencializada por el fonema) reside su valor como bien espiritual e instru-
mento de predicacion y de reforzamiento de la fe.

Desde siempre, pero en particular a partir de la Contrarreforma, la
Iglesia fue consciente de dicho potencial y lo puso al servicio de su lucha
en contra de las confesiones emergentes, de corte reformista, que en su
disidencia y su actitud contestataria vulneraban su monopolio en la crea-
cion de bienes religiosos. A la reaccion iconoclasta de la Reforma, la Igle-
sia respondio con una produccion mayor de imagenes. El 3 de diciembre
de 1563, el Concilio de Trento, sesion xxv, lanzo el decreto que ordenaba
que los templos conservaran sus imagenes de Jests, la Virgen, los santos,
tributandoles honor y veneracion.’ La veneracion no conllevaria la idola-
tria o el confundir el objeto sagrado con su referente divino: se aclaraba
en el decreto que la dignidad de las imagenes no residia en sus cualidades
objetivas o posesion de una virtud o atributo divino, sino en su capacidad
estética de remitir al observador a los seres divinos en ellas representados.

En este tenor, la apoteosis barroca de la imagen catélica conllevo un desborde
de preciosismo estilistico en la creacion artistica y una venida a menos en
sus connotaciones simbolicas. Las imagenes religiosas ganaron realismo
y belleza, de tal suerte que el espectador podia facilmente empatizar con
ellas y con sus representaciones, en un nivel estético-devocional. La ima-
gen debia incitar a la piadosidad y facilitar las practicas espirituales; en
este tenor, uno de los campeones de la Contrarreforma, Ignacio de Loyola,
recomendaba siembre rezar con una imagen a lado para facilitar la oracion
y servir de intermediaria entre lo divino y lo humano.*

El arte ligado a la vieja magia (combatida por el cristianismo en gene-
ral) entendia que los trazos y dibujos de un simbolo sagrado no necesitan
ser estilizados para ser operativos; es decir, que un mandala sea llamativo no
resulta relevante; lo que en verdad importa es que su diseho este apegado

estrictamente a las pautas o reglas de las ciencias sagradas: la astrologia, la

ESPACIOS SOCIALES A DEBATE

2

3

4

Sanfuentes Echeverria, “La igle-
sia catolica y sus imagenes”.

Sanfuentes Echeverria, “La igle-

sia catolica y sus imagenes”.

Sanfuentes Echeverria, “La

iglesia catolica y sus imagenes”.

137

Intersticios Sociales

LAS ESTAMPAS Y LOS iCONOS RELIGIOSOS Y SU REINVENCION DENTRO El Colegio de Jalisco
DEL MERCADO MUNDIAL DE LAS RELIGIONES Y DEL ESOTERISMO DE MASAS sept. 2018-feb, 2019

Fabian Acosta Rico num. 16



5  José de Torquemada, Monarquia
indiana (Meéxico: unam, 1983).

alquimia, la taumaturgia... En este apego y esta perfeccion residia su ca-
racter objetivo y su potencial; el objeto magico se convertia en continente
de alguna fuerza sobrenatural y superaba la condicion de obra de arte para
convertirse en un fetiche o en un idolo.

El arte barroco catolico tiene otros fines mas ilustrativos, fue un arte
de la representacion; en él, el catalogo de formas historicas o culturales
(reconocidas por el imaginario social) y la dimension sensual o seductora
de la imagen fueron destacados por encima de las connotaciones simboli-
co-teologales; es decir, la obra debia emocionar, apasionar al espectador:
hacerle manifiesto en representaciones reconocibles (figuras de persona-
jes, alegorias historicas o biblicas...) el amor de Dios, la santidad de la
Iglesia, la belleza de la espiritualidad catolica... Si algo tenia de instrumen-
tal dicho arte era su condicion de servir de ventana al cielo; detenerse en
venerar los marcos, los lienzos y los cristales con olvido o desdeho de los
divinos seres figurados era un acto de la sinrazon y a la vez pecado impu-
tables al idolatra y al fetichista.

Extendiéndose hasta el recién encontrado continente americano, el
amor al icono de la Contrarreforma se encar6 con las practicas idolatricas
de los pueblos nativos, en una suerte de guerra iconologica que, en un
primer momento, como lo plante6 en Monarquia indiana José de Torquema-
da, el espahol descalifico y satanizo las imagenes del “otro” (del nativo
americano) al advertir que servian de depositarias de fuerzas maléficas
antes vencidas en el viejo continente: los dioses paganos de la era precris-
tiana reaparecian a los ojos de Torquemada en los idolos de las religiones
amerindias. Borrada la iconologia indigena, el misionero espahol capita-
lizo las predisposiciones religiosas del indio; es decir, su gusto por adorar
imagenes. El icono catolico lleno la ausencia del idolo al tributarsele ya no
adoracion, sino veneracion.®

Por las predisposiciones culturales y la naturaleza propia de la practica
religiosa, el pasar de la veneracion a la adoracion fue para los sensores de
la ortodoxia catolica un riesgo latente en todos los fieles, y en particular

desconfiaban de los nuevos conversos no europeos. Este transito del culto

138 ESPACIOS SOCIALES A DEBATE

Intersticios Sociales i ,
El Colegio de Jalisco LAS ESTAMPAS Y LOS iCONOS RELIGIOSOS Y SU REINVENCION DENTRO
sept. 2018-feb. 2019 DEL MERCADO MUNDIAL DE LAS RELIGIONES Y DEL ESOTERISMO DE MASAS

nim. 16 Fabian Acosta Rico



a las imagenes a su adoracion, idolatrica o fetichista, se darfa fuera de los
espacios dictaminados por la ortodoxia como sagrados (santuarios y tem-
plos); es decir, en el amplio campo de las practicas religiosas populares,
espontaneas y desregularizadas.

Dentro del espacio sagrado, el legitimo dueho del fonema, el sacerdo-
te, podia dar las explicaciones y marcar las pautas del culto a las imagenes.
Sin embargo, aun estos recintos no estan exentos de ser invadidos y toma-
dos por la religiosidad popular cuando esta reconoce en ellos la presencia
de un objeto o imagen revestido de signos divinos, entiéndase milagrosos.
Las imagenes milagrosas y los objetos de adoracion en general (reliquias
y lugares santos) dejan de ser representaciones de lo sagrado para con-
vertirse en manifestaciones de lo divino; sus connotaciones simbolicas
e incluso su capacidad estético-figurativa (o estético-simbolica) pierden
valor ante las evidencias divinas; estas evidencia o milagros son para la fe
popular mas importantes o significativas que las explicaciones teologicas y
los adoctrinamientos, dado que el creer del laico promedio prefiere guiar-
se por una suerte de pragmatismo religioso que privilegia los resultados (o
auxilios divinos efectivos) por encima de los rituales y los dogmas.

La blisqueda del favor divino inunda los santuarios o templos de pere-
grinos deseosos de entablar un acuerdo o contrato moral o devocional con
la imagen trasmutada por su fe en objeto divino. En este acuerdo, como lo
explican las doctoras Renée de la Torre y Cristina Gutiérrez, el solicitante
intuye, a la luz de sus creencias o de la propia tradicion religioso-popu-
lar, qué le puede agradar al Cristo, a la Virgen o al santo a cambio de un

socorro sobrenatural:

Lo que los peregrinos intercambian pueden ser ofrendas, danzas, el costo y
la organizacion de la fiesta religiosa, actos de penitencias, rezos, el cuidado
del altar, etc., practicas que en su conjunto permiten el mantenimiento v la
reproduccion del ritual en torno a la figura milagrosa. La ofrenda mas soco-

rrida es la llevada de exvotos que seran entregados en el altar de la Virgen o

ESPACIOS SOCIALES A DEBATE

LAS ESTAMPAS Y LOS iCONOS RELIGIOSOS Y SU REINVENCION DENTRO
DEL MERCADO MUNDIAL DE LAS RELIGIONES Y DEL ESOTERISMO DE MASAS

Fabian Acosta Rico

139

Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco
sept. 2018-feb. 2019
nam. 16



Renée de la Torre, “La logica
del mercado y logica de la
creencia en la creacion de
mercancias simbolicas, Des-
acatos, num. 18 (mayo-agosto
2005): 53-70.

Diferencio un favor providen-
cial de uno milagroso en el
sentido de que este tltimo sus-
cita el asombro tanto de quien
lo recibe como de aquel que
lo presencia. El milagro golpea
la incredulidad al presentarse
como un hecho no explicable
para la ciencia, o incluso para
la razon misma. El auxilio pro-
videncial es mas subjetivo en el
entendido de que su significa-
cion emocional le es otorgada
basicamente por el receptor
del favor, dado su caracter
personal y de buena fortuna.
Un socorro providencial podria
ser entendido desde la optica
del descreido como un simple
hecho azaroso, un golpe de
suerte, o en su defecto una
consecuencia logica. Que la
mediacion o influencia de una
imagen o reliquia salven a un
creyente de una enfermedad
terminal califica obviamente
como milagro. Que un devoto
afirme que sus ascensos en el
trabajo, el salir de sus deudas
o incluso el encontrar pareja le
fue dispensado por su objeto
de culto, ademas de resultar
irrelevante para el comtin de
las personas, no puede ser
tomado como milagroso en

s{ mismo; es el favorecido
quien construye el factor causal
animado por su fe: rece, pedi,
ofreci, entonces recibi; es su fe
quien lo obliga a descalificar la
intervencion de otros factores

140

frente a la imagen del santo patrono, y que sirven para pedir su intervencion

milagrosa o para agradecer o testimoniar por los favores recibidos.®

El peregrinar a los santuarios y la peticion de favores providenciales
o milagrosos a los objetos sagrados domiciliados en ellos es una practi-
ca religiosa antigua muy anterior al actual turismo religioso, entendido
como una de tantas formas de la mercantilizacion de lo sagrado.” Peregri-
naciones y mandas son expresiones de una religiosidad popular socorri-
da historicamente por el catolicismo que trascienden el mundo religioso
judio-cristiano y nos remite a las formas mas ancestrales del culto a las
imagenes y reliquias.®

En religiones como el hinduismo, el budismo y el taoismo, por ejem-
plo, encontramos practicas religiosas populares en su estructura ritual y en
su fundamento devocional idénticas o muy parecidas a las realizadas por
los devotos catolicos conocidos como romeros.

El romero, el peregrino, el devoto, el creyente, van hasta el lugar san-
to, de preferencia a pie, se presentan ante la imagen u objeto sagrado para
pedir o agradecer un favor. En la obtencion y en la retribucion del favor
se refrenda el caracter sagrado del objeto de culto o devocion. Su eficacia
y socorro dan prueba a los ojos del creyente de que la fe y el culto que
tributa a la imagen o al objeto sagrado son correctos, mas alla de cualquier
objecion o cuestionamiento. Para facultarse un constante socorro o un
auxilio futuro, o motivado por el agradecimiento, el devoto suele adquirir
una reproduccion de la imagen o reliquia venerada. Le construye un altar
domestico o la lleva consigo en forma de medalla o estampa.

Es un error ver en estas practicas religiosas una imitacion de religiosi-
dades no cristianas demasiado apartadas, en el tiempo y en el espacio, del
contexto cultural de estos creyentes y devotos (que pueden saber y que les
pueden informar sus tradiciones acerca del culto a las imagenes en Roma,
Egipto, India o incluso en Mesoameérica); la simple aseveracion resulta ab-
surda. No obstante, la atribucion de capacidades milagrosas, el culto y la

veneracion a reliquias, advocaciones marianas, imagenes patronales de san-

ESPACIOS SOCIALES A DEBATE

Intersticios Sociales

LAS ESTAMPAS Y LOS iCONOS RELIGIOSOS Y SU REINVENCION DENTRO

El Colegio de Jalisco
sept. 2018-feb. 2019
num. 16

DEL MERCADO MUNDIAL DE LAS RELIGIONES Y DEL ESOTERISMO DE MASAS
Fabian Acosta Rico



tos..., corresponden a un tipo de religiosidad antigua y universal a la vez,
que persiste y da la impresion de ser inherente a cierto tipo de homo religioso.

El culto a las imagenes desafia en cierta forma, y va a contracorriente
de ellas, la secularizacion y la religiosidad individualista y de consumo
facil, dado su grado de ritualidad y tradicionalismo, por un lado, y de
espontaneidad colectiva y fervor religioso por el otro.

Como antes sehalé, las imagenes religiosas pueden reactivar el pensa-
miento religioso, pero también el magico. El pensamiento magico suele
acreditarles poderes sobrenaturales a ciertos objetos, simbolos y gestos,
o, en su defecto, les atribuye capacidades invocatorias o de albergue de
tuerzas de orden psiquico o espiritual de origen humano o suprahumano.

Por el contrario, los objetos sagrados y las imagenes de culto popular,
de entrada, deben ser legitimadas como hirofanias (o manifestaciones de
los sagrado) por una religion o culto con cierto crédito historico, insti-
tucional y moral que, ademas, ostente una conexion, pacto, relacion o
cercania con lo divino. Bajo esta logica, se entiende que la sacralizacion
de objetos, imagenes y practicas no es ni arbitraria ni espontanea. Sin
embargo, siempre existira el riesgo de que ciertas formas de pensamiento
magico reinterpreten o revistan de connotaciones no teologicas a los obje-
tos y simbolos sagrados de las iglesias tradicionales o historicas; en la ac-
tualidad, dicho riesgo proviene de dos corrientes religioso-culturales cuya
influencia ha sido capitalizada por el mercado mundial de las religiones
y por el pluralismo religioso. A estas corrientes las denomino esoterismo de

masas y esoterismo de élites.

Magia y esoterismo, su asociacion y su papel en la profanacion
de las imagenes religiosas

En el mercado mundial de las religiones los productos magicos son co-
munmente etiquetados como esotéricos. Su acreditacion como dispen-
sadores o portadores de alguna cualidad magica, sagrada o incluso mila-

grosa no les viene de una tradicion religiosa instituida o, en términos de

ESPACIOS SOCIALES A DEBATE

LAS ESTAMPAS Y LOS iCONOS RELIGIOSOS Y SU REINVENCION DENTRO
DEL MERCADO MUNDIAL DE LAS RELIGIONES Y DEL ESOTERISMO DE MASAS

no divinos ni sagrados: como
la casualidad o el azar.

Como lo explica la investiga-
dora del Instituto de Investi-
gacion Historico-sociales, de
la Universidad Veracruzana,
Guadalupe Vargas Montero,
en su articulo Peregrinacion y
santuario, desde el aho 910

d. C. los monjes espaholes

del monasterio borgohon de
Cluny promovieron las pere-
grinaciones con la intencion
de fomentar la piadosidad y el
ascetismo cristianos. En cuan-
to a los lugares de peregrina-
cion, la investigadora refiere
que durante el siglo xiv fueron
tomados como santuarios
religiosos los templos que al-
bergaran la imagen o reliquia
de un santo de especial devo-
cion, reconocida masivamente

como milagrosa.

141

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
sept. 2018-feb. 2019

Fabian Acosta Rico num. 16



9  Pierre Bourdieu, “Génesis y
estructura del campo reli-
gioso”, Relaciones, nm. 108
(2008).

142

Intersticios Sociales

Bourdieu, no les fue dispensada por los detentadores del monopolio de la
gestion de lo sagrado, entiéndase los presbiteros, sacerdotes o, en general,
la élite religiosa que resguarda, interpreta y ejecuta el dogma o la revela-
cion. Desde una perspectiva llanamente sociologica, el esoterismo es una
mas de las denominaciones de lo magico (otras serian el ocultismo y la
brujeria), y por tanto esta posicionado, en la geografia social del creer, en
la marginalidad con respecto a los cultos hegemonicos o mayoritarios; la
magia, y con ella el esoterismo, son practicas religiosas que ejercen “ile-
gitimamente” la manipulacion de lo sagrado, al ofrecer bienes y practicas
religiosas no aprobados por los vigilantes de la ortodoxia de las iglesias
y los cultos hegemonicos. La constitucion de esas hegemonias (o campos
religiosos) para Bourdieu se da a través de consensos entre aquellos que se
afirman como poseedores calificados (instruidos y consagrados) de un sa-
ber sagrado, oculto o simplemente desconocido para el fiel o laico, quien
a su vez reconoce y asume su descalificacion y su ignorancia religiosa.’

Las creencias y practicas magicas, ocultistas y neoespiritualistas y, en
general, todas aquellas que entran en la denominada nebulosa esotérica (tér-
mino por lo demas ambiguo y poco preciso que después analizaré) repre-
sentan los resabios de viejas religiosidades, creencias y ritos consustancia-
les al culto a dioses, divinidades o principios espirituales olvidados o, en
su defecto, corresponden a formas religiosas disimbolas, lejanas y ajenas a
las religiones practicadas por los pueblos occidentales.

En la gama casi ilimitada de cultos y practicas esotéricas entra todo
tipo de expresiones de la espiritualidad y formas de lo religioso que van
desde las mas reaccionarias o contestatarias a la modernidad; hasta la mas
tecnofilicas, como aquellas que tienden a deificar a las maquinas mediante
una neomitologia fundada en la creencia en los platillos voladores, los
alienigenas ancestrales y los seres interdimensionales.

En todos los casos, el esoterismo, como concepto que engloba al de
magia, mantiene al igual que ella, en palabras de Bourdieu, su condicion
clandestina o marginal en el sentido de que su simple persistencia en la

religiosidad popular y en las de tipo alternativo implica una contestacion

ESPACIOS SOCIALES A DEBATE

El Colegio de Jalisco LAS ESTAMPAS Y LOS iCONOS RELIGIOSOS Y SU REINVENCION DENTRO
sept. 2018-feb. 2019 DEL MERCADO MUNDIAL DE LAS RELIGIONES Y DEL ESOTERISMO DE MASAS

nim. 16 Fabian Acosta Rico



objetiva al monopolio de los gestores de lo sagrado, al presentarse como
una alternativa que no reclama militancia ni pacto alguno de fidelidad."

Por otro lado, estas disidencias con respecto a los campos religiosos im-
perantes; estos contestatarios a la hegemonia de los dogmas con mayor
crédito historico y social entran en la dinamica de crear su propio capital re-
ligioso dando a sus creencias también ese matiz de secreto, de verdad oculta
e incompresible para el comtn de los profanos. Los brujos, los magos, los
nuevos profetas, presentan sus conocimientos esotéricos como arcanos,
secretos y milenarios; esta labor de ocultamiento y automitificacion se
ha visto favorecida por la venida a menos de las hegemonias religiosas.
El debilitamiento de las viejas religiones lo ha ocasionado, en buena me-
dida, el avance de la secularizacion en las esferas de lo social y politico;
pero también ha influido en él la instauracion de un mercado mundial de
lo religioso atrincherado en los anchos margenes de la globalizacion y la
posmodernidad.

La pérdida del monopolio en la generacion de bienes de salvacion de
parte de las religiones instituidas ha facilitado la incorporacion, al mercado
mundial de las religiones, de nuevos profetas, brujos y también de artistas
y creativos autodidactas en los temas religiosos; estos nuevos actores reli-
giosos, igual o a imitacion de los clérigos tradicionales, se involucran com-
prometidamente y sin temor a ser anatemizados en la generacion o recrea-
cion de imagenes, creencias y practicas religiosa, y capitalizan a su favor los
anchos margenes de libertad religiosa, introducidos por una posmoderni-
dad enemiga de los dogmatismos y de las imposiciones doctrinarias.

Las imagenes de santos, angeles, virgenes, cristos, desde siempre han
sufrido la reapropiacion moral de parte de los laicos, quienes las han in-
corporado a su propio universo de ideas y creencias religiosas; esta rea-
propiacion se ha dado en dos ambitos religiosos cuyos margenes y puntos
de deslinde en algunos casos son dificiles de marcar o reconocer. Uno es
la religiosidad popular (inscrita pero no sometida del todo a los dictados

de la ortodoxia institucional); el otro es el esoterismo popular.

10 Bourdieu, “Génesis y estruc-

tura”, 49.

ESPACIOS SOCIALES A DEBATE

LAS ESTAMPAS Y LOS iCONOS RELIGIOSOS Y SU REINVENCION DENTRO
DEL MERCADO MUNDIAL DE LAS RELIGIONES Y DEL ESOTERISMO DE MASAS

Fabian Acosta Rico

143

Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco
sept. 2018-feb. 2019
nam. 16



11 Paul Feyerabend. Tratado
contra el método. (Espaha:
Tecnos, 2003).

144

Intersticios Sociales

El capital simbolico-religioso consustancial a la religiosidad popular y al
esoterismo popular es desvalorado por las instituciones religiosas historicas o
reconocidas alegando el caracter derivado de los bienes de salvacion que
constituyen dicho capital, subrayando la procedencia y el hurto de estos
bienes de una tradicion religiosa fundacional legitimada por un dogma
propio; el hurto o plagio, la mas de las veces, resulta en realidad una apro-
piacion espontanea que da margen a la reinvencion o la reinterpretacion
de simbolos, imagenes, rituales, ideas, decalogos...

El abandono de las estampas religiosas por parte de las autoridades
eclesiasticas pudo deberse a su intencion de prevenir mas profanaciones
o apropiaciones furtivas de sus bienes religiosos. Sus defensas ante estas
expoliaciones estan claramente debilitadas por la pérdida de hegemonia
religiosa y de influencia social que han sufrido a raiz de un proceso histo-
rico de secularizacion que ha afectado a casi todos los pueblos del orbe, en
menor o mayor medida; esta venida a menos del poder y la influencia de
las instituciones y élites religiosas, obviamente, facilito el surgimiento de
capitales religiosos independientes que tomaron prestado, y que tentativamen-
te pueden seguirlo haciéndolo, imagenes del arsenal simbolico sagrado de
religiones como la catolica y el cristianismo en general. La secularizacion
como proceso historico y cultural parece estar revirtiéndose a consecuen-
cia de la entrada en juego de nuevas tendencias e inercias culturales echa-
das a andar por la globalizacion economica y cultural.

El golpe dado por la ola secularizadora a la hegemonia moral de las
religiones se muestra irreversible; pero el impetu desmitificador y desa-
cralizador esgrimido por las revoluciones liberales y progresistas en contra
de la revelaciones y de las doctrinas religiosas fue decreciendo en la medi-
da en que el radicalismo racionalista y cientificista decimononico perdio
terreno ante la consolidacion de una agnosticismo desideologizado al que
poco le interesa rebatir lo ya rebatido (el valor de la revelacion).

Este desinterés, sumado a las disidencias epistemologicas que dentro
de la ciencia sostenian, con Paul Feyerabend'', el hecho de que existe mas

de un meétodo para llegar a la verdad, creo la coyuntura para un reemer-

ESPACIOS SOCIALES A DEBATE

El Colegio de Jalisco LAS ESTAMPAS Y LOS iCONOS RELIGIOSOS Y SU REINVENCION DENTRO
sept. 2018-feb. 2019 DEL MERCADO MUNDIAL DE LAS RELIGIONES Y DEL ESOTERISMO DE MASAS

nim. 16 Fabian Acosta Rico



ger de lo religioso y lo espiritual bajo un nuevo modelo de religiosidad
menos rigido, asumido por un también nuevo homo religiosus marcado por
la translocalidad de la religiones y por un creciente mercado mundial de
las religiones. En este sentido, José Maria Mardones habla de una post-se-
cularizacion. Es en esta etapa de la modernidad cuando los simbolos, las
imagenes y los iconos religiosos reaparecen fuera de sus contextos devo-
cionales habituales; son redomiciliados por las neorreligiosidades y neoes-
piritualidades en aras de las demandas y expectativas del mercado mundial
de la religiones. En el siguiente apartado hablaré sobre como fue emer-
giendo la post-secularizacion y de qué manera coadyuvo a la expoliacion
moral y la insercion de las imagenes religiosas en el mercado mundial de

las religiones.

La post-secularizacion y el mercado mundial de las religiones

Mardones define la secularizacion como concepto y proceso, como la pér-
dida de importancia social de los signos y simbolos religiosos; el ambito
de lo sagrado es contraido y delimitado a sus esferas mas internas: el tem-
plo y la propia casa.'” Como se sehalo lineas atras, la secularizacion ha im-
plicado pérdida de la hegemonia moral de la religion cristiana, pues, tras
siglos de reformismo, dejo de ser temida y respetada, al grado de que sus
verdades reveladas perdieron su caracter de fundamentos y de puntos re-
terencia obligados para la ciencia, la politica, el arte, la ética, la filosofia...

La razon emancipada de la fe se potencializa en distintas disciplinas y
corrientes cientificas y filosoficas y genera nuevas teorias y doctrinas que
dan sus propias interpretaciones del mundo y reconstruyen, al margen
del cristianismo, el sentido de la realidad y ofrecen a los seres humanos
nuevas expectativas de redencion y salvacion.'” Tenemos el ejemplo de la
sociedad ateo-militante inspirada en la teoria marxista que no solo nego lo
sagrado, sino, ademas, a la luz de su doctrina progresista y de la ciencia,
le reimprimi6 nuevos significados a la realidad; literalmente, le cre6 una

nueva epidermis semiotica al m undo en la que Dios y cualquier otra con-

ESPACIOS SOCIALES A DEBATE

12 José Maria Mardones, ;Hacia
donde va la religion? (Meéxico:
1TESO, 2004).

13 Mardones, ;Hacia donde va...?: 21.

145

Intersticios Sociales

LAS ESTAMPAS Y LOS iCONOS RELIGIOSOS Y SU REINVENCION DENTRO El Colegio de Jalisco
DEL MERCADO MUNDIAL DE LAS RELIGIONES Y DEL ESOTERISMO DE MASAS sept. 2018-feb, 2019

Fabian Acosta Rico num. 16



14 Mardones, ;Hacia donde va...?: 21.

cepcion de lo sagrado pasaban a ser simples figuraciones y construcciones
culturales integradas en la superestructura y, por ende, al servicio de las
clases duehas del capital y controladoras del Estado. El intento emprendido
por los regimenes comunistas de crear una sociedad de una laicismo radi-
cal donde la simple idea de Dios era calificada de perniciosa tuvo su opor-
tunidad historica y al final fracaso, pero la secularizacion siguio su cauce,
mas mesurado o menos militante, con tan buen éxito que la religion y las
iglesias vieron acotados sus espacios y su libertad de hacer proselitismo
religioso al oficializarse el caracter laico y ateo del Estado.

Como dice Mardones, la separacion Iglesia-Estado libero a la primera
de sus responsabilidades sociales legitimadoras, como la caridad publica y
la asistencia social (aunque jamas renuncio a ninguna de las dos del todo:
orfelinatos, asilos de ancianos, dispensarios, entre otros, siguieron siendo
auspiciados por instituciones o congregaciones religiosas).'* Ademas, si
bien la voz de la Iglesia y de las instituciones religiosas perdio fuerza y
mando en una sociedad cada vez mas secular; no por eso los eclesiasticos,
pastores y demas guias espirituales enmudecieron publicamente; antes
bien, siguieron desempenando su funcion de lideres de opinion, sobre
todo en asuntos de moral, y no pocas veces aventuraron comentarios so-
bre politica y economia.

Salvo el experimento soviético de construir una sociedad mas que se-
cular atea, la modernidad jamas logro, a pesar de su impetu racionalis-
ta, cientificista y pragmatista, negar completamente la realidad sagrada.
La acoto al ambito del templo; silencio publicamente a sus defensores, y
nego§ la seriedad y validez de los argumentos que afirmaban su existencia
o necesidad. Sin embargo, el valor de lo sagrado sobrevivio y resurgio en
las sociedades modernas. Los ritos, los simbolos, las ideas religiosas y las
imagenes o representaciones de lo sagrado permanecieron y, en algunos
casos, volvieron a tomar su lugar en los espacios publicos y privados.
La posmodernidad, sustancialmente menos fria y racionalista, se presenta
como una época propicia para la inventiva y la imaginacion creadora, que

acude sin mayores reticencias logocéntricas al encuentro con los simbolos

146 ESPACIOS SOCIALES A DEBATE

Intersticios Sociales i ,
El Colegio de Jalisco LAS ESTAMPAS Y LOS iCONOS RELIGIOSOS Y SU REINVENCION DENTRO
sept. 2018-feb. 2019 DEL MERCADO MUNDIAL DE LAS RELIGIONES Y DEL ESOTERISMO DE MASAS

nim. 16 Fabian Acosta Rico



sagrados y los mitos. No obstante, esta creatividad o imaginacion creadora
ya no fue la de los antiguos hierofantes ni la mitopoyética de las socieda-
des preindustriales; ahora pertenece a los profetas de las neorreligiones y
neoespiritualidades y creativos o inventores (guionistas, novelistas, pu-
blicistas, ilustradores, cineastas...) de los mundos de fantasia residentes
en la cultura de masas. Estos creativos laboran para un mercado mundial de las
religiones, cuyo catalogo de bienes espirituales es cada mas extenso confor-
me profanan y desacralizan el patrimonio simbolico, doctrinario, literario
y ritual de las viejas religiones."’

Es incorrecto hablar de una sacralizacion de las mercancias. Ideas,
practicas y objetos profanos no pueden ser transformados por el capri-
cho, la inventiva y el interés mercadologico o estético de los creativos,
en objetos sagrados o hierofanias. Un creativo no tiene la facultad ni la
autoridad para sacralizar nada, entendiendo que, para hacerlo, requeriria
no solo apegarse al discernimiento de una revelacion o doctrina sagrada
que le marque una pauta de deslinde entre sagrado y lo profano; ademas,
tendria que ser parte de las élites religiosas o espirituales que resguardan
el mensaje divino y los simbolos sagrados (que le son consustanciales)
y que, como dice Bourdieu, monopolizan las creacion de bienes espiri-
tuales y religiosos. Claro que pueden surgir nuevos profetas, pero, como
tales, tendran como prioridad legitimarse (mediante practicas milagrosas)
y acto seguido daran su mensaje o revelacion para conformar su propia
doctrina, pues, sin ella, como ya se dijo, no pueden sacralizar ningtn as-
pecto de la realidad ni de la vida.

Lo que en realidad hacen los creativos es tomar cualquiera represen-
tacion de lo sagrado, por ejemplo un simbolo o una imagen religiosa, sa-
carla de su ambito hierofanico e la insertarla y recrearla en sus alegorias o
mundos imaginativos. Son innumerables las series de television, peliculas,
novelas, videojuegos, comics, mangas, animes que involucran en sus historias
y recreaciones simbolos, imagenes e ideas de tradiciones espirituales o

religiones, como ocurre en el popular anime Saint Seiya (mas conocido

ESPACIOS SOCIALES A DEBATE

LAS ESTAMPAS Y LOS iCONOS RELIGIOSOS Y SU REINVENCION DENTRO
DEL MERCADO MUNDIAL DE LAS RELIGIONES Y DEL ESOTERISMO DE MASAS

Fabian Acosta Rico

15

Las doctoras Renée de la Torre
y Cristina Gutiérrez sehalan
que en: “el discurso de la
sociologia religiosa utilizamos
continuamente conceptos que
articulan el sentido economi-
co de las practicas religiosas.
Muchos de los conceptos que
utilizamos sugieren que las
religiones y las practicas reli-
giosas han ido adecuando sus
reglas del juego a las reglas
propias con que funciona la
economia del mercado. Por
ejemplo, Peter Berger intro-
dujo el concepto de mercado
religioso para explicar que

la religion contemporanea se
caracteriza por una diversidad
de ofertas religiosas y que la
competitividad entre unas y
otras funciona bajo el esque-
ma liberal de la oferta y la
demanda, y que las religiones
van perdiendo progresiva-
mente su caracter obligatorio
para convertirse en una op-
cion de eleccion individual”
(De la Torre, 2005).

147

Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco
sept. 2018-feb. 2019
nam. 16



148

Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco
sept. 2018-feb. 2019
ndm. 16

en Latinoameérica como los Santos o Caballeros del Zodiaco) y con el tan
polémico Evangelio.

Se da también el caso de que muchos artistas o creativos, gracias a las
libertades seculares y a los permisos o demandas del mercado, mas que pla-
giar, crean dentro de sus ficciones simbolos, creencias y practicas que imitan
en lo formal, estético y emocional las experiencias y las formas religiosas.

Como se dijo lineas atras, en un contexto religioso, lo sagrado se sus-
tenta en el dogma y en la revelacion acreditada por la ortodoxia espiritual
o religiosa impuesta por un grupo de hierofantes o sacerdotes.

Con la posmodernidad, las nociones y concreciones de lo sagrado pue-
den surgir indistintamente de la experiencia o la inventiva individual o
colectiva de creadores y nuevos profetas.

Las connotaciones teologicas y metafisicas que sustentaban y daban
significado a conceptos como religion, sagrado, espiritual, han perdido
parte de su fuerza semantica ante la resignificacion que han sufrido estos
conceptos dentro de las dinamicas economicas, culturales y sociales de la
posmodernidad. De tal suerte que, en el habla comtn, dichos conceptos
sirven para expresar lo que es digno de devocion, asombro o culto o para
referirse a ellos, al grado de atribuirles a practicas tan profanas como el
deporte el atributo o rango de religion, por el grado de devocion y pasion
que experimentan los seguidores de ciertos equipos.

El hecho es que estamos frente a nuevas formas de entender lo sagrado
y presenciamos, a la par y casi como un efecto correlativo, el surgimiento
de nuevas religiosidades y espiritualidades que inciden en la manera de
entender las imagenes y los iconos religiosos en general; la mirada del
nuevo homo religiosus los permuta a capricho y en un parpadeo: de objetos
religiosos pasan a ser piezas ornamentales, y viceversa. Es decir, lo que en
un momento o contexto es un objeto de devocion, en otro cambia a sim-
ple pieza decorativa. Tomese por ejemplo el caso de una imagen de Buda,
en una discoteca de nombre Mandala, colocada en la entrada sirviendo
como pieza de ambientacion que refuerza el concepto oriental ostentado

por el lugar; esa misma imagen u otra parecida (quizas menos llamativa)

ESPACIOS SOCIALES A DEBATE

LAS ESTAMPAS Y LOS iCONOS RELIGIOSOS Y SU REINVENCION DENTRO
DEL MERCADO MUNDIAL DE LAS RELIGIONES Y DEL ESOTERISMO DE MASAS

Fabian Acosta Rico



en un templo Mahayana seria venerada y tomada como un instrumento
espiritual para alcanzar el desapego, a diferencia de la ornamental indife-
rencia que sufre en el contexto anterior.

El plagio que sufren estas y muchas otras imagenes se presenta por
igual en el plano factico (la imagen en bulto, lienzo, grabado, litogra-
fia...) y en el virtual (la imagen y el icono como simbolos son sacados de
su ambito sagrado y reutilizados en la historia, la trama, la ambientacion
de un video juego, pelicula, serie, novela...). En ambos casos las image-
nes y por igual las ideas, practicas y ritos sagrados estan expuestos a la
mercantilizacion, la cual extiende, cada vez mas, sus redes de intercambio
hacia un mercado global donde estos bienes religiosos circulan de forma
translocal y transculturalmente.

En el caso del plagio en el plano factico (el otro sera abordado mas
delante), el mercado global de las religiones les resta valor simbolico sa-
grado a los objetos de culto o devocion al asignarles un valor de cambio,
o monetario, fuera del imaginario social y cultural que los creo. En este
tenor, los expone a un proceso de intercambio mercantil translocal (se
exportan a tierras lejanas) en el que son adquiridos por compradores de
otras latitudes que, de comun, desconocen los valores, significados y usos
religiosos o magicos de los objetos; de tal suerte que estos terminan re-
ducidos a la condicion de simples productos cuyo poseedor los apetece
y valora por razones estético-emocionales: le resultan llamativos por su
rareza, exotismo o valor ornamental.

Las reglas del mercado son claras en lo referente a los derechos del
comprador: puede este hacer con su posesion lo que le plazca; de tal suerte
que, libre de toda sancion moral o ignorandola, hara con el objeto sagrado
lo que le venga en gana; bien dijo el filosofo espanol José Ortega y Gasset:
las cosas son pragmata.

En ciertos contextos culturales, las autoridades espirituales poseen ele-
mentos eficaces para sancionar el sacrilegio y para exigir, bajo los cano-
nes de la ortodoxia, el uso adecuado, y demandar el respeto debido a

los simbolos sagrados, a las imagenes religiosas y a los objetos de culto.

ESPACIOS SOCIALES A DEBATE

LAS ESTAMPAS Y LOS iCONOS RELIGIOSOS Y SU REINVENCION DENTRO
DEL MERCADO MUNDIAL DE LAS RELIGIONES Y DEL ESOTERISMO DE MASAS

Fabian Acosta Rico

149

Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco
sept. 2018-feb. 2019
nam. 16



16 Su puede consultar el catalogo
de la empresa Distroller por
Internet en la siguiente direc-
cion: http://www.distroller.
com/distroller.html#regreso.

Pero el desarraigo, la descontextualizacion y la translocalidad que sufren
los objetos sagrados, los simbolos, las creencias y las practicas religiosas
dejan a estos bienes religiosos en la indefension moral y a expensas del
capricho del comprador. No es extraho, como se cito lineas atras, que un
empresario decore su negocio con mandalas y figuras de Buda y que no
esté preocupado por ningun tipo de sancion de los rinponshes o de cualquier
autoridad budistas.

Igual suerte corren las imagenes pertenecientes a las tradiciones religio-
sas occidentales, pues, dado el grado de secularizacion y libertad religiosa
que el Estado y el mercado han impuestos, no estan exentas de ser utiliza-
das para fines distintos a los devocionales o religiosos. Sirva de ejemplo el
caso de la empresa mexicana Distroller, que produce y vende un sinfin de
articulos de ornato y calcomanias grabadas con imagenes kitsch; entre ellas

destaca su version pop y pueril de la Virgen de la Guadalupe.'®

El individualismo y la pluralidad religiosa

El desencuentro y posterior reencuentro con lo sagrado sembro actitudes
ambiguas frente a lo religioso. El retorno a la religiosidad se dio bajo con-
texto y circunstancias distintos a los de antaho. La sociedad habia cambia-
do y el individuo también. Estos cambios afectaron el concepto de Dios y
modificaron la actitud frente a lo sagrado. Ademas, el orden y las reglas
para acceder a los bienes espirituales y religiosos (como se vio) también
habian sido trastocados por el progreso tecnologico y la globalizacion.
En lo referente al contexto de la modernidad y a su repercusion en la
forma de pensar y concebir la religion, una manera de entender el hecho
parte de un determinismo al estilo del materialismo dialéctico. Se parte
de la idea de que el desarrollo tecnologico acentuo la division del trabajo
y obligo al mercado laboral a definir sus accesos e incorporaciones sobre
la base de la logica de la especializacion. El técnico desplazo al proletario

estandarizado (o listo para trabajar en lo que fuera y donde fuera).

150 ESPACIOS SOCIALES A DEBATE

Intersticios Sociales i ,
El Colegio de Jalisco LAS ESTAMPAS Y LOS iCONOS RELIGIOSOS Y SU REINVENCION DENTRO
sept. 2018-feb. 2019 DEL MERCADO MUNDIAL DE LAS RELIGIONES Y DEL ESOTERISMO DE MASAS

nim. 16 Fabian Acosta Rico



Las habilidades productivas, laborales y profesionales fueron mode-
lando a la persona a través de un conjunto de estatus adquiridos que lo rotu-
laban o etiquetaban ante la sociedad. Este cambio socioeconomico estruc-
tural propicio una vision cada vez mas plural de la realidad; vision que se
trasvaso del entorno inmanente al trascendente, de tal suerte que resultaba
complicado pregonar a favor de un Dios nico bajo la mentalidad creada
por esta especializacion individualista.

El mercado y su diversidad de posibilidades de consumo acenttio este
individualismo. El ser humano, troquelado por estas tendencias econo-
mico-culturales, estaba predispuesto para adoptar una religiosidad plural;
asumio una actitud abierta y receptiva a la idea de una también especiali-
zacion y diversificacion de lo sagrado. El mercado y la division del trabajo
le acentuaron una predisposicion a aceptar la pluralidad religiosa, a abrir
sus ojos a las “mil caras de Dios” bosquejadas en los infinitos dioses o an-
geles que encarnan sus tributos, en los cientos de santos que vehiculan sus
favores y auxilios providenciales.

Si nuestro nuevo homo religiosus es cada vez mas individualista en su pro-
fesar, y plural en su creer; con el mayor desenfado mira también el des-
file de las creencias y practicas religiosas desde una panoramica cada mas
abierta y receptiva; el propio espectaculo que tiene de frente, las distintas
formas de la sagrado y los mil modos de lo religioso, se le presentan asi,

diversos y a la vez indefinidos. O, como dice el propio Mardones:

Lo sagrado aparece hoy como ambiguo, ambivalente y multiple. No recorre un
solo sendero, en la direccion de las religiones institucionalizadas, sino que pro-
lifera a la vera de esos caminos mas consagrados y en manifestaciones mas
0 menos inesperadas. Tiene el caracter de algo abierto y hasta versatil y des-
estructurado. Es un redescubrimiento de lo sagrado que, no se puede olvidar,

aparece en un cuadro de crisis social y cultural generalizada."”

Esta confusion e indefinicion de lo sagrado toca fondo en el rubro de

las creencias esotéricas; en €, el caos de ideas y practicas se presenta con

ESPACIOS SOCIALES A DEBATE

17 Mardones, ;Hacia donde va?, 21.

151

Intersticios Sociales

LAS ESTAMPAS Y LOS iCONOS RELIGIOSOS Y SU REINVENCION DENTRO El Colegio de Jalisco
DEL MERCADO MUNDIAL DE LAS RELIGIONES Y DEL ESOTERISMO DE MASAS sept. 2018-feb, 2019

Fabian Acosta Rico num. 16



18 Ninro Ruiz Peha, “El mundo
mira impasible la extincion
del cristianismo en Oriente,

advierte historiador” (octu-

bre de 2013). Disponible en:

http:/ /www.noticiacristiana.com/
sociedad/persecuciones/2013/10/
el-mundo-mira-impasible-la-ex-
tincion-del-cristianismo-en-orien-
te-medio-advierte-historiador.html.
Consultado: 3 de septiembre
de 2017.

152

Intersticios Sociales

mas dinamismo que en el circuito de las religiones historicas, al darse con
mas frecuencia y sin orden alguno la incorporacion de nuevas expresiones
de lo sagrado o la reinsercion de otras ya olvidadas o tachadas de profanas.
Esta maraha de credos y rituales esotéricos fue conceptualizada por los
sociologos como nebulosa esotérica.

La sociologia de las religiones emplea el concepto de nebulosa para des-
cribir el fenomeno de una pluralidad religiosa organizada con atencion al
consumo de una clientela de lo religioso, que elige y compra con libertad y
con atencion a sus necesidades y deseos. Sin embargo, la libertad y la tole-
rancia religiosa alin son una aspiracion y un ideal deseable en muchas partes
del mundo; hay paises en Medio Oriente que parecen ir en la direccion
contraria. Ya lo advertia el tedlogo Hans Kiing: “No habra paz en el Mundo,
si no hay paz entre las religiones”, y prueba de ello lo dan las declaraciones
del jeque y mufti de Arabia Saudita, Abdullah bin Abdul Aziz; quien ve ne-
cesario “destruir todas las iglesias™ cristianas de su region (Ruiz, 2013)."*

Si bien el radicalismo religioso parece tomar nueva fuerza tras la
post-secularizacion; por otra parte, la llamada religion a la carta (inscrita en la
nebulosa esotérica) es una tendencia que se va imponiendo en los pueblos
cuyo proceso de modernizacion conllevo una pérdida de poder e influen-
cia de las religiones historicas. Creer y dejar de creer, sin mayores conse-
cuencias ni riesgo. Aceptar una practica o idea (religiosa o espiritual) hasta
que deje de funcionarme o agradarme. Las sanciones y recriminaciones
morales por la veleidad religiosa intimidan cada vez menos al nuevo homo
religiosus, que revisa el ment de nuevas y viejas confesiones y creencias que
compiten entre si para ganarse su credulidad y aceptacion. Como antes se
indico, el ment se le presenta como un abigarrado desfile o, mejor dicho,
como un caos de opciones religiosas confrontadas entre si en una guerra
de mercadeos y estrategias proselitistas. Soy de la idea de que dentro de
esta nebulosa esotérica existe un orden mas alla del caos del bullicio pu-
blicitario; aunque las ideas que alimentan al esoterismo contemporaneo
fluyen con rapidez y libertad (de la mente de los neoprofetas y creativos a

los monitores y a la red) existen campos acotados en el universo esotéri-

ESPACIOS SOCIALES A DEBATE

El Colegio de Jalisco LAS ESTAMPAS Y LOS i{CONOS RELIGIOSOS Y SU REINVENCION DENTRO
sept. 2018-feb. 2019 DEL MERCADO MUNDIAL DE LAS RELIGIONES Y DEL ESOTERISMO DE MASAS

nim. 16 Fabian Acosta Rico



co que se diferencian entre si por sus origenes e intenciones y grados de
restriccion. Estos campos a los que me referi anteriormente son esoterismo

popular, de élites y de masas.

Las imagenes religiosas y las tres formas del esoterismo

En el contexto de la posmodernidad y de las sociedades que experimental
la post-secularizacion, las imagenes religiosas, como las estampitas devo-
cionales, pasan a ser un bien espiritual o producto religioso entre muchos
dentro del mercado mundial de las religiones. El nuevo homo religiosus las
puede comprar y utilizar a placer sin necesidad de pisar el templo; el que
estén bendecidas es también una opcion.

Dado el clima de libertad, tolerancia y pluralidad religiosa, estas ima-
genes pueden por igual presidir el rezo del rosario de una comunidad
de fieles catolicos, ser parte de un talisman elaborado por un chaman
afroamericano, servir de ilustracion en alglin libro escrito por un neopro-
feta de la Era de Acuario o, incluso, adornar el celular de una estudiante
de secundaria.

La iglesia catolica se valio de las imagenes para explicitar su doctrina y
en su estrategia de predicar la fe entre conversos y descreidos. Ante los ries-
gos de que su uso popular (sin fiscalizacion clerical) se transformara en feti-
chizacion, la iglesia fue moderando su uso y fomento institucional; mostro
un claro y progresivo desinterés por ellas. Algunos fieles pudieran calificar
este moderado y focalizado iconoclastismo de la iglesia como un signo de
modernizacion, y otros como una desviacion de su tradicion iconologica.

Cierto tipo de esoterismo popular capitalizo la secularizacion de las socie-
dades para hacer manifiesta su apropiacion de muchas de estas image-
nes que, ya de tiempo y de manera clandestina, formaban parte ya de su
arsenal de bienes religiosos. Retomando el caso de las representaciones
angelicales, estas son de uso comun dentro del esoterismo popular, y las en-

contramos también en cultos y practicas neoespirituales que se venden,

ESPACIOS SOCIALES A DEBATE

LAS ESTAMPAS Y LOS iCONOS RELIGIOSOS Y SU REINVENCION DENTRO
DEL MERCADO MUNDIAL DE LAS RELIGIONES Y DEL ESOTERISMO DE MASAS

Fabian Acosta Rico

153

Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco
sept. 2018-feb. 2019
nam. 16



154

Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco
sept. 2018-feb. 2019
ndm. 16

dentro del mercado de las religiones, en el campo del esoterismo de masas,
como terapias de angeles o angelologia.

Dadas las necesidades mercadologicas, a las que se aparejan los reque-
rimientos del gusto estético-emocional de los consumidores, el esoterismo
de masas altera, reconstruye y hasta reinventa los productos culturales que
plagia del esoterismo popular, de élites, de la religiosidad popular y de las religio-
nes tradicionales. Cabe mencionar que las representaciones angelicales, a
diferencia de las imagenes de los santos, se han prestado perfectamente a
este trabajo de “embazado” y “reetiquetacion” para ponerlas a circular en
el mercado mundial de las religiones.

Forma es fondo; en estas adecuaciones de las imagenes de angeles, la
reelaboracion estética de la figura angelical le agrega o quita elementos
simbolicos a capricho del artistas, el empresario o consumidor; con estos
cambios viene aparejada la reinvencion del mito o de la teologia angelical
dentro de los causes de lo que podriamos llamar un neo-esoterismo.

Hay que ser cuidadosos con el término neoesoterismo, pues no signi-
fica ni conlleva, necesariamente, el traslado de viejas o tradicionales ideas
y practicas magicas al presente; puede implicar, en realidad, la reinven-
cion de una ancestral creencia o mitologia o, incluso, intervendra, como
crisol de la inventiva religiosa, en la creacion de nuevas expresiones o
ideas de lo divino, lo sagrado, lo psiquico y lo magico...

Las imagenes de santos, dado su caracter de hierofanias con una mar-
cada localizacion cultural e historica de indole catolica, no han podido ser
reclutadas mercantilmente con éxito por un esoterismo de masas con preten-
siones globales. El esoterismo popular posee mayor flexibilidad para incorpo-
rar las imagenes de los santos a su ment de figuras sagradas junto con la de
los angeles; incluso es capaz de inventar nuevas figuras e iconos religiosos,

como el de Jestis Malverde y la Santa Muerte.

ESPACIOS SOCIALES A DEBATE

LAS ESTAMPAS Y LOS iCONOS RELIGIOSOS Y SU REINVENCION DENTRO
DEL MERCADO MUNDIAL DE LAS RELIGIONES Y DEL ESOTERISMO DE MASAS

Fabian Acosta Rico



Un posible futuro para las estampitas religiosas, dentro
de la posmodernidad

Recapitulando, las imagenes religiosas populares, es decir, las estampitas y
sus versiones de mayor tamaho, atn son un capital religioso significativo
e importante para la iglesia; aunque hay una tendencia a irlas relegando a
su lugar en el templo (su lugar de destinacion natural) o, en su defecto, la
religiosidad popular las sigue procurando y fomentando con escaso apoyo
clerical. El porqué de la marginacion y el gradual desprecio de dichas ima-
genes habra que buscarlo en la iglesia, como productora de dichos bienes
religiosos, y en los fieles, en su condicion de receptores y consumidores
de ellas.

Desde la posicion de la iglesia, pudo ocurrir que las imagenes de estas
estampitas, junto con el culto que inspiran, no fueran ya del todo concor-
dantes con su imaginario iconologico y con su renovada praxis religiosa;
de alli que le prestara cada vez menos atencion, o que incluso a algunas de
ellas, las nacidas de la religiosidad popular mas marginal, terminara des-
acreditandolas abiertamente, como las de Jesus Malverde o Juan Soldado.
Extremando precauciones, quizas los censores eclesiasticos han visto en
el culto a estas imagenes el remanente de una religiosidad cuasi idolatrica
antagonica con la modernizacion emprendida por las jerarquias eclesiasti-
cas de las estrategias de propagacion y fomento del culto.

Se entiende que la modernizacion de la iglesia ha requerido una ade-
cuacion de la praxis religiosa institucional a la mentalidad y las necesida-
des de creyentes cada vez mas insensibles a la seduccion iconico-religiosa
de las estampitas de santos. Tomese en cuenta que las estampitas religiosas
corresponden a un tipo de religiosidad cada vez mas en desuso y olvido;
practicada, antaho, por hombres y mujeres para quienes la sacralidad de
cada aspecto de la vida quedaba perfectamente representada en las advo-
caciones de los santos, las virgenes y los cristos. En un mundo desacraliza-
do, los santos y sus estampitas han perdido mucho de su valor semiotico

sagrado; poco a poco dejan de ser relevantes para los nuevos creyentes.

ESPACIOS SOCIALES A DEBATE

LAS ESTAMPAS Y LOS iCONOS RELIGIOSOS Y SU REINVENCION DENTRO
DEL MERCADO MUNDIAL DE LAS RELIGIONES Y DEL ESOTERISMO DE MASAS

Fabian Acosta Rico

155

Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco
sept. 2018-feb. 2019
nam. 16



156

Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco
sept. 2018-feb. 2019
ndm. 16

Es probable que el esoterismo popular y el de masas vengan en su rescate
bajo las formas de una religiosidad marginal, alternativa e informal.

Las generaciones mas actuales estan cada vez mas habituadas a la ico-
nologia y a los paradigmas estéticos propios de la modernidad, de alli
que encuentren retrogradas, fuera de contexto, o simplemente pasadas
de moda, las estampitas religiosas. Sobre todo el nuevo homo religiosus ha
desarrollado, dentro del imaginario cultural moderno, un gusto un tanto
refractario a estas expresiones de lo sagrado, cuya manufactura cuasi arte-
sanal, sencillez e inocencia estética resultan disimbolas y sin cabida en los
imaginarios mas actualizados dispensados por la cultura de masas, generosa
esta en neomitologias de ficcion pobladas por robots tripulados, visitantes
intergalacticos, angeles de anime, vampiros retro-futuristas. ..

No obstante, el imaginario cultural moderno no es del todo hegemo-
nico ni excluyente en la conformacion del gusto colectivo; ciertos con-
sumidores de productos religiosos se han reencontrado con las imagenes
religiosas en los canales de mercadeo del esoterismo popular o el de masas.

El traslado de las imagenes religiosas al campo de los esoterismos im-
plica una profanacion de la imagen y, por derivacion, de los simbolos
sagrados en ella representados. De entrada, como antes se afirmo, hay una
reinterpretacion del icono a criterio y necesidad del creativo (digase artis-
ta, profeta o brujo) que plagio y oferta el simbolo o la imagen.

Suele ocurrir, sobre todo en el esoterismo de masas, que los ejecutores de
la usurpacion, por lo regular creativos (disehadores y literatos) y lideres
religiosos, actlien con indolencia o ignorancia respecto de la procedencia
de los simbolos o imagenes que plagian y recrean, por ejemplo, en alguna
animacion, pelicula, ritual o fetiche. Por la intervencion y el uso profano a
que someten a los iconos o simbolos sagrados se puede entrever que les es
indiferente, o simplemente no les importa que estos sean objetos de culto
y pertenezcan a una tradicion religiosa. La desacralizacion de los bienes
religiosos acometida por el espiritu de la modernidad les ha permitido
sortear las recriminaciones clericales y devocionales. El que sus hibridos

mundos de ficcion (modernidad y esoterismo; tecnologia y magia) tengan

ESPACIOS SOCIALES A DEBATE

LAS ESTAMPAS Y LOS iCONOS RELIGIOSOS Y SU REINVENCION DENTRO
DEL MERCADO MUNDIAL DE LAS RELIGIONES Y DEL ESOTERISMO DE MASAS

Fabian Acosta Rico



mercado y gusten, sobre todo, a los plblicos jovenes, ha facultado a estos
creativos para continuar con su labor de apropiacion, reinvencion y co-
mercializacion del viejo arsenal iconologico de las religiones tradicionales.
De seguir las cosas asi, es posible anticipar nuevos plagios a este arsenal
perpetuados tanto por el esoterismo de masas como por el esoterismo popular.

En el caso de muchos brujos, es comln que reconozcan la propiedad
original del capital iconologico religioso que emplean y que, incluso, ape-
len en sus practicas al amparo de la tradicion espiritual y religiosa de la
iglesia catolica; pero el plagio persiste en la medida en que sus practicas
dan cabida a concepciones magicas, pues en ellas se fetichizan las ima-
genes atribuyéndoles gracias o dones, sin precisar que “todo bien” que
puedan facultar debe ser atribuido a una concepcion y representacion de
Dios o de lo divino reconocida y autorizada por la iglesia.

Ademas, la imagen en la praxis religiosa del brujo pasa a cumplir una
funcion complementaria a la del culto o devocion al santo o a la advoca-
cion mariana, cristica o angelical. En la praxis de este esoterismo popular
la imagen se transforma en un talisman o en parte de uno, en un ingre-
diente o instrumento (invocador o catalizador) de alguna fuerza o facultad
suprahumana.

Debilitado en su sacralidad, el icono cristiano, la estampita religiosa,
la imagen del santo o de la Virgen son rescatados por el creativo, el brujo
o el lider religioso, quienes, desde la heterodoxia o la simple recreacion
literaria o estética, exhuman o reactivan su riqueza semantica y semiotica
con intenciones muchas veces ajenas a la religion o a la espiritualidad. Es-
toy convencido de que el culto a este tipo de imagenes se ira reduciendo
a una pocas estampas, como la de San Judas Tadeo, San Martin Caballero,
San Miguel Arcangel..., y que las demas seran olvidadas o parcialmente

retomadas por el esoterismo de masas y por el popular.

ESPACIOS SOCIALES A DEBATE

LAS ESTAMPAS Y LOS iCONOS RELIGIOSOS Y SU REINVENCION DENTRO
DEL MERCADO MUNDIAL DE LAS RELIGIONES Y DEL ESOTERISMO DE MASAS

Fabian Acosta Rico

157

Intersticios Sociales

El Colegio de Jalisco
sept. 2018-feb. 2019
nam. 16



