
1

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
septiembre, 2016
núm. 12

SECCIÓN GENERAL

Feligreses y párrocos en el arzobispado de México, 1874-1876: 
entre la lealtad y el repudio

Ulises Íñiguez Mendoza

Resumen del artículo

Feligreses y párrocos en el arzobispado 
de México, 1874-1876: entre la lealtad y el repudio

Ulises Íñiguez Mendoza
Universidad de Guadalajara

ulinme@hotmail.com

Doctor en Ciencias Sociales por El Colegio de Michoacán. Adscrito al Departamento de His-
toria, CUCSH, Universidad de Guadalajara. Sus líneas de investigación comprenden las relacio-
nes Iglesia-Estado en México en los siglos XIX y XX.

Este artículo examina las relaciones y los conflictos entre distintas parro-

quias indígenas del arzobispado de México y los respectivos curas, en una 

época en que las leyes de Reforma eran elevadas a rango constitucional. 

Durante la gestión de Sebastián Lerdo de Tejada como presidente de la 

República, y con el arzobispo Labastida a la cabeza de la arquidiócesis 

de México, el artículo destaca la apasionada participación de la feligresía 

para influir en la designación de sus curas, así como las irreconciliables 

posturas que asumen grupos de fieles antagónicos en cuanto al tipo de sa-

cerdote que requieren. Juegan un papel destacado las cuestiones étnicas y 

las distintas mentalidades políticas, dentro de un periodo en el que chocan 

los procesos secularizadores con las mentalidades tradicionalistas y pre-re-

formistas; otra veta de conflicto, desde la perspectiva de los católicos, se 

distingue en el protestantismo, al tiempo que surge una acepción distinta 

del vocablo protestante y se confunde con el de contenido religioso. Un 

aspecto relevante de esta investigación es el hacer ver cómo en las disputas 

parroquiales se forma un juego triangular de actores entre el clero, la feli-

gresía y algunos funcionarios civiles menores, lo que parece desmentir el 

objetivo liberal de independencia entre Iglesia y Estado.

Palabras clave:
parroquias indígenas, 

arzobispado de México, 

Sebastián Lerdo de Tejada, 

relaciones clero-feligresía



2

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco

septiembre, 2016
núm. 12

SECCIÓN GENERAL

Feligreses y párrocos en el arzobispado de México, 1874-1876: 
entre la lealtad y el repudio

Ulises Íñiguez Mendoza

Abstract

This article examines the relations and conflicts between various indigenous 

parishes and their parish priests in the Archbishopric of Mexico in the pe-

riod when the Reform Laws (Leyes de Reforma) achieved constitutional 

status under President Sebastián Lerdo de Tejada with Archbishop Labastida 

leading the Archbishopric of Mexico. The analysis highlights the passionate 

participation of congregations as they sought to influence the designation 

of local priests, and the often irreconcilable postures of antagonistic groups 

of believers regarding the kinds of priests they required. Two especially sig-

nificant factors were ethnic issues and differing political orientations during 

a period in Mexican history characterized by clashes between secularizing 

processes and traditionalist and pre-reformist mentalities. Catholics, mean-

while, perceived an additional source of conflict: Protestantism, for at the 

time a distinct meaning of the term Protestant was emerging; one that be-

came confused with the strictly religious sense of the word. One important 

contribution of this research is that it illustrates how parish-level disputes 

took the form of a triangle with the clergy, parishioners and some lesser 

civil functionaries at its three angles; a configuration that seems to belie the 

liberal objective of cementing the separation of Church and State.

Keywords:
indigenous parishes, 

Archbishopric of Mexico, 

Sebastián Lerdo de Tejada, 

clergy-congregation relations



3

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
septiembre, 2016
núm. 12

SECCIÓN GENERAL

Feligreses y párrocos en el arzobispado de México, 1874-1876: 
entre la lealtad y el repudio

Ulises Íñiguez Mendoza

Ulises Íñiguez Mendoza
Universidad de Guadalajara

Feligreses y párrocos en el arzobispado 
de México, 1874-1876: entre la lealtad 
y el repudio

Entre 1872 y 1876, bajo el régimen de Sebastián Lerdo de Tejada, el esta-

tus de la relación entre Iglesia y Estado cambió de manera sustancial. Tanto 

en términos estrictamente legislativos, como en la aplicación directa de 

algunas medidas que restringían o atacaban con una fuerza mucho ma-

yor a la Iglesia católica, el régimen lerdista aspiraba a constituirse como 

la expresión más acabada del liberalismo radical. En tales circunstancias, 

este trabajo pretende aproximarse a la comprensión del comportamiento 

de los feligreses en algunas parroquias mayoritariamente indígenas, cir-

cunscritas a una zona muy definida del arzobispado de México, durante la 

segunda mitad de la República Restaurada. Bajo esta legislación reformista 

ya elevada a rango constitucional –el propio Juárez no había alcanzado 

tal logro–, buscamos conocer hasta qué punto o en qué forma pudo afec-

tar las relaciones de los fieles católicos con sus párrocos, en particular 

en situaciones de conflicto: bajo qué circunstancias los apoyaban o –con 

bastante más frecuencia–, los repudiaban, y cuál fue el nivel de influencia 

ejercido por estos católicos rurales sobre su arzobispo en la toma de deci-

siones concernientes a cada uno de estos curatos.

El artículo aspira a describir los vínculos de esta feligresía con los en-

cargados de las parroquias y con la alta jerarquía eclesiástica. Según ve-

remos en los numerosos casos examinados a continuación, el grado de 

participación de los pueblos en las decisiones del gobierno eclesiástico 



4

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco

septiembre, 2016
núm. 12

SECCIÓN GENERAL

Feligreses y párrocos en el arzobispado de México, 1874-1876: 
entre la lealtad y el repudio

Ulises Íñiguez Mendoza

sobre quién debería ocupar el decisivo cargo de párroco o “encargado”, o 

de vicario, era mucho mayor de lo que uno podría esperar.

El breve periodo estudiado, entre 1874 y 1876, ofrece por otra parte 

la posibilidad de acercarnos al papel desempeñado por las autoridades 

civiles, de qué modo intervinieron en estas controversias y cómo interac-

tuaron con sus contrapartes eclesiásticas. En otras palabras: cómo se con-

figuró este suigeneris triángulo de actores: autoridad civil-clero-población 

católica, precisamente a partir de la radicalización de las Leyes de Reforma 

bajo el régimen lerdista y la constitucionalización de dichas leyes, pro-

mulgadas en septiembre de 1873 y reglamentadas en diciembre de 1874.

Finalmente, examinaremos el constante factor de alarma introducido 

por los primeros brotes de protestantismo, fenómeno recurrente en esos 

años en los que comienza su propagación, en ésta y otras arquidiócesis. 

Según veremos aparece una doble connotación del término, más allá de su 

significado religioso original.

El contexto legislativo

Es conveniente conocer el contexto legislativo vigente en términos de las 

relaciones Iglesia-Estado para examinar su aplicación concreta en la coti-

dianeidad de las conexiones establecidas entre párrocos y alcaldes e inclu-

so funcionarios menores, en pueblos y villas, durante el régimen de Lerdo 

de Tejada.

Entre los distintos objetivos que conformaron el ideario del grupo li-

beral triunfante y definieron el modelo de país al que éste aspiraba desde 

1867, debe considerarse, como factor principal, la separación absoluta 

entre la Iglesia y el Estado: quizá el anhelo y objetivo supremos, la condi-

ción indispensable para dotar al renaciente Estado liberal de una fortaleza 

real y no sólo formal, y de una preeminencia indiscutida en relación con 

la única otra entidad que le disputaba ese espacio: la eclesiástica. En la 

permanente búsqueda por lograr un deslinde categórico de funciones y 

ámbitos de acción, esa “perfecta separación” –como se le denominó con 



5

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
septiembre, 2016
núm. 12

SECCIÓN GENERAL

Feligreses y párrocos en el arzobispado de México, 1874-1876: 
entre la lealtad y el repudio

Ulises Íñiguez Mendoza

frecuencia– entre los dos poderes fue explícita y reiteradamente señalada 

en numerosas leyes y decretos del amplio corpus legislativo conocido en 

conjunto como Leyes de Reforma; a tal grado resultaba esencial e impres-

cindible para los liberales. Así, ya en el Manifiesto emitido por Juárez desde 

Veracruz el 7 de julio de 1859, preámbulo y justificación del extenso con-

junto de decretos que le sucederían, desde su cláusula primera considera-

ba indispensable “Adoptar, como regla general invariable, la más perfecta 

independencia entre los negocios del Estado y los puramente eclesiásticos”;1 

y en la conocida como Ley de nacionalización de bienes eclesiásticos, pro-

mulgada cinco días después, tras ordenar en su artículo 1° que pasaban a 

ser propiedad de la nación to–dos los bienes del clero, tanto secular como 

regular, en su artículo 3° reiteraba esa “perfecta independencia”, al tiempo 

que estipulaba lo siguiente: “El gobierno se limitará a proteger con su auto-

ridad el culto público de la religión católica, así como el de cualquier otra”.2

El 23 de julio del mismo año, antes de estipular el carácter civil del 

contrato matrimonial, el primero de los dos breves considerandos subra-

yaba “que por la independencia declarada de los negocios civiles del Esta-

do, respecto de los eclesiásticos”, cesaba la capacidad del clero para hacer 

surtir los efectos civiles del enlace entre un hombre y una mujer;3 y lo 

reiteraba en la circular fechada dos días después. El 28 de julio, al promul-

garse la Ley Orgánica del Registro Civil, esta noción fundamental aparecía 

de nuevo –¿obsesivamente?– desde su primera línea: “Considerando: que 

para perfeccionar la independencia en que deben permanecer recíproca-

mente el Estado y la Iglesia, no puede ya encomendarse a ésta por aquél el 

registro que había tenido del nacimiento, matrimonio y fallecimiento de 

las personas”.4 Y aun sin esa fórmula tenazmente reiterada, era el mismo 

espíritu que animaba a la Ley de Secularización de cementerios y panteo-

nes expedida el 31 de julio de 1859, al hacer cesar en toda la república la 

intervención eclesiástica en los cementerios, quedando “bajo la inmediata 

inspección de la autoridad civil”, al igual que las inhumaciones.

Por último, en lo que debe considerarse como el culmen de la Reforma 

juarista, la Ley sobre Libertad de Cultos (que pese a ser conocida con este 

1	 Mario V. Guzmán Galarza 
(comp.), Documentos básicos de la 
Reforma 1854-1875, t. ii (Mé-
xico: Partido Revolucionario 
Institucional, 1982), 268.

2	 Guzmán Galarza, Documentos bá-
sicos, 278. Casi nunca se hace 
notar que, en el mismo texto 
en que el Estado se apropiaba 
de los bienes de la Iglesia, 
verdadera conmoción para 
el país entero, se decretaba 
asimismo la tolerancia de 
cultos, casi un año y medio 
antes de la ley respectiva del 
4 de diciembre de 1860, más 
explícita en sus alcances.

3	 Guzmán Galarza, Documentos 
básicos, 291.

4	 Mario V. Guzmán Galarza 
(comp.), Documentos básicos de la 
Reforma 1854-1875, t. iii (Mé-
xico: Partido Revolucionario 
Institucional, 1982), 54.



6

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco

septiembre, 2016
núm. 12

SECCIÓN GENERAL

Feligreses y párrocos en el arzobispado de México, 1874-1876: 
entre la lealtad y el repudio

Ulises Íñiguez Mendoza

nombre abarcaba un amplio espectro de temas), del 4 de diciembre de 

1860, estipulaba en su artículo 1° la protección de las leyes para todos los 

cultos, “como la expresión y efecto de la libertad religiosa”, agregando en 

su segundo párrafo: “la independencia entre el Estado, por una parte, y las 

creencias y prácticas religiosas, por otra, es y será perfecta e inviolable”.5

Los cinco años de guerra contra franceses y conservadores no permitie-

ron que todo este conjunto legislativo entrara en vigor con la continuidad 

deseada por el gobierno liberal; derrotado el Imperio, entre 1867 y 1872, 

ni la Constitución de 1857 ni las demás Leyes de Reforma se aplicaron con 

el rigor que era previsible, en lo que se ha considerado una política de re-

lativa conciliación de parte del presidente Juárez hacia la Iglesia católica.6 

Entre 1873 y 1874, bajo el mandato de Sebastián Lerdo de Tejada, esta 

política sufrió cambios profundos: en mayo de 1873, una vez más fue-

ron expulsados del país los jesuitas; se aplicaron al pie de la letra las leyes 

que prohibían las órdenes religiosas, tanto femeninas como masculinas y 

en una sola noche se arrestó y encarceló en la Ciudad de México a varias 

decenas de sacerdotes y religiosos, y fueron echadas a la calle cerca de qui-

nientas religiosas de distintas congregaciones por haber vuelto a vivir en 

comunidad –o al menos porque así lo aparentaban–; en ese mismo mes, 

el día 23, un decreto promulgado por el Congreso federal, consistente en 

un único artículo, prohibía de modo categórico todas las manifestaciones 

externas de culto, derogando explícitamente el artículo 11 de la Ley de 

Cultos expedida por Juárez en diciembre de 1860.7 También en 1873, en 

septiembre, el Congreso Federal elevó a rango constitucional las Leyes de 

Reforma; su correspondiente Ley Orgánica fue reglamentada más de un 

año después, el 14 de diciembre de 1874.8 No es necesario ocuparnos de 

los contenidos particulares de esta reglamentación; es suficiente subrayar 

que la independencia entre Iglesia y Estado se anunciaba, de forma escueta 

y contundente, en el primer renglón del artículo primero de la “Sección 

Primera”: imposible ser más explícitos.

Por tanto, el escenario bajo estudio debe considerarse a la luz de este 

anhelo liberal perseguido con asombrosa tenacidad, fervientemente bus-

5	 Compilación de Leyes de Reforma 
(Guadalajara: Congreso del 
Estado de Jalisco, 1972), 
131-136; Guzmán Galarza, 
Documentos básicos, t. iii, 186.

6	 Al respecto véase Manuel 
Olimón Nolasco, “Proyecto 
de reforma de la Iglesia en 
México (1867 y 1875)”, en 
Estado, Iglesia y sociedad en México. 
Siglo xix, coordinado por 
Álvaro Matute, Evelia Trejo y 
Brian Connaughton (México: 
unam-Miguel Ángel Porrúa, 
1995), 267-292; Jean-Pierre 
Bastian, Los disidentes: sociedades 
protestantes y revolución en México, 
1872-1911 (México: fce-El Co-
legio de México, 1989), 49.

7	 Compilación de Leyes de Reforma, 
151-153.

8	 Las controvertidas cinco 
adiciones constitucionales se 
aprobaron en el Congreso fe-
deral el 29 de mayo de 1873, 
y durante los cuatro meses 
siguientes fueron discutidas y 
aprobadas por la mayor parte 
de las legislaturas estatales. 
Así, el 25 de septiembre la 
legislatura federal decretó 
su incorporación final a la 
Constitución. En sus puntos 
fundamentales, refrendaban la 
independencia entre el Estado 
y la Iglesia, así como la total 
libertad de cultos (artículo 
1°), se ratificaba al matrimo-
nio como un contrato civil, 
estipulando que todos los 
actos del estado civil de las 
personas “son de la exclusiva 
competencia de los fun-
cionarios y autoridades del 
orden civil” (artículo 2°). La 
prohibición a las instituciones 
religiosas de adquirir bienes 
raíces se asentó en el artículo 



7

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
septiembre, 2016
núm. 12

SECCIÓN GENERAL

Feligreses y párrocos en el arzobispado de México, 1874-1876: 
entre la lealtad y el repudio

Ulises Íñiguez Mendoza

cado y reiterado una y otra vez en numerosas leyes y decretos a través de 

dos décadas.

El protestantismo durante la República Restaurada

Las primeras doctrinas protestantes arribaron a nuestro país durante 1860, 

“bajo el cobijo de la victoria liberal y con la garantía de la libertad religiosa 

expresada en la Constitución de 1857”.9 Sin embargo, al menos desde la 

década anterior, algunas variantes de la disidencia católica habían hecho 

su aparición, los llamados “padres constitucionalistas”, una ínfima frac-

ción del clero que apoyó tanto las Leyes de Reforma como la Constitución 

de 1857, denostados con los peores epítetos posibles (“sinagoga de Sata-

nás”, “invención del jansenismo”) por la alta jerarquía católica. Triunfan-

tes los republicanos, el gobierno de Juárez y muy en especial su ministro 

de relaciones, Melchor Ocampo, los apoyaron de manera decidida en el 

intento de fundar una Iglesia católica mexicana; en última instancia y por 

una variedad de razones, tal proyecto no habría de prosperar.10

En el primer lustro de ese decenio, dos misioneros bautistas deben 

considerarse como los verdaderos iniciadores del culto protestante en el 

norte del país: el inglés Thomas Westrupp y el estadounidense Santiago (o 

James) Hickey, quienes entre 1861 y 1865 dieron inicio formal a las ac-

tividades de la “Primera Iglesia Evangélica Mexicana”, que después tomó 

el nombre de “Primera Iglesia Bautista de Monterrey”. También arribó a 

Monterrey procedente de Estados Unidos, a fines de 1867, Melinda Ran-

kin, maestra de escuela presbiteriana quien fundó otra iglesia;11 ya desde 

1852 la señora Rankin había iniciado una escuela para niñas mexicanas o 

mexicoamericanas en Brownsville, Texas.

Tras la derrota de Maximiliano, un segundo impulso cismático fue de 

nueva cuenta patrocinado por el presidente Juárez y los liberales victo-

riosos; era evidente ya el surgimiento de una corriente anticatólica entre 

grupos radicales. Por paradójico que parezca, en la política juarista convi-

vieron estas dos tendencias: el acercamiento hacia la jerarquía eclesiástica 

9	 Carmen Castañeda García, 
Luz Elena Galván Lafarga y 
Lucía Martínez Moctezuma 
(coords.), Lecturas y lectores en 
la historia de México (México: 
ciesas-El Colegio de Michoa-
cán-Universidad Autónoma 
del Estado de Morelos, 2004), 
264.

10	 Bastian, Los disidentes, 32-35.
11	 Bastian, Los disidentes, 45; Me-

linda Rankin, Veinte años entre 
los mexicanos. Relato de una labor 
misionera (Monterrey: Fondo 
Editorial de Nuevo León, 
2008), 9 y ss.

3°; se sustituyó el juramento 
religioso por la promesa de 
decir verdad y cumplir las 
obligaciones contraídas, en su 
artículo 4°, y en el 5° quedó 
refrendada la total prohibición 
de la existencia de órdenes 
religiosas. Finalmente, la Ley 
Orgánica que reglamentaba 
estas reformas tardó más de 
un año en aprobarse, promul-
gándose el 10 de diciembre 
de 1874. Vicente Riva Palacio, 
Historia de la administración de D. 
Sebastián Lerdo de Tejada (México: 
Biblioteca Mexicana de la Fun-
dación Miguel Alemán, A. C., 
1992 [1875]), 267-268, 304-
307, 442. Los textos com-
pletos de estas leyes pueden 
leerse en Mario V. Guzmán 
Galarza, Documentos básicos de la 
Reforma 1854-1875, t. iv (Mé-
xico: Partido Revolucionario 
Institucional, 1982), 198-
201; véase también Antonia 
Pi-Suñer Llorens, Sebastián Lerdo 
de Tejada. Canciller-Estadista (Mé-
xico: Secretaría de Relaciones 
Exteriores, 1999), 249-260.



8

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco

septiembre, 2016
núm. 12

SECCIÓN GENERAL

Feligreses y párrocos en el arzobispado de México, 1874-1876: 
entre la lealtad y el repudio

Ulises Íñiguez Mendoza

que incluyó una puesta en vigor flexible y tolerante de las Leyes de Refor-

ma –los numerosos enemigos del presidente se lo achacarían con acritud–, 

con el apoyo a manifestaciones protestantes o de disidencia no católica, 

un apoyo que a fin de cuentas no llegó a trascender en forma significativa. 

Para un político sagaz como lo era Juárez, estos contrapesos no resultaban 

extraños, y en cierto modo se acercaban a cierto igualitarismo liberal en 

materia religiosa.

Tres distintas redes de influencia –apunta Jean-Pierre Bastian– trata-

ron de implantarse en la sociedad mexicana durante los primeros años 

de la República Restaurada, aunque tampoco tendrían éxito. Una de ellas 

lo constituía el clero cismático adherido a la llamada “Iglesia Mexicana 

de Jesús”, con el fraile dominico Manuel Aguas como una de sus figuras 

principales (y a partir de la cual trabajaría el misionero extranjero Henri 

Riley, después de 1872, para darle “un tono anglicano”); una segunda 

red liberal y masónica daría origen a “unas cuantas sociedades religio-

sas independientes formadas bajo la dirección de ex militares liberales”, 

y a la organización de varias congregaciones indígenas en lugares como 

Chalco, Chimalhuacán, Tlalmanalco, Ecatzingo y otros, parroquias todas 

ellas pertenecientes a la arquidiócesis de México; la tercera red de influen-

cias la constituyeron “siete individuos de origen anglosajón radicados en 

México”.12 Bastian hace notar que, hasta 1872, esta disidencia religiosa 

mexicana no era propiamente “protestante” puesto que no contaba con el 

respaldo institucional de alguna de las sociedades de esa denominación; 

no obstante, ciertas influencias protestantes ya resultaban notorias.

De cualquier modo, todavía hacia fines de 1872 –ya fallecido Juárez 

y con Lerdo de Tejada en la presidencia de la república–, el movimiento 

protestante en nuestro país era muy limitado, y el gobierno sólo lo había 

apoyado moderadamente, “no lo encabezó y lo dejó crecer sin alentarlo”.13 

La llegada formal a México de las primeras sociedades protestantes 

de origen norteamericano, a fines de 1872 y durante 1873, coincide por 

tanto con un movimiento reformista religioso fragmentado y en declive, y 

con una nueva y endurecida postura del gobierno hacia la Iglesia católica: 

12	 Bastian, Los disidentes, 37-44.

13	 Bastian, Los disidentes, 47. Cier-
tamente, destacados intelec-
tuales liberales como Ignacio 
Manuel Altamirano habían 
hecho pública su ardiente de-
fensa de la tolerancia religio-
sa, y no sólo “en abstracto”, 
sino exigiendo la protección 
de los disidentes, de continuo 
hostilizados por católicos 
intransigentes.



9

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
septiembre, 2016
núm. 12

SECCIÓN GENERAL

Feligreses y párrocos en el arzobispado de México, 1874-1876: 
entre la lealtad y el repudio

Ulises Íñiguez Mendoza

la de Sebastián Lerdo de Tejada.14 En octubre de 1872 llegan a la Ciudad de 

México los tres primeros misioneros presbiterianos, para de ahí extender 

sus acciones a Zacatecas y San Luis Potosí; en noviembre, los congregacio-

nalistas enviaron a Guadalajara a sus dos primeros pastores, y en julio de 

1873 a otros dos para radicarse en Monterrey; entre diciembre de 1872 

y los primeros meses de 1873, algunos obispos y varios matrimonios de 

ministros metodistas y episcopalianos hicieron su ingreso a nuestro país.15 

Cabe suponer que, puesto que sus primeras acciones, en la mayor parte de 

los casos, tenían como sede a la capital mexicana, el arzobispo Labastida y 

la jerarquía católica se mantuvieran angustiados y muy atentos a sus acti-

vidades proselitistas.

Los datos anteriores coinciden con la evaluación que el propio arzo-

bispo ordenó llevar a cabo un año antes, por medio de un cuestionario 

contestado por los párrocos durante el primer semestre de 1871 y que no 

dejaba margen para la duda: eran muy pocas las parroquias a las cuales se 

había extendido el protestantismo hasta esos momentos. Los problemas 

comenzaron durante el segundo semestre, cuando “la difusión protestante 

fue más intensa”.16 Durante los tres años siguientes la documentación del 

arzobispado atestigua un incremento en las actividades proselitistas “disi-

dentes”, sobre todo hacia 1874.17

Parece que fue en el medio industrial donde estos pioneros del protes-

tantismo norteamericano hicieron sus primeros prosélitos: las congrega-

ciones presbiterianas en Zacatecas se establecieron todas en pueblos mine-

ros, y las metodistas se expandieron en el distrito minero de Hidalgo. En 

el Distrito Federal, en la fábrica textil La Hormiga, en Tizapán, hacia mayo 

de 1873 unos cien obreros de los tres mil que ahí laboraban pertenecían 

a una congregación presbiteriana; otras dos sociedades presbiterianas de 

obreros textiles se establecieron en Tlalpan y en San Pedro Mártir, y dos 

más en los pueblos de Miraflores y Tlalmanalco, estado de México.18

En cuanto a la penetración protestante en el campo, agraviado por la 

legislación liberal desamortizadora, Bastian apunta que las congregacio-

nes reformistas se ubicaron en pueblos donde existían conflictos agrarios, 

14	 Bastian, Los disidentes, 48-49.

15	 Bastian, Los disidentes, 55-57. 
Un puntual recuento de la 
historia de la difusión del 
protestantismo en nuestro país 
puede leerse en Evelia Trejo, 
“La introducción del protes-
tantismo en México. Aspectos 
diplomáticos”, Estudios de Histo-
ria Moderna y Contemporánea de Mé-
xico 11 (1988). Para los casos 
de Jalisco y Guadalajara véase 
Alma Dorantes González, “La 
llegada del evangelio protes-
tante”, en Los otros hermanos. 
Minorías religiosas protestantes en 
Jalisco, coordinado por Patricia 
Fortuny (Guadalajara: Secre-
taría de Cultura-Gobierno del 
Estado de Jalisco, 2005).

16	 Marta Eugenia García Ugarte, 
Poder político y religioso. México si-
glo xix, t. ii (México: unam-Im-
dosoc-Cámara de Diputados, 
lxi Legislatura-Miguel Ángel 
Porrúa, 2010), 1367, 1371.

17	 García Ugarte, Poder político y 
religioso, 1429-1432.

18	 Bastian, Los disidentes, 62-63. 
Sobre el caso concreto del ori-
gen y desarrollo del metodis-
mo en Miraflores véase Laura 
E. Espejel L., “El metodismo 
en Miraflores, estado de Mé-
xico. Una experiencia local. 
1870-1930”, en xiii Jornadas de 
Historia de Occidente. Religión, Igle-
sia y Estado (Jiquilpan: Centro 
de Estudios de la Revolución 
Mexicana Lázaro Cárdenas, A. 
C., 1994), 179-196.



10

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco

septiembre, 2016
núm. 12

SECCIÓN GENERAL

Feligreses y párrocos en el arzobispado de México, 1874-1876: 
entre la lealtad y el repudio

Ulises Íñiguez Mendoza

como Tizayuca, Hidalgo. Otras congregaciones fueron absorbidas por so-

ciedades misioneras en pueblos como Nopala, en Hidalgo, o San Lorenzo 

Tezonco, en el Distrito Federal, amenazados por haciendas vecinas. Esto 

parece confirmar el vínculo entre la autonomía religiosa y la lucha de las 

comunidades en contra de las haciendas.19 Desde luego, el arzobispado se 

mantenía vigilante de estos peligrosos avances.20

Muy significativo de estos vínculos fue el distrito de Chalco, escenario 

de la más célebre rebelión agraria ocurrida durante la República Restau-

rada: en una decena de pueblos pertenecientes a dicho distrito surgieron 

congregaciones religiosas reformistas meses después de ser aplastado el 

movimiento, en diciembre de 1868. Su principal líder, Julio López, fue 

asimismo autor de un famoso manifiesto marcadamente anticatólico. Pese 

a la violenta persecución, a mediados de 1870 el protestantismo seguía 

expandiéndose entre los indígenas de los pueblos de Chalco y Tlalmanal-

co, y los expedientes del arzobispado lo confirman.21

Con todo y todo, la expansión real del protestantismo bajo el mandato 

de Lerdo no parece haber llegado nunca a niveles alarmantes, aunque la 

jerarquía católica se angustiara de modo desmedido. Las propias palabras 

del presidente Lerdo cuando revela su interés en promover el protestantis-

mo no parece que se hayan traducido en un respaldo notorio.22 Si atende-

mos a las cifras globales para el país proporcionadas por Jean-Pierre Bastian, 

hacia el último tercio del siglo xix sólo habían logrado atraer a menos de 

2% de la población mexicana,23 pasando “de unas cincuenta sociedades 

reformistas a más de 125 en 1875, según fuentes oficiales”; durante los 

primeros años del Porfiriato llegarían a ser 239, en 1882.24

Feligreses y párrocos: lealtades divididas

La revisión de los expedientes seleccionados para esta investigación deja 

ver cómo los conflictos surgidos entre los curas y sus fieles se originaban 

en las diversas formas en que los primeros ejercían su ministerio, cuando 

se apartaban de los deseos de su grey, así como por las relaciones entre 

19	 Bastian, Los disidentes, 67-69. 
Aunque el propio historia-
dor matiza esta asociación, 
puesto que el estado de 
Morelos, “donde más tarde se 
daría el mayor movimiento 
revolucionario de pueblos 
libres, [resultó] relativamente 
impermeable a la propagación 
protestante”.

20	 Archivo Histórico del Arzo-
bispado de México, sección 
Secretaría Arzobispal (en 
adelante aham-sa), serie Parro-
quias, año 1869, caja 42, exp. 
47. Tizayuca. El reverendo 
padre Vicario, residente en 
San Jerónimo, sobre haberse 
presentado en el pueblo de 
Los Reyes un ministro protes-
tante; aham-sa, serie Parro-
quias, año 1879, caja 121, 
exp. 75. Nopala. El encargado 
con relación a los bautismos 
hechos por los protestantes.

21	 aham-sa, serie Parroquias, 
año 1870, caja 53, exp. 46. 
Averiguación formada en este 
Curato de Chimalhuacán Chal-
co, sobre atentado cometido 
en casa de Nicolás Rodríguez, 
por un individuo llamado 
Sóstenes Juárez, que bautizó a 
dos niños en la casa; aham-sa, 
serie Parroquias, año 1871, 
caja 61, exp. 56. Chimalhua-
cán Chalco. El encargado con 
relación a los protestantes; 
aham-sa, serie Parroquias, 
año 1875, caja 90, exp. 29. 
Coatepec Chalco. El encarga-
do participa la conversión de 
unos protestantes; Bastian, Los 
disidentes, 41-42.

22	 Frank A. Knapp Jr., Sebastián 
Lerdo de Tejada (México: Univer-
sidad Veracruzana-inehrm-sep, 
2011), 369-373.



11

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
septiembre, 2016
núm. 12

SECCIÓN GENERAL

Feligreses y párrocos en el arzobispado de México, 1874-1876: 
entre la lealtad y el repudio

Ulises Íñiguez Mendoza

sacerdotes y empleados del gobierno civil, muchas veces repudiadas por la 

población. En Jaltenco (parroquia de Xaltocan, febrero de 1874), al decir 

de sus fieles, el cura los dejaba sin misas, pese a estar pagadas. Se aislaba de 

ellos, no les mostraba caridad alguna y era “tan rígido en el cobro de de-

rechos”, que sus feligreses más pobres quedaban en peligro de no “recibir 

la gracia espiritual de los Santos Sacramentos”. Sus ausencias provocaban 

la desatención de casos graves de bautismo, y después de hacerle una ob-

servación sobre el modo irreverente en que bendecía el agua, amenazó a 

los fieles con darles de patadas. Pedían al arzobispo que remediara estos 

males, sobre todo ante las primeras “propagandas protestantes”, siem-

pre encomiando la necesidad de un sacerdote verdaderamente cristiano al 

frente de la parroquia.25

En Taxco, la queja de un feligrés indígena encargado de la mayordomía 

contra el cura Braulio Disdier, en abril de 1874, mencionaba vagamente 

“gravísimas faltas en el cumplimiento de su ministerio so pretexto de su 

enfermedad actual”, sobre todo las cometidas el Domingo de Ramos, de 

“escándalo”, sin mencionarlas. En su defensa, el párroco Disdier decía que 

los malos tratos eran inexistentes; por el contrario, estando enfermo lo vi-

sitaban multitud de vecinos de todas las clases sociales, prueba del aprecio 

que sentían por él. Atribuía todo a calumnias de quienes se sentían ofendi-

dos por sus exhortaciones desde el púlpito “inculcando la moralidad”. Los 

quejosos bien podrían ser aquéllos que escandalizaban a la población “con 

sus públicos amancebamientos”, sus constantes adulterios y seducciones a 

las jóvenes. Todo el asunto quedaba en suspenso hasta presentarse alguna 

queja más formal y concreta.26

En unas cuantas ocasiones la disputa en torno del sacerdote se en-

treveraba con la sospecha –o la categórica acusación–, de que el mismo 

pastor de la Iglesia católica, por ambición económica o política, hubiera 

traicionado los propios principios doctrinales que debiera defender, aun 

pasándose al bando liberal. En Huehuetoca, entre marzo y abril de 1874, 

el vecino acusador afirmaba que el padre Juan Violante se había adjudica-

23	 Bastian, Los disidentes, 16.
24	 Luis González, Obras 3. El 

indio en la era liberal (México: 
El Colegio Nacional, 2002), 
519-520; Bastian, Los disidentes, 
85, 87. El historiador jesuita 
Bravo Ugarte ofrece datos 
distintos, para un estimado de 
0.35% del total de la pobla-
ción del país hacia 1895, 
basado en las Estadísticas sociales 
del Porfiriato. José Bravo Ugarte, 
Historia de México. México ii 
Relaciones internacionales, territorio, 
sociedad y cultura (México: Jus, 
1959), 435.

25	 aham-sa, serie Parroquias, 
año 1874, caja 83, exp. 35. 
Xaltocan. Los vecinos de este 
pueblo se quejan del señor 
Cura de Jaltenco José E. Var-
gas y Porras.

26	 aham-sa, serie Parroquias, año 
1874, caja 84, exp. 21. Taxco. 
Don Tomás Flores se queja 
del señor Cura don Braulio 
Disdier y Muñoz.



12

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco

septiembre, 2016
núm. 12

SECCIÓN GENERAL

Feligreses y párrocos en el arzobispado de México, 1874-1876: 
entre la lealtad y el repudio

Ulises Íñiguez Mendoza

do nada menos que 37 terrenos de la iglesia del lugar; ésta se encontraba 

por lo demás en pésimo estado, como tantas otras parroquias.

A las quejas de los feligreses, proseguía el denunciante, el párroco 

invocaba su amistad con el gobernador del estado y el temor del arzo-

bispo a las autoridades civiles. El padre Violante habría incluso declarado 

en público tres meses antes, que era lícita la protesta constitucional y su 

pertenencia al partido liberal. Insistía el acusador en el escándalo de verlo 

figurar entre los adjudicatarios, yendo contra los bienes de su propia Igle-

sia, cosa más grave que si fuera otro vecino más. Se solicitaba castigo para 

el párroco, pero la cuidadosa respuesta arzobispal era que se estudiaría 

el caso, una vez que los vecinos inconformes presentaran una acusación 

formal. En el expediente no figura la conclusión de este conflicto, que nos 

remite a la existencia de los pocos sacerdotes partidarios de la Reforma, los 

llamados “padres constitucionalistas”; no obstante, no podemos afirmar 

que el padre Violante fuera uno de ellos.27

Pero a pesar de la aparente gravedad del caso anterior, la inmensa ma-

yoría de las argumentaciones en contra de los curas eran de orden pastoral. 

Bajo múltiples formas y por cuantiosos motivos, las feligresías –insisti-

mos, preponderantemente indígenas– exigían de ellos el cumplimiento 

escrupuloso de sus deberes sacerdotales.

Hacia 1874, en Chimalhuacán Atenco, el representante de la Magda-

lena afirmaba que el cura del lugar se negaba a llevar a cabo la tradicional 

función religiosa, sin dar licencia para que otros sacerdotes lo sustituye-

sen. La carta ratificaba la acendrada fe católica del pueblo –“nunca a nues-

tros corazones llegará la ponzoña del protestantismo ni de la herejía”–, y 

volvía a solicitar a su Ilustrísima la realización de la fiesta.28 Mientras que 

en Metepec, en abril de 1874, la queja vecinal era muy parecida –“entre 

nosotros no han fijado su satánica influencia las ideas disolventes e irreli-

giosas, que cunden desgraciadamente por todo este infortunado país”–, y 

luego de esfuerzos inauditos habían obtenido del Supremo Gobierno del 

Estado “un disimulo”, para poder realizar sus tradicionales actos religio-

sos en la próxima Semana Santa. El otorgamiento de tal gracia venía a ser 

27	 aham-sa, serie Parroquias, año 
1874, caja 84, exp. 32. Hue-
huetoca. Don Juan Hernández 
contra el señor Cura don Juan 
Violante.

28	 aham-sa, serie Parroquias, 
año 1874, caja 84, exp. 56. 
Chimalhuacán Atenco. Don 
José Antonio Rijano se queja 
del señor Cura don Marcos de 
Jesús Huesca.



13

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
septiembre, 2016
núm. 12

SECCIÓN GENERAL

Feligreses y párrocos en el arzobispado de México, 1874-1876: 
entre la lealtad y el repudio

Ulises Íñiguez Mendoza

de enorme significación, pero el cura Espinosa, en vez de secundar a sus 

feligreses, había arrancado el aviso de autorización “y personalmente lo ha 

entregado al Gobierno, comprometiéndolo a impedir tuvieran lugar” las 

actividades ya autorizadas.29

En cuanto al ornato del templo, se acusaba al cura de intrigar para que 

los vecinos no consiguieran los adornos necesarios, faltante que también 

achacaban a su indolencia. Pedían, en fin, que no se entorpeciera su Sema-

na Mayor, “y si es posible que les cambien de cura”. Un cargo adicional 

era que, en medio de la gran división suscitada entre los habitantes por 

motivos políticos, el padre Espinosa se había “banderizado” y encabeza-

ba una de las facciones en pugna. El arzobispado contestaba instando al 

encargado a satisfacer a los fieles con sus “solemnidades” y llamándolo a 

cuentas. En su carta de respuesta, éste se defendía asegurando que los he-

chos se habían tergiversado en su contra.

En otras parroquias, al incumplimiento en las labores sacerdotales se 

añadían a veces conductas licenciosas e inmorales; tampoco parecen tener 

miramientos los vecinos inconformes en exhibir ante la Mitra al párroco 

cuestionado.

El conflicto en Milpa Alta, en diciembre de 1873, deja ver un caso ex-

traordinariamente embrollado, prácticamente imposible de dilucidar por 

las versiones en extremo antagónicas.30 El señor Antonio Basilio Cruz se 

quejaba de que al cura don Rafael Argüelles jamás se le oía explicar desde 

el púlpito la palabra divina; se burlaba de las prácticas religiosas de sus 

feligreses y además ostentaba una vida muy licenciosa: tiene hijos y “le 

hemos visto sacar el sagrado viático en el mismo carruaje en que acostum-

bra pasear con su manceba”. En los cementerios civiles se mostraba respe-

tuoso y en cambio, irrespetuosamente transitaba “en carruaje y a caballo 

sobre los restos de nuestros mayores por el cementerio de la parroquia”.

Después de nueve años como responsable de la parroquia, no había 

aprendido “el idioma mexicano”, dominante entre la feligresía –muchos 

otros párrocos anteriores sí lo hablaban–, y finalmente, al involucrarse de 

modo muy activo en los asuntos civiles, sembraba la anarquía entre las 

29	 aham-sa, serie Parroquias, año 
1874, caja 84, exp. 57. Mete-
pec. Los vecinos sobre que el 
señor Cura don Darío Espino-
sa, se opone a la celebración 
de los oficios de la Semana 
Mayor.

30	 aham-sa, serie Parroquias, año 
1874, caja 86, exp. 76. Milpa 
Alta. Don Antonio Basilio 
Cruz se queja del señor Cura 
Don Rafael Argüelles.



14

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco

septiembre, 2016
núm. 12

SECCIÓN GENERAL

Feligreses y párrocos en el arzobispado de México, 1874-1876: 
entre la lealtad y el repudio

Ulises Íñiguez Mendoza

familias. Por su descuido, algún feligrés había muerto sin los auxilios de 

la religión, además de que sólo confesaba cuando tenía voluntad. Muy por 

el contrario, otro grupo de feligreses afirmaba que todo eran calumnias en 

contra de “nuestro caro Párroco, digno bajo todos los aspectos del cariño, 

gratitud, veneración y respeto de todos los que tenemos la suerte de ser 

sus feligreses”. Había defendido a la población en las contiendas políticas; 

gracias al ejemplo dado por tan respetable párroco, y a sus exhortaciones 

y saludables consejos, el pueblo avanzaba en moralidad, prosperidad y 

bienestar. Descalificaban por completo a sus detractores, identificando en 

la carta entre sus jefes a Antonio Basilio Cruz, verdadero “jancianista” [sic 

por “jansenista”], y a Luis Álvarez, “partidario acérrimo del ignominioso 

protestantismo”, de cuya implantación en el pueblo se habían salvado 

gracias al P. Argüelles. 

En el curso del encendido intercambio epistolar entre un bando y otro 

surgía el factor político e ideológico en esta disputa: quienes defendían 

al cura “son el ayuntamiento del lugar; el mismo que después de la pro-

testa legal, asistió a un solemne Te Deum, recibido espontáneamente por 

el párroco en las puertas del templo”. El interminable y zigzagueante liti-

gio habría de proseguir, hasta el extremo de que “el peladaje” terminaba 

apedreando la casa de Antonio Basilio Cruz entre el repique de campanas; 

mientras la feligresía se resistía a creer que la mitra conservara en su pues-

to al párroco, el arzobispado se mantenía a la espera de que Cruz aceptara 

ser “formal acusador” en esta causa.

Otro intrincado conflicto, en marzo de 1875 y en San Cristóbal Ecate-

pec, repetía en buena medida el patrón anterior: los vecinos deploraban 

el creciente decaimiento de la fe y el imperante espíritu irreligioso, así 

como “la escasez de auxilios espirituales”, y solicitaban se les concediera 

un párroco prudente, caritativo y virtuoso “para dirigir nuestras concien-

cias y atraer nuestras voluntades y nuestro cariño”. El cura local, Victoria-

no López, carecía de tales virtudes, alterando la armonía y quietud de la 

población y algún vecino fallecía sin recibir auxilios espirituales; su trato 

hacia los feligreses era ofensivo y los comparaba desde el púlpito “con los 



15

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
septiembre, 2016
núm. 12

SECCIÓN GENERAL

Feligreses y párrocos en el arzobispado de México, 1874-1876: 
entre la lealtad y el repudio

Ulises Íñiguez Mendoza

animales más despreciables y dándoles epítetos humillantes”. Los parro-

quianos adversarios tachaban a los de Ecatepec de díscolos, los inculpaban 

por el gran deterioro sufrido en el templo y la casa parroquial, e imputa-

ban además a sus opositores el estar siempre descontentos con los curas 

que habían pasado por allí.

Al largo y laborioso expediente formado por las acusaciones y répli-

cas alternadas, seguía en su parte final un zig-zag de cambios, traslados, 

renuncias y nuevos nombramientos para esta parroquia que a todas luces 

resultaba muy problemática, sumándose a los señalamientos más relevan-

tes otros administrativos o personales. Finamente, el curato sólo se estabi-

lizaba hasta el mes de noviembre.31

En Amanalco, las quejas de negligencia contra fray Paulino Robles pa-

recían idénticas, agregándole el haber suprimido la Conferencia de San 

Vicente de Paul, hasta afirmar que en varias localidades habían muerto en 

total quince fieles sin la confesión final; ciertamente estaba enfermo pero 

era además “miedoso e inútil [cuando] se necesita montar a caballo, mo-

jarse y sufrir las inclemencias”. En fin, requerían de un cura “que pueda 

arrostrar con las dificultades de la administración laboriosa”.32 Sin duda, 

los fieles no se tentaban el corazón –ni la lengua– para abrumar con sus 

imputaciones al padre Robles.

El nuevo párroco designado, José Sánchez, aclaraba buena parte del 

fondo de la cuestión: hacía notar al arzobispo que la población de Amanal-

co era indígena en su enorme mayoría. Por desgracia, sus dos antecesores 

“insolentaron tanto a dicha raza indígena en darle una supremacía [...] 

que no basta un gran caudal de prudencia para sobrellevarlos en todas sus 

exigencias.” Para “los naturales”, señalaba Sánchez, el encargado debía 

someterse a sus exigencias y olvidar “todos sus deberes de ministerio y 

de sociedad”; en fin, vaticinaba que llegarían al arzobispo otras repre-

sentaciones similares en su contra, sin remedio. La respuesta episcopal, 

fascinante desde la perspectiva de los vínculos entre clero y fieles, era 

que se condujera con prudencia tratándose de las “pretensiones de los 

indígenas”.33 Quedaban expresadas aquí con mayor claridad que en otros 

31	 aham-sa, serie Parroquias, año 
1875, caja 94, exp. 44. San 
Cristóbal Ecatepec. Los veci-
nos se quejan del señor Cura 
don José Victoriano López. 
Inventario de la Parroquia y 
Archivo.

32	 aham-sa, serie Parroquias, año 
1875, caja 99, exp. 37. Ama-
nalco. Sobre remoción del en-
cargado fray Paulino Robles. 
Inventario de la Parroquia.

33	 aham-sa, serie Parroquias, año 
1875, caja 99, exp. 37. Ama-
nalco. Sobre remoción del en-
cargado fray Paulino Robles. 
Inventario de la Parroquia.



16

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco

septiembre, 2016
núm. 12

SECCIÓN GENERAL

Feligreses y párrocos en el arzobispado de México, 1874-1876: 
entre la lealtad y el repudio

Ulises Íñiguez Mendoza

expedientes, la firmeza de convicciones de los indígenas, su preferencia 

por una práctica sacerdotal que se ajustara a los patrones tradicionales, y 

su repulsa a toda forma de transacción del sacerdote hacia los gobiernos 

locales, ya de cuño liberal. Evidentemente, dos formas diversas de enten-

der las funciones parroquiales, las tradiciones religiosas y, punto trascen-

dental, las relaciones entre el párroco y el funcionario civil, estaban aquí 

en juego y entraban en conflicto; en un buen número de ocasiones, fueron 

los párrocos quienes resultaron perdedores en estas disputas. Es asimismo 

notable la irritación, cuando no la franca animadversión del cura hacia su 

feligresía nativa –esa raza “insolentada”–, en la que encuentra una y otra 

vez un adversario tenaz en grado superlativo, casi imposible de vencer.

Estos fervorosos parroquianos no vacilaban en someterlo prácticamen-

te a una suerte de “juicio religioso”, enderezando contra él acusaciones 

de extrema gravedad porque suponían –en el caso de ser ciertas– un im-

perdonable descuido de sus deberes pastorales más básicos. La secuencia 

en estos litigios solía ser intrincadísima, alternándose cartas remitidas por 

vecinos detractores y defensores de sus párrocos con argumentos que pa-

recían por igual contundentes y volvían los pleitos casi irresolubles. En la 

mayor parte de los conflictos, sólo quedaba en claro una cosa: la pasión 

con que los vecinos asumían su lealtad o su repudio hacia ese personaje 

medular en la vida del pueblo: el señor cura.

La Reforma en entredicho: párrocos y funcionarios

Otras investigaciones, tanto en el mismo arzobispado de México como en 

otras diócesis y arquidiócesis, han evidenciado cómo la secularización de 

los cementerios fue muchas veces letra muerta ante la cohesión de curas y 

fieles y el desplazamiento de los funcionarios civiles; resultó así socavado 

uno de los objetivos liberales por excelencia: la independencia entre la 

Iglesia y el Estado.34 Muy similar fue el escenario en la diócesis de Zamora, 

en donde “la verdadera autoridad en materia de cementerios e inhumacio-

nes la seguían ejerciendo el obispo y sus sacerdotes”; son abundantes los 

34	 Ulises  Íñiguez Mendoza, 
“La Reforma ‘a ras de tierra’: 
católicos, funcionarios y curas 
en el arzobispado de México, 
1872-1876” (mecanuscrito 
inédito).



17

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
septiembre, 2016
núm. 12

SECCIÓN GENERAL

Feligreses y párrocos en el arzobispado de México, 1874-1876: 
entre la lealtad y el repudio

Ulises Íñiguez Mendoza

expedientes michoacanos en los que la erección de un nuevo camposanto 

era decidida en exclusiva por el arzobispo.35 En el arzobispado de México 

ocurría un fenómeno inverso: el de la activa intervención civil en conflic-

tos y decisiones parroquiales, es decir en asuntos que en rigor sólo atañían 

a los católicos, sus curas y su prelado, lo que ponía en suspenso una vez 

más la anhelada separación entre los poderes civiI y eclesiástico.

Un ejemplo inicial de estas bizarras conexiones es el de los feligreses 

de Huexotla, en marzo de 1876, cuyo Juez Auxiliar se dirigía al arzobispo, 

quejándose de que el párroco no oficiaba “las Misas Dominicas, que son 

tan necesarias “para los fieles católicos de mi cargo”, mientras “el protes-

tantismo va en aumento, o mejor dicho, la herejía”.36 No puede menos 

que resultar fascinante esta fusión de conceptos –que debemos suponer 

involuntaria a la par que muy significativa– en donde se volvía imposible 

diferenciar entre un “fiel” y un “ciudadano”.

En Jilotepec, en febrero de 1876, de una carta larguísima del padre 

Antonio Islava en la que se entretejía una compleja serie de factores con-

flictivos, podían destacarse grosso modo dos puntos nodales: el cura insistía 

en su deseo de abandonar la parroquia, descalificando a la población por 

su “malicia y perversidad”; el protestantismo era preocupante y mencio-

naba a los enemigos de la religión católica en el lugar: habitualmente 

insultaban a los católicos, y habían repartido multitud de cuadernos del 

presbítero Aguas,37 así como de un misionero de “la verdadera Iglesia de 

Jesús”, y Biblias prohibidas.

Islava había llegado al extremo de la quema de Biblias, siendo ame-

nazado con arma de fuego. En el documento inicial del expediente, un 

vecino manifestaba temor ante una próxima insurrección indígena, jus-

tificando estos temores en una supuesta tendencia de aquel sector de la 

población “contra los que de alguna manera distingue la civilización”. Tal 

estigma, prototípico comentario liberal, requería la mediación sacerdotal 

para evitar la alegada insurrección. En suma: una vez más la escisión entre 

grupos raciales, recurrente, y el evidente deterioro en las relaciones so-

ciales, sobre todo entre los naturales y los de razón. La peculiar imbricación 

35	 Ulises Íñiguez Mendoza, 
“‘¡Viva la religión y mueran 
los protestantes!’. Religioneros, 
catolicismo y liberalismo: 
1873-1876” (tesis de docto-
rado, El Colegio de Michoa-
cán, 2015), 187-188.

36	 aham-sa, serie Parroquias, 
año 1874, caja 99, exp. 80. 
Huexotla. El Alcalde auxiliar 
sobre que el párroco se niega 
a decir Misa en el pueblo 
de Tequisquinahuac. Énfasis 
añadido.

37	 Manuel Aguas, fraile domini-
co y excura de Azcapotzalco, 
fue uno de los principales 
sacerdotes cismáticos, partida-
rio de la causa de la Reforma. 
Desde fines de 1867 reorgani-
zó el movimiento de la Iglesia 
Cismática mexicana favore-
cido por Benito Juárez. En la 
capital del país, los templos 
de San José de Gracia y de San 
Francisco fueron puestos a su 
disposición por el gobierno, 
varios sacerdotes se adhirieron 
al padre Aguas y el movimien-
to se autodenominó “Igle-
sia Mexicana de Jesús”; en 
diciembre de 1868 lo reforzó 
un célebre misionero de la 
Iglesia Episcopal estadouni-
dense: Henri Riley. Desde 
luego, todos los clérigos 
mexicanos involucrados fue-
ron excomulgados. El padre 
Manuel Aguas murió en octu-
bre de 1872. Un notable es-
bozo biográfico del personaje 
puede verse en Gabriela Díaz 
Patiño, “Imagen religiosa y 
discurso: Transformación del 
campo religioso en la arqui-
diócesis de México durante la 
Reforma liberal, 1848-1908” 
(tesis de doctorado, El Cole-



18

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco

septiembre, 2016
núm. 12

SECCIÓN GENERAL

Feligreses y párrocos en el arzobispado de México, 1874-1876: 
entre la lealtad y el repudio

Ulises Íñiguez Mendoza

clero-gobierno en la escala de pequeñas poblaciones, surge cuando en un 

acto de culto se discute si se convida al Jefe Político a acompañar a la mesa 

¡a su Señoría Ilustrísima! Asimismo, se solicitaban guardias a las puertas 

del templo para mantener el orden, y de igual modo, “que los señores de 

mejor traje llevaran el palio a la puerta del templo, todo esto fue hecho 

según mis deseos”. A sabiendas de que el vicario quería irse, los miembros 

del Ayuntamiento lograban, con gran contento, que se quedara por tres 

meses más.38

El expediente de Iztapalapa, de noviembre de 1876, sobresale por el 

asombroso conocimiento que tenían los católicos pueblerinos sobre las 

obligaciones ministeriales de sus sacerdotes (cabe pensar que eran aseso-

rados por un vecino instruido), según lo marcaba “el Santo Concilio de 

Trento y demás cánones sagrados”. Los argumentos esgrimidos en esta 

enésima impugnación que los fieles hacían en contra de su cura eran de 

sobra conocidos: falta general de interés en su ministerio, trato ofensivo 

e injurias a los pobres, de donde se derivaba “el desprecio que los fieles 

tienen a la Religión Cristiana y el poco respeto a sus Ministros Sagrados”, 

confesiones o penitencias demoradas o negadas (y así había quienes mo-

rían sin recibirla). Todo ello ante el peligro constante de “la introducción 

(Dios no permita), del protestantismo”.39 La escuela de niñas del lugar 

era dirigida por dos o tres Hermanas de la Caridad,40 pero el cura Antonio 

Sánchez se mostraba hostil hacia ellas y desvirtuaba su labor, tan bien vista 

por todos. Incluso los pobladores respondían ya con insultos similares a 

los propinados por el sacerdote (“supuesto que en todo caso el Cura es el 

espejo de los fieles y lo que hace harán los demás”). Por si fuera poco, de-

bido a una grave enfermedad reconocían que se veía impedido de cumplir 

sus funciones a cabalidad.

Cuando en diciembre los fieles de Iztapalapa reiteraban su reclama-

ción, eran mucho más perentorios hacia el arzobispo: “no pudiendo so-

portar más en nuestro pueblo la residencia del Sr. Cura, supuesto que es 

un modelo de escándalo y desorden, volvemos a importunar a Su Ilustrísi-

ma”. Una semana después se nombraba a otro fraile para encargarse de la 

gio de México, 2010). García 
Ugarte hace también un buen 
recuento de la trayectoria del 
padre Aguas, y lo menciona 
como canónigo de la Catedral 
de México antes de su renun-
cia a la Iglesia católica; García 
Ugarte, Poder político y religioso, 
1350 y ss. Otros datos sobre 
el padre Aguas se encuentran 
en Bastian, Los disidentes, 37-48.

38	 aham-sa, serie Parroquias, 
año 1876, caja 100, exp. 14. 
Timilpan. El Presbítero don 
Antonio Islava renuncia la 
Vicaría.

39	 aham-sa, serie Parroquias, 
año 1876, caja 102, exp. 3. 
Ixtapalapa. Los vecinos piden 
la remoción de fray Antonio 
Sánchez. Contiene un ocurso 
impreso, de los habitantes de 
este lugar, al presidente de la 
República.

40	 En diciembre de 1874 se de-
cretó la extinción de las muy 
populares Hermanas de la Ca-
ridad, medida extrema nunca 
antes tomada. El propio presi-
dente Juárez había excluido a 
esta peculiar congregación de 
la ley que ordenaba la supre-
sión de todas las órdenes re-
ligiosas femeninas en febrero 
de 1863. El decreto de Lerdo 
de Tejada fue objeto de arduas 
polémicas en el Congreso y 
de enconadas discusiones en 
la prensa, e incluso algunos 
importantes periódicos libera-
les tomaron partido por ellas. 
Sobre todo, provocó un in-
tenso movimiento de repudio 
popular reflejado en decenas 
y decenas de “representacio-
nes” enviadas desde pueblos 
y ciudades de toda la repú-
blica pidiendo la derogación 



19

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
septiembre, 2016
núm. 12

SECCIÓN GENERAL

Feligreses y párrocos en el arzobispado de México, 1874-1876: 
entre la lealtad y el repudio

Ulises Íñiguez Mendoza

parroquia. El voluminoso expediente incluye, dentro del esquema ya bien 

sabido, una carta firmada exclusivamente por señoras que salían en abierta 

defensa de Sánchez, a quien consideraban “celador de nuestras almas”, y 

tachaban todo lo anterior de calumnias. En las siguientes fojas, nuevas car-

tas y exposiciones ponían aún más al descubierto la aguda confrontación 

entre defensores y detractores del ya expárroco. Se impone un comentario 

que sintetice la vigorosa actuación de los católicos de todas estas poblacio-

nes: el alto nivel de participación en sus parroquias y de ahí las constantes 

comunicaciones al arzobispado cuando estaban inconformes con sus pá-

rrocos; el arzobispo, por lo demás, sin duda tomaba en cuenta esta activa 

intervención de los fieles indígenas y no indígenas. Los de Iztapalapa ha-

bían logrado ir aun más allá, hasta expulsar al sacerdote indeseado.

En abril de 1877, seis meses después de iniciada esta controversia, 

cerca de quinientas personas de ambos sexos se amotinaban al saber que 

el señor cura se iba del pueblo, y “dicen no lo han de dejar salir de aquí”, 

devolviendo incluso los muebles a su casa. En la parte final del expediente, 

la realidad rozaba lo inverosímil: los detractores de Sánchez publicaban un 

ocurso dirigido ¡al presidente de la república!, exponiendo ampliamente 

sus razones para que fuera nada menos que el General Díaz quien de una 

vez por todas interviniera y diera solución a este crónico problema.41

Entre octubre y noviembre de 1876, en Zumpango de la Laguna, la 

doble petición de los vecinos consistía en remover del curato al padre Luis 

Merino, con objeto de que “cesen nuestros padecimientos que estamos 

sufriendo”, y nombrar al virtuoso y apreciado fray Juan Osorno. Junto a 

los cargos y objeciones habituales, afloraba el problema de las obvencio-

nes y la pobreza generalizada: derechos excesivos para confesar a un en-

fermo y para bautizos, además de exigir la boleta del Registro Civil en los 

entierros. Replicaba el padre Merino que los vecinos estaban habituados a 

inculpar a sus curas, tuvieran o no motivos, pero era una calumnia “que 

me haya negado a salir porque no me hayan pagado los ‘dos reales’ de que 

hablan”. Aseveraba además que no pagaban los diez reales por derechos de 

bautismo, y sólo había tratado de corregir tales abusos, siendo los únicos 

de dicho decreto en un tono 
muchas veces colérico. Los 
tres arzobispos de la república 
lo reprobaron en su Pastoral de 
marzo de 1875. Ampliamente 
reconocidas por la población 
católica, casi en su totalidad 
las Hermanas salieron de Mé-
xico; unas cuantas se hicieron 
cargo de escuelas en algunos 
pueblos. Ciro B. Ceballos, Au-
rora y ocaso 1867-1906. Gobierno 
de Lerdo (México: M. Vargas 
Ayala, 1912), 269; Frank 
A. Knapp Jr., Sebastián Lerdo de 
Tejada (Xalapa: Universidad 
Veracruzana, 1962), 338-
340; González, El indio en la era 
liberal, 554-558.

41	 aham-sa, serie Parroquias, 
año 1876, caja 102, exp. 3. 
Ixtapalapa. Los vecinos piden 
la remoción de fray Antonio 
Sánchez. Contiene un ocurso 
impreso, de los habitantes, de 
este lugar, al presidente de la 
república. El ocurso estaba fe-
chado el 11 de junio de 1877 
y lo enviaban “la mayoría de 
los vecinos de los pueblos 
de Ixtapalapam […] al C. 
Presidente de la República, 
con motivo a la conducta que 
está observando el Sr. Cura 
D. Antonio Sánchez, en aquel 
Municipio”.



20

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco

septiembre, 2016
núm. 12

SECCIÓN GENERAL

Feligreses y párrocos en el arzobispado de México, 1874-1876: 
entre la lealtad y el repudio

Ulises Íñiguez Mendoza

ingresos con que podía contar el párroco para sus necesidades: la mayoría 

del pueblo lo consideraba un hombre justo y eran sólo unos cuantos los 

que se quejaban.42

En Yecapixtla, diciembre de 1875, además de las repetitivas faltas a sus 

funciones sacerdotales, los firmantes señalaban el mal carácter del párroco, 

el maltrato a sus “ovejas” y algo particularmente irritante: prohibía tocar 

las campanas (cosa que no hacía ni “el gobierno civil”), y ello era inacep-

table pues encontraban en estos repiques “la voz del Señor”. Las desave-

nencias por el dinero reaparecían, una vez más: había suprimido algunas 

misas por la falta de estipendio en vez de propagar la devoción. En fin, 

suplicaban que se le relevaran y volvían sobre ello en febrero de 1876 en 

una carta casi idéntica. En cuanto a los vínculos entre lo civil y lo eclesiás-

tico, tan distantes del modelo liberal, en una carta de noviembre de 1876 

parecía ordenársele al presidente de la Junta de Mejoras Materiales de la 

villa, que representara a los vecinos inconformes ante el Tribunal Superior 

Eclesiástico, para el asunto en cuestión.43

En las mismas fechas, este patrón de conductas reaparecía cuando el 

cura de Cuautitlán, Juan N. Enríquez, enfrentaba a los fieles de San Miguel 

Tlajomulco, quienes solicitaban su retiro por diversas desatenciones en su 

ministerio y pretendían sustituirlo por “el padre Miguel María Martínez, 

a quien conocemos por su actividad, celo y finos sentimientos”. En su 

defensa, el cura Enríquez daba a conocer el anónimo enviado por algunos 

fieles tratando de cambiar el horario de ciertas misas, a lo que desde luego 

se negó. Y cuando la resolución del gobierno confirmó “la propiedad de la 

Iglesia en la huerta de este curato”, el frustrado adjudicatario fraguó otra 

acusación, en venganza. Según los recados insultantes no querían “en su 

seno a un cura protestante”. Como en tantas parroquias de esta arquidió-

cesis, se refrendaban la división y la ríspida relación entre bandos irrecon-

ciliables. Diferencias de clase y quizá también una nueva mentalidad po-

lítica entre distintos grupos de vecinos jugaban asimismo un rol en estas 

controversias, cuando vecinos en apariencia de un nivel social mayor que 

los acusadores, eran los que asumían la defensa del Pbro. Enríquez. Hacia 

42	 aham-sa, serie Parroquias, 
año 1876, caja 102, exp. 34. 
Zumpango de la Laguna. Los 
vecinos piden la remoción 
del encargado y se nombre al 
padre fray Juan Osorno.

43	 aham-sa, serie Parroquias, 
año 1876, caja 104, exp. 18. 
Yecapixtla. Los vecinos contra 
el encargado, Padre don José 
Esteban María de la O.



21

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
septiembre, 2016
núm. 12

SECCIÓN GENERAL

Feligreses y párrocos en el arzobispado de México, 1874-1876: 
entre la lealtad y el repudio

Ulises Íñiguez Mendoza

julio de 1877 –había transcurrido más de un año y medio– la disputa aún 

no se solventaba.44

En la parroquia de Texcoco, en abril de 1876, de nuevo el presidente 

municipal representaba a los habitantes de Tezoyuca ante el arzobispo, 

solicitando “se digne concedernos que pase a administrarnos la Semana 

Mayor [...]” uno de los dos sacerdotes mencionados por ellos, ya que su 

párroco no podía hacerlo. La respuesta episcopal era afirmativa, una vez 

notificado el cura: los lazos entre lo civil y lo religioso parecían inmunes 

a las Leyes de Reforma.45

En octubre del mismo año los vecinos firmantes de La Magdalena salían 

en defensa de su párroco, Marcos de Jesús Huesca, y lo apoyaban en todos 

los aspectos, personal, ministerial, etc. pidiendo no dar ningún crédito 

al ocurso calumnioso de los inquietos vecinos de Chimalhuacán Atenco, 

“enemigos de la Iglesia católica”. Se sumaba a ellos el presidente munici-

pal de La Magdalena, quien oficialmente certificaba la buena conducta del 

párroco, ya que no fomentaba divisiones entre los habitantes, y no se en-

trometía en asuntos de política.46 Más aún, en una nueva intervención del 

poder civil, era el expresidente municipal de Atenco quien argumentaba 

en favor del padre Huesca, atestiguando oficialmente su buena conducta, 

el irreprensible ejercicio de su ministerio y su alejamiento de la política. 

La redacción de esta suerte de carta de buena conducta extendida por el 

alcalde al párroco terminaba así: “Y a pedimento al interesado extiendo el 

presente para los usos legales y demás fines consiguientes. Chimalhuacán. 

Octubre 21 de 1876”. Finalmente dos recomendaciones más de funciona-

rios para respaldar a este párroco con muy buenas relaciones civiles: la del 

presidente municipal de Atenco, con todo y sello oficial, subrayando de 

nuevo su ausencia de las disputas políticas, y la del presidente sustituto. El 

padre Huesca, sin duda, cumplía escrupulosamente una de las principales 

líneas de conducta marcadas por su arzobispo: mantenerse al margen de 

los conflictos civiles, sin descuidar las buenas relaciones con las autorida-

des locales.

44	 aham-sa, serie Parroquias, 
año 1876, caja 106, exp. 19. 
Cuautitlán. Algunos vecinos 
sobre que se separe de la 
parroquia el Señor Cura don 
Juan N. Enríquez.

45	 aham-sa, serie Parroquias, año 
1876, caja 99, exp. 78. Tex-
coco. Los vecinos del pueblo 
de Tezoyuca piden licencia 
para que vaya el Padre don 
Marcelo Antonio Gómez a 
desempeñar la Semana Santa.

46	 aham-sa, serie Parroquias, 
año 1876, caja 104, exp. 66. 
Chimalhuacán Atenco. Varios 
vecinos sobre que no debe 
separarse el señor Cura don 
Marcos de Jesús Huesca.



22

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco

septiembre, 2016
núm. 12

SECCIÓN GENERAL

Feligreses y párrocos en el arzobispado de México, 1874-1876: 
entre la lealtad y el repudio

Ulises Íñiguez Mendoza

Finalmente, incluso cuando el problema original era de otro orden, en 

un momento u otro surgían de nueva cuenta las conexiones entre autori-

dades civiles y eclesiásticas, como en San Juan Bautista Tolcayucan en julio 

de 1874, en donde el párroco Aguilar había renunciado a su cargo por 

diferencias económicas con su antecesor, el padre José María Martínez. 

Una carta de los feligreses de los cinco pueblos que componían la parro-

quia lamentaba la renuncia y separación de Aguilar, “quien por sus muy 

notorias cualidades había conquistado el sincero aprecio que veían en él, 

el adelanto del sagrado culto de la religión cristiana que muy decaído se 

encontraba en días pasados”. Volvían a solicitarlo como párroco a la vez 

que veían la inconveniencia de que Martínez regresara al cargo. Antes de 

la llegada del padre Aguilar, estaba próxima a extinguirse “en el corazón 

de los feligreses la llama del cristianismo [...] por el abandono en que se 

encontraba la parroquia y la incapacidad de los curas que la presidían”; 

gracias a él se había logrado una especie de renacimiento religioso. 

El expediente es muy extenso y su complejidad se incrementa por los 

intentos del arzobispado de que otros sacerdotes ocuparan ese curato, y 

si bien en esa ocasión el factor religioso era la motivación principal, no 

dejaba de aparecer, infaltable, la vinculación entre Iglesia y Estado cuando 

las autoridades civiles de Tolcayucan daban “un recibimiento espléndido” 

a uno de los varios curas designados para esta polémica parroquia.47

Párrocos bajo asedio

En algunos otros expedientes que datan de 1874 y 1875, vuelven a es-

tar presentes estas mismas historias de entrelazamiento de representantes 

civiles y eclesiásticos, aunque a diferencia de los comentados anterior-

mente, se ve también un par de casos en que la presión de los feligreses 

inconformes se vuelve intolerable para los clérigos.

Así, en el expediente de Xaltocan figura una carta del presidente mu-

nicipal de San Andrés Jaltenco, Trinidad Ramírez, “al Ilustrísimo Señor 

Arzobispo”, sobre el caso concreto del cura acusado por los feligreses de 

47	 aham-sa, serie Parroquias, año 
1875, caja 90, exp. 49. Tol-
cayucan. El padre fray León de 
Jesús Aguilar renuncia al en-
cargo de la Parroquia. Los fie-
les eran en extremo celosos de 
quién habría de dirigirlos en 
lo espiritual, y no obstante te-
ner claros a sus candidatos, si 
la Mitra se decidía por alguien 
más se mostraban “confor-
mes en recibir cualquier otro 
eclesiástico que mande, no 
siendo el que actualmente está 
[Martínez], por las razones 
que ya expusimos”. Se trataba 
en verdad de un delicado 
punto de equilibrio, ya que 
el arzobispado contestaba que 
se tomarían en consideración 
los motivos expuestos por los 
feligreses, sin dejar de oír al 
repudiado padre Martínez. 
Tan delicado, que se asignó la 
parroquia a varios curas pero 
éstos declinaron el encargo 
uno tras otro; aducían dife-
rentes razones, de salud entre 
otras, pero es imposible no 
sospechar que había mucho 
más detrás de todo ello en un 
curato tan rijoso.



23

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
septiembre, 2016
núm. 12

SECCIÓN GENERAL

Feligreses y párrocos en el arzobispado de México, 1874-1876: 
entre la lealtad y el repudio

Ulises Íñiguez Mendoza

otra localidad. Todo parecía seguir o bien igual, o de modo muy similar a 

los años previos a la Reforma. El trato entre los ámbitos civil y eclesiástico 

se mantenía en busca de una solución... pero era imposible hablar de auto-

nomía entre los dos poderes, cuando el alcalde se apresuraba a manifestar 

al arzobispo, “con el mayor sentimiento de esta noticia [...] que sea la 

causa cual fuere de la acusación [...] no permita para nada la separación de 

nuestro amado Señor Cura que tanto apreciamos”.48

Este influjo notable –abrumador muchas veces– ejercido por los pa-

rroquianos, en particular los indios o “naturales”, era la causa de que el 

párroco de Zumpango, Juan N. Enríquez, dirigiera en enero de 1875 una 

carta al arzobispado en un estilo directo y transparente, muy sincero y 

dolido, quejándose de que una buena parte del pueblo se hallaba en su 

contra, de la falta de contribuciones económicas, de pasquines anónimos, 

etc. Ecuánime y conciliador a pesar de todo, apuntaba que desde su llegada 

a la parroquia una sola familia había comenzado “contra mí un rumor de 

protestantismo”.49 Como en tantos otros pueblos, la tónica era la profun-

da discordia y división entre clases o entre amplios grupos de habitantes, 

con puntos de vista del todo incompatibles en relación a la figura central 

del párroco. Enríquez terminaría pidiendo su remoción dada su impopu-

laridad entre la mayoría de Zumpango; unos cuantos católicos de mejor 

condición social lo apoyaban, pero no los naturales, que tampoco colabo-

raban en nada para los oficios religiosos.

Sólo faltaría añadir, para completar este escenario tan sui generis, el volu-

minoso expediente de Jaltenco –138 fojas– entre mayo y agosto de 1875, 

digno de un examen aparte por su abundancia y variedad.50 En ese caso, el 

Ayuntamiento, en carta al arzobispo, acusaba al párroco fray Luis de Jesús 

María de sembrar la discordia, al oponerse durante la celebración del 5 de 

mayo a repicar a vuelo las campanas, según estaba reglamentado; el síndi-

co había acabado haciéndolo por su cuenta y el párroco lo insultó, siendo 

éste acusado ante el Juez de Letras. 

Ya resuelto el incidente, el Ayuntamiento se dirigía de nuevo al arzo-

bispado debido al escrito en el que unos feligreses se quejaban también de 

48	 aham-sa, serie Parroquias, 
año 1874, caja 83, exp. 35. 
Xaltocan. Los vecinos de este 
pueblo se quejan del señor 
Cura de Jaltenco José E. Var-
gas y Porras. Énfasis añadido.

49	 aham-sa, serie Parroquias, año 
1875, caja 93, exp. 36. Zum-
pango. El encargado sobre 
que una familia ha puesto al 
pueblo en su contra. Se trata 
del mismo cura del expedien-
te correspondiente a Cuautit-
lán (caja 106, exp. 19); puede 
verse que las circunstancias en 
ambos casos son muy pareci-
das.

50	 aham-sa, serie Parroquias, año 
1875, caja 122, exp. 13. Jal-
tenco. Toca al expediente pro-
movido contra el encargado 
fray Luis de Jesús María, por 
problemas con la autoridad 
civil.



24

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco

septiembre, 2016
núm. 12

SECCIÓN GENERAL

Feligreses y párrocos en el arzobispado de México, 1874-1876: 
entre la lealtad y el repudio

Ulises Íñiguez Mendoza

insultos recibidos de fray Luis, cosa que había sucedido en varias ocasio-

nes. El alcalde lamentaba no poder llevar en buenos términos las relaciones 

entre el cura y la municipalidad, solicitando al arzobispo su intervención 

pues el fraile no debía tratar a los feligreses de modo indecoroso. Pedía 

entonces su reemplazo proponiendo específicamente que “nos nombre al 

Sr. Bachiller D. Antonio Morales que está en Coyotepec, y si no, lo que Su 

Ilustrísima halle más conveniente”.

Subrayemos el nivel de interrelación municipalidad-arzobispado, el 

papel mediador del alcalde entre el arzobispo y los fieles (¿o ciudadanos?) 

y aún más: su capacidad de iniciativa para proponer un nuevo cura. En su 

respuesta, el secretario del arzobispo aseguraba que se tomarían las pro-

videncias oportunas. Por separado pedía al párroco un informe sobre lo 

ocurrido con los quejosos, recomendándole “moderación y prudencia” 

hacia ellos y procurar la buena armonía.

Al dar su versión, fray Luis de Jesús María entraba en un terreno habi-

tual en otros expedientes: los quejosos no querían pagar derechos parro-

quiales, además de que aspiraban a “tener al Cura como un doméstico”. 

Por enésima vez, era ésta una queja reiterada por parte de los curas que 

atendían poblaciones de mayoría indígena. 

Aun cuando se vuelve imposible dilucidar a quién le asiste la razón, el 

párroco resentía el avance entre la feligresía de modos de pensar seculares 

que afectaban a la Iglesia católica: la cabecera “está dominada por los que 

llaman acá protestantes”, y sólo rigen las Leyes de Reforma. En concreto: 

“han aconsejado al pueblo no pagar diezmos, primicias ni derechos pa-

rroquiales; ya no hay en el pueblo, desde hace tres meses, quien pague 

ni siquiera las misas dominicales”, cuando sólo pagaban por ellas dos 

pesos, dice el cura, dando a entender que la obvención era mayor. En fin, 

era aquélla toda una guerra de los Domínguez –el presidente municipal, 

el Juez, quien se había adjudicado todos los bienes que habían sido de 

la parroquia, y el síndico, “cabecilla de los protestantes”–, en su contra. 

Concluía reconociendo que, con el fin de darse a respetar, había suspendi-

do todos los toques de campanas y no les había oficiado misa durante dos 



25

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
septiembre, 2016
núm. 12

SECCIÓN GENERAL

Feligreses y párrocos en el arzobispado de México, 1874-1876: 
entre la lealtad y el repudio

Ulises Íñiguez Mendoza

domingos, “porque ni la pagan”. Sin duda, en este enfrentamiento con 

sus adversarios liberales, fray Luis había terminado por enemistarse con 

sus mismos fieles, y ya ni siquiera les suministraba “aceite para la lámpa-

ra”, escudándose en el hecho de que al pueblo estas cosas ya no parecían 

importarle.

El asediado párroco, aislado y carente de partidarios, acabaría presentan-

do su renuncia y el arzobispado aceptándola, sin que en la documentación 

aparezca un veredicto por parte de sus superiores. Queda la impresión de 

que el arzobispo prefería dar por cerrado el caso en un curato como el de 

Jaltenco, en donde el liberalismo había logrado penetrar más profunda-

mente y la convivencia con un sacerdote ardoroso e intransigente era ya 

imposible, un sacerdote que afirmaba no habría de someter jamás la auto-

ridad de la Iglesia a un poder temporal, como expresamente se lo habían 

pedido. ¿Buscaba Labastida que lo sustituyera alguien con otra mentalidad, 

más en consonancia con la línea conciliatoria impulsada por el prelado y 

una de sus principales directrices: restaurar las relaciones entre los poderes 

civil y eclesiástico?51 Quizá un párroco capaz de tolerar y permitir que las 

campanas de su iglesia repicaran no sólo en las festividades católicas sino 

incluso en celebraciones civiles como la del 5 de mayo.

Un nuevo y crucial elemento de conflicto era la confusión semántica 

sobre los vocablos “protestantes” y “protestantismo”. Dentro de todo el 

contexto del expediente y la acerba pugna entre fray Luis, el ayuntamiento 

y demás funcionarios del gobierno, estos últimos eran continuamente lla-

mados protestantes y se les asociaba a la aplicación de las Leyes de Reforma; 

es decir, se les aplicaba ese adjetivo por haber prestado la protesta obliga-

toria de la Ley Orgánica de Adiciones y Reformas reglamentada apenas en 

diciembre de 1874, no por profesar la religión protestante. Esta significación 

ambigua ya había aparecido en un caso tristemente célebre: la sangrienta 

serie de motines estallados en noviembre de 1873 en tres pueblos del es-

tado de México: Zinacantepec, Tejupilco y Temascaltepec; en el primero, 

en efecto, la protesta hecha por sus modestos funcionarios de la impopular 

Ley Orgánica –con la cual la legislación reformista alcanzaba estatus cons-

51	 García Ugarte, Poder político y 
religioso, 1299-1300, 1419, 
1424-1425. En opinión de 
la historiadora, Labastida 
terminó diseñando y ejecutan-
do “una política de tolerancia 
hacia los otros, ya fueran 
protestantes, liberales o maso-
nes”.



26

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco

septiembre, 2016
núm. 12

SECCIÓN GENERAL

Feligreses y párrocos en el arzobispado de México, 1874-1876: 
entre la lealtad y el repudio

Ulises Íñiguez Mendoza

titucional–, se entremezcló confusamente –según la prensa católica– con 

la presencia de pequeños grupos pioneros de creyentes protestantes. Dos 

sacerdotes fueron acusados de instigar el fanatismo de los indígenas cató-

licos y una turba enardecida invadió la presidencia municipal de Zinacan-

tepec, asesinando a tres de los nuevos empleados y saqueando el pueblo. 

La responsabilidad de los clérigos no quedó comprobada ya que a fin de 

cuentas se les exoneró.52

Conclusiones

El estudio de la conducta de los católicos hacia sus párrocos en algunos 

curatos predominantemente indígenas pertenecientes al arzobispado de 

México –que a partir de 1871 volvió a encabezar monseñor Labastida 

y Dávalos–, muestra una intensidad y vehemencia insospechadas en su 

interlocución con el arzobispo; las protestas podían ser comunitarias o a 

veces a título individual, bien que se tratara de la cabecera parroquial o 

de alguna pequeña localidad. En gran medida, como los mismos párrocos 

lo reiteran en los expedientes estudiados, esta conflictividad se derivaba 

de diferencias étnicas (entre indígenas y otros grupos); aunque de mane-

ra menos clara, la documentación exhibe también la polarización entre 

distintas clases sociales. Quizá la conclusión más contundente que puede 

extraerse de estos expedientes y de sus profusos –parecen a veces inaca-

bables– intercambios epistolares, la que con mayor fidelidad retrata la 

naturaleza de las feligresías en estas parroquias, es que los creyentes no se 

quedaban cruzados de brazos ante el nombramiento o ratificación de un 

párroco a quien rechazaban. Hacen uso constante y muy claro –aunque la 

forma sea en extremo respetuosa, sumisa o servil incluso– de las cartas o 

representaciones al arzobispo Labastida para exponer sus puntos de vista 

y sus quejas, su aceptación o su repudio del sacerdote, desglosando todo 

tipo de objeciones con gran extensión.

De la otra parte, pese a la autoridad de que estaba investido, el ar-

zobispo no los ignoraba, tomaba en cuenta sus peticiones y llamaba a 

52	 T. G. Powell, El liberalismo y el 
campesinado en el centro de México 
(1850 a 1876) (México: sep, 
1974), 149-150; Romana Fal-
cón, México descalzo. Estrategias de 
sobrevivencia frente a la modernidad 
liberal (México: Plaza y Janés, 
2002), 159-165; Semanario El 
Católico (Zacatecas), núm. 22, 
7 de diciembre de 1873, 376-
378.



27

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
septiembre, 2016
núm. 12

SECCIÓN GENERAL

Feligreses y párrocos en el arzobispado de México, 1874-1876: 
entre la lealtad y el repudio

Ulises Íñiguez Mendoza

comparecer al inculpado o bien ordenaba la investigación correspondien-

te antes de tomar una decisión. Quizá la mayor parte de las veces fueron 

los fieles quienes lograron llevar adelante sus demandas.53 Esta firmeza de 

convicciones de los parroquianos en cuanto a qué clase de cura aspiraban 

a tener, iba de la mano con el sólido convencimiento de que necesitaban 

en todo momento un líder espiritual que sostuviera sin vacilaciones la fe 

católica (o cristiana, indistintamente; ni clero ni feligreses reconocían a las 

demás “sectas” como cristianas). No era para menos, en tiempos en que 

la puesta en vigor de las Leyes de Reforma alcanzaba sus momentos más 

álgidos. Estaban, por lo demás, muy conscientes de que en años recientes 

esta fe se había visto disminuida; no hacían alusiones a los motivos pero es 

fácil inferirlos, la difusión del liberalismo podría ser el culpable principal. 

Los pleitos eran ásperos y muchas veces irreconciliables, tanto al inte-

rior de las poblaciones como con sus sacerdotes. En el curso de tan intrin-

cadas y ardorosas disputas, la más alta jerarquía eclesiástica se encontró de 

continuo sometida a un papel muy difícil de mediador, y a meditar con 

todo cuidado a quién otorgar su apoyo. Parece que el arzobispo se vio 

más bien obligado a adoptar una postura temperada, a fungir más como 

árbitro que como juez, sin asumir la capacidad de decisión inherente a un 

cargo de tal categoría. Los casos en que el mismo prelado llamaba a sus 

párrocos a soportar los conflictos y aun las calumnias a que se veían some-

tidos eran más evidentes en las parroquias de mayoría indígena. Este lla-

mado a la prudencia ratificaba la línea adoptada en los numerosos pleitos 

con alcaldes y jefes políticos que la Iglesia enfrentó durante la República 

Restaurada. 

Otro foco de alarma constante para fieles y clérigos era el protestantismo, 

pero no como “secta” opositora al abrumadoramente mayoritario catoli-

cismo, sino en otra acepción que el vocablo adquirió en esas circunstan-

cias: el de la protesta prestada por los funcionarios a la Ley Orgánica –la 

constitucionalización de las Leyes de Reforma, culmen de la legislación 

lerdista–, “los que acá llaman protestantes”, según expresión del párroco 

de Jaltenco. Esta confusión semántica dio lugar, como hemos visto, a ca-

53	 La atención que dispensaba 
el arzobispo a los habitantes 
de sus parroquias la confirma 
Marta Eugenia García Ugarte, 
entre la población rural y ur-
bana, que lo reconocía como 
pastor. Esta influencia se 
extendería años después en la 
ciudad de México: ya fueran 
“liberales o conservadores 
acudían al arzobispo para con-
sultarle sus negocios o asuntos 
de conciencia”. García Ugarte, 
Poder político y religioso, 1440.



28

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco

septiembre, 2016
núm. 12

SECCIÓN GENERAL

Feligreses y párrocos en el arzobispado de México, 1874-1876: 
entre la lealtad y el repudio

Ulises Íñiguez Mendoza

sos de trágicas consecuencias, y ya había sido señalada por el obispo de 

Querétaro, Ramón Camacho: al aplicarse “el epíteto de protestantes a las per-

sonas que han hecho la protesta de guardar y hacer guardar la Constitución 

y leyes vulgarmente llamadas de reforma”, la gente sencilla se había con-

fundido, escribía el obispo, como si al hacer tal juramento, estas personas 

se hubieran afiliado a alguna secta no católica. El episcopado negaba los 

sacramentos a estos funcionarios, pero ni remotamente –afirmaba el obis-

po– se autorizaba al pueblo católico a “insultar a las personas que faltando 

a sus deberes religiosos, han consentido en protestar [la constitución]”.54 

También en el arzobispado de Guadalajara fue necesario llamar la atención 

para no confundir a estos “protestantes” con los creyentes de otras religio-

nes cristianas; una circular de marzo de 1874 “reprobaba enérgicamente 

la conducta violenta de los fieles”; sólo por medio de la fe y la oración 

debía combatirse “la peste del protestantismo”.55

Al margen del desempeño de las autoridades civiles como elementos 

ralentizadores de la reforma liberal, o del debate sobre la forma en que 

buena parte de estos funcionarios se mostraron más comprometidos con 

la Iglesia que con el gobierno al cual representaban,56 el presente estudio 

se ha enfocado en los casos en que este tipo de autoridades intervinieron 

en asuntos que parecían ser de una naturaleza primordialmente ecelsiásti-

ca: los conflictos parroquiales entre fieles y sacerdotes. En última instan-

cia, nos encontramos aquí con un resultado final muy similar: la mentali-

dad de aquellas autoridades civiles parecía inmune a las Leyes de Reforma, 

con frecuencia se involucraban tan intensamente en estos pleitos como 

cualquier otro feligrés, e incluso dirigían alguno de los grupos en pugna. 

Desmentían pues, en la práctica cotidiana, el supremo objetivo liberal de 

alcanzar la total separación entre Iglesia y Estado. Caso extremo, extraño 

incluso, fue la tentativa de uno de los grupos católicos de Iztapalapa por 

querer involucrar al propio Porfirio Díaz, en junio de 1877, al agudizarse 

un pleito de grandes proporciones con otros paisanos por la permanencia 

o la separación del cura del lugar. Díaz, por cierto, apenas el mes anterior 

había asumido constitucionalmente la presidencia de la república; una pe-

54	 El Pájaro Verde, núm. 63, 1 de 
enero de 1874, 1;  Íñiguez 
Mendoza, “‘¡Viva la religión y 
mueran los protestantes!’”, 234-
235.

55	 Alma Dorantes González, 
“Tolerancia, clero y sociedad 
de Guadalajara”, en Memoria 
del i Coloquio Historia de la Iglesia 
en el Siglo xix, compilado por 
Manuel Ramos Medina (Mé-
xico: Condumex-El Colegio 
de México-El Colegio de Mi-
choacán-Instituto Mora-uam, 
1998), 230-231.

56	 Íñiguez Mendoza, “La Refor-
ma ‘a ras de tierra’”.



29

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
septiembre, 2016
núm. 12

SECCIÓN GENERAL

Feligreses y párrocos en el arzobispado de México, 1874-1876: 
entre la lealtad y el repudio

Ulises Íñiguez Mendoza

tición de esa índole debe haberlo dejando pensando en el fracaso de la 

implantación del modelo liberal, al menos en los estratos más profundos 

de las sociedades rurales o en la necesidad de flexibilizarlo para adaptarlo 

al escenario real del México de la época.

A propósito de ello, Cecilia Bautista ha enfocado el tema de las conflic-

tivas relaciones entre feligreses y curas desde la perspectiva de la gober-

nabilidad en los pueblos. Los casos que ofrece corresponden a la década 

de 1880, sobre todo en sus últimos años, y observa que dichos problemas 

trascendían “el ámbito eclesiástico para ser asunto de orden público y, 

por lo tanto, de interés gubernamental”. No se trataba de “afirmar la su-

premacía de un poder sobre otro, sino era una forma de mediar entre los 

intereses parroquiales y los de las poblaciones, para zanjar conflictos y dar 

estabilidad social”.57 Por supuesto que en el caso de este último estudio, 

se trataba de un momento histórico muy distinto, el del afianzamiento 

del Porfiriato. Sin embargo, los patrones documentados por Bautista son 

parecidos: en 1889, los vecinos de Zimapan, Hidalgo, escribían a su go-

bernador para que promoviera el cambio de párroco, ya que al que te-

nían se le acusaba de “inmoralidad y abuso de autoridad”. Otro asunto 

parroquial en Tula orillaba al gobernador del estado de Hidalgo a escribir 

al arzobispo. En 1888, los vecinos de Huaquechutla, Puebla, solicitaban 

al presidente Díaz un cambio de párroco por las altas cuotas que pagaban 

por los sacramentos. Y en el conflictivo Zinacantepec, 1887, de nuevo el 

gobernador estatal pedía al arzobispo la remoción del párroco por generar 

división en la comunidad. Otra decena de casos enumerados por la autora, 

entre 1879 y 1886, intercomunican al gobernador, el arzobispo, algún alcal-

de, los vecinos y a veces de nuevo a don Porfirio.

Entre una década y otra se observa un cambio que parece fundamental: 

este comportamiento de los ciudadanos que aspiran a resolver problemas 

intraparroquiales a través de la autoridad civil se ha abierto mucho más, al 

grado de que se vuelve habitual la intervención no sólo de alcaldes o fun-

cionarios menores –como en los expedientes trabajados en la década de 

1870–, sino del propio gobernador. Para Cecilia Bautista, este acercamien-

57	 Cecilia Adriana Bautista 
García, “Entre la disputa y la 
concertación: las disyuntivas 
del Estado y de la Iglesia en la 
consolidación del orden libe-
ral. México, 1856-1910” (te-
sis de doctorado, El Colegio 
de México, 2009), 232-233.



30

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco

septiembre, 2016
núm. 12

SECCIÓN GENERAL

Feligreses y párrocos en el arzobispado de México, 1874-1876: 
entre la lealtad y el repudio

Ulises Íñiguez Mendoza

to clero-gobierno –patronato renovado según algunos autores– “tiene su 

explicación no [en] un mero deseo por conciliar […] sino en la necesidad 

de dar estabilidad política al país”. Este espacio de negociación informal 

“fue necesario después de más de dos décadas de enfrentamientos entre el 

clero y gobierno civil”.58

Las relaciones entre el arzobispado y sus parroquianos inducen a otra 

reflexión: si bien otros trabajos han demostrado la profunda, tenaz imbri-

cación entre católicos, párrocos y jerarquía cuando se trataba de resolver 

los más diversos asuntos que entremezclaban lo civil y lo eclesiástico, in-

tegrando flexibles y poderosas redes de acción, aquí cabría preguntarnos si 

estas redes tan funcionales no corrían peligro cuando la feligresía quedaba 

escindida en bandos de un antagonismo casi irresoluble. Por cierto, era en 

buena medida la Reforma la que había provocado estas amargas fracturas 

al interior de las parroquias, por una variedad de razones que iban de lo 

puramente religioso a lo político.

Ya que se ha hablado de la persistencia de concepciones ideológicas 

prerreformistas incluso entre los funcionarios de los pueblos –de quienes 

sólo ingenuamente se hubiera esperado una postura distinta, cuando su 

origen social era idéntico al de sus fervorosos paisanos–, viene al caso una 

última consideración de tipo comparativo, así sea esbozada en gruesos 

trazos: la línea de continuidad que une el comportamiento de los católi-

cos –indígenas sobre todo– al menos desde el siglo xviii y hasta el último 

cuarto del siglo xix. En su clásico estudio sobre párrocos y feligreses du-

rante el siglo de la Ilustración, William B. Taylor, al examinar “al detalle 

las relaciones políticas locales y los conflictos de poder […] entre los tres 

elementos del ‘triángulo de autoridad’: sacerdotes, feligreses y alcaldes 

mayores”, ya apuntaba que los testimonios trabajados mostraban “a los 

feligreses indígenas como protagonistas, más que como actores pasivos o 

del todo inexistentes en el orden colonial, aun en su resistencia a los fun-

cionarios coloniales y a las nuevas leyes”. No en balde el testimonio de un 

gobernador indio citado por Taylor atestiguaba que “toda esta raza ha sido 

siempre muy inquieta y enemiga de los curas”. Si bien los escenarios en-

58	 Bautista García, “Entre la dis-
puta y la concertación”, 236.



31

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco
septiembre, 2016
núm. 12

SECCIÓN GENERAL

Feligreses y párrocos en el arzobispado de México, 1874-1876: 
entre la lealtad y el repudio

Ulises Íñiguez Mendoza

tre siglo y siglo cambiaron notablemente y los motivos que llevaron a los 

fieles a estas acerbas disputas de poder con sus párrocos experimentaron 

asimismo cambios esenciales, un manifiesto “espíritu de independencia” 

como lo califica Taylor se había sostenido, y no debe extrañarnos encon-

trar entre las quejas de los curas de la República Restaurada resonancias 

y similitudes asombrosas con “la audacia, la protervidad y orgullo y una 

continua indocilidad no sólo respecto de su cura, sino en respecto de las 

justicias seculares”, con que se conducían los naturales, según un párroco 

en 1758.59

Para el caso de la arquidiócesis de Michoacán y la diócesis de Zamora, 

exactamente en los mismos años, las posturas de los católicos venían a 

ser una réplica de las aquí expuestas; entre otros ejemplos de su vigorosa 

participación en la designación de sus párrocos se pueden citar las pobla-

ciones de Tepuxtepec, San Gerónimo Purencho, San Andrés Tziróndaro, 

Tingambato, Pamatacuaro y Tanhuato. En algunos de estos expedientes, 

reproduciendo una vez más el esquema ya conocido en la arquidiócesis 

de México, intervenían las autoridades civiles. Muchos otros asuntos tales 

como la erección y reconstrucción de capillas o iglesias, así como el ma-

nejo de los cementerios, eran asimismo espacio de acción para los fieles 

michoacanos. Como ejemplo por excelencia de un involucramiento tan 

decidido, y la consecuente ruptura entre grupos de parroquianos que res-

paldaban a dos distintos sacerdotes, vale la pena citar un expediente muy 

voluminoso e intrincado, el de Jiquilpan, entre diciembre de 1872 y junio 

de 1873,60 que recuerda en mucho los asuntos aquí trabajados. 

Aunque está por hacerse un estudio comparativo de las posturas asu-

midas por las distintas diócesis de la república ante la profundización de 

las Leyes de Reforma y su elevación constitucional bajo el mandato de 

Lerdo de Tejada, podemos apuntar aquí una coincidencia de propósitos 

y estrategias entre los arzobispados de México y de Michoacán, tanto en 

lo que se refiere a la reorganización interna de su Iglesia, como en sus 

relaciones con las autoridades civiles. De acuerdo con Cecilia Bautista, 

en la arquidiócesis michoacana dirigida por monseñor Ignacio Árciga, la 

59	 William B. Taylor, Ministros 
de lo sagrado. Sacerdotes y feligreses 
en el México del siglo xviii, vol. ii 
(Zamora: El Colegio de Mi-
choacán-Secretaría de Gober-
nación-El Colegio de México, 
1999), 513, 537. En especial, 
véase el capítulo 14, “Oficia-
les, acción popular y disputas 
con los curas párrocos”.

60	 Íñiguez Mendoza, “‘¡Viva la 
religión y mueran los protes-
tantes!’”, 180-183, 260-261, 
433-434.



32

Intersticios Sociales
El Colegio de Jalisco

septiembre, 2016
núm. 12

SECCIÓN GENERAL

Feligreses y párrocos en el arzobispado de México, 1874-1876: 
entre la lealtad y el repudio

Ulises Íñiguez Mendoza

reorganización eclesiástica “requería una actitud moderada por parte de 

la clerecía hacia las autoridades civiles […] Para Árciga estaba claro que 

la participación de la Iglesia en las disputas por el poder político había 

llegado a su fin”.61 Durante y después del régimen de Lerdo, a lo largo del 

Porfiriato, las relaciones entre los dos poderes en el estado reproducirían 

el esquema nacional: “[…] el arzobispo estrechó las relaciones con el go-

bierno estatal, apareció en actos públicos y mantuvo correspondencia con 

el gobernador Aristeo Mercado”.62 En cuanto a la diócesis zamorana, no se 

tienen suficientes noticias sobre las relaciones entre el gobierno y su pri-

mer obispo, José Antonio de la Peña. No obstante, sí es bien sabido que se 

ocupó mucho más de asuntos estrictamente eclesiásticos y espirituales que 

de política, reprimiendo o desalentando el descontento de los católicos 

zamoranos hacia los gobiernos liberales, a través de un apotegma: “el que 

ama la paz es heredero de Dios y el que la desprecia se hace su enemigo”.63 

Así, al estallar en gran parte del territorio michoacano un movimiento ar-

mado, el de los religioneros, en repudio a la radicalización liberal, pese a 

la popularidad de que gozaba la rebelión en Zamora la alta jerarquía ecle-

siástica no lo apoyó. Como en la arquidiócesis que encabezaba monseñor 

Labastida, no eran ya tiempos de beligerancia, sino de reconstrucción.

Artículo recibido: 15 de diciembre de 2015
Aceptado: 21 de junio de 2016

61	 Cecilia Adriana Bautista 
García, “La reorganización de 
la Iglesia en el arzobispado 
de Michoacán, 1868-1897” 
(tesis de licenciatura, Uni-
versidad Michoacana de San 
Nicolás de Hidalgo, 1997), 
47-48.

62	 Álvaro Ochoa Serrano y Gerar-
do Sánchez Díaz, Michoacán. 
Historia breve (México: El Co-
legio de México-fce, 2011), 
145-146.

63	 Luis González, Zamora (Zamo-
ra: El Colegio de Michoacán, 
2009), 121.


