
122 ][ Investigaciones Geográficas, Boletín 75, 2011

Berque, A. (2009),
El pensamiento paisajero, 
Biblioteca Nueva, Madrid, 
134 p., ISBN 978-84-9742-934-4

Uno de los conceptos que con los años ha incre-
mentado su uso es el del paisaje, en geografía y en 
otras disciplinas. Nunca se ha hablado tanto del 
paisaje, como tal, mientras que jamás se le ha arra-
sado en la proporción actual. Su protección es ya 
parte de varias disciplinas, aunque la preocupación 
proviene desde los albores de la Revolución Indus-
trial, cuya pulsión fue contraria a la calidad de los 
paisajes. Este libro de Augustin Berque, geógrafo y 
orientalista francés, es una parte de la bibliografía 
sobre el paisaje1 bajo una perspectiva que busca el 
“sentido profundo” del mismo.

Berque nació en 1942 en Rabat, Marruecos, 
hijo del historiador y sociólogo del Magreb Jaques 
Berque y de Lucie Lissac, de formación artística. 
Actualmente es investigador del Centre de recher-
ches sur le Japon contemporain de la École des 
Hautes Études en Sciences Sociales de París. Inició 
su formación pluridisciplinaria con la Geografía 
y después se abocó al estudio del idioma chino y 
el japonés, lo que le permitió realizar una lectura 
crítica y comparativa entre las posturas filosóficas 
orientales y occidentales. Centrado en particular 
en las relaciones que mantiene el humano con su 
entorno, su mirada geográfica manifiesta una aper-
tura a la filosofía (Paquot, 1997). En este sentido, 
subraya que las palabras son centrales para diferen-
ciar concepciones propias del mundo, por lo que 

1 Este libro es parte de una colección interdisciplinaria de 
estudios sobre el paisaje concebida en España denominada 
Paisaje y Teoría, de la editorial Biblioteca Nueva. Se han pu-
blicado seis títulos de diferentes autores en los que se tratan 
temas actuales en la reflexión del paisaje. Este volumen es el 
primer libro de Augustin Berque que se traduce enteramente 
al español, y representa un resumen de la trayectoria de su 
pensamiento paisajero. Entre sus más recientes publicaciones 
están: Berque (2010a y b) y la traducción y comentario en 
Watsuji (2006).

“no es anodino apegarse a la terminología que toda 
cultura pone de manifiesto para decir lo que ve en 
su entorno” (Berque, 2009:58). A través del texto 
utiliza pinturas, fotografías, dibujos (realizados por 
su madre), trabajo de campo personal y de sus pa-
dres, literatura, además nos traslada desde el valle de 
Seksawa en Marruecos, a Japón, China y Australia.

La primera distinción que hace el autor, para 
introducirnos en su análisis, es la diferencia entre el 
pensamiento sobre el paisaje, en donde se contempla 
y analiza el paisaje como un concepto y su repre-
sentación y el pensamiento paisajero, que da título 
a este libro, en el que se integra “la sabiduría que 
ha sido desarrollada desde la experiencia del hacer” 
(Maderuelo, 2009:12), o sea, el cómo hacer en el 
paisaje, sin necesariamente concebirlo como tal.

En un primer apartado el autor habla del origen 
del paisaje en Occidente. Las primeras referencias 
datan del siglo XIV cuando aparecen descripciones 
que evocan lo que posteriormente se denominará 
paisajes. Es con el Renacimiento que “el paisaje 
como tal empieza a existir para los europeos” 
(Berque, 2009:19). Pero en este sentido ¿pensar el 
paisaje no es necesariamente un indicador de que 
exista una identidad entre el hecho de pensar y el 
hecho de que haya paisaje?, esta última relación es 
lo que Berque denomina pensamiento paisajero. 
Una evidencia es el legado de paisajes admirables, 
sin la presencia de un análisis del mismo como ob-
jeto. Y el autor se/nos cuestiona: “¿cómo es posible 
que nuestros antepasados, que no se ocupaban del 
paisaje, hayan gozado de un pensamiento paisajero 
tan destacable y nosotros, que rebosamos de pen-
samiento del paisaje, estemos tan manifiestamente 
desprovistos de él?” (Berque, 2009:21). Es así que 
nos plantea que en nuestra época carecemos de 
un “gusto” fiable en el acondicionamiento de lo 
que denominamos paisaje y que se caracteriza por 

bol75_reseñas.indd   122 29/07/2011   11:54:48 a.m.



Investigaciones Geográficas, Boletín 75, 2011 ][ 123

El pensamiento paisajero

la insatisfacción de los entornos que construimos, 
tal “equivocación no es otra que la insostenibilidad 
de nuestra manera de ser, de pensar y de actuar en 
la Tierra –un asunto que va mucho más allá del 
paisajismo pero del que el paisaje es un fiel reflejo” 
(Berque, 2009:24). ¿Es el paisaje como objeto de 
pensamiento contrario a un pensamiento paisajero?, 
este planteamiento será central a través del libro.

Pero ¿dónde surge el pensamiento sobre el 
paisaje? ¿Cuál es la primera manifestación de 
una representación, una palabra que implique su 
análisis? Para esto Berque, dilucida el origen de 
este concepto y las condiciones que llevaron a su 
nacimiento. La idea del paisaje como objeto, está 
arraigada a las élites, a aquellos individuos capaces 
de forcluir, de omitir, el trabajo de la tierra permi-
tiéndoles contemplar la “naturaleza” en lugar de ser 
quienes la transforman. Esta mirada desinteresada 
hacia el entorno permitió el surgimiento de repre-
sentaciones de la naturaleza tanto como objeto de 
conocimiento, como de contemplación. Entre los 
criterios que, según el autor, permiten diferenciar 
las culturas en donde el paisaje ya es un objeto del 
pensamiento, destaca la existencia de una o varias 
palabras para decir “paisaje” y el planteamiento de 
una reflexión explícita sobre “el paisaje”. Esto lo 
encuentra entre los poetas chinos del siglo V, con 
las consecuentes reflexiones del mismo, y por tanto, 
una nueva forma de realidad. Ahí el nacimiento del 
paisaje está ligado a la ruptura con el mundo, un 
distanciamiento o rechazo, que sólo cierta parte 
de la sociedad llevó a cabo. Además la percepción 
subjetiva otorgó a esta parte de la sociedad un gusto 
distinguido para apreciar el paisaje, del cual carecen 
las masas, aunque sea el trabajo de las mismas el 
que ha hecho posible tales paisajes. 

Por otro lado, en Occidente la disociación entre 
mundo natural y humano, con origen en las distin-
ciones en la mitología de los fenómenos naturales, 
dio lugar, mucho tiempo después, a la concepción 
de la naturaleza como objeto neutro, abstracto, 
dentro de lo que denomina el autor “paradigma 
occidental moderno clásico” (POMC). Este último 
procura la abstracción y el conocimiento reducido 
y especializado. Ese espacio neutral seguido de los 
preceptos filosóficos del modernismo espacial, cuya 
representación es el espacio absoluto, actualmente 
constituye la base geográfica de las relaciones socia-

les en el mundo capitalista (Smith y Katz, 1993). 
Y es aquí donde la modernidad es incompatible 
con los paisajes, con el contenido “espiritual” que 
le imprime el humano, mundos propios que la 
modernidad suspendió. El POMC es así “el gran 
mata-paisajes”; pero Berque nos propone más que el 
rechazo de la modernidad, superarla a través de una 
revolución ontológica concibiendo la realidad como 
relacional: que la subjetividad tenga una medida co-
mún con el entorno objetivo (Berque, 2007 y 2009).

Se debe entonces superar el marco mental que 
impone el dualismo como la única forma de enten-
der la realidad y para ello el autor nos recuerda a los 
primeros que reflexionaron sobre el paisaje. Zong 
Bing escribió en su obra Introducción a la pintura 
del paisaje: “En cuanto al paisaje, aun teniendo 
sustancia, tiende al espíritu” (Berque, 2009:83). 
En este sentido, el paisaje representa una ambi-
valencia, en él se encuentra una existencia física y 
una existencia humana, que supone una historia
y una cultura. Así, esta relación interactiva es esen-
cial en el paisaje y constituye una visión más amplia 
y totalizadora de la complejidad que supone éste.

La relación interactiva se da a través de la tra-
yección; relación que se puede establecer a partir de 
determinadas referencias culturales, más allá de la 
identidad física del objeto.

Trayectiva significa que esta realidad concreta está 
entre los dos polos teóricos de lo subjetivo y lo 
objetivo, que son abstractos […la realidad] no es 
una pura sustancia, no un simple entorno físico, 
sino un paisaje: un determinado entorno percibido 
en tanto que paisaje (Berque, 2009:118).

Así, este último, supone una trayectiva en dos 
etapas: una a nivel ontológico de la biosfera (lo 
que como seres vivos aprehendemos de nuestra 
realidad a través de los diferentes sentidos) y la del 
ecúmene (en la que se interpreta de una manera u 
otra aquello que percibimos).

Para acercarnos a ese sentido profundo del 
paisaje, y realizar la conciliación entre dimensio-
nes que aparecen discordantes, Berque recuerda 
algunos intentos como la mesología, la ciencia de 
los medios humanos, y la noción de medio que 
desarrolló Vidal de la Blache.

Pero Berque se centra en un autor en parti-
cular, Watsuji Tetsurô, quien en 1935 escribió 

bol75_reseñas.indd   123 29/07/2011   11:54:48 a.m.



124 ][ Investigaciones Geográficas, Boletín 75, 2011

Gerónimo Barrera de la Torre

Fûdo (“Medio”).2 Resulta interesante la reflexión 
del filósofo japonés, como respuesta a su lectura 
de Ser y tiempo de Heidegger, al proponer que 
la ambientalidad es un “elemento estructural de 
la existencia humana” (Watsuji, 2006:17) y es a 
través de los instrumentos y costumbres cultu-
rales, como construcciones dentro de un clima y 
paisaje particulares, que el humano se descubre a 
sí mismo. Estas construcciones tienen como base 
la correlación existencial con el clima, el paisaje y 
los condicionamientos ambientales: “constituyen 
el primer momento en la construcción de los ob-
jetos artificiales como tales objetos”. Para Watsuji: 
“Geografía e historia, paisaje y cultura son insepa-
rables” (2006:31), ya que el medio y la historia se 
suponen el uno al otro, el medio encarna la historia 
que engendra al medio (CRJ, 2011). Más que un 
texto sobre el paisaje, para Berque, Fûdo es en sí 
un “pensamiento paisajero, [que] da a conocer a la 
vez su potencial y sus riesgos” (Berque, 2009:99). 
A partir del concepto de “medio” se desprende otro 
central, en el texto de Berque, que es el de medianza 
(traducción del neologismo japonés fûdogaku) que 
representa el modo en el cual se establece la relación 
dinámica entre la sociedad y el entorno natural. 
La modernidad, al reducir el mundo exterior a un 
objeto, ha forcluido esta medianza, la separación 
del objeto y el sujeto conlleva el análisis del paisaje 
sólo de acuerdo con los procesos físicos o con los 
sistemas de signos abstraídos de su fundamento al 
interior de los ecosistemas: una historia humana 
desvinculada de la historia natural (Berque, 2009).

Frente al modo de vida insostenible actual tanto 
en el ámbito ecológico, ético (por las intrínsecas 
desigualdades del sistema), como estético (con la 
destrucción de los paisajes), el autor afirma que es 
necesario librarse de la “forclusión de ese funda-
mento que es la Tierra” (Berque, 2009:96), buscar 
la esencia de la realidad humana en ella, que es 
el pensamiento paisajero. “Indígenas de la Tierra 
lo somos todos, y es nuestra realidad” (Berque, 
2009:96), por lo que deberíamos considerarla ante 
todo como un medio vital y no cosificarla. “[E]l 
pensamiento paisajero es primordial respecto al 
pensamiento del paisaje. Es el sentido profundo del 

2 Existe una edición en español, véase: Watsuji, 2006.

paisaje” (Berque, 2009:70). “Este sentido profundo 
es la autenticidad de un paisaje en el que la vida 
de un hombre está en armonía con la naturaleza” 
(Berque, 2009:74). Y no los paisajes de la moder-
nidad carentes de ésta, utilizados para provecho 
propio, sin considerar los costos de su consumo, 
–exacerbando la forclusión por el individualismo 
moderno y por lo posmoderno, que pregona la 
armonía como anacrónica. La “destrucción del 
paisaje” es más que un problema estético, afecta 
nuestra existencia y sustentabilidad en el mundo 
(Berque, 2007).

REFERENCIAS

Berque, A. (2007), “Transmitting the past to the future: 
an ontological consideration on tradition and moder-
nity”, International symposium: historical architecture 
heritage preservation and sustainable development, 
Taijin Univesity, November 10-12 [http://www.
paris-lavillette.archi.fr/asialink/document/publica-
tion.Berque.pdf, consultado el 17 de abril de 2011].

Berque, A. (2009), El pensamiento paisajero. Biblioteca 
Nueva, Madrid.

Berque, A. (2010a) Histoire de l’habitat idéal. De l’Orient 
vers l’Occident, Le Félin, Paris. 

Berque, A. (2010b) Milieu et identité humaine. Notes pour 
un dépassement de la modernité, Donner lieu, Paris.

Centre de recherches sur le Japon (CRJ) (2011), Augustin 
Berque [Ecole des Hautes Etudes en Sciences Sociales: 
http://crj.ehess.fr/document.php?id=204, consultado 
el 2 de mayo de 2011].

Maderuelo, J. (2009), “Prólogo”, en: Berque, A. El 
pensamiento paisajero. Biblioteca Nueva, Madrid, 
pp. 11-15

Paquot, Th. (1997), Parole, Augustin Berque [Institut 
d`urbanisme de Paris: http://urbanisme.u-pec.fr/
documentation/paroles/augustin-berque-64743.kjsp, 
consultado el 17 de abril de 2011].

Smith, N. and C. Katz (1993), “Grounding metaphor. 
Towards a spatialized politics”, in Kaith, M. and S. 
Pile (eds.), Place and the politics of identity. Routledge, 
London, pp. 67-83.

Watsuji, T. (2006), Antropología del paisaje. Climas, cul-
turas y religiones. Ediciones Sígueme, Madrid.

Gerónimo Barrera de la Torre
Facultad de Filosofía y Letras, 

Universidad Nacional Autónoma de México

bol75_reseñas.indd   124 29/07/2011   11:54:48 a.m.


