Berque, A. (2009),

El pensamiento paisajero,
Biblioteca Nueva, Madrid,

134 p., ISBN 978-84-9742-934-4

Uno de los conceptos que con los afios ha incre-
mentado su uso es el del paisaje, en geografia y en
otras disciplinas. Nunca se ha hablado tanto del
paisaje, como tal, mientras que jamds se le ha arra-
sado en la proporcién actual. Su proteccién es ya
parte de varias disciplinas, aunque la preocupacién
proviene desde los albores de la Revolucién Indus-
trial, cuya pulsion fue contraria a la calidad de los
paisajes. Este libro de Augustin Berque, gedgrafo y
orientalista francés, es una parte de la bibliografia
sobre el paisaje’ bajo una perspectiva que busca el
“sentido profundo” del mismo.

Berque naci6é en 1942 en Rabat, Marruecos,
hijo del historiador y sociélogo del Magreb Jaques
Berque y de Lucie Lissac, de formacién artistica.
Actualmente es investigador del Centre de recher-
ches sur le Japon contemporain de la Ecole des
Hautes Etudes en Sciences Sociales de Paris. Inicié
su formacién pluridisciplinaria con la Geografia
y después se abocd al estudio del idioma chino y
el japonés, lo que le permitié realizar una lectura
critica y comparativa entre las posturas filoséficas
orientales y occidentales. Centrado en particular
en las relaciones que mantiene el humano con su
entorno, su mirada geografica manifiesta una aper-
tura a la filosofia (Paquot, 1997). En este sentido,
subraya que las palabras son centrales para diferen-
ciar concepciones propias del mundo, por lo que

! Este libro es parte de una coleccién interdisciplinaria de
estudios sobre el paisaje concebida en Espana denominada
Paisaje y Teoria, de la editorial Biblioteca Nueva. Se han pu-
blicado seis titulos de diferentes autores en los que se tratan
temas actuales en la reflexion del paisaje. Este volumen es el
primer libro de Augustin Berque que se traduce enteramente
al espafiol, y representa un resumen de la trayectoria de su
pensamiento paisajero. Entre sus mds recientes publicaciones
estén: Berque (2010a y b) y la traduccién y comentario en
Watsuji (2006).

122] Investigaciones Geogrdficas, Boletin 75, 2011

bol75_resefias.indd 122

“no es anodino apegarse a la terminologia que toda
cultura pone de manifiesto para decir lo que ve en
su entorno” (Berque, 2009:58). A través del texto
utiliza pinturas, fotografias, dibujos (realizados por
su madre), trabajo de campo personal y de sus pa-
dres, literatura, ademas nos traslada desde el valle de
Seksawa en Marruecos, a Japén, China y Australia.
La primera distincién que hace el autor, para
introducirnos en su andlisis, es la diferencia entre el
pensamiento sobre el paisaje, en donde se contempla
y analiza el paisaje como un concepto y su repre-
sentacién y el pensamiento paisajero, que da titulo
a este libro, en el que se integra “la sabiduria que
ha sido desarrollada desde la experiencia del hacer”
(Maderuelo, 2009:12), o sea, el cémo hacer en el
paisaje, sin necesariamente concebirlo como tal.
En un primer apartado el autor habla del origen
del paisaje en Occidente. Las primeras referencias
datan del siglo XIV cuando aparecen descripciones
que evocan lo que posteriormente se denominard
paisajes. Es con el Renacimiento que “el paisaje
como tal empieza a existir para los europeos”
(Berque, 2009:19). Pero en este sentido ;pensar el
paisaje no es necesariamente un indicador de que
exista una identidad entre el hecho de pensar y el
hecho de que haya paisaje?, esta tltima relacién es
lo que Berque denomina pensamiento paisajero.
Una evidencia es el legado de paisajes admirables,
sin la presencia de un andlisis del mismo como ob-
jeto. Y el autor se/nos cuestiona: “;cédmo es posible
que nuestros antepasados, que no se ocupaban del
paisaje, hayan gozado de un pensamiento paisajero
tan destacable y nosotros, que rebosamos de pen-
samiento del paisaje, estemos tan manifiestamente
desprovistos de é12” (Berque, 2009:21). Es asi que
nos plantea que en nuestra época carecemos de
un “gusto” fiable en el acondicionamiento de lo
que denominamos paisaje y que se caracteriza por

29/07/2011 11:54:48 a.m.



la insatisfaccién de los entornos que construimos,
tal “equivocacién no es otra que la insostenibilidad
de nuestra manera de ser, de pensar y de actuar en
la Tierra —un asunto que va mucho mds alld del
paisajismo pero del que el paisaje es un fiel reflejo”
(Berque, 2009:24). ;Es el paisaje como objeto de
pensamiento contrario a un pensamiento paisajeroz,
este planteamiento serd central a través del libro.

Pero ;dénde surge el pensamiento sobre el
paisaje? ;Cudl es la primera manifestacién de
una representacién, una palabra que implique su
andlisis? Para esto Berque, dilucida el origen de
este concepto y las condiciones que llevaron a su
nacimiento. La idea del paisaje como objeto, estd
arraigada a las élites, a aquellos individuos capaces
de forcluir, de omitir, el trabajo de la tierra permi-
tiéndoles contemplar la “naturaleza” en lugar de ser
quienes la transforman. Esta mirada desinteresada
hacia el entorno permitié el surgimiento de repre-
sentaciones de la naturaleza tanto como objeto de
conocimiento, como de contemplacién. Entre los
criterios que, segun el autor, permiten diferenciar
las culturas en donde el paisaje ya es un objeto del
pensamiento, destaca la existencia de una o varias
palabras para decir “paisaje” y el planteamiento de
una reflexién explicita sobre “el paisaje”. Esto lo
encuentra entre los poetas chinos del siglo V, con
las consecuentes reflexiones del mismo, y por tanto,
una nueva forma de realidad. Ahi el nacimiento del
paisaje estd ligado a la ruptura con el mundo, un
distanciamiento o rechazo, que sélo cierta parte
de la sociedad llevé a cabo. Ademds la percepcién
subjetiva otorgd a esta parte de la sociedad un gusto
distinguido para apreciar el paisaje, del cual carecen
las masas, aunque sea el trabajo de las mismas el
que ha hecho posible tales paisajes.

Por otro lado, en Occidente la disociacién entre
mundo natural y humano, con origen en las distin-
ciones en la mitologfa de los fenémenos naturales,
dio lugar, mucho tiempo después, a la concepcién
de la naturaleza como objeto neutro, abstracto,
dentro de lo que denomina el autor “paradigma
occidental moderno cldsico” (POMC). Este tltimo
procura la abstraccién y el conocimiento reducido
y especializado. Ese espacio neutral seguido de los
preceptos filoséficos del modernismo espacial, cuya
representacion es el espacio absoluto, actualmente
constituye la base geografica de las relaciones socia-

bol75_resefias.indd 123

El pensamiento paisajero

les en el mundo capitalista (Smith y Katz, 1993).
Y es aqui donde la modernidad es incompatible
con los paisajes, con el contenido “espiritual” que
le imprime el humano, mundos propios que la
modernidad suspendié. EIl POMC es asi “el gran
mata-paisajes’; pero Berque nos propone mds que el
rechazo de la modernidad, superarla a través de una
revolucién ontoldgica concibiendo la realidad como
relacional: gue la subjetividad tenga una medida co-
main con el entorno objetivo (Berque, 2007 y 2009).

Se debe entonces superar el marco mental que
impone el dualismo como la tinica forma de enten-
der la realidad y para ello el autor nos recuerda a los
primeros que reflexionaron sobre el paisaje. Zong
Bing escribié en su obra Introduccion a la pintura
del paisaje: “En cuanto al paisaje, aun teniendo
sustancia, tiende al espiritu” (Berque, 2009:83).
En este sentido, el paisaje representa una ambi-
valencia, en él se encuentra una existencia fisica y
una existencia humana, que supone una historia
y una cultura. Asi, esta relacién interactiva es esen-
cial en el paisaje y constituye una vision mds amplia
y totalizadora de la complejidad que supone éste.

La relacién interactiva se da a través de la za-
yeccidn; relacién que se puede establecer a partir de
determinadas referencias culturales, mds alld de la
identidad fisica del objeto.

Trayectiva significa que esta realidad concreta estd
entre los dos polos tedricos de lo subjetivo y lo
objetivo, que son abstractos [...la realidad] no es
una pura sustancia, no un simple entorno fisico,
sino un paisaje: un determinado entorno percibido
en tanto que paisaje (Berque, 2009:118).

Asi, este tltimo, supone una trayectiva en dos
etapas: una a nivel ontoldgico de la biosfera (lo
que como seres vivos aprehendemos de nuestra
realidad a través de los diferentes sentidos) y la del
ecimene (en la que se interpreta de una manera u
otra aquello que percibimos).

Para acercarnos a ese sentido profundo del
paisaje, y realizar la conciliacién entre dimensio-
nes que aparecen discordantes, Berque recuerda
algunos intentos como la mesologia, la ciencia de
los medios humanos, y la nocién de medio que
desarrollé Vidal de la Blache.

Pero Berque se centra en un autor en parti-
cular, Watsuji Tetsurd, quien en 1935 escribié

Investigaciones Geogrdficas, Boletin 75, 2011 1123

29/07/2011 11:54:48 a.m.



Gerénimo Barrera de la Torre

Fiido (“Medio”).? Resulta interesante la reflexién
del fil6sofo japonés, como respuesta a su lectura
de Ser y tiempo de Heidegger, al proponer que
la ambientalidad es un “elemento estructural de
la existencia humana” (Watsuji, 2006:17) y es a
través de los instrumentos y costumbres cultu-
rales, como construcciones dentro de un clima y
paisaje particulares, que el humano se descubre a
si mismo. Estas construcciones tienen como base
la correlacién existencial con el clima, el paisaje y
los condicionamientos ambientales: “constituyen
el primer momento en la construccién de los ob-
jetos artificiales como tales objetos”. Para Watsuji:
“Geografia e historia, paisaje y cultura son insepa-
rables” (2006:31), ya que el medio y la historia se
suponen el uno al otro, el medio encarna la historia
que engendra al medio (CRJ, 2011). Mds que un
texto sobre el paisaje, para Berque, Fiido es en si
un “pensamiento paisajero, [que] da a conocer a la
vez su potencial y sus riesgos” (Berque, 2009:99).
A partir del concepto de “medio” se desprende otro
central, en el texto de Berque, que es el de medianza
(traduccidn del neologismo japonés fiidogaku) que
representa el modo en el cual se establece la relaciéon
dindmica entre la sociedad y el entorno natural.
La modernidad, al reducir el mundo exterior a un
objeto, ha forcluido esta medianza, la separacién
del objeto y el sujeto conlleva el andlisis del paisaje
s6lo de acuerdo con los procesos fisicos o con los
sistemas de signos abstraidos de su fundamento al
interior de los ecosistemas: una historia humana
desvinculada de la historia natural (Berque, 2009).

Frente al modo de vida insostenible actual tanto
en el dmbito ecoldgico, ético (por las intrinsecas
desigualdades del sistema), como estético (con la
destruccién de los paisajes), el autor afirma que es
necesario librarse de la “forclusion de ese funda-
mento que es la Tierra” (Berque, 2009:96), buscar
la esencia de la realidad humana en ella, que es
el pensamiento paisajero. “Indigenas de la Tierra
lo somos todos, y es nuestra realidad” (Berque,
2009:96), por lo que deberfamos considerarla ante
todo como un medio vital y no cosificarla. “[E]l
pensamiento paisajero es primordial respecto al
pensamiento del paisaje. Es el sentido profundo del

2 Existe una edicién en espafol, véase: Watsuji, 2006.

124 ] Investigaciones Geogrdficas, Boletin 75, 2011

bol75_resefias.indd 124

paisaje” (Berque, 2009:70). “Este sentido profundo
es la autenticidad de un paisaje en el que la vida
de un hombre estd en armonia con la naturaleza”
(Berque, 2009:74). Y no los paisajes de la moder-
nidad carentes de ésta, utilizados para provecho
propio, sin considerar los costos de su consumo,
—exacerbando la forclusién por el individualismo
moderno y por lo posmoderno, que pregona la
armonfa como anacrdénica. La “destruccién del
paisaje” es mds que un problema estético, afecta
nuestra existencia y sustentabilidad en el mundo

(Berque, 2007).

REFERENCIAS

Berque, A. (2007), “Transmitting the past to the future:
an ontological consideration on tradition and moder-
nity”, International symposium: historical architecture
heritage preservation and sustainable development,
Taijin Univesity, November 10-12 [http://www.
paris-lavillette.archi.fr/asialink/document/publica-
tion.Berque.pdf, consultado el 17 de abril de 2011].

Berque, A. (2009), E/ pensamiento paisajero. Biblioteca
Nueva, Madrid.

Berque, A. (2010a) Histoire de ['habitat idéal. De ['Orient
vers ['Occident, Le Félin, Paris.

Berque, A. (2010b) Milieu et identité humaine. Notes pour
un dépassement de la modernité, Donner lieu, Paris.

Centre de recherches sur le Japon (CR]) (2011), Augustin
Bergque [Ecole des Hautes Etudes en Sciences Sociales:
http://crj.ehess.fr/document.php?id=204, consultado
el 2 de mayo de 2011].

Maderuelo, J. (2009), “Prélogo”, en: Berque, A. E/
pensamiento paisajero. Biblioteca Nueva, Madrid,
pp- 11-15

Paquot, Th. (1997), Parole, Augustin Berque [Institut
d'urbanisme de Paris: http://urbanisme.u-pec.fr/
documentation/paroles/augustin-berque-64743 kjsp,
consultado el 17 de abril de 2011].

Smith, N. and C. Katz (1993), “Grounding metaphor.
Towards a spatialized politics”, in Kaith, M. and S.
Pile (eds.), Place and the politics of identizy. Routledge,
London, pp. 67-83.

Watsuji, T. (2006), Antropologia del paisaje. Climas, cul-
turas y religiones. Ediciones Sigueme, Madrid.

Gerénimo Barrera de la Torre
Facultad de Filosofia y Letras,
Universidad Nacional Auténoma de México

29/07/2011 11:54:48 a.m.



