
HMex, LXXII: 4, 2023� 1737

LAS IDEAS POLÍTICAS DE PABLO GARCÍA 
MONTILLA, EL EDUCADOR (1879-1882)

Jorge Alejandro Laris Pardo
El Colegio de México

En enero de 1916 se organizó en Mérida el Primer Congreso 
Feminista de Yucatán (y de México). En el marco de una 

acalorada discusión tomó la palabra una joven “nieta del ilustre 
don Pablo”.1 Se trataba de Francisca García Ortiz, hija de Luisa 
Ortiz y Luis García Mezquita, quien fue gobernador de Cam-
peche en la última década del porfiriato hasta su muerte.2 Su tío, 
Sebastián García Mezquita, fue muchos años profesor del Ins-
tituto Literario e incluso llegó a presidirlo por un par de meses 
en 1813.3 Institución educativa que un egresado y partícipe im-
portante en la revolución yucateca recordó como un enclave de 
avanzada del Partido Liberal.4 ¿Pero, quién fue el ilustre García 
y por qué mereció tan cálido recuerdo?

1  El Primer Congreso Feminista de Yucatán, p. 72.
2  Menéndez, Noventa años de historia de Yucatán, p. 383.
3  Ruz Menéndez, Aportaciones para el estudio de la historia del Instituto 
Literario de Yucatán, pp. 94-95, 227-228.
4  Urzaiz Rodríguez, Del Imperio a la Revolución, p. 150. 

Fecha de recepción: 4 de febrero de 2021
Fecha de aceptación: 30 de junio de 2021



1738	 Jorge Alejandro Laris Pardo

El presente artículo tiene como propósito estudiar las ideas 
de Pablo García sobre la humanidad y la política expresadas en 
El Libre Examen entre 1879 y 1881. La historiografía del po-
sitivismo en México se ha concentrado en el estudio del pensa-
miento de las grandes figuras nacionales. Esto ha descuidado el 
análisis del pensamiento de los intelectuales de menor rango en 
la escala del poder. En consecuencia, se ha formado la idea de 
un positivismo mexicano menos heterogéneo y diverso de lo 
que en realidad fue. Al concentrarse en estudiar el pensamiento 
de este importante pensador local, se espera contribuir a una 
próxima síntesis historiográfica que permita atajar la pluralidad 
del pensamiento positivista en nuestro país.

Con este propósito en mente, el artículo se divide en dos apar-
tados. El primero discute la posición de García en el mundo inte-
lectual de su época; el segundo busca transmitir un planteamiento 
integral de sus ideas políticas en este periodo. Antes de continuar, 
se dedican unas palabras a exponer la semblanza de García, para 
colocar los textos que se estudian en su espacio biográfico y social.

Pablo García Montilla nació en 1824, hijo de María Francis-
ca Montilla, modista oriunda de Nueva Orleans, y Sebastián 
García, peluquero.5 De origen modesto, contó con el apoyo 
de su padrino de bautizo Santiago Duque de Estrada, quien 
ocupaba una importante posición en la sociedad de Campeche.6 
Fue así como en la década de 1840, estudió Latinidad, Filosofía 
y Derecho en el Colegio Clerical de San Miguel de Estrada de 
Campeche, en donde también impartió cursos de Sicología, 
Teodicea y Física. Su primera incursión en el periodismo fue 
en estos años.7Antes de 1857 llegó a ser inspector de escuelas, 
síndico del ayuntamiento campechano, juez de primera instancia 
de lo criminal, juez de distrito y secretario de la jefatura política.8

5  Aznar Barbachano, “Pablo García”, pp. 145-146.
6  Dzib Cardoso, Pablo García Montilla, p. 21.
7  Aznar Barbachano, “Pablo García”, p. 143.
8  Aznar Barbachano, “Pablo García”, pp. 49-50.



	 LAS IDEAS POLÍTICAS DE PABLO GARCÍA MONTILLA� 1739

Llegó al pináculo de su carrera política al ser el primer go-
bernador de Campeche. Desde la independencia, los intereses 
comerciales de la élite campechana en el comercio del Golfo con-
trastaban con los de la meridiana hacia el Caribe. Se formaron dos 
partidos políticos en torno a estos intereses, agrupados alrededor 
de Miguel Barbachano en Mérida y Santiago Méndez en Cam-
peche.9 Tras las elecciones a gobernador de 1857, ambos grupos 
estaban desgastados por los largos años de disputa del poder, por 
la reconfiguración económica del comercio del Golfo, y bajo la 
presión de la joven generación ávida de poder político.10 García 
figuraba en la agrupación Juventud Campechana, apoyada por 
una importante casa comercial del puerto contraria a los intere-
ses de Méndez, quien resultó electo vicegobernador.11 La facción 
de García alegó fraude y en agosto un grupo militar comandado 
por Pedro Baranda, hijo de un antiguo capitán del puerto, tomó  
el control de la ciudad.12 Motines como éste habían sido recurren
tes desde la independencia, pero las circunstancias habían cam-
biado: la amenaza latente de los mayas rebeldes prevenía a las 
élites contra la inestabilidad militar, la cúpula campechana se 
había dividido, y el independentismo de los años cuarenta habían 
alertado a los gobernantes de México sobre el peligro latente 
de secesión. A sabiendas, García se apresuró a enviar dinero a 
Juárez para apoyarlo en la lucha de Reforma y ganar su favor. 
Bajo la amenaza constante de los mayas rebeldes e incapaces de 
encontrar una solución favorable al conflicto, ambos bandos 
firmaron un decreto por el que se reconocía la formación del 

9  Flores Escalante, “Soberanía y excepcionalidad”, p. 10.
10  En palabras de Ancona, Historia de Yucatán (1880), p. 368.
11  Felipe Ibarra León, dueño de una de las casas comerciales más poderosas de 
la ciudad y presidente municipal desde 1857, apoyó con recursos económicos 
al nuevo partido. Canto Mayén, “Los partidarios del proyecto imperial”, 
pp. 171-172.
12  Ancona, Historia de Yucatán (1917), pp. 322-323.



1740	 Jorge Alejandro Laris Pardo

estado de Campeche, siendo su primer gobernador Pablo García 
y Pedro Baranda el comandante militar.13

Al frente del gobierno de Campeche, García aplicó las Leyes 
de Reforma y fundó el Instituto Campechano.14 En 1861, se 
hizo también con el mando militar al desterrar a Pedro Baranda 
y a su hermano menor, Joaquín. Los Baranda aprovecharon su 
exilio para relacionarse con grupos liberales del interior del país. 
Joaquín llegó a ser secretario en el gobierno de Manuel Ruiz 
en Tamaulipas, puesto en el que conoció a Juárez y a Lerdo de 
Tejada. Pedro se posicionó como jefe político y comandante 
militar de Orizaba.15

Durante la Intervención francesa, García vivió unos años en 
el extranjero.16 En 1866 lideró, con el apoyo del gobernador 
de Tabasco y junto con Manuel Cepeda Peraza, la toma de 
Campeche y Mérida. De nuevo en el poder, García ordenó el 
fusilamiento del comandante militar de Campeche y algunos 
prefectos políticos,17 y presionó a Cepeda Peraza a pasar al 
general imperialista Francisco Cantón por el paredón, pero éste 
se negó.18 Esto causó tensión entre García y la élite del puerto, 
mientras que los Baranda movían sus influencias en el congreso 
nacional para conseguir su destitución en 1870,19 tras lo cual se 

13  Hubo que esperar hasta abril de 1863 para que la federación reconociera 
al nuevo estado. Flores Escalante, “Procesos políticos y gobiernos”, pp. 
91-94.
14  Dzib Cardoso, Pablo García Montilla, p. 35.
15  Fernández MacGregor, “Don Joaquín Baranda”, pp. 23-25.
16  Canto Mayén, “Los partidarios del proyecto imperial”, p. 98.
17  Dzib Cardoso, Pablo García Montilla, pp. 46-51.
18  Menéndez, Noventa años de historia de Yucatán, pp. 194-195.
19  La insistencia en la pena capital injustificada y basada en rencores personales 
sería uno de los principales crímenes que se le achacaría. Gómez, Pablo García. 
Sus principios y sus hechos, pp. 24-25. Pedro Baranda era diputado federal en 
1869. Perry, “El modelo liberal”, p. 693. Emiliano Canto ha demostrado la 
cercanía de los Baranda con Francisco Canto. Canto Mayén, “Los partidarios 
del proyecto imperial”, pp. 234-238.



	 LAS IDEAS POLÍTICAS DE PABLO GARCÍA MONTILLA� 1741

refugió en Mérida, arropado por el grupo de liberales organiza-
dos alrededor de la logia La Oriental.20

En 1878, Díaz concertó con el gobernador interino de Yu-
catán, José María Iturralde, nombrar a Romero Ancona como 
sucesor para el periodo 1878-1882. Liberal moderado, “amigo 
de la causa” y representante de distintos empresarios en la capi-
tal del país, fue el primer gobernador desde la restauración que 
culminó su periodo.21 Fue entonces que García editó El Libre 
Examen, periódico ligado a La Oriental, como muestra la lista 
de colaboradores que incluye al coeditor Antonio Cisneros: 
Eligio Ancona, Rita Cetina Gutiérrez, Gertrudis Tenorio Zavala 
y el rico hacendado Carlos Peón Machado. Su obra periodística 
estuvo estrechamente ligada al trabajo ideológico a favor de este 
grupo. También fue profesor de la Facultad de Jurisprudencia y 
director del Instituto Literario desde 1877 hasta ser promovido 
a la presidencia del Consejo de Instrucción Pública en diciembre 
de 1880. Durante el gobierno de Octavio Rosado (1882-1886) 
fue magistrado del Tribunal Superior de Justicia de Yucatán. 
Siguió siendo una figura destacada del Instituto Literario y el 
periodismo hasta su muerte en 1893.22

Su esfuerzo al frente del Instituto Literario, fundado en 1867, 
contribuyó a convertir a la institución en baluarte ideológico 
del liberalismo. Al hacer esto, García fue una de las figuras in-
telectuales que más influencia tendrían sobre la generación que 
llegaría a presidir la revolución yucateca, como las feministas 
del Congreso de 1916. No olvidemos que la educación liberal y 

20  Un excelente estudio sobre las logias masónicas de Yucatán de este periodo 
es el de Menéndez Rodríguez, Iglesia y poder, pp. 59-126. Savarino llama 
liberales radicales al grupo de La Oriental y los contrasta con el grupo modera-
do de la Víctor Hugo, mientras Menéndez se inclina por llamar consecuentes a 
los primeros y oportunistas a los segundos. Savarino, Pueblos y nacionalismo, 
pp. 217-221 y Menéndez Rodríguez, Iglesia y poder”, p. 108.
21  Pérez de Sarmiento, Las razones de la “alternancia”, pp. 87-104.
22  Aznar Barbachano, “Pablo García”, p. 195. Dzib Cardoso, Pablo Gar-
cía Montilla, p. 61.



1742	 Jorge Alejandro Laris Pardo

positiva del porfiriato formó a la generación de la revolución.23 
No es el propósito de este ensayo establecer el vínculo que lleva 
desde la generación de García hasta la de las revolucionarias. Es 
más modesto, un estudio de caso de las ideas políticas de García 
cuando estuvo al frente de la educación yucateca, y su lugar en 
la historia del pensamiento mexicano.

el lugar de pablo garcía en las corrientes 
intelectuales de principios del porfiriato

Los textos de García Montilla que se estudian en el presente 
trabajo se enmarcan durante los gobiernos de Porfirio Díaz 
(1877-1880) y Manuel González (1880-1884), cuando el caudillo 
oaxaqueño intentaba consolidar su poder y pacificar el país. El 
positivismo no era la ideología asociada al grupo político de Los 
Científicos que llegó a ser en la primera década del siglo xx. Por 
el contrario, se experimentaba una redefinición en la correlación 
de fuerzas entre las ideologías liberales-románticas, el conser-
vadurismo católico y el positivismo de reciente introducción.

El liberalismo mexicano había experimentado tres transfor-
maciones a lo largo del siglo xix, siguiendo el ritmo de desarrollo 
internacional de las sensibilidades políticas y condicionado por 
las características de la política interna. El estudio de esta evolu-
ción nos permitirá comprender el pensamiento de García dentro 
de su contexto.

El liberalismo clásico partía del supuesto de que la sociedad 
se componía de individuos autónomos, unidos en una nación, 
que debían ejercer sus derechos para desarrollar sus intereses. 
Esto se lograría poniendo límites constitucionales al poder, 
estableciendo legalmente la igualdad y quitando los derechos 

23  Guerra, México: del Antiguo Régimen a la Revolución, pp. 376-377. Una 
conclusión muy similar a la de Zea, Del liberalismo a la Revolución, pp. 
132-133.



	 LAS IDEAS POLÍTICAS DE PABLO GARCÍA MONTILLA� 1743

corporativos. Los liberales mexicanos de la primera generación 
guardaron en común haber nacido y sido educados durante las 
últimas décadas del gobierno español. La primera generación 
de liberales mexicanos criticó el legado espiritual y social de Es-
paña en América, considerándolo inconsistente con los valores 
de libertad e individualismo necesarios para el desarrollo de la 
sociedad liberal moderna.24

El liberalismo clásico sufrió importantes cuestionamientos 
internos durante el segundo cuarto del siglo xix, frente al fraca-
so de la revolución francesa en establecer un gobierno estable, 
republicano y democrático. Como consecuencia, los liberales 
empezaron a revalorar las inclinaciones y costumbres nacio-
nales en su análisis de las instituciones políticas dando lugar al 
liberalismo romántico. A juicio de Charles Hale, esta corriente 
de pensamiento liberal no llegó a ser dominante en México por 
el ambiente extremadamente polarizado que se vivía entre libe-
rales y conservadores a mediados del siglo.25 Sin embargo, esto 
no implicó la ausencia de figuras representativas del liberalismo 
romántico en México, como Mariano Otero (1817-1850), quien 
en 1842 escribió sobre las condiciones materiales que habían 
impedido la concretización del ideario político liberal en la re-
pública.26 Importantes pensadores de esta segunda generación 
de liberales mexicanos fueron también Miguel Lerdo de Tejada 
(1812-1861), Melchor Ocampo (1814-1861) e Ignacio Ramí-
rez (1818-1879).27 Todos ellos vivieron los años más importantes 
de su formación en el caos político del México independiente. 
Cabe destacar que esta fue la generación de Pablo García Mon-
tilla, lo que explica en parte su inquietud por comprender las 
condiciones sociales que posibilitaban o inhibían el estableci-
miento del régimen liberal.

24  Hale, “Mexican Political Ideas in Comparative Perspective”, p. 93.
25  Hale, The Transformation of Liberalism, pp. 7-8.
26  Otero, Ensayo sobre el verdadero estado de la cuestión social.
27  Hale, “Mexican Political Ideas in Comparative Perspective”, pp. 94-96.



1744	 Jorge Alejandro Laris Pardo

La tercera generación del liberalismo político mexicano se 
gestó con la entrada en el terreno ideológico del positivismo. 
Ésta fue una doctrina filosófica y social originaria de Francia 
en la cuarta década del siglo xix, pero no alcanzó su máxima 
influencia sino hasta el último tercio del siglo. Fue naturalis-
ta en su base y consideraba el método de las ciencias naturales, 
sobre todo la experimentación, como la base del conocimiento 
de lo social. Se caracterizó por un intelectualismo rígido en el 
cual la razón era un instrumento para erigir verdades científicas 
a partir de la experiencia. Consecuentemente, rechazó como 
metafísica banal todo intento por teorizar más allá de la reali-
dad material. Para su fundador, Auguste Comte (1798-1857), 
los valores máximos eran el amor, el orden y el progreso, que 
en México se amalgamaron con el ideario liberal en libertad, 
orden y progreso.

La alta estima para el orden que propugnaban los positivistas 
era una clara diferencia con los liberales de las generaciones ante-
riores. Por lo mismo, argumentaban la posibilidad de un cambio 
lento y pacífico, en contraposición al bélico y revolucionario. El 
positivismo iba aparejado de una teoría del progreso: desde un 
estado social primitivo y metafísico, pasando por uno teológico, 
para finalmente establecer una sociedad en los principios posi-
tivos de la ciencia.28 En México, sus principales características 
fueron la crítica al liberalismo “metafísico” de las generaciones 
anteriores, el llamado a la reforma constitucional y la apología 
de un gobierno fuerte.29

El positivismo llegó a México de la mano de Pedro Contreras 
Elizalde (1823-1875) y Gabino Barreda (1818-1881), quienes 
habían sido miembros en París de la Sociedad Positivista en la 
década de 1840. Contreras se desempeñó como diputado del 
Constituyente de 1856-1857 y contrajo matrimonio con una 

28  Moreno y Kalbtk, “El Porfiriato”, p. 43.
29  Hale, The Transformation of Liberalism, p. 27.



	 LAS IDEAS POLÍTICAS DE PABLO GARCÍA MONTILLA� 1745

hija de Benito Juárez.30 No obstante, esta ideología no empezó 
a tener un verdadero peso político sino hasta la República Res-
taurada, cuando el presidente instruyó a su yerno y a Barreda la 
organización de la educación en los territorios federales, y colo-
có a este último al mando de la Escuela Nacional Preparatoria. 
Aunque este factor dotó de autoridad a la ideología positivista 
en México, hubo una franca pugna entre el bando liberal y el 
positivista por dictar el rumbo de la educación. Acataban ambos 
grupos la enseñanza laica, pero los liberales afirmaban que ésta 
no debía poner en duda los principios metafísicos de la moral y 
la religión, mientras que los segundos rechazaban su postura por 
considerarla contraria al pensamiento científico.31

A diferencia de Pedro Contreras y Gabino Barreda, la mayor 
parte de la primera generación de positivistas mexicanos se fami-
liarizaron tardíamente con el positivismo durante la década de 
los sesenta, después de haber profesado por largo tiempo el libe-
ralismo.32 Esto implicó una adopción parcial de los conceptos y 
valores positivistas dentro de un sustrato liberal previo. Parece 
ser que la irreligiosidad fue un factor importante en la adopción 
del positivismo por algunos de los liberales románticos mexi-
canos, como Pablo García. Caso paradigmático resulta el de 
Ignacio Ramírez, quien ya desde la década de los cuarenta había 
declarado públicamente su ateísmo y se había definido como 
“materialista político” en 1847.33 En la década de los sesenta 
promulgó un positivismo que se alineó con los principios em-
piristas, la fe en la ciencia, el rechazo a la metafísica y la filosofía 
del progreso en tres estados. Sin embargo, estaba lejos de ser 
un positivista doctrinario. “Soy positivista”, expresó, porque 

30  González Navarro, “Los positivistas mexicanos”, p. 119.
31  Bolaños Martínez, “Los orígenes de la educación”, pp. 30-31.
32  Sosa habla de tres generaciones de positivistas mexicanos, aquí sólo nos 
importunan las dos primeras. Sosa, El positivismo en México, p. xiii.
33  Salvador Benítez, “Ignacio Ramírez, su interés científico y filosófico”, 
p. 5.



1746	 Jorge Alejandro Laris Pardo

“todo hombre que no es infalible, absoluto ni intolerante, debe 
ser positivista; es decir, debe buscar la realidad de las cosas”.34 
Una definición que deja escapar el carácter ecléctico de su filia-
ción positivista, en donde el pensamiento de esta escuela no llegó 
a ser dominante.35

El positivismo se internó en la República no sólo por la lec-
tura de los textos producidos en la capital, sino porque gozó de 
amplia difusión en los medios franceses tras la caída de Napo-
león III. En los años setenta, el positivismo francés estuvo mar-
cado por el peso de dos escuelas rivales, la presidida por Émile 
Littré y la de Pierre Laffitte, quien declaró en sus memorias 
haber sido cercano a Contreras Elizalde. Los positivistas de la 
Escuela Nacional Preparatoria guardaron alguna cercanía con el 
segundo grupo, mientras que el contacto con el grupo de Littré 
fue mínimo.36 Pablo García leyó directamente la producción de 
Littré en la época que estudiamos, y fue éste el positivista que 
más peso tuvo en sus escritos. Sus textos corroboran una lectura 
cotidiana de la producción literaria francesa y española de la 
época. La constante comunicación con Europa significó que 
hubo un reiterado flujo de ideas y diversos puntos de introduc-
ción y comunicación de las ideas positivistas a México.

El positivismo de gente como García y Ramírez no renunció 
a su pasado liberal al grado de defender la instauración de un 
nuevo régimen autoritario. Fue en la generación más joven de 
positivistas que el proyecto dictatorial de Díaz, aún en ciernes, 
encontró sus principales ideólogos. Esta segunda generación en-
tró en contacto con el positivismo durante sus años de formación 
y juventud. Algunos como estudiantes, otros como maestros, en 
general lo conocieron en la Escuela Nacional Preparatoria o 

34  Suárez García, “El pensamiento educativo”, p. 94.
35  Torres ha escrito un extenso ensayo sobre su pensamiento político. Torres, 
“El pensamiento político”, pp. 190-228.
36  González Navarro, “Los positivistas mexicanos”, pp. 120-121.



	 LAS IDEAS POLÍTICAS DE PABLO GARCÍA MONTILLA� 1747

en alguno de los institutos estatales.37 Según Alfonso Campos, 
su obra marca una brecha generacional extrema al convertir la 
etiqueta de positivista en una manera clara de distinguir entre 
quienes lucharon contra la Iglesia, los norteamericanos y el 
Imperio, y quienes apenas nacían en medio de las luchas. Para 
los positivistas de segunda generación, pertenecer a esta escuela 
significaba ser progresista, poseer el entendimiento de la verdad 
científica, estar a la moda, haber superado el pasado, ser joven y 
estar contribuyendo al futuro del país.38 Por el contrario, para 
los pocos liberales de la generación anterior que, como García, 
adoptaron el positivismo, éste era una manera de conciliar sus 
posturas antimetafísicas con el ideario del liberalismo román-
tico. Este matiz permitirá comprender las principales dife
rencias que aflorarán entre García y los positivistas de la segunda 
generación.

Los positivistas de segunda generación se agruparon en torno 
al periódico capitalino La Libertad (1878-1884), editado por 
Francisco Cosmes, Telésforo García y Justo Sierra, todos afines 
al itinerario político de Díaz, que usaron la prensa no sólo para 
justificar las medidas del presidente sino como vehículo para sus 
aspiraciones políticas personales dentro de su partido.39 Creían 
que Díaz podría cumplir la misión de instaurar un régimen de 
orden positivo, donde la observación, la investigación y la ex-
periencia tomarían en cuenta la economía concreta y práctica 
en la planeación del estado. Ello implicaba la necesidad de un 
régimen autoritario, una tiranía honesta como diría Cosmes.40 
Un paso fundamental en la creación del nuevo orden consistía 
en instaurar el imperio de la ley en la República, lo cual impli-
caba la reforma de la Constitución de 1857, basada en ilusiones  

37  Maria y Campos, “Porfirianos prominentes”, p. 656.
38  Maria y Campos, “Los Científicos”, pp. 131-132.
39  Priego, “Porfirio Díaz”, p. 138. Zea, El positivismo en México, pp. 397-
406.
40  Hale, “Mexican Political Ideas in Comparative Perspective”, p. 91.



1748	 Jorge Alejandro Laris Pardo

metafísicas que orillaban a su violación sistemática, y reescribir-
la para que fuese la expresión del orden social imperante en la 
nación.41

Las ideas de esta segunda generación de positivistas se carac-
terizaron por su heterodoxia respecto de Comte, acercándose 
sobre todo a las tesis de Herbert Spencer (1820-1903). Este úl-
timo justificó las consecuencias sociales de la revolución indus-
trial mediante un modelo del cambio permanente desde estados 
inferiores difusos hacia superiores diferenciados, según una ley 
inmanente y eterna de adaptación. De esta manera pretendía 
explicar tanto el progreso como las diferencias entre socieda-
des. Mediante la cultura era posible la herencia de caracteres 
adquiridos entre generaciones en instituciones de gobierno, 
educativas, religiosas o comerciales. No obstante, a diferencia 
de los spenceristas mexicanos, el británico no creía que para al-
canzar la libertad fuera primero necesario llegar a un cierto nivel 
de disciplina social. Por el contrario, la problemática de limitar 
el poder público estuvo muy presente en su pensamiento,42 al 
igual que la ausencia de un Estado rector. En contraste, en Esta-
dos Unidos se enfatizaron con fuerza los aspectos de su teoría 
que hablaban de la supervivencia del más fuerte y la lucha por la 
existencia. Ello ha hecho pensar a Natalia Priego que el grupo de 
editores de La Libertad conoció sus ideas por la intermediación 
del trabajo del norteamericano William Graham Sumner. Este 
pensador creía que el poder debía residir solamente en una élite 
compacta y educada que guiaría el desarrollo social.43 Como 
se verá, la ausencia de Spencer de los textos de García es otro de 

41  Hale, The Transformation of Liberalism, p. 49.
42  Como postuló Nisbet, “Ni antes ni después de él ha habido nadie que 
uniera tan eficazmente la filosofía de la libertad con la del progreso, ni nadie 
que anclara tan firmemente la primera en la segunda”. Nisbet, Historia de la 
idea del progreso, p. 322.
43  Priego, “Porfirio Díaz”, pp. 136-146.



	 LAS IDEAS POLÍTICAS DE PABLO GARCÍA MONTILLA� 1749

los elementos que diferencia su positivismo de primera genera-
ción del de los editores de La Libertad.

Cabe agregar que los positivistas confiaban en que la difusión 
de su doctrina contribuiría a aliviar la pluralidad ideológica im-
perante en la nación, al fundamentar todo el pensamiento social 
en la ciencia.44 Para sus críticos, no dejó de ser paradójico que 
no pudieran establecer consenso ni en su propia casa. Desde las 
páginas de El Monitor Republicano, el liberal José María Vigil 
(1829-1909) criticó en estos términos a los editores de La Liber-
tad. Para él, los positivistas apenas y coincidían laxamente en 
abrazar el empirismo, el escepticismo epistemológico y criticar 
la metafísica; pero diferían en prácticamente todos los demás as-
pectos al formar escuelas alrededor de Comte, Spencer, o Littré, 
en lo que llamó sarcásticamente una “anarquía positivista”,45 
etiqueta dolorosa para los misioneros del orden.

Como demuestra la expresión de Vigil, las ideas de los edito-
res de La Libertad encontraron rechazo y contrapeso en el gru-
po de liberales románticos a finales de la década de los setenta. 
Éstos defendieron el sentido de la Constitución del 57 y acusa-
ron a los positivistas de conservadores.46 En el momento más 
álgido del debate, Vigil declaró que el positivismo era contrario 
a la libertad y la democracia; aceptó la metafísica como sustento 
del liberalismo. Le parecía que las libertades civiles eran coro-
larios de la libertad moral que aparecía en autores tan diversos 
como Aristóteles, Espinoza o Kant, y por lo tanto rechazaba la 
estrechez de miras de la educación positivista que negaba el es-
tudio de los clásicos.47 Es importante destacar que en las páginas 
de El Libre Examen se transcribieron con frecuencia artículos 
publicados tanto en El Monitor Republicano como en La Li-
bertad, hecho que expresa simbólicamente que el positivismo 

44  Moreno y Kalbtk, “El Porfiriato”, pp. 429-432.
45  Hernández Prado, “Porque un piquete de alfiler”, p. 573.
46  Hale, “Mexican Political Ideas in Comparative Perspective”, p. 92.
47  Hernández Prado, “Porque un piquete de alfiler”, pp. 571-575.



1750	 Jorge Alejandro Laris Pardo

de primera generación del editor Pablo García emanaba de una 
matriz liberal originaria y se colocaba a medio camino entre 
ambas posturas.

Dado que García se desempeñó en estos años como funcio-
nario de educación pública, es pertinente analizar cómo la pugna 
entre liberales y positivistas se expresó en la política educativa 
seguida por el gobierno de Manuel González (1880-1884). Este 
presidente guardó mayor simpatía que su antecesor por los in-
telectuales afines a un liberalismo más tradicional, e intentó sin 
éxito desplazar al grupo positivista del control de la enseñanza.48 
En efecto su ministro de Justicia e Instrucción Pública, Ezequiel 
Montes (1820-1883), luchó por modificar la enseñanza de la 
lógica en la Escuela Nacional Preparatoria. Una de sus primeras 
acciones fue mandar sustituir el texto de lógica del positivista 
Alexander Bain (1818-1903) por el de Guillaum Tiberghiem 
(1819-1901), un humanista espiritualista que insertaba una discu-
sión sobre el conocimiento trascendente y la ciencia de Dios. A 
su juicio, la lógica de Bain invalidaba el principio de la educación 
laica, al dificultar con su materialismo la enseñanza religiosa en el 
ambiente doméstico. Con el propósito de imponer su reforma, 
nombró a María Vigil en la cátedra.49 La controversia se resolvió 
a favor de los positivistas en 1882, cuando se nombró a Joaquín 
Baranda secretario de Educación.50 Como veremos, en Yucatán 
también hubo una controversia semejante sobre la enseñanza de 
la lógica en el Instituto Literario, en donde García se inclinó por 
el bando positivista, si bien de talente distinto al del centro.

El positivismo y el liberalismo no fueron las únicas escuelas 
de pensamiento progresista que gozaron de popularidad en los 
años setenta entre los intelectuales occidentales. El socialismo 
mexicano había evolucionado desde los años cincuenta a partir 

48  Moreno y Kalbtk, “El Porfiriato”, p. 50.
49  Meneses Morales, Tendencias educativas, pp. 347-354.
50  Moreno y Kalbtk, “El Porfiriato”, p. 54.



	 LAS IDEAS POLÍTICAS DE PABLO GARCÍA MONTILLA� 1751

del jacobinismo romántico y liberal.51 Encontró temprana ex-
presión en las utopías literarias de Nicolás Pizarro escritas en 
1861, El monedero y La coqueta. En ellas buscó reconciliar el 
liberalismo social con el socialismo fraterno a partir de una raíz 
cristiana de inspiración franciscana52 e influida por la obra de 
Vasco de Quiroga.53 Su utopía se sustentó en principios asociati-
vos y proponía regeneración social a un estado idílico, el respeto 
al orden liberal del 57 y la reforma moral de pautas y valores 
conforme al ideal del cristianismo primitivo.54 Enmarcó su so-
cialismo en un entramado conceptual liberal, como aparece en 
su Catecismo de la moral de 1868, libro que ambicionaba llenar 
el espacio dejado por la ausencia de la religión en las escuelas.55 
La resonancia de sus ideas con buena parte de los educadores del 
país explica las cinco ediciones que alcanzó su obra para 1887.56

A finales de los años setenta, el socialismo era un movimiento 
con creciente presencia política en Occidente. Este desarro-
llo condujo a los sucesos de la Comuna de París de 1871, y a 
conflictos sociales en España en 1873 y en Italia en 1874 que lle-
varon a la prohibición en estos países de la organización obrera 
durante el resto de la década. En general, el comienzo de los años 
ochenta fue un momento en el que los países latinos vieron el re-
surgimiento en la vida pública de las organizaciones y prácticas 
revolucionarias de grupos socialistas y anarquistas confabulados 
en los márgenes de la legalidad.57

Estos movimientos de carácter internacional tuvieron re-
sonancia en México en donde se formó el Primer Congreso 

51  Alarcón Olguín, “Política, educación y cultura”, p. 260.
52  Domínguez Michael, Historia mínima de la literatura mexicana del 
siglo xix, p. 167.
53  Rodríguez Lozano, “La utopía cristiano-socialista”, p. 89.
54  Illades y Sandoval, “Nicolás Pizarro”, p. 27.
55  Illades y Sandoval, “Filosofía y espiritismo”, pp. 95-96.
56  Reyes de la Maza, “Nicolás Pizarro”, pp. 585-586.
57  Lida e Illades, “El anarquismo europeo”, pp. 103-115.



1752	 Jorge Alejandro Laris Pardo

Obrero en 1876, adherido a la Primera Internacional. También 
hubo movimientos armados de carácter socialista en Querétaro, 
Guanajuato y la Sierra Gorda en los cuatro años siguientes, estos 
últimos ligados al movimiento agrario y al movimiento munici-
palista, que se expresó en el Plan Socialista de junio de 1879. De 
manera que en el socialismo mexicano de principios del porfiria-
to convivían influencias doctrinales de los socialismos tempranos 
con avances más recientes, y tendencias agrarias, comunitaristas 
y municipalistas del liberalismo romántico decimonónico. Este 
eclecticismo, por supuesto, no era exclusivo de México.58

Pablo García ciertamente no fue ajeno a estos aconteci-
mientos. Desde El Libre Examen se cubrieron las reuniones 
del Congreso Obrero de agosto de 1881.59 Justamente dos 
meses después García publicaría un artículo advirtiendo sobre 
la necesidad de resolver las contradicciones entre el capital y 
el trabajo.60 Además, al menos en una ocasión se resumió una 
nota aparecida en el periódico El Socialista61 y con reiterada fre-
cuencia se tradujeron artículos de diarios ligados a la izquierda 
francesa, como Le Rappel o La Lanterne. El 10 de mayo de 
1879, por ejemplo, se publicó un artículo de Édouard Lockroy, 
quien había participado en la Comuna de París.

Es importante destacar que la divulgación del socialismo no 
fue parte de la línea editorial de El Libre Examen y que García 
no fue un socialista. En los casos en donde se cubrió la prensa 
socialista en el periódico era porque coincidían en el marcado 
anticlericalismo irreligioso. Aquí, el anticlericalismo fungió 
como una bisagra articuladora entre distintas escuelas pro-
gresistas. Aunque no se adhirió a sus principios, estas fuentes 
muestran que García no fue ajeno a las discusiones emanadas 
del pensamiento socialista.

58  Lida e Illades, “El anarquismo europeo”, pp. 128-138.
59  El Libre Examen (10 sep., 17 sep. 1881 y 1o oct. 1881).
60  Pablo García, “El progreso social”, El Libre Examen (6 nov. 1881).
61  El Libre Examen (20 abr. 1881).



	 LAS IDEAS POLÍTICAS DE PABLO GARCÍA MONTILLA� 1753

En Francia, tras la derrota del Imperio y de la Comuna, el 
positivismo se legitimó entre sus élites políticas como el único 
medio capaz de lograr el progreso de su país. En este contex-
to Émile Littré fue elegido a la Asamblea Nacional en 1871. 
Convertido en senador inamovible hasta su muerte en 1881, 
se invistió de la confianza de los intelectuales republicanos que 
luchaban en dos flancos contra la anarquía revolucionaria y la 
contraofensiva monárquica. Médico de formación y aprendiz 
de Comte, propuso la generación positiva de las condiciones de 
la renovación social en el estudio de la sociología. Fundó así la 
Société de Sociologie en 1872, y participó con Stuart Mill y 
otros intelectuales en el estudio de las interacciones entre bio-
logía, sociología y moral. Al hacer esto, proclamó la muerte del 
positivismo doctrinario de su maestro Comte y el surgimiento 
de un positivismo más flexible y pragmático con vocación de 
transformación política.62

Littré publicó en 1879 su Conservation, révolution et posi-
tivisme, que planteaba el positivismo como la tercera vía entre 
la conservación y la revolución. Al escribir, entendió el socia-
lismo como el interés por la problemática social de desarrollar 
intelectual, moral y materialmente a las masas populares como 
condición inherente a cualquier forma óptima de gobierno. En 
este sentido, el positivismo sería la versión sistemática del so-
cialismo. Desde Comte, la exigencia de la repartición equitativa 
de la propiedad no era vista como un fenómeno patológico, 
sino como la reacción esperable de un proletariado desarraiga-
do en una sociedad industrial, pero al mando de élites sobre-
vivientes de edades teológicas. En este sentido, el movimiento 
obrero se consideró como una fuerza que obligaría a la élite 
a asumir un nuevo carácter histórico. Littré reflexionaba que 
la diferencia fundamental entre el socialismo y el positivismo 
era que el primero amenazaba constantemente el orden social, 

62  Pérignon, “Note sur la sociologie”, pp. 179-180.



1754	 Jorge Alejandro Laris Pardo

mientras que el segundo jamás lo haría. A juicio de Sylváin 
Pérignon, éstos son los orígenes de la sociología que busca el 
cambio por medio de la reforma y no de la revolución.63 En 
las raras ocasiones en que García hizo énfasis en las contradic-
ciones del capital y la necesidad de solventarlas, fue dentro del 
marco de esta discusión.

Como se constató, los liberales de la generación de Gar-
cía con los que mejor resonaron las ideas positivistas fueron 
aquellos que, como Ignacio Ramírez, buscaron una forma de 
entender el mundo natural y social renunciando a cualquier a 
priori trascendental o divino.64 Por el contrario, algunos libe-
rales románticos como María Vigil fueron declaradamente ca-
tólicos y consideraron el positivismo una doctrina “demasiado 
desconsoladora y fea” que promovía la desorientación moral, 
el materialismo rampante y el ateísmo militante.65 Paralela-
mente, existió desde los años sesenta un creciente movimiento 
espiritista que cooptó a una parte de los liberales espiritualistas 
quienes, como Pizarro, no toleraban la rigidez dogmática de 
la Iglesia, pero también rechazaban lo que a su juicio era un 
materialismo positivista.66 Así, parece existir un vínculo entre 
la adhesión al positivismo entre los liberales de la generación 
de García y la irreligiosidad.67

Siguiendo criterios generacionales e ideológicos, se podría 
argumentar que Ramírez es quizá la persona que en la política 
nacional más converge en su ideario con el de García; pero aun 

63  Pérignon, “Note sur la sociologie”, pp. 180-185.
64  Ibarra García, “Las ideas de Ignacio Ramírez”, p. 156.
65  Hernández Prado, “Porque un piquete de alfiler”, pp. 573-574.
66  Illades y Sandoval, “Filosofía y espiritismo”.
67  Es cierto que algunos positivistas de la segunda generación, como Sierra, 
fueron más simpatéticos con el catolicismo a medida que envejecieron, pero 
también que el joven Sierra profirió un “muera” al papa desde la capilla del 
Colegio de San Ildefonso en México. Maria y Campos, “Porfirianos promi-
nentes”, pp. 622-625.



	 LAS IDEAS POLÍTICAS DE PABLO GARCÍA MONTILLA� 1755

así encontramos diferencias claras entre ambos pensadores. 
En los dos casos, los autores se declararon positivistas, y lo 
fueron más cercanos a la escuela francesa; su obra filosófica 
no fue coherente y sistematizada, sino expresada para ser com-
prendida por un público determinado. La divulgación de sus 
ideas perseguía objetivos claros: educar al pueblo y formar un 
hombre liberal: antidogmático, crítico, patriota, trabajador, de 
cultura universal y defensor de las libertades.68 Sin embargo, 
García no compartió la desesperanza de Ramírez hacia las 
instituciones liberales, ni creyó que fuera posible instruir a 
los indígenas en los principios científicos usando sus propias 
lenguas.69 Además, pese a su consabido ateísmo, el Nigromante 
apoyó la publicación del catecismo de Pizarro cuando estuvo 
al frente del Ministerio de Justicia e Instrucción Pública en 
1868. Este mismo libro fue vetado por Gabino Barreda por 
considerar que atentaba contra los principios de la sociedad 
industrial, que tomaba un bando claro en contra de la Iglesia en 
vez de abstenerse de tratar la materia religiosa, y por profesar 
un vago e incoherente deísmo.70 Como veremos, la postura 
práctica de García habría sido más cercana a la de Barreda que 
a la de Ramírez, aunque aprobaría por entero la crítica fron-
tal a la Iglesia. Esto viene a comprobar una máxima del estudio 
histórico: mientras más detalladamente se estudia un caso par-
ticular, y con más minuciosidad se desmenuzan sus partes, más 
imprácticas nos resultan las abstracciones que se han probado 
útiles para el estudio de la generalidad.

68  Estas ideas sobre la obra de Ignacio Ramírez se basan en lo expuesto por 
Montalvo Ortega, “Liberalismo y libertad de los antiguos en México”, pp. 
290-293.
69  Sobre esta desilusión con las instituciones liberales, véase Torres, “El pen-
samiento político”, pp. 214-222. Sobre las lenguas indígenas, Suárez García, 
“El pensamiento educativo”, p. 92.
70  Illades y Sandoval, “Nicolás Pizarro”, pp. 34-38.



1756	 Jorge Alejandro Laris Pardo

las ideas políticas de garcía en el libre examen

Si queremos entender a una persona y su vida, es necesario estu-
diar sus ideas.71 Las nociones del derecho suelen estar influencia-
das por las concepciones que tenemos sobre el ser humano y su 
relación con el mundo. De aquí que sea necesario hablar de la vi-
sión que Pablo García tenía de la naturaleza. Para él, ésta era una 
máquina compuesta por una inmensa diversidad de partes cuya 
interacción daba lugar a fenómenos emergentes.72 De allí que 
hubiese seis ciencias dedicadas a los estudios de estos fenómenos 
según su nivel de complejidad: matemáticas, astronomía, física, 
química, biología y sociología. Éstas conocían los fenómenos del 
mundo según eran experimentados por el ser humano, si bien 
nada podían decir sobre el mundo tal cual era.73 Es una división 
netamente kantiana del cosmos,74 aunque procesada a través de 
la filosofía natural positivista de August Comte.75

García desconocía la existencia del alma y con ella de la vida 
eterna,76 así como la existencia de una división clara entre el ser 
humano y las bestias.77 Esto porque estaba convencido de la 
evolución natural.78 Desconoció incluso la existencia de algún 

71  Ortega y Gasset, Ideas y creencias, p. 11.
72  Se ve esto en su rechazo al vitalismo y su preferencia por pensadores ma-
terialistas como Virchow y Du Bois Reymond. Pablo García Montilla, “La 
vida futura según las religiones y según las ciencias. Artículo Final”, El Libre 
Examen (15 mar. 1879).
73  Pablo García Montilla, “Legitimidad de nuestros deseos”, El Libre Examen 
(23 abr. 1881).
74  Compárese con Kant, Crítica a la razón pura, p. 42.
75  Comte, Principios de filosofía positiva, pp. 92-100.
76  Pablo García Montilla, “La superstición de orar por los muertos”, El Libre 
Examen (31 mayo 1879).
77  “Malamente profesa el hombre a los animales un desprecio semejante al que 
los patricios tienen a los plebeyos”. Pablo García Montilla, “El artículo 12 de 
la constitución”, El Libre Examen (8 ago. 1881).
78  Pueden verse sus ideas evolucionistas mejor expresadas en Pablo García 
Montilla, “El catolicismo es incompatible con la buena educación”, El Libre 



	 LAS IDEAS POLÍTICAS DE PABLO GARCÍA MONTILLA� 1757

Cristo real, pues sostenía que la Iglesia había creado uno ideal 
a lo largo de su historia.79 En este sentido, su anticlericalismo 
era antirreligioso, a diferencia de la mayor parte de los liberales 
de la generación de la Reforma.80 Su rechazo a la religión no 
fue una mera ocurrencia, sino una creencia profunda que de-
finía a la persona que era y la manera en que interactuaba con 
el mundo y la sociedad. Una de esas creencias radicalísimas 
que se confunden para nosotros con la realidad misma.81 A 
tal grado llegaba su convicción anticlerical, que negaba la fe 
a otros seres humanos:

Hoy, por ejemplo, después de una experiencia de más de un mil 
ochocientos años, no hay un solo individuo de cualquier estado, 
sexo o condición que se le suponga, que crea por la fe en la resurrec
ción de los muertos, y lo mismo decimos de la transustanciación 
[…] La frase de Pascal “Lo creo porque es absurdo” se puede 
traducir por esta “Lo creo de palabra, porque de corazón no lo 
creo”, pues nadie puede creer aquello de que no está convencido 
su ánimo.82

Por el contrario, para él las verdaderas convicciones sólo 
podían provenir de las ciencias.83 Estas ideas son esenciales 
para comprender su visión de la política y la sociedad. Como 
él mismo expresó, para construir un buen orden político era 
indispensable tener un conocimiento verdadero del hombre, su 

Examen (30 abr. 1881); Pablo García Montilla, “El artículo 12 de la Consti-
tución”, El Libre Examen (8 ago. 1881), y en menor medida en Pablo García 
Montilla, “Bienestar-Felicidad”, El Libre Examen (15 ene. 1881).
79  Pablo García Montilla, “Las costumbres”, El Libre Examen (11 feb. 1882).
80  Sobre esta generación ha escrito Pérez Rayón, “Liberalismo, anticlericalis-
mo y ateísmo en México”, p. 260.
81  Para usar la expresión de Ortega y Gasset, Ideas y creencias, p. 13.
82  Pablo García Montilla, “La fe”, El Libre Examen (23 ago. 1879).
83  Pablo García Montilla, “Fe, convicción”, El Libre Examen (24 sep. 1881).



1758	 Jorge Alejandro Laris Pardo

papel en la tierra, sus relaciones con los demás objetos de ella, 
con los otros seres vivos y en especial con los individuos de su 
especie; así como apreciar las influencias que el mundo exterior 
y su propio organismo tenían sobre él.84 Creyente en que la 
lucha por la supervivencia era el motor de la evolución natural, 
sostenía que el instinto egoísta era innato a todo ser humano 
por ser indispensable para su conservación biológica.85 Existían 
también otros instintos innatos menores: el de venerar a una 
autoridad86 o el sexual,87 y pasiones universales como el temor 
y la esperanza.88 Pero sólo estos atributos eran comunes a todo 
ser humano, todo lo demás tenía un origen en la interacción de 
su persona con el resto del ambiente social y natural.

En este sentido, Pablo García rechazó la idea de que el dere-
cho se fundamentara en una ley natural: “el derecho”, escribió, 
“y consiguientemente la justicia, que es el ideal de la moralidad, 
nada tiene de absoluto, como pretenden los metafísicos”.89 Ésta 
fue la opinión general de los juristas positivistas que rechazaron 
la convicción ilustrada del origen natural de los derechos.90

En consonancia, para García el sentido moral surgía de un 
proceso equiparable al cultivo mental de las pasiones humanas, 
fomentando aquellas que propiciaban la adaptación al entorno 
social. En este sentido, el individuo en realidad no existía ni 

84  Pablo García Montilla, “La base de la educación”, El Libre Examen (29 oct. 
1881).
85  Pablo García Montilla, “La religión no es innata”, El Libre Examen (28 
mayo 1881).
86  Pablo García Montilla, “Adiós a la religión”, El Libre Examen (26 jul. 
1879).
87  Pablo García Montilla, “Los enemigos del alma”, El Libre Examen (20 sep. 
1879).
88  Pablo García Montilla, “Notable divorcio”, El Libre Examen (28 jun. 1879).
89  Pablo García Montilla, “Bienestar-Felicidad”, El Libre Examen (15 ene. 
1881).
90  Puede verse sobre este interesante tema a Kohn-Bramstedt, “La sociedad 
y el pensamiento político en Francia”, pp. 146-153.



	 LAS IDEAS POLÍTICAS DE PABLO GARCÍA MONTILLA� 1759

podía existir descontextualizado de su entorno social.91 En esto 
siguió de cerca la postura del materialista D’Holbach (1723-
1789),92 para quien la infelicidad y la esclavitud eran conse-
cuencia de una falsa idea de la humanidad en la naturaleza; la 
felicidad vendría del correcto ordenamiento de la sociedad, con 
base en el estudio de la naturaleza por medio de la ontología y 
la antropología.93

Por su fe en la educación para cambiar a los pueblos, llegó 
a exclamar que un tierno cerebro humano no era más que una 
tabla rasa,94 metáfora popular en el siglo xix, cuando era común 
pensar que todas las personas eran creadas iguales, y que fue per-
diendo fuerza conforme progresaba el siglo y surgió el racismo 
científico, que atribuía las diferencias y semejanzas sociocultu-
rales de importancia entre los pueblos a variables dependientes 
de tendencias y actitudes hereditarias rígidas.95 En contraste, en 
México tendieron a sobrevivir las concepciones menos rígidas 
de la herencia, por lo menos entre los intelectuales.96 El racismo 
científico occidental difícilmente podría echar raíz en un hom-
bre de origen humilde y tez oscura como García. Sin duda juzgó 
que los mayas eran en su mayoría ignorantes y bárbaros, pero ja-
más pensó que esto se debiera a su naturaleza prenatal: “¡Pobres 

91  Pablo García Montilla, “Los enemigos del alma”, El Libre Examen (20 sep. 
1879).
92  Lo menciona en Pablo García Montilla, “El semanario yucateco”, El Libre 
Examen (2 abr. 1881).
93  Peña Echeverría, “La teoría política D’Holbach”, pp. 20-23.
94  Pablo García Montilla, “Una lección de moral (dedicada al demócrata y 
liberal magistrado de circuito, Lic. Francisco Martínez de Arredondo)”, El 
Libre Examen (1o oct. 1881).
95  Harris, El desarrollo de la teoría antropológica, p. 69. Por otro lado, para 
tomarse en serio el racismo científico es necesario tener una idea muy rígida 
de la herencia que vincule causalmente la transmisión de cualidades físicas con 
las morales de padres a hijos. López Beltrán, “De perfeccionar el cuerpo a 
limpiar la raza”, p. 235.
96  González Navarro, “Las ideas raciales de los científicos”, p. 569.



1760	 Jorge Alejandro Laris Pardo

gentes cuya ilustración ha estado tan descuidada! ¡Cuán dignos 
son de toda la atención y favor de las autoridades!”.97

Pero si bien García rechazaba el racismo, no por eso dejó de 
creer que había diferencias de personalidad y comportamiento 
entre los individuos de una misma especie. Esto lo llevó a re-
chazar el socialismo y luchar por un orden meritocrático. Éste 
debía declarar la igualdad y favorecer a todos los individuos en 
un mismo grado para el desarrollo de sus facultades, al mismo 
tiempo que distribuir sus servicios y recompensas en virtud del 
mérito de cada cual. Después de todo, creía García, la desigual-
dad era indispensable para la existencia misma de la sociedad: 
en la sociedad ideal, la desigualdad social correspondería a la 
desigualdad de méritos.98

El papel de las mujeres en esta meritocracia no parece muy 
claro. García ciertamente estaba imbuido de ciertas ideas femi-
nistas de su época, y no hay que olvidar que entre los colabo-
radores de El Libre Examen aparecen Rita Cetina Gutiérrez 
y Gertrudis Tenorio Zavala, dos destacadas feministas de la 
época. En estos textos jamás defendió explícitamente el voto de 
las mujeres ni su derecho a la participación política, pero sí lo 
vemos preocupado por defender la igualdad de los sexos frente 
a las ideas católicas. Así, criticó severamente el mito de Adán y 
Eva por considerar que colocaba a las mujeres en una condición 
de subordinación y dependencia respecto a los varones.99

97  Pablo García Montilla, “El testimonio de los hechos es irrecusable”, El 
Libre Examen (13 sep. 1879); una idea semejante expresa García Montilla en 
“Fiereza”, El Libre Examen (22 oct. 1881). Por su parte, en otro artículo declara 
que la lengua maya es más atrasada que la española Pablo García Montilla, 
“El testimonio de los hechos es irrecusable”, El Libre Examen (13 sep. 1879).
98  Pablo García Montilla, “El artículo 12 de la Constitución”, El Libre Exa-
men (8 ago. 1881).
99  Pablo García Montilla, “La moral sagrada y la moral pagana”, El Libre 
Examen (12 jul. 1879); en otro texto donde vuelve a tratar el mito bíblico de la 
creación: “Algo sobre la moral sagrada”, El Libre Examen (5 jul. 1879).



	 LAS IDEAS POLÍTICAS DE PABLO GARCÍA MONTILLA� 1761

García asumía como algo dado que las mujeres debían cum-
plir un papel reproductivo en la sociedad, en el cuidado del 
hogar; pero lo usaba como un argumento para defender su 
derecho a la educación: una madre educada formaría buenos 
ciudadanos,100 un argumento usado por algunos movimien-
tos feministas para exigir su acceso a la educación en aquella 
época.101 En efecto, cuando en México se organizó la Sociedad 
Protectora de la Mujer en 1905, se dijo que su lema era “Patria, 
ciencia y hogar”.102 Concordantemente, García equiparó el es-
tado de ignorancia de la mujer a la esclavitud y sostuvo que su 
educación tendría también una función liberadora.103 Su modelo 
ideal fue Hipatia, última bibliotecaria de Alejandría.104

La defensa que hizo García tanto de la meritocracia como de 
la igualdad humana, aunque matizada por la diferencia sexual, 
me convence de que este autor nunca abandonó su antigua for-
mación liberal. Por el contrario, se acercó al positivismo atraído 
por la preocupación de conciliar el pensamiento liberal con las 
preocupaciones de estabilidad y seguridad social románticas, al 
igual que por su metafísica materialista.

100  Pablo García Montilla, “El templo cristiano”, El Libre Examen (30 
jul. 1881).
101  Bard y Thebaud, “Los efectos antifeministas de la Gran Guerra”, pp. 
129-143, en especial pp. 133-136.
102  Severa Aróstegui, “A la Sociedad Protectora de la Mujer en su velada inau-
gural”, La Mujer Mexicana (mar. 1905), pp. 3-4.
103  En lo que recuerda también a los escritos de Laureana Wright. Véase, por 
ejemplo: Laureana Wright de Kleinhans, “La emancipación de la mujer 
por medio del estudio. Primera parte”, La Mujer Mexicana (jul. 1905), pp. 1-3; 
“La emancipación de la mujer por medio del estudio” (segunda parte) La Mu-
jer Mexicana (ago. 1905), pp. 1-4; “La emancipación de la mujer por medio del 
estudio” (tercera parte) La Mujer Mexicana (sep. 1905), pp. 1-3; “La emanci-
pación de la mujer por medio del estudio” (cuarta parte), La Mujer Mexicana 
(oct. 1905), pp. 1-2.
104  Pablo García Montilla, “El modelo del bello sexo”, El Libre Examen (17 
sep. 1881).



1762	 Jorge Alejandro Laris Pardo

En efecto, García creía imposible que existiera la libertad sin 
la sociedad. Porque si la pasión fundamental del individuo era el 
egoísmo que impulsaba su lucha por la supervivencia, era tam-
bién un sentimiento negativo cuyo germen no debía permitirse 
brotar en el seno de la sociedad. “La sociedad”, nos dijo, “tiene 
por mira hacer desaparecer el combate por la existencia”.105 
Su positivismo se distanció aquí del que en el centro de México 
seguía el grupo de redactores de La Libertad, que hemos visto 
estableció el darwinismo social como uno de sus pilares ideoló-
gicos. Si en La Libertad el personaje más citado fue Spencer, en 
los textos de García este autor es ignorado y en contraposición 
aparecen las figuras de Comte y Littré.106 En este sentido, su 
antropología estaba imbuida del pensamiento francés de la res-
tauración que proclamaba que somos malos por naturaleza y 
buenos por la sociedad.107

De ahí que comprendamos la insistencia de García de que 
el derecho era una creación social e histórica y por lo tanto no 
podía ser estudiado con los métodos de la ciencia.108 Pero al 
mencionar estas palabras sus declaraciones parecieran rozar el 
abismo del relativismo cultural, algo que García en definitiva 
no suscribía. Entonces, ¿si todo derecho y toda justicia era so-
cialmente construido, bajo qué criterio se podría escapar del re-
lativismo? Bajo el abrigo de la idea del progreso. La idea del 

105  Pablo García Montilla, “Bienestar-Felicidad”, El Libre Examen (15 ene. 
1881).
106  Esta observación sirve para matizar la opinión de Zea de que el positivismo 
en México tendió a favorecer a Spencer sobre Comte. Zea, Del liberalismo a 
la Revolución, p. 100. Sobre el darwinismo social y el positivismo de la capital 
véase Hale, The Transformation of Liberalism, pp. 205-217. Aunque Guerra 
duda que el darwinismo social haya sido tan bien aceptado por la sociedad 
capitalina; Guerra, México: del Antiguo Régminen, p. 391.
107  Como ha estudiado para Francia Kohn-Bramstedt, “La sociedad y el pen-
samiento político en Francia”, pp. 175-176.
108  Pablo García Montilla, “Bienestar-Felicidad”, El Libre Examen (15 ene. 
1881).



	 LAS IDEAS POLÍTICAS DE PABLO GARCÍA MONTILLA� 1763

progreso albergaba cierto grado de relativismo, al juzgar las 
formaciones sociales como producto de un tiempo en el que 
servían ciertas funciones.109 Así, García podía valorar la Iglesia 
como algo positivo, pero sólo durante la Edad Media.110

El progreso daba espacio a un tipo de relativismo, pero tam-
bién dotaba de un criterio para juzgar las instituciones de acuer-
do con su acoplamiento a las cambiantes circunstancias sociales. 
El sistema de Comte le dio un criterio para catalogar y juzgar 
grados de adelanto jurídico. “La moral”, escribió García, “está 
sometida a la ley del desarrollo […] y del perfeccionamiento 
progresivo”.111 La teoría del progreso, que había cristalizado 
durante la Ilustración en una verdadera filosofía de la historia 
en las diestras manos de Turgot y Condorcet,112 desempeñó un 
papel esencial en el pensamiento político decimonónico porque 
bridó cohesión y sustento a las ideas de igualdad, justicia social 
y soberanía popular que acabaron apareciendo como histórica-
mente necesarias e inevitables.113 Al hacer esto, sirvió para dar 
bríos y alientos a los espíritus combativos: “[…] la iglesia”, co-
mentó García, “está condenada a someterse y conformarse con 
las evoluciones políticas y sociales de los pueblos y los adelantos 
científicos, so pena de perecer”.114 Este teleologismo histórico 
se convirtió en un arma ideológica, pues presentó el triunfo 
liberal como inevitable.

109  Comte dijo que cada estado social había sido tan perfecto como había po-
dido ser. Nisbet, Historia de la idea de progreso, pp. 356-357.
110  Pablo García Montilla, “Situación de la Iglesia respecto del Estado, según 
el derecho público francés y según el nuestro”, El Libre Examen (5 abr. 1879).
111  Pablo García Montilla, “El testimonio de los hechos es irrecusable”, El 
Libre Examen (13 sep. 1879); para ver estas ideas con respecto a la religión: 
Pablo García Montilla, “Adiós a la religión”, El Libre Examen (26 jul. 1879).
112  Kohn-Bramstedt, “La sociedad y el pensamiento político”, pp. 161-162; 
Sabine, Historia de la teoría política, pp. 420-421.
113  Nisbet, Historia de la idea de progreso, pp. 19-23; 224.
114  Pablo García Montilla, “La revelación”, El Libre Examen (6 ago. 1881).



1764	 Jorge Alejandro Laris Pardo

El desarrollo del derecho estaba por lo tanto anclado a esta 
ley ineludible del progreso universal. Las sociedades primitivas, 
como las que García creía haber en Tierra de Fuego, Borneo, 
África, Australia y los polos, eran sociedades sin propiedad, ni 
herencia o familia; sin idea siquiera de dios, de la moral y el peca-
do, o la justicia y deberes sociales.115 En el estado de barbarie no 
podía haber ningún derecho porque el individuo sólo se preocu-
paba por disputar el alimento con los animales y los semejantes. 
El derecho nacía cuando se aumentaba su sociabilidad y surgía 
el trabajo común, con lo que cada cual entendía la necesidad de 
retribuir los esfuerzos individuales que redundaban en el bien 
del colectivo. Los ilustrados, explicó, habían creído en el dere-
cho natural porque habían aprendido sus nociones elementales 
desde edades muy tiernas, y falsamente habían supuesto que 
les habían sido innatas.116

La evolución del derecho marcaba necesariamente las pautas 
de la organización social del trabajo. En un momento reinó la 
antropofagia en el mundo, porque en tribus desesperadas por 
conseguir alimento, era natural que se comieran a sus prisione-
ros. Cuando surgió la idea de propiedad, la gente se dio cuenta 
de que ganaría más esclavizándolos y tratándolos como bestias. 
De allí se desarrolló el feudalismo que era una forma de explotar 
el trabajo ajeno aprovechando las ideas del estado teológico. 
Sólo tras el pleno desarrollo de la idea de libertad, fue posible 
que surgiera el estado más adelantado del trabajo en la forma 
del proletariado.117

115  Pablo García Montilla, “El progreso social”, El Libre Examen (6 nov. 
1881).
116  Pablo García Montilla, “Bienestar-Felicidad”, El Libre Examen (15 ene. 
1881).
117  Ésta es una idea que describe en varios ensayos: Pablo García Montilla, “Un 
calendario anónimo”, El Libre Examen (21 mayo 1881); Pablo García Montilla, 
“La religión no es innata”, El Libre Examen (28 mayo 1881); Pablo García 
Montilla, “El progreso social”, El Libre Examen (6 nov. 1881).



	 LAS IDEAS POLÍTICAS DE PABLO GARCÍA MONTILLA� 1765

¿Pero cuáles serían las características de la sociedad del ma-
ñana? Evidentemente, tendría que ser una sociedad positiva 
en donde la autoridad descansara sobre principios laicos;118 
pero además sería una sociedad sin religión alguna.119 Sería una 
sociedad sustentada en el trabajo de pequeños propietarios en 
donde todos poseerían los instrumentos propios para su labor 
y apreciarían el producto de éste en su verdadero valor, sin la 
“llaga asquerosa” de la explotación del hombre por el hombre.120 
Porque los positivistas no ignoraban la pobreza, las imperfeccio-
nes de los mercados, las desigualdades sociales y la explotación 
del proletariado, pero pensaban que eran males transitorios 
que desaparecerían con el crecimiento económico, la educación 
y los adelantos científicos.121

Sería la futura una sociedad fundada sobre el altruismo y la 
caridad, en donde el pobre tendría derecho a exigir socorros y 
la sociedad el deber de darles limosna,122 alejada de los senti-
mientos de venganza y libre de la pena de muerte,123 en donde la 
libertad se realizaría mediante la subordinación de los intereses 
privados al común,124 y reinaría victorioso el derecho más im-
portante y fundamental de todos: la igualdad establecida en la 
verdad científica.125

118  Pablo García Montilla, “Un calendario anónimo”, El Libre Examen (21 
mayo 1881).
119  Pablo García Montilla, “Adiós a la religión”, El Libre Examen (26 jul. 
1879).
120  Pablo García Montilla, “El progreso social”, El Libre Examen (6 nov. 
1881).
121  Reale y Antiseri, Historia del pensamiento filosófico y científico, p. 227.
122  Pablo García Montilla, “La caridad”, El Libre Examen (4 mayo 1881).
123  Pablo García Montilla, “Impresos y recuerdos”, El libre examen (29 ene. 
1881).
124  Pablo García Montilla, “La religión no es innata”, El Libre Examen (28 
mayo 1881).
125  Pablo García Montilla, “El artículo 12 de la Constitución”, El Libre Exa-
men (8 ago. 1881).



1766	 Jorge Alejandro Laris Pardo

Quedaba un lugar muy importante para la libertad política 
en la nueva sociedad, entendida como la participación de cada 
uno en el gobierno de acuerdo con la constitución política de su 
nación. Pues García creía que el sustento del derecho estaba en 
la llamada experimentación sociológica. Solo a través de una am-
plia participación política se podrían multiplicar las experiencias 
sociales, su intercambio y vulgarización para su organización, 
estudio y sistematización en un nuevo orden de cosas que me-
joraría el estado previo de la sociedad.126 La democracia era una 
vía para el adelanto social, y no su consecuencia.

El derecho por lo tanto no podía estar basado en la costum-
bre, lo que lo llevó a rechazar categóricamente cualquier princi-
pio de justicia que se basara en las ejecutorias y no en las leyes.127 
El buen derecho estaría sustentado en el conocimiento científico 
objetivo e incuestionable, pues seguir la tradición sólo conducía 
al error.128 La política, pues, era entendida como administración 
y se reducía a la creación de buenas leyes mediante la acumula-
ción de experiencias y a su aplicación.129

Por supuesto, García perteneció a la generación de los libe-
rales románticos que había aprendido de las experiencias de la 
primera mitad del siglo xix. Si regímenes explotadores como los 
basados en la esclavitud, la división de castas y la servidumbre 
habían podido perdurar durante siglos había sido porque la 
mentalidad individual había evolucionado al mismo ritmo que 
lo hicieron los estados mentales teológicos y metafísicos de sus 
sociedades. Para llegar al mundo positivo era necesario, enton-
ces, que por medio de la libertad de expresión y de la educación 

126  Pablo García Montilla, “La libertad política”, El Libre Examen (22 ene. 
1881).
127  Pablo García Montilla, “El eco del comercio”, El Libre Examen (25 mar. 
1881).
128  Pablo García Montilla, “La persistencia de los dogmas”, El Libre Examen 
(7 mayo 1881).
129  Pablo García Montilla, “Año nuevo”, El Libre Examen (1o ene. 1881).



	 LAS IDEAS POLÍTICAS DE PABLO GARCÍA MONTILLA� 1767

se implantasen en las nuevas generaciones los valores liberales 
y positivistas.130

De esta forma vinculó la individualidad de una persona a su 
capacidad de razonar. Es decir, un ser humano era más racio-
nal cuanta más educación tenía, y mientras más educación más 
facultades para hacer uso responsable de su individualidad.131 
No solo la educación era necesaria para implantar en las gentes 
las nociones de igualdad, sino que la educación en sí misma hu-
manizaba a quien la recibía:

El hombre no es un ser superior por el simple hecho de su nacimien-
to; su valor relativo depende del medio en que vive, de la educación 
que recibe; sin educación se confunde con las bestias; una mala edu-
cación desarrolla también su bestialidad, porque se puede enseñar a 
un hombre a hacer lo malo, como se enseña a un caballo a cocear y 
morder. El hombre civilizado no es más que un animal afortunado. 
En cuanto al salvaje, ha sido superado por ciertos animales, como 
esos hijos de los grandes señores que son superados por los hijos de 
los campesinos. El hombre sin agricultura es inferior a las hormigas 
agrícolas de Texas. El hombre sin industria es inferior a la abeja y al 
castor. En general, los hombres imprevisores son inferiores a los 
animales que hacen provisión para el invierno.132

En consecuencia, García compartía la esperanza de las élites 
liberales y conservadoras de que la educación era la llave del 
futuro.133 Este tipo de aseveraciones nos ayudan a comprender 
el sentido de responsabilidad que sintió en sus cuatro años al 

130  Pablo García Montilla, “La libertad política”, El Libre Examen (22 ene. 
1881).
131  Pablo García Montilla, “La humildad”, El Libre Examen (8 nov. 1879).
132  Pablo García Montilla, “El artículo 12 de la Constitución”, El Libre Exa-
men (8 ago. 1881).
133  Sobre este deseo por parte de las élites, véase Guerra, México: del Antiguo 
Régimen, p. 394.



1768	 Jorge Alejandro Laris Pardo

frente del Instituto Literario y su posterior ascenso al frente del 
Consejo de Instrucción Pública. Pues al promover la educación 
pública no solo creía estar cimentando las bases del orden posi-
tivo venidero, sino que exterminaba el mal que siempre tenía su 
origen en la ignorancia, según su visión socrática.134 La prensa, 
a la que dedicó tanto tiempo, tenía un lugar importante en esta 
empresa, pues la lectura podía ayudar a aquellos que recibieron 
una enseñanza retrógrada a darse cuenta de los errores que 
les habían sido impuestos por buena o mala fe por sus prime-
ros maestros.135 De allí que aplaudiera la lista de libros prohibi-
dos de la Iglesia, por considerar que fungía como una excelente 
lista de recomendaciones.136

En este sentido, García no abogó por una educación laica 
sino plenamente ideológica. Impulsó en su tiempo al frente de 
Consejo de Instrucción la traducción e impresión de la Doctrina 
de lo real del francés Próspero Pichard, discípulo de Comte, para 
su enseñanza en las escuelas del Estado. Su traductor, Manuel 
Sales Cepeda, fue egresado de la primera generación del Insti-
tuto Literario, profesor en él durante muchos años y su director 
entre 1885 y 1894 cuando fue sustituido en el puesto por Adol-
fo Cisneros. Este último discípulo de García e hijo de Antonio 
Cisneros, fue codirector de El Libre Examen. El libro debió de 
haber causado mucha impresión en varios de los alumnos del 

134  Es un tema de varios artículos; pueden verse: Pablo García Montilla, “Una 
lección de moral (dedicada al demócrata y liberal magistrado de circuito, Lic. 
Francisco Martínez de Arredondo)”, El Libre Examen (1o oct. 1881); Pablo 
García Montilla, “Impresos y recuerdos”, El Libre Examen (29 ene. 1881); 
Pablo García Montilla, “La libertad política”, El Libre Examen (22 ene. 
1881); Pablo García Montilla, “Bienestar-Felicidad”, El Libre Examen (15 
ene. 1881); Pablo García Montilla, “El testimonio de los hechos es irrecusable”, 
El Libre Examen (13 sep. 1879).
135  Pablo García Montilla, “Las escuelas clericales”, El Libre Examen (21 jun. 
1879).
136  Pablo García Montilla, “La revelación”, El Libre examen (6 ago. 1881).



	 LAS IDEAS POLÍTICAS DE PABLO GARCÍA MONTILLA� 1769

Instituto, pues fue reimpreso en 1923 por la entonces Universi-
dad Nacional del Sureste.137

Cisneros se haría famoso a nivel nacional por su ferviente 
oposición en el congreso federal al proyecto de ley de 1889 que 
pretendía uniformar la educación en todo el país y por haber 
sido una de las principales cabezas en los congresos pedagógicos 
de los años noventa que defendió la educación laica a toda costa 
y la prohibición de la religiosa. Los esfuerzos conjuntos de Gar-
cía, Cisneros y otros pedagogos permitieron la fundación de la 
Normal del Estado en 1882, cinco años antes que la de México, 
y sus discípulos fueron inspectores de escuela y profesores en 
todo el estado. Este grupo se tomó la educación muy en serio. 
Yucatán llegó a ser uno de los estados más escolarizados del 
país al momento de estallar la Revolución,138y no es posible 
negar el alto grado de responsabilidad social que asociaron a su 
labor educadora:

En suma, la persistencia de los dogmas no puede quebrantarse 
entre nosotros sin la recta aplicación de nuestras instituciones 
políticas. Éstas reclaman dos cosas esenciales: la abolición de las 
absurdas prácticas del bautismo y confirmación de los niños, como 
contrarias a la libertad religiosa que garantiza la Constitución, y la 
necesidad de reformar la enseñanza primaria armonizándola con 
la científica. Si la generación actual, bajo el peso de la tradición teo-
crática, es incapaz de dar a la sociedad estos beneficios que recla-
ma, forzoso es resignarnos a esperarlos de la generación de mañana; 

137  Una versión de este catecismo yace en el fondo antiguo de la Biblioteca 
Yucatanense. Para la lista de directores del Instituto Literario, véase Ruz Me-
néndez, Historia del Instituto Literario de Yucatán, p. 108. Sobre el catecismo 
de Pichard, Pablo García Montilla, “El consabido catecismo materialista”, El 
Libre Examen (29 ene. 1881); Pablo García Montilla, “Un valioso testimonio”, 
El Libre Examen (3 mar. 1881).
138  Guerra, México: del Antiguo Régimen…, pp. 415, 435-439; Menéndez 
Rodríguez, Iglesia y poder, pp. 127-131.



1770	 Jorge Alejandro Laris Pardo

pero ésta será tan impotente como la presente si no procuramos por 
cuantos medios estén a nuestra disposición divulgar y generalizar 
las buenas doctrinas, cuyo reinado está llamado a poner término a la 
persistencia de los dogmas.139

En efecto, el anticlericalismo de García se convirtió en un re-
chazo pleno a toda forma de educación religiosa. Su argumento 
era que al introducirse los principios religiosos a los infantes, 
que carecían de criterio propio, se violaba el principio de libertad 
religiosa.140El clero no era educador por ninguna de las razones 
correctas: deseo de progreso, respeto a la ciencia o amor a la 
infancia, sino por su avaricia e insaciable deseo de poder.141 El 
catolicismo era ante todo incompatible con la buena educación, 
porque santificaba el celibato, mandaba huir de la familia y de 
la sociedad, confinar el alma al desierto y a la vida ascética para 
ganar el cielo.142 La doctrina católica evitaba el pensamiento pues 
enseñaba el dogma de la infalibilidad papal,143 se oponía a pactos 
civilizados como el juramento porque no reconocía como tales a 
los que contradecían su autoridad,144 corrompía el corazón 
humano al obligar a sus fieles a comerse cada domingo a un  

139  Pablo García Montilla, “La persistencia de los dogmas”, El Libre Examen 
(7 mayo 1881).
140  Pablo García Montilla, “Violación de la garantía de libertad religiosa”, El 
Libre Examen (9 abr. 1881); Pablo García Montilla, “Fe, convicción”, El Libre 
Examen (24 sep. 1881).
141  Pablo García Montilla, “Las escuelas clericales”, El Libre Examen (21 jun. 
1879).
142  Pablo García Montilla, “La moral de la Iglesia Romana”, El Libre Examen 
(10 mayo 1879); Pablo García Montilla, “Acción del monoteísmo en la moral”, 
El Libre Examen (24 dic. 1881).
143  Pablo García Montilla, “El catolicismo es incompatible con la buena edu-
cación”, El Libre Examen (30 abr. 1881).
144  Pablo García Montilla, “Validez de los pactos y promesas según la doctrina 
romana”, El Libre Examen (31 mayo 1879).



	 LAS IDEAS POLÍTICAS DE PABLO GARCÍA MONTILLA� 1771

dios que no les había hecho ningún mal,145 y jamás podría ser 
científica pues rechazaba el origen animal de la humanidad, 
base de toda buena educación.146 En suma, la educación cató-
lica sólo deformaba la moral y engendraba el egoísmo. De allí 
que los sacerdotes fuesen “crueles, inhumanos y criminales 
obedeciendo sus impulsos”.147 Esto lo distanció de la posición 
que en el centro del país siguió en aquel entonces el ministro de 
Instrucción Pública Ezequiel Montes, y posteriormente Joa-
quín Baranda, afín a la política de reconciliación que defendía la 
educación pública laica, y la religiosa circunscrita al ámbito de 
la familia y el sacerdote en el hogar.148

Ante todo, para García la Iglesia católica no era compatible 
con el Estado liberal ni con sus instituciones, porque su sobe-
rano y el de su feligresía residía en Roma, su única patria.149 No 
era una idea ajena a otros estadistas; por ejemplo el sacerdote 
británico Henry Newman se preguntaba entonces si los católi-
cos eran súbditos confiables de su Estado.150 “Creemos” –con-
fesaba García en su tradicional tercera persona que contribuía 
a transmitir la idea de que hablaba en nombre de una colectivi-
dad– “que el catolicismo, tal cual existe, no es una religión sino 

145  Pablo García Montilla, “El sacrificio de la misa”, El Libre Examen (10 dic. 
1881).
146  Pablo García Montilla, “La base de la educación”, El Libre Examen (29 
oct. 1881).
147  Pablo García Montilla, “Lo que pasa entre los pobres”, El Libre Examen 
(16 ago. 1879).
148  Alarcón Olguín, “Política, educación y cultura”, p. 265.
149  Pablo García Montilla, “El consabido catecismo materialista”, El Libre 
Examen (29 ene. 1881); Pablo García Montilla, “Soplar y sorber no pueden a 
un tiempo ser”, El Libre Examen (8 ene. 1879), p. 1.
150  Henry Newman, “A Letter Addressed to the Duke of Norfolk on Oc-
casion of Mr. Gladstone’s Recent Expostulation: Certain Difficulties Felt by 
Anglicans in Catholic Teaching”, Volume 2, 1875 http://www.newmanreader.
org/Works/anglicans/volume2/gladstone/section1.html



1772	 Jorge Alejandro Laris Pardo

simplemente un partido político militante” que se definía por su 
oposición sistemática a las instituciones civiles.151 Observación 
que coincide con la del historiador John William Draper, a quien 
García leía con avidez.152

Para nuestro autor, los dueños de las haciendas defendían 
con ardor las prácticas católicas y la supremacía sacerdotal, 
precisamente porque no querían que las leyes se aplicasen y 
que les quitasen a sus sirvientes bajo la estricta obediencia de la 
ley.153 El catolicismo había dado origen a la idea de que el pe-
cado no consistía en la transgresión a la ley, sino puramente en 
el escándalo público; y si este último se evitaba cualquier vicio 
era aceptable.154Una subversión de las formas por el fondo que 
García contemplaba simplemente como intolerable.155

Por eso no toma por sorpresa que se haya opuesto rotun-
damente a la política de reconciliación impulsada por Porfirio 
Díaz en la República. Una motivación tal vez exacerbada por 
el contexto político local, pues mientras en México el poder 
del grupo liberal parecía tener mejores cimientos,156 en Yucatán 
los grupos liberales peleados entre ellos se enfrentaban a un 

151  Pablo García Montilla, “¿Qué es el catolicismo?”, El Libre Examen (25 
jun. 1881).
152  Draper, History of the Conflict between History and Religion, p. 329. 
García revela que está leyendo a este autor en Pablo García Montilla, “Situ-
ación de la sociedad”, El Libre Examen (21 dic. 1881).
153  Pablo García Montilla, “Fiereza”, El Libre Examen (22 oct. 1881).
154  Pablo García Montilla, “Los enemigos del alma”, El Libre Examen (20 
sep. 1879).
155  Pablo García Montilla, “La moral de la Iglesia Romana”, El Libre Examen 
(10 mayo 1879).
156  Llama la atención que en México la enseñanza de la lógica positivista de 
Bain en 1880 enfrentara a positivistas con liberales tradicionales, mientras que 
en Mérida enfrentó a liberales con católicos. Sobre esta materia pueden consul-
tarse Zea, El positivismo en México, pp. 134-135; Blancarte, “La construc-
tion de la République”, pp. 243-246; Hale, The Transformation of Liberalism, 
pp. 9-8 y 209-211.



	 LAS IDEAS POLÍTICAS DE PABLO GARCÍA MONTILLA� 1773

grupo de eximperialistas muy bien organizado.157 De esta mane-
ra, si en México el positivismo apareció ligado a un liberalismo 
conservador que consideraba a la democracia como propia de 
un estado de desarrollo lejano todavía al del país,158 en Yucatán 
apareció ligado al liberalismo más radical de la mano de García.

Desde El Libre Examen se opuso a la política defendida por 
los editores de La Libertad, para quienes la Constitución debía 
adaptarse a las leyes sociológicas de la nación. Sin llamarlos por 
su nombre, García se refirió a ellos como liberales falsos. Tam-
poco fue partidario de la observancia laxa de las Leyes de Re-
forma exigiendo su estricto cumplimiento:159 “Hay casos en que 
las costumbres ofrecen una moralidad superior a la de las leyes”, 
nos explica, “y entonces éstas deben ser corregidas por aquéllas 
por medio de una nueva legislación […] Mas otras veces, como 
en nuestro caso, hay que imponer a la sociedad prescripciones 
contrarias a las costumbres”.160

Al referirse a las costumbres, coincidía con la opinión general 
de que, en una sociedad en donde prevalecía la ignorancia, era 
necesaria la religión para dar cohesión al entramado social.161 
Sin embargo se alejaba de la postura de Sierra, e incluso de la 
de Comte, al sostener que había que erradicar el catolicismo y 

157  Éste es el tema de la tesis de Canto Mayén, “Los partidarios del proyecto 
imperial”, pp. 225-231; también puede consultarse la obra de Menéndez Ro-
dríguez, Iglesia y poder, pp. 59-73.
158  Zea, Del liberalismo a la Revolución, pp. 92-93; Zea, El positivismo en 
México, pp. 233-257; Guerra, México: del Antiguo Régimen, pp. 378-385.
159  Pablo García Montilla, “Año nuevo”, El Libre Examen (1o ene. 1881); 
“Dos palabras en defensa”, El Libre Examen (2 abr. 1881); “Dos palabras a la 
memoria del general Manuel Cepeda Peraza”, El Libre Examen (3 mar. 1882).
160  Pablo García Montilla, “Resistencia del medio a la observancia de las Leyes 
de Reforma”, El Libre Examen (14 ene. 1882).
161  De este fenómeno a nivel nacional habla Blancarte, “La construction de 
la Repúblique”, p. 235. Ya Voltaire y Montesquieu habían defendido que la 
religión era necesaria para mantener el orden en sociedades con niveles altos 
de pobreza. Pérez Rayón, “Liberalismo, anticlericalismo y ateísmo”, p. 289.



1774	 Jorge Alejandro Laris Pardo

favorecer la implantación del protestantismo.162 Esto se debía 
a que el protestantismo era más respetuoso de las instituciones 
políticas, menos cínico al no prestar tanta atención a las formas 
sino al fondo y más favorable al desarrollo intelectual del indivi-
duo al encomendarle la práctica personal de la religión.163 En su 
lucha contra el catolicismo en favor del protestantismo, nunca 
dudó en recurrir a argumentos teológicos.164 A pesar de que él 
mismo declaró abiertamente no ser protestante, “porque hay en 
el protestantismo un límite más o menos remoto a la libertad de 
pensamiento”.165

162  Aunque Sierra creía que el protestantismo había tenido un influjo dinámico 
y progresista en la historia humana, no deseaba su divulgación en México por 
temor a que hubiese una anexión moral e intelectual del territorio a Estados 
Unidos. Hale le llama miedo a la norteamericanización. Esto a pesar de que no 
Sierra hacía apología del legado español colonial y era abiertamente anticlerical 
y acusaba a la Iglesia de ser un elemento de estancamiento, pero no podía to-
lerar la idea de que el protestantismo impusiera una cultura ajena a la del país: 
sus modelos eran la república de Francia y la de España. Estas ideas eran más 
radicales en Comte de influencia hispanófila. Hale, The Transformation of 
Liberalism, pp. 242-243. Por su parte, el espíritu anticlerical de Comte no le 
impidió manifestar su preferencia por el catolicismo sobre el protestantismo, al 
que acusaba de conducir a la individualidad. Kohn-Bramstedt, “La sociedad 
y el pensamiento político”, pp. 184-185.
163  Es un tema recurrente de varios ensayos, entre los más destacados: Pablo 
García Montilla, “Del romanismo y del protestantismo bajo el punto de vista 
de la conveniencia social, familiar e individual”, El Libre Examen (15 feb. 
1879); Pablo García Montilla, “Soplar y sorber no pueden a un tiempo ser”, 
El Libre Examen (8 ene. 1879), p. 1; Pablo García Montilla, “La controversia 
dogmática”, El Libre Examen (15 mayo 1881).
164  Véase por ejemplo: Pablo García Montilla, “El triunfo del protestantis-
mo. Nuestro parabién al reverendo M. H. Seymour”, El Libre Examen (2 
ago. 1879); Pablo García Montilla, “Los dos Cristos”, El Libre Examen 
(21 mayo 1879); Pablo García Montilla, “La oración”, El Libre Examen (18 
jun. 1881); Pablo García Montilla, “El quinto mandamiento de la Iglesia”, El 
Libre Examen (9 ago. 1879).
165  Pablo García Montilla, “El catolicismo y las instituciones políticas libres”, 
El Libre Examen (21 ene. 1881).



	 LAS IDEAS POLÍTICAS DE PABLO GARCÍA MONTILLA� 1775

En sustitución de la religión, proclamó que la sociedad futura 
tendría por oración al trabajo166 y por alivio de las dolencias, 
conservación del ser e incentivo moral e intelectual a la cultura de 
las ciencias y las artes.167 Idea común a autores de la primera 
mitad del siglo xix, como Comte, Proudhon, Saint-Simon y Re-
nan.168 Con estos trazos, García dibujó sus esperanzas de un fu-
turo mejor en su etapa como educador de la juventud yucateca.

Dirán algunos que estoy soñando como Pallavicini. –No lo niego–. 
Pero hay sueños que en nada se diferencian de la verdad, porque 
están como está[n] en la conciencia de todos, y no hay quien se atre-
va a desmentirlos. Entonces el soñador es superior al vidente que 
necesita que el tiempo venga a confirmar su profecía, al paso que de 
la exactitud de mi sueño muchos habrá que se estén dando cuenta 
en este momento.169

conclusiones

Tales fueron las ideas expresadas públicamente por Pablo Gar-
cía Montilla en su época como director del Instituto Literario 
y al frente del Consejo de Instrucción Pública. Una labor que 
emprendió imbuido por la convicción antropológica de que la 
naturaleza humana era esencialmente maleable, de que la evolu-
ción social superaría a la biológica y que su camino podía diri-
girse con esfuerzo y esmero en la vía del progreso. Un progreso 
entendido como una época distante, en la que la sociedad sería 
laica y científica, gobernada por una meritocracia en que cada 
uno sería dueño de los frutos de su propio trabajo, en la que el 

166  Pablo García Montilla, “La oración”, El Libre Examen (18 jun. 1881).
167  Pablo García Montilla, “El catolicismo y la cultura de las ciencias y artes”, 
El Libre Examen (29 ene. 1882).
168  Kohn-Bramstedt, “La sociedad y el pensamiento político”, p. 185.
169  Pablo García Montilla, “La moral de la Iglesia romana”, El Libre Examen 
(10 mayo 1879).



1776	 Jorge Alejandro Laris Pardo

interés individual se armonizaría con el colectivo, pero perviviría 
la libertad política como forma de organización. Su pluma en El 
Libre Examen ayudó a brindar cohesión a un grupo de liberales 
anticlericales que compartían firmemente varias de estas convic-
ciones. Desterrado de su estado natal, sin la posibilidad de volver 
a dirigir un gobierno, García siguió participando activamente en 
la vida pública de Yucatán hasta sus últimos días.

Las ideas de García hay que contextualizarlas en el comienzo 
del porfiriato, en una redefinición del equilibrio de fuerzas entre 
las tres ideologías dominantes: el liberalismo anticlerical, el posi-
tivismo organizacional y el conservadurismo católico. Miembro 
de la segunda generación de liberales mexicanos, influenciados 
por las inquietudes sociales del romanticismo, García conoció 
tardíamente el positivismo. Esta doctrina le pareció atractiva 
porque daba sustento ideológico a su postura antirreligiosa, pero 
la aceptó eclécticamente sin renunciar a su formación liberal. 
En este momento crucial de reconfiguración intelectual, García 
desempeñó un papel activo en la conformación del Instituto 
Literario imprimiéndole una particular huella ideológica.

Pese a que nunca abandonó del todo su ambición de poder, es 
claro que tampoco menospreció su labor como educador, a la que 
entendió como una continuación de su antigua lucha en las armas 
contra los partidarios del imperio. Pues sabía bien que lo que ha-
bía sido derrotado con las armas tendría que ser vencido también 
en las mentes y corazones de los ciudadanos. Su lucha no fue en 
vano, pues él y sus colaboradores educaron e influyeron a toda 
una generación de jóvenes del Instituto Literario que llegarían a 
desempeñar un papel muy importante en la Revolución. Una ge-
neración que, como recuerda la presentación de Francisca García 
en el Congreso Feminista, conmemoraría a sus primeros profe-
sores con cariño. Pero éste es un tema que merece ser estudiado 
en futuros trabajos, pues el presente se limitó a plantear la base 
ideológica sobre la que García creía estar cimentada la educación 
en un tiempo en el que desempeñó un papel crucial en ella.



	 LAS IDEAS POLÍTICAS DE PABLO GARCÍA MONTILLA� 1777

referencias

Alarcón Olguín, Víctor, “Política, educación y cultura porfirianas: un falso 
intento de modernidad”, en Polis México, 2: 2 (2002), pp. 257-278.

Ancona, Eligio, Historia de Yucatán desde la época más remota hasta nuestros 
días, Mérida, Imprenta de M. Heredia Argüelles, 1880, t. 4.

Ancona, Eligio, Historia de Yucatán desde la época más remota hasta nues-
tros días, Mérida, Justo Ausucua, 1917, tomos 4 y 5.

Aznar Barbachano, Tomás, “Pablo García, apuntes biográficos”, A la me-
moria del C. Licenciado Pablo García. Segunda edición, corregida y aumenta-
da, Mérida, Tipografía de G. Canto, 1896, pp. 79-199.

Bard, Christine y Françoise Thébaud, “Los efectos antifeministas de la Gran 
Guerra”, en Bard (coord.), 2000, pp. 129-143.

Bard, Christine (coord.), Un siglo de antifeminismo: el largo camino de la 
emancipación de la mujer, Madrid, Biblioteca Nueva, 2000.

Blancarte Pimentel, Roberto, “La construction de la République Laïque 
au Mexique”, en Martin, 2015, pp. 215-257.

Bolaños Martínez, Raúl, “Los orígenes de la educación pública en México”, 
en Solana, Cardiel Reyes y Bolaños Martínez (eds.), 2001, pp. 11-40.

Camp, Roderic A., Charles A. Hale, y Josefina Zoraida Vázquez (eds.), Los 
intelectuales y el poder en México: memorias de la VI Conferencia de Histo-
riadores Mexicanos y Estadounidenses, México, El Colegio de México, 1991.

Canto Mayén, Emiliano Enrique, “Los partidarios del proyecto imperial en 
la península de Yucatán: de la implantación monárquica a la última conciliación 
republicana”, tesis de licenciatura en Ciencias Antropológicas con especialidad 
en Historia, Mérida, Universidad Autónoma de Yucatán, 2006.

Comte, August, Principios de filosofía positiva, Santiago, Imprenta de la Li-
brería del Mercurio, 1875.

Domínguez Michael, Christopher, Historia mínima de la literatura mexica-
na del siglo xix, Ciudad de México, El Colegio de México, 2019.



1778	 Jorge Alejandro Laris Pardo

Draper, John William, History of the Conflict between History and Religion, 
Nueva York, Cambridge University Press, 2009 [1875].

Dzib Cardoso, José, Pablo García Montilla. Conciencia liberal en Campeche, 
Campeche, Partido Revolucionario Institucional, 1982.

El Primer Congreso Feminista de Yucatán, convocado por el ciudadano go-
bernador y comandante militar del estado general Don Salvador Alvarado y 
reunido en el teatro “Peón Contreras” de esta ciudad del 13 al 16 de enero de 
1916. Anales de esa memorable asamblea, Mérida, Talleres Tipográficos del 
Ateneo Peninsular, 1916.

Fernández Mac Gregor, Genaro, “Don Joaquín Baranda”, en Revista de la 
Universidad de México, 65 (1952), pp. 23-25.

Flores Escalante, José Miguel, “Procesos políticos y gobiernos en Yucatán, 
1821-1853”, en Quezada (coord.), 2014, t. 3, pp. 25-95.

Flores Escalante, José Miguel, “Soberanía y excepcionalidad. La integra-
ción de la península de Yucatán al Estado mexicano, 1821-1848”, tesis de 
doctorado en Historia, México, El Colegio de México, 2013.

Gómez, Luis I., Pablo García. Sus principios y sus hechos, Mérida, Imprenta de 
“El Eco del Comercio”, 1881 [1870].

González Navarro, Moisés, “Las ideas raciales de los científicos, 1890-
1910”, en Historia Mexicana, xxxvii: 4 (148) (abr.-jun. 1988), pp. 565-583.

González Navarro, Moisés, “Los positivistas mexicanos en Francia”, en 
Historia Mexicana, ix: 1 (33) (jul.-sep. 1959), pp. 119-129.

Guerra, François-Xavier, México: del Antiguo Régimen a la Revolución, 
México, Fondo de Cultura Económica, 2010.

Hale, Charles A., “Mexican Political Ideas in Comparative Perspective: The 
Nineteenth Century”, en Camp, Hale y Vázquez (eds.), 1991, pp. 89-102.

Hale, Charles A., The Transformation of Liberalism in Late Nineteenth-
Century Mexico, Princeton, Princeton University Press, 1989.

Harris, Marvin, El desarrollo de la teoría antropológica. Una historia de las 
teorías de la cultura, México, Siglo Veintiuno Editores, 2012.



	 LAS IDEAS POLÍTICAS DE PABLO GARCÍA MONTILLA� 1779

Hernández Prado, José, “Porque ‘un piquete de alfiler es suficiente para 
desinflar un globo…’ José María Vigil y el positivismo mexicano”, en Estudios 
Sociológicos, 28: 83 (2010), pp. 561-577.

Hernández Prado, José (coord.), Heterodoxias liberales, México, Universi-
dad Autónoma Metropolitana, 2007.

Ibarra García, Laura, “Las ideas de Ignacio Ramírez, El Nigromante. Su 
significado en la historia del pensamiento mexicano”, en Iztapalapa Revista 
de Ciencias Sociales y Humanidades, 72: 33 (2012), pp. 153-178.

Illades, Carlos y Adrina Sandoval, “Nicolás Pizarro: literatura y utopía en 
el siglo xix”, en Iberoamericana, 1: 69 (1998), pp. 26-40.

Illades, Carlos y Adriana Sandoval, “Filosofía y espiritismo en Nicolás 
Pizarro”, en Cuadernos Americanos, 77: 5 (1999), pp. 94-109.

Kant, Immanuel, Crítica a la razón pura, Barcelona, Taurus, 2008 [1787].

Kohn-Bramstedt, E., “La sociedad y el pensamiento político en Francia”, 
en Mayer (coord.), 1961.

Lida, Clara E. y Carlos Illades, “El anarquismo europeo y sus primeras in-
fluencias en México después de la Comuna de París: 1871-1881”, en Historia 
Mexicana, li:1 (201) (jul.-sep. 2001), pp. 103-149.

López Beltrán, Carlos, “De perfeccionar el cuerpo a limpiar la raza: sobre 
la sangre y la herencia (c. 1750-1870)”, en Relaciones, 91 (2002), pp. 235-299.

Maria y Campos, Alfonso de, “Los Científicos: actitudes de un grupo de 
intelectuales porfirianos frente al positivismo y la religión”, en Camp, Hale y 
Vázquez, 1991, pp. 121-138.

Maria y Campos, Alfonso de, “Porfirianos prominentes: orígenes y años 
de juventud de ocho integrantes del grupo de los Científicos, 1846-1876”, en 
Historia Mexicana, xxxiv: 4 (136) (abr.-jun. 1985), pp. 610-661.

Martin, Arnaud (dir.), La laïcite en Amérique latine, París, L’Harmattan, 
2015.

Mayer, J. P. (coord.), Trayectoria del pensamiento político, México, Fondo de 
Cultura Económica, 1961 [1939].



1780	 Jorge Alejandro Laris Pardo

Menéndez, Carlos R., Noventa años de historia de Yucatán, Mérida, Com-
pañía Tipográfica Yucateca, 1937.

Menéndez Rodríguez, Hernán, Iglesia y poder. Proyectos sociales, alianzas 
políticas y económicas en Yucatán (1857-1917), México, Consejo Nacional para 
la Cultura y las Artes, 1995.

Meneses Morales, Ernesto, Tendencias educativas oficiales en México, 1821-
1911, México, Universidad Iberoamericana, 1998.

Montalvo Ortega, Enrique, “Liberalismo y libertad de los antiguos en 
México (el siglo xix y los orígenes del autoritarismo mexicano)”, en Montal-
vo Ortega (coord.), 1995, pp. 243-277.

Montalvo Ortega, Enrique (coord.), El águila bibronte. Poder y liberalismo 
en México, México, Instituto Nacional de Antropología e Historia, 1995.

Moreno y Kalbtk, Salvador, “El Porfiriato. Primera etapa (1876-1901)”, en 
Solana, Cardiel Reyes y Bolaños Martínez, 2001, pp. 41-82.

Nisbet, Robert, Historia de la idea de progreso, Barcelona, Gedisa Editorial, 
1980.

Ortega y Gasset, José, Ideas y creencias, Buenos Aires, Espasa Calpe Ar-
gentina, 1940.

Otero, Mariano, Ensayo sobre el verdadero estado de la cuestión social y 
política que se agita en la República Mexicana, México, Impreso por Ignacio 
Cumplido, 1842.

Peña Echeverría, Javier, “La teoría política de D’Holbach y sus presupuestos 
filosóficos”, en Revista de Estudios Políticos, 179 (2018), pp. 13-41.

Pérez de Sarmiento, Marisa, Las razones de la “alternancia”. El relevo de los 
gobernadores de Yucatán, 1876-1901, México, Instituto Mora, 2008.

Pérez Rayón, Nora, “Liberalismo, anticlericalismo y ateísmo en México. 
Ignacio Ramírez ‘El Nigromante’”, en Hernández Prado (coord.), 2007, 
pp. 260-301.

Pérignon, Sylvain, “Note sur la sociologie positiviste et le ‘socialisme philo-
sophique ’ au xixème siècle”, en L´Homme et la société, 14 (1969), pp. 179-185.



	 LAS IDEAS POLÍTICAS DE PABLO GARCÍA MONTILLA� 1781

Perry, Laurens B., “El modelo liberal y la política prácticaen la República 
Restaurada: 1867-1876”, en Historia Mexicana, xxiii: 4 (92) (abr.-jun. 1974), 
pp. 646-699.

Priego, Natalia, “Porfirio Díaz, Positivism and ‘The Scientists’: A Reconsi-
deration of the Myth”, en Journal of Iberian and Latin American Research, 
18: 2 (2012), pp. 135-150.

Quezada, Sergio (coord.), Historia general de Yucatán, Mérida, Universidad 
Autónoma de Yucatán, t. 3, 2014.

Reale, Giovanni y Dario Antiseri, Historia del pensamiento filosófico y 
científico, t. III: Del romanticismo hasta hoy, Barcelona, Herder, 2002.

Reyes de la Maza, Luis, “Nicolás Pizarro, novelista y pensador liberal”, en 
Historia Mexicana, vi: 4 (24) (abr.-jun. 1957), pp. 572-587.

Rodríguez Lozano, Miguel, “La utopía cristiano-socialista en El Monedero 
de Nicolás Pizarro Suárez. Entre la invasión norteamericana de 1847 y la 
Guerra de Reforma”, tesis de maestría en Letras, México, Universidad Na-
cional Autónoma de México, 2009.

Ruz Menéndez, Rodolfo, Aportaciones para el estudio de la historia del Insti-
tuto Literario de Yucatán, Mérida, Universidad de Yucatán, 1967.

Ruz Menéndez, Rodolfo, Historia del Instituto Literario de Yucatán, Mérida, 
Universidad Autónoma de Yucatán, 1989.

Sabine, George H., Historia de la teoría política, México, Fondo de Cultura 
Económica, 1980 [1961].

Salvador Benítez, Loreto, “Ignacio Ramírez, su interés científico y filosófi-
co”, en Ciencia ergo-sum, 24: 2 (2018), pp. 1-12.

Savarino Roggero, Franco, Pueblos y nacionalismo. Del régimen oligárquico 
a la sociedad de masas en Yucatán, México, Instituto Nacional de Estudios 
Históricos de la Revolución en Mexicana, 1997.

Solana, Fernando, Raúl Cardiel Reyes y Raúl Bolaños Martínez (eds.), 
Historia de la educación pública en México (1876-1976), México, Fondo de 
Cultura Económica, 2001.

Sosa, Ignacio, El positivismo en México, México, Universidad Nacional Au-
tónoma de México, 2010.



1782	 Jorge Alejandro Laris Pardo

Suárez García, Eduardo, “El pensamiento educativo de Ignacio Ramírez ‘El 
Nigromante’ a través de sus artículos periodísticos”, tesis de licenciatura en 
Comunicación, México, Universidad Nacional Autónoma de México, 2013.

Torres, Víctor Manuel, “El pensamiento político de Ignacio Ramírez”, en 
Historia Mexicana, xii: 2 (46) (oct.-dic. 1962), pp. 190-228.

Urzaiz Rodríguez, Eduardo, Del Imperio a la Revolución: 1865-1910; ensa-
yo histórico premiado en los VIII Juegos Florales de Mérida, Mérida, Talleres 
Gráficos del Sudeste, 1946.

Várguez Pasos, Luis, “Élites e identidades. Una visión de la sociedad me-
ridiana de la segunda mitad del siglo xix”, en Historia Mexicana, li: 4 (204) 
(abr.-jun. 2002), pp. 829-865.

Zea, Leopoldo, Del liberalismo a la Revolución en la educación mexicana, 
México, Biblioteca del Instituto Nacional de Estudios Históricos de la Revo-
lución Mexicana, 1956.

Zea, Leopoldo, El positivismo en México: nacimiento, apogeo y decadencia, 
México, Fondo de Cultura Económica, 2005 [1968].


