
Historia Mexicana, lxxi: 3 (283), ene.-mar. 2022, ISSN 2448-6531

DOI: http://dx.doi.org/10.24201/hm.v71i3.4015

Camila Pastor, The Mexican Mahjar: Transnational Maronites, Jews, 
and Arabs under the French Mandate, Austin, Texas, University of 
Texas Press, 2017, 352 pp. ISBN 978-147-731-462-3

Durante las últimas dos décadas, las investigaciones en torno a las 
experiencias de latinoamericanos descendientes de inmigrantes se 
han multiplicado de manera notable. Muchos estudios sobre ciuda-
danos latinoamericanos con antecedentes asiáticos, mediorientales, 
europeos del Este y no cristianos, demuestran las constantes nego-
ciaciones que se dan, en las identidades nacionales y étnicas, entre la 
estasis y la fluidez, el aquí y el allá, el nosotros y el ellos. Los nuevos 
temas, abordados desde nuevos enfoques, han llevado a cada vez más 
académicos a alejarse de la bifurcación que plantea el enfoque del “o”, 
para optar por el enfoque del “y”, más útil y quizá más realista. En 
lugar de concentrarse en estudios comunitarios y hagiografías, las más 
sofisticadas de las nuevas investigaciones se orientan hacia lo múltiple 
(identidades en lugar de identidad, diásporas en lugar de diáspora) y 
han demostrado que los latinoamericanos de ascendencia inmigrante 
no operan fuera de las construcciones más amplias de las identidades 
en toda su diversidad.

Es cada vez más común que los académicos rechacen el modelo 
tradicional de “homogeneidad” de la investigación nacional (y a menu-
do nacionalista). Las nuevas políticas de admisión y contratación en 
las universidades de todo el continente americano han originado una 
expansión del estudio de las poblaciones minoritarias, con frecuencia 
mediante los institutos o departamentos de estudios étnicos o su equi-
valente. Un creciente interés global en la multietnicidad ha llevado a 
la academia a franquear los límites de lo que yo llamo el “triángulo 
hegemónico”, que tiene en sus puntas una especie de absoluto para el 
“blanco”, el “negro” y los “pueblos indígenas”, y en su centro se enfo-
ca en las mezclas de estas tres “poblaciones”. Más aún, los estudiosos 
de la raza y la etnicidad han comenzado a buscar nuevos modelos, y 
han encontrado valiosas comparaciones en las múltiples historias de 
esclavitud, trabajo indígena e inmigración en América Latina.



	 RESEÑAS

Los latinoamericanos de ascendencia medioriental no han recibido 
tanta atención como, por ejemplo, los de ascendencia ashkenazi judía 
europea o japonesa continental (na-ichi), entre otros. Esto resulta sor-
prendente dados los datos demográficos, tanto en términos de pobla-
ción como en términos de distribución nacional. En 1996, cuando The 
Americas editó un número especial sobre “‘Turco’ Immigrants in Latin 
America” [Inmigrantes turcos en América Latina], muchos lectores 
pensaron que era algo novedoso, quizá incluso exótico.1 Empero, 
durante las últimas dos décadas se ha visto un notable repunte de inte-
rés. La elección de políticos latinoamericanos de ascendencia “árabe” 
ha generado un nuevo escrutinio mediático y, por ende, público.2 Así, 
conforme nos acercamos a la tercera década del siglo xxi cristiano, las 
investigaciones sobre inmigrantes mediorientales y sus descendientes 
en América Latina se han convertido en un elemento más frecuente 
dentro de la discusión sobre raza y etnicidad en la región.3

The Mexican Mahjar, de Camila Pastor, es una adición importante 
para entender la identidad, la geografía, la (trans)nación, la diáspora y 
la etnicidad en el continente americano. El volumen presenta mate-
rial nuevo y fascinante, además de recurrir a enfoques que tienen un 
impacto significativo en la literatura académica sobre América Latina 
y el Medio Oriente. En lugar de presentar a los inmigrantes y a sus 
descendientes como habitantes DENTRO de las naciones, la autora 
muestra cómo sus sujetos de estudio son ciudadanos DE las naciones. 
Para Pastor, México no es el epítome de algún tipo de geografía inde-
finida de la diáspora, sino que es más bien uno de sus varios núcleos. A 
decir verdad, hay que felicitarla por rechazar un título más anticuado, 
como “El Mahyar en México”, y preferir uno que recuerda a los lecto-
res antes de la primera página que la nación es una parte tan importante 
de la identidad como la (trans)nación. 

1  Jeffrey Lesser e Ignacio Klich (eds.), “‘Turco’ Immigrants in Latin America”, en The 
Americas, 53: 1 (1996), pp. 1-14.
2  Lamia Oualalou, “The Arabs of Latin America”, The Nation (12 jul. 2017), https://
www.thenation.com/article/arabs-latin-america/.
3  John Tofik Karam, Another Arabesque: Syrian-Lebanese Ethnicity in Neoliberal 
Brazil, Filadelfia, Temple University Press, 2007; Paul Amar (ed.), The Middle East and 
Brazil: Perspectives on the New Global South, Indiana, Indiana University Press, 2014.



	 RESEÑAS�

The Mexican Mahjar hace una contribución crítica a los llamados 
“nuevos estudios étnicos latinoamericanos” al utilizar el mandato fran-
cés en Medio Oriente como su principal zona de emigración. Además, 
Pastor incluye múltiples etnicidades y religiones en su estudio de la 
creación y el mantenimiento de la diáspora medioriental en México, 
sólo una de las muchas que surgieron en el continente americano a 
partir de una circulación migratoria de alrededor de 300 000 personas, 
comenzando en las últimas tres décadas del siglo xix.4

El foco de este libro se halla en la migración y los migrantes entre 
México y los actuales Siria y Líbano, algo que no sorprende, dado el 
alto porcentaje en el continente americano de emigrantes provenien-
tes del Máshreq (la autora calcula que alrededor de una tercera parte 
de los pobladores dejaron esta región mediterránea oriental, también 
conocida por el término colonial francés “el Levante”). La periodiza-
ción de The Mexican Mahjar incluye la ocupación francesa de México 
(1862) y la de Siria, décadas después, el declive y posterior colapso 
del Imperio otomano durante la primera guerra mundial, y memorias 
contemporáneas del pasado. Esta aproximación a las fechas le permite 
a Camila Pastor preguntarse sobre las formas en que el colonialismo 
afectó a los emigrantes (reales y potenciales) y sobre cómo la migración 
entre el Máshreq y México difería de acuerdo con la raza, la clase social, 
el género, la religión y la generación. De acuerdo con la convincente 
argumentación de Pastor, la movilidad podía “experimentarse como 
conquista, diáspora, exilio o peregrinación”,5 en un momento en que 
la conexión francesa entre México y el Máshreq suponía un patrocinio 
colonial que convertía a la migración en un fenómeno que estratificaba, 
en lugar de nivelar.

Si bien no es una historia global clásica ni tradicional, The Mexican 
Mahjar destaca las muchas formas en que la relación entre identidad 
étnica y construcción nacional va más allá del colonialismo. Este libro 

4  Jeffrey Lesser y Raanan Rein, “Challenging Particularity: Jews as a Lens on Latin 
American Ethnicity”, en Latin American and Caribbean Ethnic Studies, 1: 2 (sep. 2006), 
pp. 249-263. Versión en español: “Nuevas aproximaciones a los conceptos de etnicidad 
y diáspora en América Latina: la perspectiva judía”, en Estudios Sociales, 17: 32 (2007), 
pp. 11-30. Versión en portugués: “Laços Finais: Novas Abordagens sobre Etnicidade 
e Diáspora na América Latina no Século xx”, en Projeto História, 94: 42 (jun. 2011), 
pp. 249-263.
5  Pastor, The Mexican Mahjar, p. 234.



	 RESEÑAS

logra reconocer, mejor que muchos, la circularidad de la migración, 
cuyos actores vienen, van y vuelven a venir. Muestra en repetidas oca-
siones cómo los problemas políticos y económicos resuenan a través 
de redes individuales, familiares y locales.

El enfoque teórico de The Mexican Mahjar requiere de métodos 
creativos, y eso es lo que utiliza Pastor, antropóloga histórica del 
Centro de Investigación y Docencia Económicas (cide) en la Ciudad 
de México. Incluye datos, tanto cuantitativos como cualitativos, de 
los niveles micro y macro. La autora pasó tanto tiempo en los archi-
vos (convencionales y no tanto) como en la elaboración de etnografías. 
Una y otra vez, la investigación de Pastor muestra cómo la migración 
en tanto proceso, como práctica humana y como una serie de expe-
riencias que incitan a la producción material y cultural, es de naturaleza 
circular. The Mexican Mahjar es, entonces, un recordatorio de que la 
migración humana no es una iniciativa que va de un punto a otro ni 
física ni culturalmente. A decir verdad, como ocurrió en buena parte 
de América Latina y con muchas comunidades de emigrantes distintas, 
el regreso (en este caso a Siria y a Líbano) formaba parte importante de 
la experiencia migratoria. Como lo demuestra Pastor, la movilidad en 
tanto proyecto y en la práctica está llena de lo que podríamos llamar 
anclas temporales.

Mi capítulo favorito de The Mexican Mahjar se intitula “Objects 
of Memory” [Objetos de la memoria]. La pregunta general de esta 
sección gira en torno a la relación entre “los hechos” y “los recuerdos 
de los hechos”, y es aquí donde las habilidades etnográficas de Pas-
tor se hacen más evidentes. Los cuatro géneros de la elaboración de 
memorias (historias nacionales, crónicas comunitarias, libros de recetas 
y autobiografías) destacan las distinciones basadas en el género y la fe, 
al tiempo que el enfoque etnográfico muestra un todo interconectado. 
Los “objetos” recuerdan a los lectores las numerosas formas en que los 
migrantes y sus descendientes privilegian “un tiempo y un lugar de 
partida para crear una narrativa más amplia que inserte a los mahyaris 
en la sociedad mexicana de acuerdo con definiciones comunitarias de 
uno mismo y el otro”.6 Aquellos académicos que se ubiquen dentro 

6  Pastor, The Mexican Mahjar, p. 177.



	 RESEÑAS�

de varias disciplinas distintas, o que trabajen entre disciplinas, podrían 
utilizar este capítulo como modelo para futuras investigaciones.

Se dice que el difunto compositor y músico Antônio Carlos Brasi-
leiro de Almeida (Tom) Jobim declaró que “Brasil no es para princi-
piantes”. Lo mismo podría decirse de The Mexican Mahjar. El libro 
parecería estar dirigido a un público de especialistas en migración y 
diáspora latinoamericanas y mediorientales, e incluso los estudio-
sos profesionales de América Latina tendrán que buscar muchos de 
los términos. Por momentos, el texto define conceptos que ya fueron 
presentados páginas atrás o en notas finales que requieren un incómo-
do vaivén entre páginas si uno utiliza una tecnología tradicional, como 
el libro que me enviaron para hacer esta reseña. En consecuencia, los 
lectores no especializados podrían pasar por alto algunos de los aspec-
tos más sólidos del libro, en particular en las secciones que abordan 
temas importantes y amplios, como las formas en que el colonialismo 
a la vez crea y desafía al nacionalismo, o cómo partes aparentemente 
distintas del globo pueden conectarse, desconectarse y reconectarse 
mediante vidas individuales.

Dejando de lado las nimiedades lingüísticas, The Mexican Mahjar 
plantea ideas importantes sobre varios temas (inmigración, trans-
nacionalismo, colonialismo, etnicidad, estudios latinoamericanos y 
mediorientales, entre otros campos de estudio) mediante su recurso 
a métodos que surgen de múltiples disciplinas. Agradecí las explica-
ciones iniciales de la autora sobre sus métodos en tanto antropóloga 
histórica, que incluyen el significado de hacer lo que ella llama “etnolo-
gía en los archivos”.7 La organización del libro (con muchos subtítulos 
dentro de cada capítulo) resulta útil dado el alcance del estudio. En par-
ticular, me gustó la forma en que Pastor varía constantemente su centro 
de atención entre individuos, instituciones y estructuras. Al mostrar 
cómo América Latina y Medio Oriente se hacen y se deshacen uno al 
otro, The Mexican Mahjar asume una gran labor desde los puntos de 
vista histórico, contemporáneo y geográfico. Se trata de una valiosa 
contribución al estudio sobre cómo la migración y el colonialismo 

7  Pastor, The Mexican Mahjar, p. 14.



	 RESEÑAS

contribuyen a los muchos tipos de identidades que conforman el 
mundo contemporáneo.

Jeffrey Lesser
Halle  Inst i tute  for  Global  Research

Emory Univers i ty

Inst i tuto de Estudos  Avançados ,  Univers idade de São Paulo

Traducción de Adriana Santoveña


