
632	 RESEÑAS

Alexander S. Dawson, The Peyote Effect. From the Inquisition to the 
War on Drugs, Oakland, California, University of California Press, 
2018, 320 pp. ISBN 978-052-028-543-9

Hace más de 70 años, en un artículo dedicado al peyote y titulado 
“Jículi ba-ba” que se publicó en el vol. x, núm. 2 de la Revista Mexi-
cana de Sociología, en 1948, el antropólogo y literato Francisco Rojas 
González reconocía que:

El consumo del jículi (refiriéndose al nombre que los tarahumaras dan 
al peyote) entre algunos grupos indígenas del Norte y del Occidente de 

actitud conciliadora hacia México de Ygal Alón, ministro de Relacio-
nes Exteriores de Israel, además del hecho de que el embajador israelí 
en Washington, Simja Dinitz, privilegiara en forma absoluta la relación 
Israel-Estados Unidos, relegando a un segundo plano los problemas 
con México.

Emilio Rabasa Mishkin, secretario de Relaciones Exteriores de 
México, fue quien, mediante sus esfuerzos para evitar y luego para 
resolver la crisis generada por el voto mexicano contra el sionismo en 
la onu, terminó pagando los daños políticos con su renuncia-despla-
zamiento del alto cargo que ejercía.

Mario Sznajder
Profesor  emérito ,  Univers idad Hebrea de Jerusalem

Pareciera ser que el boicot más que como catalizador funcionó 
como un mecanismo realista por medio del cual todas las partes impli-
cadas comenzaron a comprender cuáles eran los límites de su propia 
fuerza. Los seis capítulos que componen este libro, escritos con fluidez 
y elegancia, se leen bien y rápido y aportan muchísimos elementos y 
análisis para entender un proceso que dista de ser simple. Una última 
sugerencia para una futura edición o traducción: sería bueno agregar, 
al final del texto, un índice de nombres, lugares y acontecimientos que 
facilitara a los futuros investigadores el uso de este texto como instru-
mento de trabajo científico.



	 RESEÑAS� 633

México, si bien ha perdido mucho de la espectacular liturgia que le fue 
característica hasta fines del pasado siglo, todavía conserva un ceremonial 
ostentoso, que nos permite apreciar hasta qué punto la extraña planta 
influyera en el pensamiento de los que integraron aquellas primitivas 
sociedades […].1

Como buen etnógrafo, Rojas Gozález se refería, en aquel trabajo, 
no sólo a quienes ya se habían ocupado de dicho fenómeno –desde 
fray Bernardino de Sahagún hasta Carl Lumholtz y algunos autores 
contemporáneos como los doctores José F. Mazzotti, Carlos Robles y 
J. Gómez Robleda– sino que describía con particular detalle algunas 
creencias ligadas al peyote que entre huicholes y tarahumaras seguían 
vigentes. Es muy probable que este estudio diera lugar a su famoso 
cuento “Hículi Hualula”, que se publicó en 1952 en su igualmente 
célebre libro El diosero.2 En ambos textos, el antropólogo-escritor se 
refería al peyote como guardián de un ente misterioso al que llamaban 
“tío” y que era “merecedor del más grande respeto…”, pues quien 
obrara en su contra podía sufrir consecuencias graves. Y eso le sucede 
al protagonista del cuento mencionado, quien termina enloquecido 
tras haber alucinado, sin voluntad y con el pulso alterado, en pleno 
cruce de Avenida Juárez y San Juan de Letrán en la ciudad de México. 
Justo en esa esquina, dicho protagonista pierde el conocimiento, des-
pués de presentársele la magnífica y al mismo tiempo terrible imagen 
del “…. ‘tío’, que no perdonaba” a quien se atrevía a transgredir su 
misterio.

Por lo menos cuatro elementos se conjugaban en aquellos escritos 
tempranos de Rojas González en torno del peyote o hículi: su intrín-
seca dimensión indígena; las prácticas religiosas y rituales en torno de 
su consumo; el enigma que significaba su ingestión debido a las altera-
ciones de la conciencia, o si se quiere las alucinaciones que producía; y 
la mirada un tanto condescendiente del mundo occidental hacia estas 
prácticas y expresiones culturales que se identificaban como propias 
de un mundo primitivo.

1  Citado en Francisco Rojas González, Ensayos indigenistas, introducción, compila-
ción y notas de Andrés Fábregas Puig, México, El Colegio de Jalisco, Centro de Investi-
gaciones y Estudios Superiores en Antropología Social, 1998, pp. 93-102.
2  Francisco Rojas González, El diosero, México, Fondo de Cultura Económica, 1952.



634	 RESEÑAS

Y al parecer esos cuatro elementos siguen vigentes en las preocupa-
ciones actuales de los estudiosos que se ocupan del peyote, tal como lo 
demuestra el libro de Alexander S. Dawson, The Peyote Effect. From 
the Inquisition to the War on Drugs, publicado en 2018 por la Uni-
versidad de California. Aunque en el fondo la temática abordada en 
este libro resulta bastante más compleja, dichos elementos reaparecen 
constantemente a lo largo de toda su narración. En este trabajo, que 
cronológicamente va dando saltos desde principios del xix hasta las 
primeras décadas del siglo xxi, el autor enfatiza que la historia de la re-
lación de los mundos indígenas y occidentales con el peyote ha tenido 
que ver tanto con la evolución de las nociones de raza, de indigenismo, 
del respeto a las religiones y creencias, como con el prohibicionismo 
y la confrontación entre el desarrollo moderno y la desigualdad, la 
miseria y el abandono.

Sin embargo, un primer rasgo original del trabajo de Dawson es su 
acercamiento al universo de quienes consumen y cultivan el peyote 
desde una perspectiva binacional y bilateral, en la que están presentes 
múltiples condiciones específicas de su tiempo y espacio. Ubicando 
claramente a los peyoteros en territorios tanto estadounidenses como 
mexicanos, su relato histórico no pierde la oportunidad de establecer 
comparaciones entre lo que ha sucedido en México con relación a di-
cho cactus particular, desde sus inicios como país independiente hasta 
las desafortunadas guerras actuales contra las drogas, y las experiencias 
y tribulaciones suscitadas en Estados Unidos en materia de conciencia 
religiosa y pública, de legislación y persecución de sustancias conside-
radas peligrosas para la salud.

Con un discurso construido a partir de viñetas o ensayos in
terrelacionados entre sí, los 12 capítulos que conforman este libro 
cuentan con una buena introducción y unas breves pero muy su
gerentes conclusiones. El capitulado inicia en 1833 y termina en 
2011, repasando la evolución de los conocimientos, de algunos ex-
perimentos, de diversos usos y abusos, de los rituales, las creencias 
y las tradiciones, tanto religiosas como comunitarias, en torno del 
peyote en ambos lados de la frontera. También se ocupa de las prác-
ticas religiosas y de los cambios en los aparatos legislativos, así como 
de varios conflictos sociales e individuales que se suscitaron a partir 



	 RESEÑAS� 635

de la tensión generada entre los promotores del consumo de dicho 
cactus y sus detractores.

Brincando de un primer uso del peyote como medicamento en con-
tra del cólera en 1833 hasta las implicaciones de su consumo en 
proyectos contemporáneos de ecoturismo, pasando por su compli-
cada historia en la Iglesia Nativa Americana o por sus posibilidades 
terapéuticas en la psicosíntesis del doctor Salvador Roquet en el 
México de los años sesenta, este recuento histórico y antropológico 
es una clara muestra de cómo la historia de las drogas puede disparar 
hacia extremos insólitos de los aconteceres humanos. Esta historia 
logra puntualizar algunos momentos en que se procuró un conoci-
miento profundo de sus prácticas y espiritualidades, pero también se 
ocupa de cómo, quienes se han interesado en el peyote, lo han hecho 
mostrando mucha irracionalidad e intolerancia. Comunidades, indivi-
duos, grupos de interés político y moral, estudiosos serios, chamanes, 
predicadores y charlatanes aprovechados, se dan cita en estos trozos 
bien hilados de la historia bilateral y de los múltiples contextos que 
acompañan a los peyoteros.

Y hacia el final del libro, sobre todo en los últimos tres capítulos, 
este recuento se enriquece no sólo con la exposición de las divergencias 
y las imbricaciones de las experiencias mexicanas y estadounidenses en 
torno de este cactus, sino que el autor se permite una serie de reflexio-
nes en particular agudas sobre la autenticidad, los criterios de sanción 
cultural y de apropiación o aculturación que han acompañado a estas 
historias. Esto lo lleva también a hacer consideraciones sobre la fragi-
lidad o la permeabilidad de las categorías sociales que se han utilizado 
a la hora de analizar estas experiencias y que resultan de gran utilidad 
para quienes se dedican tanto a la historia social como a la de la cultura, 
de las ideas y de las representaciones en México y en Estados Unidos.

Cierto es que el libro de Dawson no aporta mucha información 
novedosa o capaz de transformar los paradigmas que tanto la antro-
pología como los estudios propiamente históricos y sociales han pro-
ducido entre quienes se han ocupado de las drogas, y específicamente 
del peyote, en Estados Unidos y en México en los últimos años. Y 
también puede afirmarse que este estudio ha dejado fuera algunos 
trabajos que inexplicablemente no aparecen en su bibliografía. Se 



636	 RESEÑAS

extrañan por ejemplo los textos de Miguel Palafox Vargas,3 los de 
Armando Casillas Romo4 y los de Arturo Gutiérrez,5 que sin duda le 
hubieran aportado algunos datos y reflexiones un tanto más puntuales 
sobre el universo huichol.

Sin embargo, la propuesta de Dawson es particularmente plausible, 
puesto que se interesa en los asuntos peyoteros de una forma que 
termina dando una idea muy clara de cómo el tránsito histórico, trans-
fronterizo y de larga duración explica las imposiciones de los modelos 
de comportamiento occidental en las comunidades indígenas y en 
general entre quienes no asumen sus “criterios de verdad científica y 
civilizatoria”. El estigma social que ha acompañado al peyote desde 
su proscripción inquisitorial en el siglo xviii hasta nuestros días se 
ha sustentado no sólo en su capacidad de producir “alteraciones de la 
conciencia”, sino también en su condición de ser un vehículo de sana-
ción espiritual o psicológico, un “medicamento” o un remedio propio 
de quienes no han accedido a los procesos civilizatorios de Occidente.

Después de referirse de manera bastante etnocéntrica a los “descu-
bridores europeos y norteamericanos” del peyote a finales del siglo xix 
y principios del xx, en el primer capítulo de su libro, Dawson se aden-
tra en los laberintos de quienes lo defienden y quienes se empeñan 
en denostarlo. Del lado estadounidense se establece claramente que 
su consumo produce una experiencia de intoxicación (intoxicating 
experience), que puede ser nociva y adictiva, y por lo tanto no es 
recomendable su ingestión para quienes se dicen portadores del bien 
público, es decir, los blancos occidentales (westerners). Y del lado 
mexicano sucede algo parecido, tal como lo ejemplifica el autor con 
sus reflexiones en torno de los trabajos del Instituto Médico Nacional 
que aparecen en el capítulo 2. Mientras a los científicos mexicanos 
de la época de don Porfirio no parecían preocuparles demasiado 
los efectos sicológicos que producía la ingestión del peyote, para los 

3  Miguel Palafox Vargas, Los huicholes a través de sus danzas, Tepic, Editorial del Ma-
gisterio, 1974, y Violencia, droga y sexo entre los huicholes, México, Instituto Nacional 
de Antropología e Historia, 1985.
4  Armando Casillas Romo, Nosología mítica de un pueblo. Medicina tradicional hui-
chola, México, Universidad de Guadalajara, 1990.
5  Arturo Gutiérrez del Ángel, La peregrinación a Wirikuta, México, Instituto Na-
cional de Antropología e Historia, Universidad de Guadalajara, 2002.



	 RESEÑAS� 637

estadounidenses esa fue una de sus principales objeciones a la hora de 
incorporarlo a su farmacopea.

Los siguientes cuatro capítulos se ocupan de lo que ocurre en la pri-
mera mitad del siglo xx en Estados Unidos. Los afanes prohibicionistas 
se fueron imponiendo poco a poco, partiendo de los criterios que los 
misioneros defendían al insistir en la occidentalización y cristianiza-
ción de las comunidades indígenas, principalmente los apaches, los 
comanches, los kiowas, los siuox y los navajos. Aun cuando el peyote 
se mantuvo legal en cuanto a su comercio y consumo en varios estados 
de la Unión Americana, paulatinamente fue ganando terreno la idea de 
que su ingestión producía actitudes antisociales y dependencia, y por 
lo tanto tenía que prohibirse. Los dimes y diretes que acompañaron las 
diatribas y los panegíricos en torno de dicho cactus iban desde las de-
fensas que protagonizaron figuras como James Mooney, Cactus Pete o 
John Collier, hasta los intentos de ilegalizar su consumo en los rituales 
de la Native American Church (nac). Con la misma razón con que los 
miembros de dicha Iglesia defendían al peyote, los cristianos podían 
blasonar el uso del vino en sus consagraciones; por ello el debate llegó 
a involucrar hasta un derecho prácticamente inamovible consagrado en 
la Constitución estadounidense –The First Amendment– en medio de 
un contexto que destilaba prohibicionismo e intolerancia. Finalmente, 
los criterios prohibicionistas se impusieron y por más que científicos 
occidentales, antropólogos y activistas proindigenistas argumentaron 
en contra, el consumo, el comercio y la producción del peyote se 
penalizó a partir de los años cuarenta para toda la población estadou-
nidense, con una mínima excepción entre quienes se reconocían como 
miembros de la nac. Aun así, para los años cincuenta del siglo pasado 
la campaña prohibicionista contra el peyote ya había ganado la batalla.

Los capítulos 7 y 8 los dedica el autor al contexto mexicano de 
los años cincuenta y sesenta, y tienen como figuras centrales al psi-
quiatra Salvador Roquet y al antropólogo Alfonso Fabila. El pri-
mero inició sus estudios con mescalina como tratamiento en contra 
del alcoholismo y paulatinamente fue instrumentando una terapia 
que llamó “psicosíntesis” en la que el peyote y otras drogas fue-
ron consustanciales. El uso clínico de dichas sustancias y la asimilación 
de sus experiencias con chamanes mazatecos y huicholes a su práctica 
psiquiátrica lo llevaron a confrontarse con una academia y un estado 



638	 RESEÑAS

particularmente intolerantes. Aun cuando gozó de cierto prestigio 
inicial y de fuertes lazos con el poder, hubo quienes lo calificaron no 
sólo de charlatán, sino también de criminal, confinándolo a la cárcel a 
principios de los años setenta. Su experiencia es rescatada por Dawson 
y al narrarla queda manifiesta la inconsecuencia tanto de las leyes como 
de la conciencia mexicana sobre las drogas y las posibles aportaciones 
al conocimiento de los saberes indígenas en aquel tiempo. Llama la 
atención, en este apartado y en el que corresponde al capítulo 10, en 
el que se vuelve al asunto peyotero relacionado con Salvador Roquet 
y la psicodelia, cómo el autor parece hacer uso un tanto acrítico de las 
fuentes hemerográficas, dándole importancia semejante a las notas de 
periódicos de tan distintas tendencias ideológicas como Novedades, 
El Día, Excelsior, El Universal y El Nacional. Igualmente se basa en 
algunas conclusiones bastante cuestionables de autores como Eric 
Zolov y Jaime Pensado en torno a la juventud y los contextos mexi-
canos de aquellos años sesenta y primeros setenta, como la reacción 
prácticamente homogénea de considerar al hippismo y a la psicodelia 
como una perniciosa “influencia extranjerizante”. No hubiese estado 
mal que el autor averiguara un poco más sobre la incisiva presencia que 
el conservadurismo tenía en el ámbito psiquiátrico y médico de aquel 
momento, en particular de doctores tan reaccionarios e irreductibles 
como Ramón de la Fuente y Carlos Campillo Serrano. De cualquier 
manera, el recuento de las experiencias de Roquet en esta época resulta 
por demás interesante y sugerente en estos capítulos 7 y 10.

El caso de la visita de Andrés Fabila al universo huichol a finales de 
los años cincuenta, que aparece en el capítulo 8, igualmente le sirve al 
autor para mostrar las fallas y los fracasos del gobierno mexicano y sus 
instituciones a la hora de implantar una política racional y respetuosa 
con las comunidades indígenas y sus creencias. Después de denunciar 
lo apartadas que estaban las poblaciones huicholas del resto de la socie-
dad mexicana y con el fin de incorporarlas a un proyecto de desarrollo 
encabezado por el pri, éstas fueron identificadas por el antropólogo 
como una especie de rémora social en las que el Estado tenía el deber 
de intervenir por su propio bien. Las fallidas experiencias del Plan 
Lerma y luego del Programa Huicot, instrumentadas durante los años 
sesenta y principios de los setenta, demostraron cómo el indigenismo 
oficial resultaba una farsa a la hora de promover la integración de las 



	 RESEÑAS� 639

comunidades indígenas sin considerar las creencias, las tradiciones y 
los saberes de la propia comunidad huichola. Dawson reconoce que 
a la hora de tratar los asuntos relacionados con el consumo del peyo-
te los criterios prohibicionistas de las autoridades mexicanas de aque-
llos años no diferían gran cosa de los afanes inquisitoriales impuestos 
hacía tres siglos.

El capítulo noveno revisa las cuestiones peyoteras en Estados 
Unidos durante la década de los sesenta en medio del auge de la psico-
delia, de la revolución sexual y del antiautoritarismo. El autor expone 
algunos de los momentos relevantes de la ruptura que significaron las 
andanzas de Timothy Leary y de los sexólogos Masters y Johnson en 
cuanto a su propia heterodoxia, al mismo tiempo que las autoridades 
estadounidenses perseguían a los consumidores de aquel cactus que 
según algunos de sus detractores causaba “adicción sicológica”. El 
criterio de bona fide se aplicó, entonces, a las prácticas de los grupos 
indígenas en torno al peyote permitiéndose su consumo constreñido 
a sus rituales religiosos; pero cualquier individuo de otra raza que no 
fuera india podía terminar en la cárcel al ser sorprendido consumién-
dolo o experimentando con aquella cactácea. Dawson enfatiza cómo 
el asunto racial afloró con especial puntualidad a la hora de aplicar las 
leyes prohibicionistas convirtiéndose en uno más de los criterios de su 
imposición general.

Los últimos dos capítulos son, tal vez, los más propositivos y 
originales de este libro. Dawson parte de la iniciativa del control de 
sustancias psicotrópicas instaurada por la Convención de Viena 
de las Naciones Unidas en febrero de 1971, y establece las notables 
diferencias en las respuestas estadounidenses y mexicana a tal medida. 
Mientras en México fue surgiendo una antropología crítica hacia el in-
digenismo oficial encabezada por Guillermo Bonfil, Arturo Warman, 
Salomón Nahmad, entre otros, que identificó las estrategias del pri y 
de las autoridades como meros instrumentos de manipulación política 
que vulneraban los intereses de las comunidades indígenas, especial-
mente de los huicholes, los tarahumaras y los coras, en Estados Unidos 
apareció una vertiente de pensamiento que reivindicaba las prácticas 
y los tiempos pasados y primitivos como una posibilidad de supervi-
vencia pacífica frente a la violencia y la intransigencia de la moderni-
dad y el desarrollo económicos. Las novedosas, y no por ello menos 



640	 RESEÑAS

románticas, ideas de respeto a la ecología y a la recuperación de tra-
diciones y saberes ancestrales se confrontaron con la voracidad de las 
compañías extractoras de bienes naturales y el auge del narcotráfico. 
Poco a poco el gobierno mexicano empezó a reconocer la existencia de 
“lugares sagrados” de los huicholes, quienes no vieron con buenos ojos 
el arribo de extranjeros a sus territorios que ahora supuestamente ya 
eran protegidos por la semarnat. Pero ese mismo gobierno tampoco 
dudó en entregar buena parte del universo huichol a proyectos de de-
sarrollo como la presa de Aguamilpa o las concesiones a las empresas 
mineras canadienses. Aun cuando el peyote sigue siendo ilegal para la 
mayoría de los mexicanos, su consumo entre comunidades indígenas 
ya es aceptado por las autoridades nacionales. Paradójicamente, el pe-
yotismo sigue viéndose como sinónimo de primitivismo y atraso por 
buena parte de la sociedad mexicana.

Tanto en Estados Unidos como en México aparecieron en esos 
tiempos estudios y trabajos dedicados al chamanismo, a la búsqueda de 
“realidades aparte” que combinaban la charlatanería con el afán cientí-
fico. Periodistas, antropólogos, sicólogos y demás científicos sociales 
se embarcaron en debates que iban desde los tratados analíticos cultu-
rales al estilo de los que hicieron Peter Furst y Barbara Myerhoff hasta 
los cuestionados quehaceres de Fernando Benítez, Carlos Castaneda 
o Brant Secunda. Dawson propone una genealogía de divulgadores, 
estudiosos y charlatanes muy útil en el capítulo 12 de este libro. Así, es 
posible establecer ciertos trazos que vinculan a los científicos socia-
les con quienes practican el ecoturismo y se enlazan con la New Age 
y el esoterismo ramplón. Pero también aparece aquí una necesaria re-
flexión sobre la autenticidad de los fenómenos relacionados con el pe-
yote, al igual que sobre los sancionadores externos de sus aportes o sus 
defectos. El surgimiento de un ecoturismo más o menos respetuoso, a 
la par de la lucha contra la desigualdad y el respeto a la idiosincrasia de 
los grupos humanos, así como el proceso de comercialización de los 
valores culturales, son advertidos por Dawson como puntos nodales 
de la problemática actual del peyote y sus efectos.

Así, en estos dos últimos capítulos, el autor muestra que todavía 
hay mucho que discutir sobre temas tan importantes como el de las 
“fronteras trascendidas” en materia geográfica o social, cultural y 
psíquica, así como en la identificación de las diferencias y semejanzas 



	 RESEÑAS� 641

en la concepción de la raza, el tiempo y el espacio, que han afectado 
tanto a individuos como a comunidades y naciones, no sólo relacio-
nadas con el peyote, sino en general, al ser escudriñadas y analizadas 
por humanistas contemporáneos.

En 1985, el estudioso y divulgador de los saberes huicholes, Manuel 
Palafox Vargas, decía que “el peyote es también el medio para realizar 
una introspección profunda…” y este libro de Alexander Dawson en 
torno del peyote y sus efectos particulares y sociales, a lo largo de los 
siglos xix, xx y lo que va del xxi, es sin duda una contribución impor-
tante al respecto.

Ricardo Pérez Montfort
Centro de Invest igaciones  y  Estudios  Superiores  

en Antropología Social

Mario Italo Cerutti Pignat, Problemas, conceptos, actores y auto-
res. La historia económica y empresarial en el norte de México (y en 
otras latitudes), San Luis Potosí, México, El Colegio de San Luis, 
2018, 334 pp. ISBN 978-607-850-061-1

En los últimos 26 años, la historiografía mexicana ha ofrecido un 
importante progreso en el estudio y la publicación académica sobre 
el desarrollo económico del norte de México. Un área geográfica que 
quedó rezagada por varias décadas en su estudio, debido en buena me-
dida a la concentración de los estudios de los procesos económicos que 
se dieron en otras latitudes en el país, en particular en el centro-sur de 
México. Este auge de los estudios de los grupos empresariales, en esta 
región del norte del país, mostró una dinámica totalmente compleja y 
diferente al resto de la nación.

En efecto, en las últimas décadas, el estudio histórico de numerosos 
investigadores se diversificó en zonas de base agrícola que mostraron 
una dinámica empresarial totalmente diferente, en especial en el no-
roeste, al resto del país. Y de igual forma, el noreste de México mos-
tró un potencial industrial varias décadas antes de iniciar el siglo xx. 
En efecto, este desarrollo económico estuvo sustentado en una red 


