632 RESENAS

actitud conciliadora hacia México de Ygal Alon, ministro de Relacio-
nes Exteriores de Israel, ademds del hecho de que el embajador israeli
en Washington, Simja Dinitz, privilegiara en forma absoluta la relacién
Israel-Estados Unidos, relegando a un segundo plano los problemas
con México.

Emilio Rabasa Mishkin, secretario de Relaciones Exteriores de
Meéxico, fue quien, mediante sus esfuerzos para evitar y luego para
resolver la crisis generada por el voto mexicano contra el sionismo en
la onu, termind pagando los dafios politicos con su renuncia-despla-
zamiento del alto cargo que ejercia.

Pareciera ser que el boicot mis que como catalizador funciond
como un mecanismo realista por medio del cual todas las partes impli-
cadas comenzaron a comprender cuiles eran los limites de su propia
fuerza. Los seis capitulos que componen este libro, escritos con fluidez
y elegancia, se leen bien y rdpido y aportan muchisimos elementos y
andlisis para entender un proceso que dista de ser simple. Una tltima
sugerencia para una futura edicidn o traduccién: serfa bueno agregar,
al final del texto, un indice de nombres, lugares y acontecimientos que
facilitara a los futuros investigadores el uso de este texto como instru-
mento de trabajo cientifico.

Mario Sznajder

Profesor emérito, Universidad Hebrea de Jerusalem

ALEXANDER S. DawsoN, The Peyote Effect. From the Inquisition to the
War on Drugs, Oakland, California, University of California Press,
2018, 320 pp. ISBN 978-052-028-543-9

Hace mis de 70 afios, en un articulo dedicado al peyote y titulado
“Jiculi ba-ba” que se publicé en el vol. x, nim. 2 de la Revista Mexi-
cana de Sociologia, en 1948, el antropdlogo y literato Francisco Rojas
Gonzilez reconocia que:

El consumo del jiculi (refiriéndose al nombre que los tarahumaras dan
al peyote) entre algunos grupos indigenas del Norte y del Occidente de



RESENAS 633

MEéxico, si bien ha perdido mucho de la espectacular liturgia que le fue
caracteristica hasta fines del pasado siglo, todavia conserva un ceremonial
ostentoso, que nos permite apreciar hasta qué punto la extrafia planta
influyera en el pensamiento de los que integraron aquellas primitivas
sociedades [...].!

Como buen etndgrafo, Rojas Gozélez se referia, en aquel trabajo,
no s6lo a quienes ya se habian ocupado de dicho fenémeno —desde
fray Bernardino de Sahagtin hasta Carl Lumholtz y algunos autores
contemporéneos como los doctores José F. Mazzotti, Carlos Robles y
J. Gémez Robleda— sino que describia con particular detalle algunas
creencias ligadas al peyote que entre huicholes y tarahumaras seguian
vigentes. Es muy probable que este estudio diera lugar a su famoso
cuento “Hiculi Hualula”, que se public6 en 1952 en su igualmente
célebre libro El diosero.? En ambos textos, el antropdlogo-escritor se
referfa al peyote como guardidn de un ente misterioso al que llamaban
“tio” y que era “merecedor del mis grande respeto...”, pues quien
obrara en su contra podia sufrir consecuencias graves. Y eso le sucede
al protagonista del cuento mencionado, quien termina enloquecido
tras haber alucinado, sin voluntad y con el pulso alterado, en pleno
cruce de Avenida Judrez y San Juan de Letrdn en la ciudad de México.
Justo en esa esquina, dicho protagonista pierde el conocimiento, des-
pués de presentdrsele la magnifica y al mismo tiempo terrible imagen
del “.... ‘tio’, que no perdonaba” a quien se atrevia a transgredir su
misterio.

Por lo menos cuatro elementos se conjugaban en aquellos escritos
tempranos de Rojas Gonzilez en torno del peyote o hiculi: su intrin-
seca dimensién indigena; las pricticas religiosas y rituales en torno de
su consumo; el enigma que significaba su ingestion debido a las altera-
ciones de la conciencia, o si se quiere las alucinaciones que producia; y
la mirada un tanto condescendiente del mundo occidental hacia estas
practicas y expresiones culturales que se identificaban como propias
de un mundo primitivo.

! Citado en Francisco Rojas GONZALEZ, Ensayos indigenistas, introduccidn, compila-
cién y notas de Andrés Fabregas Puig, México, El Colegio de Jalisco, Centro de Investi-
gaciones y Estudios Superiores en Antropologia Social, 1998, pp. 93-102.

2 Francisco Rojas GonzALEZ, El diosero, México, Fondo de Cultura Econémica, 1952.



634 RESENAS

Y al parecer esos cuatro elementos siguen vigentes en las preocupa-
ciones actuales de los estudiosos que se ocupan del peyote, tal como lo
demuestra el libro de Alexander S. Dawson, The Peyote Effect. From
the Inquisition to the War on Drugs, publicado en 2018 por la Uni-
versidad de California. Aunque en el fondo la temdtica abordada en
este libro resulta bastante mas compleja, dichos elementos reaparecen
constantemente a lo largo de toda su narracién. En este trabajo, que
cronoldgicamente va dando saltos desde principios del x1x hasta las
primeras décadas del siglo xx1, el autor enfatiza que la historia de la re-
lacién de los mundos indigenas y occidentales con el peyote ha tenido
que ver tanto con la evolucién de las nociones de raza, de indigenismo,
del respeto a las religiones y creencias, como con el prohibicionismo
y la confrontacién entre el desarrollo moderno y la desigualdad, la
miseria y el abandono.

Sin embargo, un primer rasgo original del trabajo de Dawson es su
acercamiento al universo de quienes consumen y cultivan el peyote
desde una perspectiva binacional y bilateral, en la que estdn presentes
multiples condiciones especificas de su tiempo y espacio. Ubicando
claramente a los peyoteros en territorios tanto estadounidenses como
mexicanos, su relato histérico no pierde la oportunidad de establecer
comparaciones entre lo que ha sucedido en México con relacién a di-
cho cactus particular, desde sus inicios como pais independiente hasta
las desafortunadas guerras actuales contra las drogas, y las experiencias
y tribulaciones suscitadas en Estados Unidos en materia de conciencia
religiosa y publica, de legislacién y persecucion de sustancias conside-
radas peligrosas para la salud.

Con un discurso construido a partir de vifietas o ensayos in-
terrelacionados entre si, los 12 capitulos que conforman este libro
cuentan con una buena introduccién y unas breves pero muy su-
gerentes conclusiones. El capitulado inicia en 1833 y termina en
2011, repasando la evolucién de los conocimientos, de algunos ex-
perimentos, de diversos usos y abusos, de los rituales, las creencias
y las tradiciones, tanto religiosas como comunitarias, en torno del
peyote en ambos lados de la frontera. También se ocupa de las prac-
ticas religiosas y de los cambios en los aparatos legislativos, asi como
de varios conflictos sociales e individuales que se suscitaron a partir



RESENAS 635

de la tensién generada entre los promotores del consumo de dicho
cactus y sus detractores.

Brincando de un primer uso del peyote como medicamento en con-
tra del c6lera en 1833 hasta las implicaciones de su consumo en
proyectos contemporaneos de ecoturismo, pasando por su compli-
cada historia en la Iglesia Nativa Americana o por sus posibilidades
terapéuticas en la psicosintesis del doctor Salvador Roquet en el
Meéxico de los afios sesenta, este recuento histérico y antropolégico
es una clara muestra de cémo la historia de las drogas puede disparar
hacia extremos insélitos de los aconteceres humanos. Esta historia
logra puntualizar algunos momentos en que se procuré un conoci-
miento profundo de sus précticas y espiritualidades, pero también se
ocupa de coémo, quienes se han interesado en el peyote, lo han hecho
mostrando mucha irracionalidad e intolerancia. Comunidades, indivi-
duos, grupos de interés politico y moral, estudiosos serios, chamanes,
predicadores y charlatanes aprovechados, se dan cita en estos trozos
bien hilados de la historia bilateral y de los multiples contextos que
acompaifian a los peyoteros.

Y hacia el final del libro, sobre todo en los tltimos tres capitulos,
este recuento se enriquece no sélo con la exposicion de las divergencias
y las imbricaciones de las experiencias mexicanas y estadounidenses en
torno de este cactus, sino que el autor se permite una serie de reflexio-
nes en particular agudas sobre la autenticidad, los criterios de sancién
cultural y de apropiacién o aculturacién que han acompanado a estas
historias. Esto lo lleva también a hacer consideraciones sobre la fragi-
lidad o la permeabilidad de las categorias sociales que se han utilizado
a la hora de analizar estas experiencias y que resultan de gran utilidad
para quienes se dedican tanto a la historia social como ala de la cultura,
de las ideas y de las representaciones en México y en Estados Unidos.

Cierto es que el libro de Dawson no aporta mucha informacién
novedosa o capaz de transformar los paradigmas que tanto la antro-
pologia como los estudios propiamente histéricos y sociales han pro-
ducido entre quienes se han ocupado de las drogas, y especificamente
del peyote, en Estados Unidos y en México en los ultimos afios. Y
también puede afirmarse que este estudio ha dejado fuera algunos
trabajos que inexplicablemente no aparecen en su bibliografia. Se



636 RESENAS

extraflan por ejemplo los textos de Miguel Palafox Vargas,’ los de
Armando Casillas Romo* y los de Arturo Gutiérrez,® que sin duda le
hubieran aportado algunos datos y reflexiones un tanto més puntuales
sobre el universo huichol.

Sin embargo, la propuesta de Dawson es particularmente plausible,
puesto que se interesa en los asuntos peyoteros de una forma que
termina dando una idea muy clara de cémo el trnsito histérico, trans-
fronterizo y de larga duracién explica las imposiciones de los modelos
de comportamiento occidental en las comunidades indigenas y en
general entre quienes no asumen sus “criterios de verdad cientifica y
civilizatoria”. El estigma social que ha acompafiado al peyote desde
su proscripcion inquisitorial en el siglo xviir hasta nuestros dias se
ha sustentado no sélo en su capacidad de producir “alteraciones de la
conciencia”, sino también en su condicién de ser un vehiculo de sana-
cién espiritual o psicoldgico, un “medicamento” o un remedio propio
de quienes no han accedido a los procesos civilizatorios de Occidente.

Después de referirse de manera bastante etnocéntrica a los “descu-
bridores europeos y norteamericanos” del peyote a finales del siglo x1x
y principios del xx, en el primer capitulo de su libro, Dawson se aden-
tra en los laberintos de quienes lo defienden y quienes se empefian
en denostarlo. Del lado estadounidense se establece claramente que
su consumo produce una experiencia de intoxicacién (intoxicating
experience), que puede ser nociva y adictiva, y por lo tanto no es
recomendable su ingestion para quienes se dicen portadores del bien
publico, es decir, los blancos occidentales (westerners). Y del lado
mexicano sucede algo parecido, tal como lo ejemplifica el autor con
sus reflexiones en torno de los trabajos del Instituto Médico Nacional
que aparecen en el capitulo 2. Mientras a los cientificos mexicanos
de la época de don Porfirio no parecian preocuparles demasiado
los efectos sicoldgicos que producia la ingestién del peyote, para los

3> Miguel PaLarox VArGas, Los huicholes a través de sus danzas, Tepic, Editorial del Ma-
gisterio, 1974, y Violencia, droga y sexo entre los huicholes, México, Instituto Nacional
de Antropologia e Historia, 1985.

+ Armando CasiLLas Romo, Nosologia mitica de un pueblo. Medicina tradicional hui-
chola, México, Universidad de Guadalajara, 1990.

5 Arturo GUTIERREZ DEL ANGEL, La peregrinacion a Wirikuta, México, Instituto Na-
cional de Antropologia e Historia, Universidad de Guadalajara, 2002.



RESENAS 637

estadounidenses esa fue una de sus principales objeciones a la hora de
incorporarlo a su farmacopea.

Los siguientes cuatro capitulos se ocupan de lo que ocurre en la pri-
mera mitad del siglo xx en Estados Unidos. Los afanes prohibicionistas
se fueron imponiendo poco a poco, partiendo de los criterios que los
misioneros defendian al insistir en la occidentalizacién y cristianiza-
cién de las comunidades indigenas, principalmente los apaches, los
comanches, los kiowas, los siuox y los navajos. Aun cuando el peyote
se mantuvo legal en cuanto a su comercio y consumo en varios estados
dela Unién Americana, paulatinamente fue ganando terreno laidea de
que su ingestion producia actitudes antisociales y dependencia, y por
lo tanto tenia que prohibirse. Los dimes y diretes que acompaifiaron las
diatribas y los panegiricos en torno de dicho cactus iban desde las de-
fensas que protagonizaron figuras como James Mooney, Cactus Pete o
John Collier, hasta los intentos de ilegalizar su consumo en los rituales
de la Native American Church (nac). Con la misma razén con que los
miembros de dicha Iglesia defendian al peyote, los cristianos podian
blasonar el uso del vino en sus consagraciones; por ello el debate llegé
ainvolucrar hasta un derecho practicamente inamovible consagrado en
la Constitucién estadounidense —~The First Amendment— en medio de
un contexto que destilaba prohibicionismo e intolerancia. Finalmente,
los criterios prohibicionistas se impusieron y por més que cientificos
occidentales, antropdlogos y activistas proindigenistas argumentaron
en contra, el consumo, el comercio y la produccién del peyote se
penalizé a partir de los afios cuarenta para toda la poblacién estadou-
nidense, con una minima excepcidn entre quienes se reconocian como
miembros de la NAC. Aun asi, para los afios cincuenta del siglo pasado
la campafia prohibicionista contra el peyote ya habia ganado la batalla.

Los capitulos 7 y 8 los dedica el autor al contexto mexicano de
los afios cincuenta y sesenta, y tienen como figuras centrales al psi-
quiatra Salvador Roquet y al antropélogo Alfonso Fabila. El pri-
mero inici6 sus estudios con mescalina como tratamiento en contra
del alcoholismo y paulatinamente fue instrumentando una terapia
que llamé “psicosintesis” en la que el peyote y otras drogas fue-
ron consustanciales. El uso clinico de dichas sustancias y la asimilacién
de sus experiencias con chamanes mazatecos y huicholes a su prictica
psiquidtrica lo llevaron a confrontarse con una academia y un estado



638 RESENAS

particularmente intolerantes. Aun cuando gozd de cierto prestigio
inicial y de fuertes lazos con el poder, hubo quienes lo calificaron no
s6lo de charlatin, sino también de criminal, confinidndolo a la circel a
principios de los afios setenta. Su experiencia es rescatada por Dawson
y al narrarla queda manifiesta la inconsecuencia tanto de las leyes como
de la conciencia mexicana sobre las drogas y las posibles aportaciones
al conocimiento de los saberes indigenas en aquel tiempo. Llama la
atencidn, en este apartado y en el que corresponde al capitulo 10, en
el que se vuelve al asunto peyotero relacionado con Salvador Roquet
y la psicodelia, cémo el autor parece hacer uso un tanto acritico de las
fuentes hemerograficas, dindole importancia semejante a las notas de
periddicos de tan distintas tendencias ideoldgicas como Novedades,
El Dia, Excelsior, El Universal y El Nacional. Igualmente se basa en
algunas conclusiones bastante cuestionables de autores como Eric
Zolov y Jaime Pensado en torno a la juventud y los contextos mexi-
canos de aquellos afios sesenta y primeros setenta, como la reaccién
practicamente homogénea de considerar al hippismo y a la psicodelia
como una perniciosa “influencia extranjerizante”. No hubiese estado
mal que el autor averiguara un poco mds sobre la incisiva presencia que
el conservadurismo tenia en el dmbito psiquidtrico y médico de aquel
momento, en particular de doctores tan reaccionarios e irreductibles
como Ramoén de la Fuente y Carlos Campillo Serrano. De cualquier
manera, el recuento de las experiencias de Roquet en esta época resulta
por demds interesante y sugerente en estos capitulos 7 y 10.

El caso de la visita de Andrés Fabila al universo huichol a finales de
los afios cincuenta, que aparece en el capitulo 8, igualmente le sirve al
autor para mostrar las fallas y los fracasos del gobierno mexicano y sus
instituciones a la hora de implantar una politica racional y respetuosa
con las comunidades indigenas y sus creencias. Después de denunciar
lo apartadas que estaban las poblaciones huicholas del resto de la socie-
dad mexicanay con el fin de incorporarlas a un proyecto de desarrollo
encabezado por el PRri, éstas fueron identificadas por el antropélogo
como una especie de rémora social en las que el Estado tenia el deber
de intervenir por su propio bien. Las fallidas experiencias del Plan
Lermay luego del Programa Huicot, instrumentadas durante los afios
sesenta y principios de los setenta, demostraron cémo el indigenismo
oficial resultaba una farsa a la hora de promover la integracion de las



RESENAS 639

comunidades indigenas sin considerar las creencias, las tradiciones y
los saberes de la propia comunidad huichola. Dawson reconoce que
a la hora de tratar los asuntos relacionados con el consumo del peyo-
te los criterios prohibicionistas de las autoridades mexicanas de aque-
llos afios no diferfan gran cosa de los afanes inquisitoriales impuestos
hacia tres siglos.

El capitulo noveno revisa las cuestiones peyoteras en Estados
Unidos durante la década de los sesenta en medio del auge de la psico-
delia, de la revolucién sexual y del antiautoritarismo. El autor expone
algunos de los momentos relevantes de la ruptura que significaron las
andanzas de Timothy Leary y de los sex6logos Masters y Johnson en
cuanto a su propia heterodoxia, al mismo tiempo que las autoridades
estadounidenses perseguian a los consumidores de aquel cactus que
seglin algunos de sus detractores causaba “adiccidn sicolégica”. El
criterio de bona fide se aplicd, entonces, a las pricticas de los grupos
indigenas en torno al peyote permitiéndose su consumo constrefiido
a sus rituales religiosos; pero cualquier individuo de otra raza que no
fuera india podia terminar en la cdrcel al ser sorprendido consumién-
dolo o experimentando con aquella cacticea. Dawson enfatiza c6mo
el asunto racial aflor6 con especial puntualidad a la hora de aplicar las
leyes prohibicionistas convirtiéndose en uno més de los criterios de su
imposicion general.

Los tltimos dos capitulos son, tal vez, los mds propositivos y
originales de este libro. Dawson parte de la iniciativa del control de
sustancias psicotrépicas instaurada por la Convencién de Viena
de las Naciones Unidas en febrero de 1971, y establece las notables
diferencias en las respuestas estadounidenses y mexicana a tal medida.
Mientras en México fue surgiendo una antropologia critica hacia el in-
digenismo oficial encabezada por Guillermo Bonfil, Arturo Warman,
Salomén Nahmad, entre otros, que identificé las estrategias del Pr1 y
de las autoridades como meros instrumentos de manipulacién politica
que vulneraban los intereses de las comunidades indigenas, especial-
mente de los huicholes, los tarahumaras y los coras, en Estados Unidos
apareci6 una vertiente de pensamiento que reivindicaba las pricticas
y los tiempos pasados y primitivos como una posibilidad de supervi-
vencia pacifica frente a la violencia y la intransigencia de la moderni-
dad y el desarrollo econémicos. Las novedosas, y no por ello menos



640 RESENAS

romanticas, ideas de respeto a la ecologia y a la recuperacion de tra-
diciones y saberes ancestrales se confrontaron con la voracidad de las
compaiiias extractoras de bienes naturales y el auge del narcotréfico.
Poco a poco el gobierno mexicano empezd a reconocer la existencia de
“lugares sagrados” de los huicholes, quienes no vieron con buenos ojos
el arribo de extranjeros a sus territorios que ahora supuestamente ya
eran protegidos por la SEMARNAT. Pero ese mismo gobierno tampoco
dudé en entregar buena parte del universo huichol a proyectos de de-
sarrollo como la presa de Aguamilpa o las concesiones a las empresas
mineras canadienses. Aun cuando el peyote sigue siendo ilegal para la
mayoria de los mexicanos, su consumo entre comunidades indigenas
ya es aceptado por las autoridades nacionales. Paradéjicamente, el pe-
yotismo sigue viéndose como sin6nimo de primitivismo y atraso por
buena parte de la sociedad mexicana.

Tanto en Estados Unidos como en México aparecieron en esos
tiempos estudios y trabajos dedicados al chamanismo, ala busqueda de
“realidades aparte” que combinaban la charlataneria con el afdn cienti-
fico. Periodistas, antropdlogos, sicdlogos y demds cientificos sociales
se embarcaron en debates que iban desde los tratados analiticos cultu-
rales al estilo de los que hicieron Peter Furst y Barbara Myerhoff hasta
los cuestionados quehaceres de Fernando Benitez, Carlos Castaneda
o Brant Secunda. Dawson propone una genealogia de divulgadores,
estudiosos y charlatanes muy ttil en el capitulo 12 de este libro. Asi, es
posible establecer ciertos trazos que vinculan a los cientificos socia-
les con quienes practican el ecoturismo y se enlazan con la New Age
y el esoterismo ramplén. Pero también aparece aqui una necesaria re-
flexién sobre la autenticidad de los fenémenos relacionados con el pe-
yote, al igual que sobre los sancionadores externos de sus aportes o sus
defectos. El surgimiento de un ecoturismo mds o menos respetuoso, a
la par de la lucha contra la desigualdad y el respeto a la idiosincrasia de
los grupos humanos, asi como el proceso de comercializacion de los
valores culturales, son advertidos por Dawson como puntos nodales
de la problematica actual del peyote y sus efectos.

Asi, en estos dos ultimos capitulos, el autor muestra que todavia
hay mucho que discutir sobre temas tan importantes como el de las
“fronteras trascendidas” en materia geografica o social, cultural y
psiquica, asi como en la identificacién de las diferencias y semejanzas



RESENAS 641

en la concepcién de la raza, el tiempo y el espacio, que han afectado
tanto a individuos como a comunidades y naciones, no sélo relacio-
nadas con el peyote, sino en general, al ser escudrifiadas y analizadas
por humanistas contemporaneos.

En 1985, el estudioso y divulgador de los saberes huicholes, Manuel
Palafox Vargas, decia que “el peyote es también el medio para realizar
una introspeccién profunda...” y este libro de Alexander Dawson en
torno del peyote y sus efectos particulares y sociales, a lo largo de los
siglos x1x, XX y lo que va del xx1, es sin duda una contribucién impor-
tante al respecto.

Ricardo Pérez Montfort
Centro de Investigaciones y Estudios Superiores

en Antropologia Social

Mario Itaro CerUTTI PIGNAT, Problemas, conceptos, actores y aunto-
res. La historia economica y empresarial en el norte de México (y en
otras latitudes), San Luis Potosi, México, El Colegio de San Luis,
2018, 334 pp. ISBN 978-607-850-061-1

En los dltimos 26 afios, la historiografia mexicana ha ofrecido un
importante progreso en el estudio y la publicacién académica sobre
el desarrollo econémico del norte de México. Un drea geografica que
quedd rezagada por varias décadas en su estudio, debido en buena me-
dida ala concentracién de los estudios de los procesos econémicos que
se dieron en otras latitudes en el pais, en particular en el centro-sur de
México. Este auge de los estudios de los grupos empresariales, en esta
region del norte del pais, mostré una dindmica totalmente compleja y
diferente al resto de la nacién.

En efecto, en las tltimas décadas, el estudio histérico de numerosos
investigadores se diversific6 en zonas de base agricola que mostraron
una dindmica empresarial totalmente diferente, en especial en el no-
roeste, al resto del pafs. Y de igual forma, el noreste de México mos-
tré un potencial industrial varias décadas antes de iniciar el siglo xx.
En efecto, este desarrollo econémico estuvo sustentado en una red



