
HMex, LXX: 4, 2021� 1869

MÚSICA, POLÍTICA Y CEREMONIA  
EN EL DÍA DE LA CONSAGRACIÓN  

DE LA CATEDRAL DE PUEBLA

Luisa Vilar-Payá
Univers idad de las  Américas  Puebla

introducción

La catedral de Puebla se consagró el domingo 18 de abril de 
1649 y las celebraciones que acompañaron el acontecimien-

to quedaron registradas en numerosos documentos entre los que 
se encuentran las crónicas de la época, los pagos realizados por la 
catedral, la correspondencia del obispo Juan de Palafox y Men-
doza (1600-1659), las cartas pastorales que escribió con motivo 
de la ocasión y las actas de los cabildos catedralicio y municipal.1 
El documento que ofrece más información sobre el día de la 
consagración es la relación de 1650 en donde Antonio Tamariz 
de Carmona (1617-1683) describe algunos antecedentes, el acon-
tecimiento, y los ritos y festividades que le dieron una extensión 
de dos semanas.2 De manera notable el libro pormenoriza sobre 

1  Agradezco los permisos otorgados por la Arquidiócesis de Puebla para la 
realización de esta investigación y la publicación de las fotos que acompañan 
el artículo.
2  Para una comparación entre ésta y otras crónicas de la época véase Galí 
Boadella, “Juan de Palafox y la consagración de la catedral de Puebla”.

Fecha de recepción: 19 de agosto de 2019
Fecha de aceptación: 24 de junio de 2020



1870	 Luisa Vilar-Payá

la estructura del templo, las actividades realizadas por el obispo 
y otros celebrantes, los nombres y cargos de los principales in-
vitados y varias intervenciones de los músicos y del maestro de 
capilla Juan Gutiérrez de Padilla (1590-1664). En contraste, las 
actas del cabildo catedralicio contienen poca información sobre 
el día de la consagración, pero numerosas acotaciones sobre los 
preparativos para el inminente regreso a España del obispo 
Palafox, un cambio trascendental e inseparable de la decisión de 
consagrar la catedral 18 días antes de su partida hacia el puerto 
de Veracruz.3

El capítulo final de la crónica de Tamariz describe las 
últimas actividades de Palafox al despedirse de Puebla el 6 
de mayo de 1649. El tema se anuncia en la portada con una 
extensa combinación de título y subtítulos, que no oculta la 
naturaleza política del momento y del documento, subrayan-
do siempre la sumisión del prelado al rey Felipe IV: Relación 
y descripción del templo real de la ciudad de la Puebla de los 
Ángeles en la Nueva España, y su Catedral. Que de orden de 
su Majestad acabó y consagró a 18 de abril de 1649 el Ilustrí-
simo y Reverendísimo Señor don Juan de Palafox y Mendoza, 
del Consejo Real de las Indias, y Obispo de esta Diócesis: Su 
despedida y salida para los Reinos de España.4 Como también 
informa la portada de la primera impresión española, lo an-
terior viene Con dos cartas pastorales del mismo Ilustrísimo 
Señor sobre la materia.5 El desarrollo general del libro, la 
inclusión de los dos escritos de Palafox y, fundamentalmente, 
los diferentes arquetipos narrativos y argumentativos utiliza-
dos según la finalidad de cada capítulo, apuntan hacia un mis-
mo escenario: la crónica se escribió para afianzar argumentos 
en el juicio sobre su residencia que le esperaba al obispo en 

3  AHVCMP, G, A, c. 4, vol. 2 (1648-1652).
4  A lo largo del artículo se normaliza la ortografía del español y del latín.
5  Tamariz, Relación y descripción, p. 1.



	 MÚSICA, POLÍTICA Y CEREMONIA � 1871

España, y no sólo como registro de dos importantes aconte-
cimientos históricos.6

La relación entre música y política en este singular periodo 
emerge cuando se estudia desde dos perspectivas complemen-
tarias: la primera analiza los antecedentes de las dignidades ecle-
siásticas participantes y las funciones que asumieron dentro de la 
ceremonia cantada que inició el rito de consagración. La segunda 
pondera elementos extraordinarios y simbólicos de la misa Ego 
Flos Campi, escrita por Gutiérrez de Padilla, maestro de capilla 
durante el obispado de Palafox (1640-1649). El compositor 
trabajó en la catedral poblana desde 1622 hasta su fallecimiento 
en 1664.7 Se deduce que escribió esta misa para la consagración 
porque –como se ha podido demostrar recientemente– la obra 
da inicio a unos libretes de coro en donde distintas elaboraciones 

6  Sobre el arribo del obispo a España, Cayetana Álvarez de Toledo señala: 
“El requisito esencial para su regreso a las Indias era un juicio favorable sobre 
su residencia, el examen de su actuación como visitador y virrey provisional 
que el Consejo de Indias delegó en Francisco Calderón y Romero, un nuevo 
magistrado del tribunal mexicano. Para demostrar que tenía la conciencia 
absolutamente tranquila, Palafox declinó los servicios de un abogado. El 23 
de marzo de 1652 fue declarado inocente de todos los cargos.” Álvarez de 
Toledo, Juan de Palafox, pp. 366-367.
7  Gutiérrez de Padilla nació en Málaga en 1590. En 1622 empezó a trabajar en 
la Catedral de Puebla como asistente del maestro de capilla Gaspar Fernán-
dez, de salud muy débil en ese entonces y durante los siguientes siete años. 
Gutiérrez de Padilla asumió formalmente el puesto en septiembre de 1629, 
AHVCMP, G, A, c. 3, vol. 2 (1627-1633), f. 119. Al mismo tiempo, resulta 
claro –por las obligaciones que adquirió y por como posteriormente se le otor-
gó el nombramiento sin que se convocara a concurso– que desde su comienzo 
en la catedral angelopolitana Gutiérrez de Padilla realizó las labores propias 
de un maestro de capilla. Como afirma Gustavo Mauleón refiriéndose a un 
documento del cabildo civil de 1622: “llama la atención que para esas fechas 
ya se le considere y mencione formalmente (en documentos de tipo jurídico 
civil) como maestro de capilla de la catedral de Puebla no teniendo aún la plaza 
en propiedad, sin embargo dadas las obligaciones que tuvo desde su llegada es 
bien sabido que asistía al maestro de capilla Gaspar Fernández (1566-1629)”; 
Mauleón, “Juan Gutiérrez de Padilla desde el ámbito civil”, p. 179.



1872	 Luisa Vilar-Payá

polifónicas, compuestas por Gutiérrez de Padilla y Philippe 
Rogier (1561-1596),8 aparecen copiadas en una secuencia que 
corresponde al orden cronológico de las celebraciones descritas 
por Tamariz.9 Dicho juego de libretes se conserva completo en 
el Archivo de Cabildo de la Catedral angelopolitana: un cuader-
nillo para cada una de las ocho voces o líneas musicales.10 La de-
nominación de la misa como Ego Flos Campi también sugiere 
una relación con la consagración; el templo está dedicado a la 
Inmaculada Concepción de María y el título, cuidadosamente 
anotado en todos los manuscritos que la conservan, proviene 
del versículo “Yo soy la flor del campo y el lirio de los valles” del 
Cantar de los Cantares.11 Tamariz mismo lo relaciona con la 
Inmaculada cuando describe una imagen que se encontraba en 
el altar mayor, una “hechura de plata y oro de la Purísima Con-
cepción de la Virgen” que sostenía un lirio en la mano izquierda:

[…] una túnica tallada de recamados de cinceladas hojas, el manto 
es dorado y grabado, todo con especial sutileza de flores y diferen-
tes lazos perfilados con buril, las manos encarnadas de pulimento 
con el rostro, que bellísimo sobre toda humana hermosura está en 
elevación, en la mano derecha tiene una palma y en la siniestra 
un lirio.12

Finalmente, la elaboración polifónica de Gutiérrez de Padilla 
repite palabras de los textos litúrgicos con patrones numéricos 
que difícilmente podrían ser producto del azar. En 2010 Ricardo 
Miranda propuso que estas repeticiones representaban coros de 

8  Compositor de la escuela franco-flamenca que trabajó en la corte de 
Felipe II.
9  Vilar-Payá, “Lo histórico y lo cotidiano”, pp. 136-137 y 150-151.
10  AHVCMP, M, leg. 28.
11  “Ego flos campi, et lilium convallium”, Cantar de los Cantares 2:1.
12  Tamariz, Relación y descripción, pp. 35-36.



	 MÚSICA, POLÍTICA Y CEREMONIA � 1873

ángeles.13 Como el mismo Miranda apunta, los intérpretes de 
esta obra también han expresado que “el obsesivo tratamiento 
de la repetición textual” podría tener una intención didácti-
ca (Jeffrey Skidmore) o evangelizadora (Andrew Lawrence-
King).14 En respuesta a estos puntos de vista, la segunda parte del 
artículo examina el número de repeticiones y las estrategias de 
presentación de las palabras “Christe”, “Credo” y “Agnus Dei” 
para trazar vínculos entre crónica, conformación del cabildo ca-
tedralicio, música y pintura que hasta ahora no habían sido 
detectados o analizados como parte de los acuerdos y desacuer-
dos políticos del momento.

antecedentes y consagración de la catedral

El obispo Palafox llegó a México con una agenda reformista 
que defendía con singular empeño los preceptos del Concilio 
de Trento, pero que también se veía afectada por las divisiones 
entre monarquía católica y papado generadas, en parte, por el 
mismo concilio. La energía y perseverancia con que Palafox 
exigía cambios que disminuían el poder del clero regular y de 
algunos cargos del secular condujeron a fuertes rupturas con el 
deán de la catedral y con los altos mandos de diferentes órdenes 
religiosas, principalmente con los jesuitas.15 Conocidas son tam-
bién las diferencias entre el obispo de Puebla y el arzobispo de 
México Juan de Mañozca y Zamora (1580-1650).16 El poder que 
acumulaba Palafox no era poco. Aparte de haber sido nombrado 

13  Miranda, “‘De Ángeles también el coro’: estética y simbolismo”, p. 151.
14  Miranda, “Juan Gutiérrez de Padilla”, pp. 37-38, y Miranda, Ricardo, 
“‘De Ángeles también el coro’: estética y simbolismo”, p. 144. Estas mismas 
características hicieron que tanto Miranda como el director de coros y orques-
ta Benjamín Juárez Echenique llegaran a pensar que la misa Ego flos campi 
podría estar relacionada con la consagración, aunque el análisis comparativo 
entre crónica y manuscritos no se había realizado.
15  Véase Moriones, “Las cartas de Juan de Palafox a Inocencio X”.
16  Véase Pérez Puente, “Entre el rey y el sumo pontífice romano”.



1874	 Luisa Vilar-Payá

titular de la diócesis de Tlaxcala –que ya en ese entonces tenía su 
sede en la ciudad de Puebla–, el obispo continuó siendo miem-
bro del Consejo de Indias en España, cargo que ejerció por me-
dio de representantes. También fungió como virrey interino a la 
salida de Diego López Pacheco y Portugal (del 10 de junio al 23 
de noviembre de 1642) y, durante la mayor parte de su estancia 
en la Nueva España, ostentó el cargo de visitador general. Desde 
esta posición, en repetidas ocasiones (tal y como lo había hecho 
con el anterior virrey), Palafox acusó de malos manejos al nuevo 
virrey, el Conde de Salvatierra García Sarmiento de Sotomayor 
y Luna. Las constantes fricciones entre los dos personajes y 
los vínculos que se formaron entre el virrey y los enemigos 
eclesiásticos de Palafox llevaron a graves enfrentamientos que 
estallaron estrepitosamente el 4 de mayo 1647. Ese día un tri-
bunal de la inquisición excomulgaba al obispo, después de que 
dos días antes se había anunciado en la catedral metropolitana 
otra excomunión: la del doctor Juan de Merlo, canónigo de la 
catedral de Puebla y uno de los más grandes allegados del obis-
po.17 El canónigo permaneció bajo custodia, junto con otros 
varios seguidores de Palafox que fueron encarcelados, mientras 
que el obispo se escondió durante cinco meses en una hacienda 
en San José Chiapa, a 150 kilómetros de la catedral de Puebla. 
A fines de 1647 se nombró virrey interino al obispo de Yucatán 
Marcos Torres y Rueda y Palafox regresó a la vida pública. En 
ese momento no imaginó que el 6 de mayo de 1649 tendría que 
salir de Puebla para ya no volver.

El desgaste del reino al término de la Guerra de los Treinta 
Años, la pérdida de poder del conde duque de Olivares, principal 
apoyo del obispo en España, la renuencia de Palafox a negociar 
con sus adversarios, y la insistencia de éstos en sacarlo de la Nueva 
España llevó a un replanteamiento que hizo que el 14 de febrero 
de 1648 Felipe IV ordenara su regreso a España, aunque la sede 

17  Álvarez de Toledo, Juan de Palafox, p. 304.



	 MÚSICA, POLÍTICA Y CEREMONIA � 1875

obispal no se declarara vacante.18 Al principio el obispo no mostró 
intenciones de moverse y el monarca envió una segunda cédula 
que terminó obedeciendo,19 pero no sin antes acelerar la consa-
gración de la catedral. Palafox esperaba que el acontecimiento 
sirviera para corroborar su liderazgo, su capacidad administrativa  
y su contribución a la ratificación y extensión del poder del rey y 
del Papa. La narración de Tamariz está visiblemente orientada 
a demostrar estos puntos, los cuales utiliza para implorar el 
retorno del obispo a la Nueva España. Como si pudiera quedar 
alguna duda de esto último, el capítulo final del libro concluye: 
“para que volviéndole a ver se verifique en nosotros lo del Santo 
Profeta Rey: Qui seminant in lacrimis, in exultatione metent” [el 
que con lágrimas siembra con alegría cosecha].20

Entre el tiempo en el que se persiguió al obispo y a sus 
allegados en mayo de 1647 y el 18 de abril de 1649, en que se 
consagra la catedral angelopolitana, la situación y perspectivas 
de los principales personajes cambiaron. Aunque tardó más de 
un año en salir de la Nueva España, García Sotomayor recibió el 
nombramiento de virrey del Perú el 8 de julio de 1647. El obispo 
de Yucatán Marcos Torres y Rueda –aliado de Palafox– asumió 
con dificultades el cargo de virrey interino en el que duró menos 
de un año: falleció el 22 de abril de 1649, cuatro días después de 
consagrada la catedral de Puebla. Por otro lado, para el día 
de la consagración, el arcediano Alonso de Cuevas Dávalos 
ya había sido nombrado deán de México,21 aunque todavía se 
encontraba en Puebla. Al Dr. Juan de Merlo, gobernador de la 

18  Álvarez de Toledo, Juan de Palafox, p. 326.
19  Cédula fechada 02-06-1648, Álvarez de Toledo, Juan de Palafox, pp. 
336-237.
20  Tamariz, Relación y descripción, p. 103.
21  Alonso de Cuevas Dávalos (1590-1665) había sido rector de la Real y Pon-
tificia Universidad de México en 1632. Fue tesorero de la catedral de Puebla 
y arcediano desde 1638. Asumió el cargo de deán de la catedral de México 
en 1651 para posteriormente convertirse en obispo de Oaxaca (1657-1664) y 
arzobispo de México (1664-1665).



1876	 Luisa Vilar-Payá

diócesis –encarcelado por García Sotomayor antes de que asu-
miera esta posición–, y al Dr. Miguel de Poblete, maestrescuela 
de la catedral poblana, les esperaban destinos en otras tierras, 
como lo menciona Tamariz cuando describe las funciones que 
desempeñaron durante la consagración:

[…] se revistió su Señoría Ilustrísima de pontifical con los minis-
tros eclesiásticos que disponen y ordenan las eclesiásticas reglas, de 
diácono el ilustrísimo y reverendísimo doctor don Juan de Merlo, 
electo obispo de Honduras y actual gobernador del Obispado; de 
diácono interior para abrir las puertas cuando manda el ceremo-
nial, el ilustrísimo y reverendísimo señor doctor don Miguel de 
Poblete, electo arzobispo de Manila; de subdiácono don Antonio 
de Peralta Castañeda, canónigo magistral de esta Santa Iglesia.22

Resulta particularmente revelador que fuera Miguel de Po-
blete Casasola (1602-1667) quien permaneciera dentro del tem-
plo todavía no consagrado y quien, en la posición de diácono 
interior, asumiera la función de abrir las puertas al obispo y al 
canónigo Juan de Merlo, una vez terminada la triple aspersión 
de las paredes exteriores, tal como el ceremonial indica. Como 
maestrescuela de Poblete tenía una de las cinco dignidades del 
cabildo catedralicio de Puebla y había trabajado como principal 
encargado de la construcción del nuevo templo bajo el honroso 
título de obrero mayor.23 Venía de una distinguida familia criolla 
vinculada con altos cargos eclesiásticos y sus dos hermanos eran 

22  Tamariz, Relación y descripción, pp. 51 y 52.
23  El cargo generalmente se otorgaba a una autoridad eclesiástica o civil. Fer-
nández, Arquitectura y gobierno virreinal, p. 53, citada por Molero, “La 
catedral de Puebla”, p. 90. Junto con el liderazgo del obispo Palafox, Tamariz 
reconoce el trabajo de tres personajes que ostentaron el cargo de obreros 
mayores: Juan Nieto de Ávalos, “racionero de esta Santa Iglesia, promovido 
por canónigo a la Santa Catedral de México”, Miguel de Poblete y Andrés de 
Luey. Los dos últimos, presentes el día de la consagración. Tamariz, Relación 
y descripción, p. 42.



	 MÚSICA, POLÍTICA Y CEREMONIA � 1877

canónigos en la catedral metropolitana.24 Desde mayo de 1648 
el papa Inocencio X lo había nombrado arzobispo de Manila 
aunque todavía no se le había consagrado como tal.25 De Poblete 
era también calificador del Santo Oficio de la Inquisición como 
lo muestran diferentes documentos, entre ellos, las páginas 
titulares de los libros donde se asientan los pagos de construc-
ción de la catedral.26 Llama la atención que Tamariz en ningún 
momento mencione dicho cargo cuando se refiere a De Poblete 
en la crónica, pero que si lo haga cuando habla del subdiácono 
Antonio de Peralta Castañeda, a quien describe en dos ocasiones 
como “canónigo magistral de esta santa Catedral y calificador 
del Santo Oficio”.27 Otro caso similar ocurre cuando habla de 
fray Juan de Herrera, predicador en la misa del 25 de abril cele-
brada dentro del novenario de vísperas y misas que comenzó el 
miércoles 21 como parte de las festividades de la consagración:

Dijo misa de pontifical su Señoría Ilustrísima, y predicó el reve-
rendo padre maestro fray Juán de Herrera, de la orden de Nuestra 
Señora de la Merced, varón insigne en estos reinos, padre más anti-
guo de la provincia de México, catedrático jubilado de vísperas de 
teología en aquella universidad y calificador del Santo Oficio.28 

Las razones por las que Tamariz omite el cargo de calificador 
del Santo Oficio se detallan más adelante y parecen tener una ex-
plicación en las posturas que este prelado sostuvo frente al obispo 
Palafox en 1647 y 1648, y en cómo la consagración de la catedral 

24  Juan de Poblete y Cristóbal Millán de Poblete, Pérez Puente, Tiempos de 
crisis, tiempos de consolidación, p. 87.
25  Fernández Gracia, La buena memoria del obispo Palafox y su obra en 
Puebla, p. 28.
26  AHVCMP, F, Libro Segundo. En que se asientan los pagos que hace el Sr. 
Don Miguel de Poblete, Maestrescuela de esta santa iglesia Catedral, página 
titular.
27  Tamariz, Relación y descripción, pp. 47 y 97.
28  Tamariz, Relación y descripción, p. 70.



1878	 Luisa Vilar-Payá

se vuelve un escenario en donde se manifiestan las fuerzas políti-
cas del momento. En otras palabras, la ceremonia que da inicio a la 
consagración exhibe e intenta “resolver” un capítulo de la historia 
de los desacuerdos que ocurren antes del regreso a España del 
obispo Palafox. En este contexto, distintos niveles de performa-
tividad político-social solemnizados por la música terminan im-
bricados y la selección de las dignidades eclesiásticas participantes 
añade significados a una ceremonia donde prevalece la jerarquía 
del obispo. Se utiliza el concepto performatividad por ser actos 
que conforman una identidad política.29 Reproducen gestos nor-
mados desde Roma y que, como se ve en el siguiente apartado, 
el libro del Pontifical sanciona cuándo y cómo deben realizarse. 
Más allá de que Roma codifica estos gestos como indicadores 
del poder del obispo, los personajes encargados de realizarlos 
representan conflictos y fuerzas locales. El caso de Puebla es pa-
radigmático. La reproducción nunca puede ser exacta, porque la 
ejecución de la norma añade significados. En este caso se analizan 
los antecedentes de tres participantes: Palafox, De Poblete y De 
Merlo. Para poder probar este argumento veamos primero lo 
que ocurrió durante la bendición que precede a la ceremonia de 
acceso restringido en donde se consagra el interior del templo. La 
ceremonia es pública y ocurre en un lugar intersticial —la puerta 
de la catedral: el umbral que en las consagraciones separa tanto lo 
sagrado de lo profano, como lo público de lo privado.

música y consagración

Tamariz comienza la descripción de la consagración mencionan-
do el canto de una antífona y la participación del coro catedrali-
cio que en esos tiempos se denominaba “capilla”:

29  Como es sabido, la historia del término performatividad es compleja, 
parte de los estudios de lingüística y filosofía del lenguaje de J. L. Austin y 
se desarrolla en diferentes campos, particularmente en la teoría de género de 
Judith Butler.



	 MÚSICA, POLÍTICA Y CEREMONIA � 1879

Vestido su Señoría Ilustrísima de pontifical, comenzó con la an-
tífona Adesto Dominus, prosiguió la Capilla, y acabada diciendo 
la letanía, se levantó del sitial y bendijo en tres procesiones por la 
exterior parte las paredes de este santo templo, por superior, media 
e inferior, a cada vuelta diciendo en la puerta principal: Attolite 
portas Principes vestras, y respondiendo el diácono de la parte inte-
rior: Quis est iste Rex gloriae? prosiguiendo su Señoría Ilustrísima: 
Dominus fortis et potens.30

A partir de este momento el cronista presenta un resumen 
del ceremonial que básicamente traduce algunos pasajes del 
Pontifical tridentino (el libro aprobado por la Santa Sede que 
contiene los ritos en donde participan los obispos). Lo único 
que no corresponde es la designación de la antífona Adesto Do-
minus. Por un lado, no existe una antífona con ese título o incipit 
y, por el otro, la denominación se confunde con otro rezo que 
introducía algunas procesiones. ¿Pudo Tamariz referirse al canto 
Adesto quaesumus Domine que se registra en el libro de 1656 
El devoto peregrino de Antonio del Castillo?31 La respuesta a 
esta pregunta parece ser negativa. Si se observa la página de un 
Pontifical de la época que se reproduce como la ilustración 1, 
la deducción más probable es que la antífona que se escuchó 
ese día fue la del Pontifical, Adesto Deus unus, y que el tipógrafo 
del otro lado del océano leyó mal el manuscrito de Tamariz y 
confundió “Deus unus” con “Dominus”. También es posible 
que el mismo cronista escribiera mal el título de la antífona, 
pero esto es menos probable dada la exactitud con la que anota 
todos los datos.

El obispo Palafox fue un incansable y obstinado defensor del 
Concilio de Trento. Si a esto se añaden las circunstancias en las 
que se consagra la catedral, resulta prácticamente inconcebible  

30  Tamariz, Relación y descripción, p. 54.
31  Del Castillo, El devoto peregrino, p. 442.



1880	 Luisa Vilar-Payá

Ilustración 1

Pontificale Romanum, Ex Officina Plantiniana, 1627, p. 212.



	 MÚSICA, POLÍTICA Y CEREMONIA � 1881

que la ceremonia se saliera de lo reglamentado desde Roma. Al 
mismo tiempo, los tratados de la época advierten que ceremonias 
de esta naturaleza deben hacerse sin alteraciones –siguiendo al 
pie de la letra lo que ordenan libros como el Pontifical o el Bre-
viario Romano–. Esto invita a pensar que los cambios existían y 
que podían ser comunes. Las reiteradas menciones del Pontifical 
por parte de Tamariz parecen tener el mismo trasfondo y de 
ahí la insistencia en el apego del obispo a las normas. Dado el 
entorno sociopolítico que rodea los acontecimientos del 18 de 
abril de 1649, seguramente no hubo excepciones y en el inicio 
de la ceremonia de consagración de la catedral de Puebla se cantó 
la antífona Adesto Deus unus. El resto de la narración parafra-
sea las rúbricas y cita de manera correcta los textos y los incipits 
de las distintas intervenciones cantadas (tabla 1). La crónica 
también menciona momentos específicos en donde interviene la  
capilla y esto no hace sino ratificar cómo la música contribuye 
a la solemnización y engrandecimiento de la ceremonia, tal 
como se observa en las páginas del Pontifical (ilustración 1).

Una vez terminadas las tres vueltas en las que se bendije-
ron los muros exteriores del templo, el obispo solicitó entrar 
utilizando la triple interjección: “Aperite, aperite, aperite”. 
Ingresaron detrás del obispo el canónigo Juan de Merlo como 
diácono exterior, el cabildo catedralicio y el coro. En ese mo-
mento se cerraron las puertas para dar lugar a una ceremonia 
privada donde el obispo consagró el interior del templo y el 
espacio arquitectónico denominado “coro” antes de que pu-
dieran integrarse los religiosos de otras órdenes, los invitados 
especiales y el pueblo en general. La tabla 2 resume justo el 
momento de tránsito al interior del templo y permite ver qué 
textos del Pontifical selecciona Tamariz en su resumen y, sobre 
todo, cómo añade comentarios para destacar las funciones de la 
capilla musical y la presencia de Miguel de Poblete en su papel 
de diácono interior. Significativamente, desde el ángulo de la 
performatividad ceremonial religiosa, el Pontifical indica que el 



1882	 Luisa Vilar-Payá

obispo debe hacer la señal de la cruz en el umbral de la puerta 
y pronunciar estas palabras: “Ecce Crucis signum futiang phan-
tasmata cuncta” (He aquí el signo de la cruz, huyan los seres 
malignos). Tamariz, sin embargo, se brinca esta llamativa frase 
de conjuro/exorcismo para conectar directamente la solicitud de 
entrada expresada por Palafox con la apertura de las puertas del 
templo realizada por Miguel de Poblete (véase tabla 2). Cabe re-
cordar que, como lo indica la portada de la impresión española, 

Tabla 1
comparación entre la narración de tamariz  

y las indicaciones del pontifical

Tamariz: Vestido su Señoría Ilustrísima de pontifical, comenzó con la 
antífona Adesto Dominus, prosiguió la Capilla, y acabada diciendo la letanía, 
se levantó del sitial y bendijo en tres procesiones por la exterior parte las 
paredes de este santo templo, por la parte superior, media e inferior, a cada 
vuelta diciendo en la puerta principal:

Tamariz: Pontifical:
Traducción  
del Pontifical:

Attolite portas Príncipes 
vestras.

Attollite portas, 
príncipes, vestras, 
et elevamini portae 
aeternales, et introibit 
Rex gloriae.

Abrid príncipes 
vuestras puertas: 
levantad las puertas 
de la eternidad y que 
entre el Rey de la 
Gloria.

Y respondiendo el 
diácono de la parte 
interior:

Diaconus intus 
exsistens dicit

El diácono interior dice:

Quis est iste Rex 
gloriae?

Quis est iste Rex 
gloriae?

¿Quien es este rey de la 
Gloria?

Prosiguiendo su Señoría 
Ilustrísima:

Pontifex respondet : El pontífice responde:

Dominus fortis et 
potens.

Dominus fortis et 
potens:

Es el Señor fuerte y 
poderoso.



	 MÚSICA, POLÍTICA Y CEREMONIA � 1883

la crónica está dedicada a García de Avellaneda y Haro, Conde 
de Castrillo y presidente del Real Consejo de Indias.32 Además, 
la redacción de los capítulos indica que se espera que el rey u 
otros consejeros también la lean. Es obvio que al escribir este 
capítulo Tamariz tiene frente a sí el Pontifical porque las citas 
son exactas. El que justo antes de describir la participación del 
diácono interior De Poblete evite mencionar que hay males 
que deben de irse, parece indicar prudencia y buen cálculo. Por 
el otro lado, mostrar que De Poblete abre las puertas para que 
Palafox entre a consagrar el interior del templo construye una 
imagen estratégica de aceptación y colaboración. Para entender 
la sutileza e importancia de los dos detalles hace falta revisar las 
posturas que sostuvo el futuro arzobispo de Manila entre 1647 
y la consagración en 1649.

Tabla 2
modo como tamariz parafrasea las indicaciones 

del pontifical33

Tamariz: Acabadas las tres procesiones y rezados los salmos determinados, 
exorcizado y bendito el templo por la parte exterior, llamó con la ínfima parte 
del báculo a la puerta principal, diciendo tres veces:

Tamariz: Pontifical:
Traducción del 
Pontifical:

Aperite, aperite, 
aperite,

Aperite, aperite, 
aperite

Abrid, Abrid, Abrid,

haciendo una cruz con 
el mismo báculo en lo 
inferior de la puerta,

Pontifex facit Crucem 
superliminare in ostio 
cum inferiore parte 
baculi pastorlis dicens

El pontífice hace una 
cruz en el umbral de 
la puerta con la parte 
inferior del báculo 
pastoral diciendo

32  Tamariz, Relación y descripción, p. 1.
33  Tamariz, Relación y descripción, p. 54.



1884	 Luisa Vilar-Payá

Ecce Crucis signum 
futiang phantasmata 
cuncta

He aquí el signo de la 
cruz, huyan
los seres malignos

y habiendo abierto 
el ilustrísimo y 
reverendísimo señor 
doctor don Miguel 
de Poblete, electo 
arzobispo de Manila, 
diácono interior,

et aperto ostio,  Y abierta la puerta, 

entró dentro del templo 
con parte de la clerecía 
nuestro Ilustrísimo 
Prelado y con sus 
ministros, diciendo:
Pax huic Domui.
Respondiendo:
In introitu vestro,
prosiguiendo la Capilla, 
quedándose la otra 
parte del clero, todas las 
religiones y pueblo en la 
parte de afuera,

intrat Ecclesiam 
solus cum ministris, 
clericis, et choro, […] 
dimisso ab extra clero, 
et populo, et clauso 
Ecclesię ostio posteos 
Ingressus autcm 
Pontifex Ecclesia, dicit 
intelligibili voce
Pax huic Domui.
Et Diaconus, qui est 
intus, respondet:
In introitu vestro,
Haec dum cantantur;

entra a la Iglesia solo 
con ministros, clérigos, 
el coro, […] quedando 
fuera el resto del clero y 
del pueblo, y habiendo 
cerrado la puerta de la 
iglesia, pero estando 
adentro el
Pontífice dice en voz 
inteligible
Paz en esta casa.
Y el diácono que está 
adentro responde:
Con su llegada.
Mientras tanto se canta

se fue su Señoría 
Ilustrísima a un sitial 
puesto entre el altar 
mayor y el coro,

Pontifex procedit 
usque ad médium 
Ecclesiae,

El Pontífice va al centro 
de la Iglesia en donde 
está listo el faldistorio34

34  El faldistorio es un tipo de silla obispal baja y transportable.

Tabla 2
modo como tamariz parafrasea las indicaciones 

del pontifical (continúa)

Tamariz: Pontifical:
Traducción del 
Pontifical:



	 MÚSICA, POLÍTICA Y CEREMONIA � 1885

y hincado en él de 
rodillas, comenzó 
cantando el

& explitis praedictis 
Antiphonis, deposita 
mitra flexit ibi genibus, 
versus ad altare 
maius inchoat, schola 
prosequente Hymnum

Veni Creator Spiritus
mientras proseguía la 
Capilla

Veni Creator Spiritus Veni Creator Spiritus

Tamariz continúa: con diversos cánticos, exorcizó y bendijo solemnemente 
todo el templo por la parte interior, haciendo los cinco círculos que el 
pontifical señala, y cruzando la iglesia bendijo las piedras, el agua, la sal y la 
ceniza, y escribió los alfabetos griegos y latino, y finalmente ejecutó todo lo 
demás que en tan reverente acto dispone y ordena el pontifical.

miguel de poblete como diácono interior

La historia de Miguel de Poblete se ha narrado de maneras dia-
metralmente opuestas. En 1964 Rafael Bernal describió acuerdos 
básicos y una profunda amistad entre el maestrescuela de la 
catedral poblana y el obispo Palafox:

En 1653, junto con el nuevo gobernador don Sabiniano Manrique 
de Lara, llegó a Manila el arzobispo don Miguel Millán de Poblete, 
natural de Puebla, quien había sido gran amigo y compañero del 
obispo Palafox y que trajo a las Islas el mismo deseo que tuvo 
siempre su amigo, de controlar las actividades de los misioneros 
del clero regular. Fracasó en su intento por no contar con los sufi-
cientes sacerdotes seculares ya que por entonces había en las islas 

Tabla 2
modo como tamariz parafrasea las indicaciones 

del pontifical (concluye)

Tamariz: Pontifical:
Traducción del 
Pontifical:



1886	 Luisa Vilar-Payá

doscientos cincuenta y cuatro miembros de las órdenes y tan sólo 
sesenta sacerdotes seculares.35

Sin embargo, en una carta al rey Felipe IV, del 20 de agosto de 
1647, elaborada mientras se mantenía oculto en Chiapa, el obis-
po Palafox argumenta que aquellos que intentaban desterrarlo, o 
incluso matarlo, se las habían arreglado para someter a sus alle-
gados, aunque no desperdicia el momento para insistir en que 
eran más los que deseaban “defender las reglas”. En realidad, 
el cabildo se encontraba dividido y Miguel de Poblete aparece 
nombrado como uno de los dos opositores de mayor rango den-
tro del cuerpo de gobierno de la diócesis. Cito en extenso este 
documento porque los datos son útiles a lo largo del artículo.

Mandaron también al Cabildo que declarase Sede Vacante y co-
menzaron a hacer prisiones secretas de bienes e informaciones. Y 
el Cabildo, tomando ocasión de que mi Gobernador Doctor Don 
Alonso de Salazar, Chantre, había renunciado el oficio (aunque él lo 
niega) y que mi Provisor en ínter y ausencia de Don Juan de Merlo, 
el Doctor Don Nicolás Gomez, se había ausentado […] Hallándose 
las cosas en tan miserable estado, reconociendo el Doctor don Juan 
de Vega y los que deseaban Sede Vacante que siempre en el Cabildo 
queda mayor parte para defender las reglas Eclesiásticas y santas, 
establecimientos de la Iglesia e irles a la mano en los excesos que 
intentaban, escribieron al Conde que llamase o desterrarse de la 
Puebla a los que a ellos pareció que por más ajustados y ejemplares 
no había de venir en sus dictámenes, y así desterró y detuvo en 
la ciudad de México a unos por Provisión, a otros por amenazas, 
al Doctor Don Alonso de las Cuevas, Arcediano al Doctor Don 
Luis de Góngora Canónigo más antiguo al Doctor Domingo de 
los Ríos, Canónigo y al Doctor Nicolás Fernández del Aspirilla 
Racionero, y los religiosos llamados Conservadores auxiliados del 

35  Bernal, “México en Filipinas”, pp. 188-189.



	 MÚSICA, POLÍTICA Y CEREMONIA � 1887

Virrey trataron de prender a los racioneros Don Pedro de Angulo, 
Don Andrés de Luey, Francisco Requena, que por esta causa se 
asentaron, con la cual desechó todo el Cabildo y quedando los que 
promovían esta Sede Vacante tan escandalosa que eran los Doctores 
Don Juan de Vega, Deán, Miguel de Poblete, Maestrescuela, Jacinto 
de Escobar, Alonso Camacho, Canónigos; y los Racioneros Alonso 
Montesinos y Alonso de Otamendi; Hernando de la Serna y Don 
Lope de Mena; nombrándose ellos provisores y Vicarios de monjas 
y secretarios, lo primero que hicieron fue quitar de las puertas de 
las Iglesias las Censuras publicadas por mi Provisor contra estos 
dos religiosos.36

La historia contada en el siglo xviii desde el punto de vista 
de los jesuitas –en los tiempos de su expulsión de México y la 
posterior supresión de la orden decretada por Clemente XIV– 
corrobora la información de esta carta. En el segundo tomo de 
su Historia de la Compañía de Jesús en Nueva-España publicada 
en 1842, Francisco Javier Alegre (1729-1788) describe el apoyo 
que los jesuitas reciben tanto del deán Juan de la Vega como del 
maestrescuela Miguel de Poblete.37 Aún más, en las actas de ca-
bildo de la catedral se observa que una vez que Palafox retoma 
las riendas de la Diócesis, en 1648, Miguel de Poblete asiste a 
muy pocas juntas, aunque su situación nunca llega a deteriorase 
tanto como la del deán.

A partir de 1648 el deán De la Vega pierde el control del cabil-
do por períodos largos, después del enorme poder que había te-
nido desde que fue maestrescuela y después arcediano.38 Durante 
las dos décadas previas al arribo del obispo, don Juan de la Vega 

36  Transcripción paleográfica de Marcelina Arce en Manuscritos e Impresos del 
Venerable Señor Don Juan de Palafox y Mendoza, p. 245.
37  Alegre, Historia de la Compañía de Jesús, pp. 317-318.
38  Juan de la Vega tomó posesión como arcediano el 30 de mayo de 1629, cuan-
do Francisco Gallegos Osorio era deán. AHVCMP, G, A, c. 3 (1627-1639), vol. 
1627-1633, acta 30 de mayo de 1629, f. 102v.



1888	 Luisa Vilar-Payá

–como él mismo escribe su nombre– es quien revisa y firma casi 
todas las actas y documentos importantes del cabildo. Continúa 
haciéndolo cuando asciende a deán el 3 de junio de 1642,39 poco 
tiempo después de la llegada del obispo Palafox, pero su situación 
cambia de manera drástica en 1648. El acta del 2 de septiembre 
de ese año, una de las más largas y duras de la historia de la cate-
dral poblana, muestra los resultados del dramático e insalvable 
rompimiento entre el deán y el obispo. En esta acta se asentaron 
numerosas acusaciones contra De la Vega y contra el racionero 
Alonso Rodríguez Montesinos, además de que se les recrimina 
no haberse presentado a escuchar los cargos.40 Al mismo tiempo, 
cabe matizar que la oposición entre arzobispo y deán que se dio 
en Puebla no es extraordinaria, al contrario, en gran parte era un 
resultado lógico de los cambios que se iban promoviendo desde 
Roma y desde la corona española. Ocurrió en diferentes diócesis 
del reino durante los siglos xvi y xvii e incluso se manifestó en 
las discusiones alrededor de la colocación de la silla arzobispal 
al centro del coro, uno de los elementos de performatividad del 
poder más importantes dentro de las catedrales españolas del si-
glo xvii. Como recuerda Pedro Navascués Palacio:

La situación de la silla coral del obispo en el centro hacía patente la 
mayor jerarquía del prelado, sin duda, pero también fue un trastor-
no notable para el funcionamiento de la catedral y de las costumbres 
señaladas en sus constituciones, pues condenaba la puerta de acceso 
procesional al coro. No obstante, indica hasta qué punto resulta 
importante la jerarquía del espacio que, como la precedencia, son 
valores que afectaban a la dignidad de los cargos y oficios de la 
catedral.41

39  AHVCMP, G, A, c. 4 (1640-1652), vol. 1640-1647, acta 3 de junio de 1642, 
f. 134.
40  AHVCMP, G, A, c. 4 (1640-1652), vol. 1648-1652, acta 2 de septiembre de 
1648, ff. 63v. a f.71v.
41  Navascués, Teoría del coro de las catedrales españolas, p. 31.



	 MÚSICA, POLÍTICA Y CEREMONIA � 1889

Juan de Merlo –quien fuera excomulgado y encarcelado en 
1647 y que en la consagración de 1649 habría de acompañar al 
obispo como diácono exterior– fungió como provisor del caso 
contra De la Vega y Rodríguez Montesinos el 2 de septiembre 
de 1648. El acta registra que ese día asistieron:

Doctor Don Alonso de Cuevas Dávalos Arcediano, Don Alonso 
de Salazar Baraona Chantre, Licenciado Don Manuel Bravo Sobre-
monte tesorero, Licenciado Don Luis de Góngora, Don Juan de 
León Castillo, Don Juan Bautista de Elorriaga, Don Juan de Merlo 
Obispo Electo de Honduras del Consejo de su Majestad, Doctor 
Don Antonio de Prelate, Doctor Domingo de los Ríos, Canónigos 
Licenciado Don Pedro de Angulo, Licenciado Lorenzo de Orta, 
Doctor Don Nicolás Fernández de Lasprilla, Licenciado Simón M. 
Aillon, Licenciado Franco de Requenza Galez, todos prebendados 
de esta santa iglesia y el presbítero Doctor Don Andrés de Luey su 
Secretario.42

Siete de estos nombres aparecen en la carta de Palafox an-
teriormente citada como detenidos o amenazados.43 Mientras 
tanto, las actas de cabildo de la catedral poblana no registran la 
presencia de Miguel de Poblete ni en ésta ni en ninguna junta 
posterior al 5 de agosto de 1648. Es decir, dejó de asistir a juntas 
de cabildo semanas antes del juicio contra el deán De la Vega. 
Por ello, cuando De Poblete se reincorpora a las festividades de 
la consagración, se demuestra un importante punto de negocia-
ción; su nombramiento como diácono interior adquiere una lec-
tura que va más allá de la performatividad de por sí implícita en 
este tipo de ceremonia. En el caso de Puebla, no era simplemente 
un alto representante del cabildo quien abría las puertas para que 

42  AHVCMP, G, A, c. 4 (1640-1652), vol. 1648-1652, 2 de septiembre de 1648, 
f. 63v.
43  Alonso de Cuevas Dávalos, Luis de Góngora, Juan de Merlo, Domingo de 
los Ríos, Pedro de Angulo, Nicolás Fernández de Lasprilla, Andrés de Luey.



1890	 Luisa Vilar-Payá

el obispo consagrara el templo. Tampoco lo hacía el maestres-
cuela en calidad de obrero mayor, puesto que ahora ese lugar lo 
ocupaba el racionero Andrés de Luey. El significado era otro: 
el obispo Palafox pronto partiría para Europa y era importante 
dejar ver ante la concurrencia –y para los lectores de la crónica– 
que Miguel de Poblete y el obispo Palafox estaban en paz.

Resumiendo, aunque todo indica que la relación entre el 
antiguo obrero mayor y el obispo era particularmente buena 
cuando la catedral estaba en proceso de construcción, las ac-
tas del cabildo catedralicio invitan a considerar un historial de 
desacuerdos ocurridos durante los últimos dos años. Entre los 
asuntos que se dirimieron en las juntas en donde el arzobispo 
electo de Manila no estuvo presente se encuentran la suspensión 
de pagos al deán De la Vega y al racionero Alonso Rodríguez 
Montesinos, la elaboración de una llave de oro de la catedral que 
Palafox entregó al rey Felipe IV en cuanto llegó a Madrid, y la 
firma de un documento en donde el cabildo le otorga el poder al 
obispo para representarlo en España en diferentes juicios, par
ticularmente para “el pleito que se sigue con la Compañía de Je-
sús y demás religiones de esta nueva España sobre la paga de los 
diezmos”.44 Por otro lado, el nombramiento de Juan de Merlo 
como diácono exterior es igualmente simbólico ya que quien 
ingresaba en la catedral junto al obispo era la misma persona que 
había sido excomulgada por los jueces conservadores y figurado 
como provisor en el juicio contra De la Vega. Juan de Merlo sería 
también gobernador de la diócesis durante la ausencia del obis-
po. Su relación con De Poblete y De la Vega ya nunca fue fácil.45

Al mismo tiempo, cubrir la función de diácono interior no 
fue la única participación de Miguel de Poblete en los ritos y 
festividades de la consagración. El lunes 26 de abril ofició una 

44  AHVCMP, G, A, c. 4 (1640-1652), vol. 1648-1652, 12 de abril de 1649, f. 
141r.
45  Álvarez de Toledo, Juan de Palafox, p. 343.



	 MÚSICA, POLÍTICA Y CEREMONIA � 1891

de las misas del novenario: “cantó misa el ilustrísimo señor doc-
tor don Miguel de Poblete, maestrescuela de esta Santa Iglesia 
y electo arzobispo de Manila, y predicó el padre secretario del 
provincial de los carmelitas descalzos”.46 Como se comentó al 
principio del artículo, ni en este pasaje, ni en el resto de la cró-
nica, Tamariz reporta a Miguel de Poblete como calificador del 
Santo Oficio. Es posible que decidiera omitir el dato porque 
lastimaba personalmente a Palafox, pero hay otras razones 
más poderosas. Ese particular título y posición ennoblecen a 
De Poblete y le recordarían al lector de la crónica algo que no 
convenía: un dato que facilita leer las anteriores desavenencias 
más como un choque entre prelados respecto a diferentes mane-
ras de gobernar, y menos como una “excesiva” o “escandalosa” 
división política entre aquéllos que “deseaban Sede Vacante” y 
aquéllos que querían “defender las reglas Eclesiásticas y santas”, 
como lo había descrito Palafox en su carta al rey Felipe IV an-
teriormente citada.

Existen otros indicadores de negociación entre el futuro arzo-
bispo de Manila y el obispo de Puebla. Sobresale en este sentido 
que en los días previos a la consagración de la catedral el obispo 
le solicitara al antiguo obrero mayor de la catedral el arreglo de 
dos de las siete capillas hornacinas que están del lado del evan-
gelio. Esto lo pone a trabajar junto a otros canónigos que habían 
estado del lado de Palafox y la crónica califica la acción de todos 
como “emulación” a la que se le deben “los mayores aciertos”.

Fueron los ocho días antecedentes de tanta fatiga y trabajo, que se 
obraba incesantemente de día y de noche, por estar ya asignado el 
día de la consagración, y se acrecentó tanta gente que sería cerca de 
mil personas las que trabajaban y asistían en su fábrica. Y como a la 
emulación (singularmente siendo santa) se deban los mayores acier-
tos, encomendó su Señoría Ilustrísima a los capitulares el adorno de 

46  Tamariz, Relación y descripción, p. 71.



1892	 Luisa Vilar-Payá

las capillas, que fue el más rico y grande que cabe en ponderación 
humana.

Encomendóse a la vigilancia del doctor don Alonso de las 
Cuevas Dávalos, arcediano de esta Santa Catedral y electo deán de 
México, la primera capilla de la mano derecha; la segunda y tercera 
al cuidado y esmero del ilustrísimo y reverendísimo señor doctor 
don Miguel de Poblete, maestrescuela de esta santa Diócesis y electo 
arzobispo de Manila; el adorno de la cuarta corrió por cuenta del 
doctor don Alonso de Herrera, canónigo doctoral; la siguiente la 
tomaron a su cargo, movidos de una santa emulación y devoción 
los músicos, con su insigne maestro Juan de Padilla; la penúltima 
adornó con singularidad el doctor don Juan Bautista de Lorriaga, 
canónigo; y la última se encargó el celo del doctor don Manuel 
Bravo de Sobremonte, tesorero de esta Santa Iglesia.47

Por razones diferentes, cabe notar la presencia en estas acti-
vidades del “insigne maestro de capilla” Juan Gutiérrez de Pa-
dilla quien, tal como aparece en esta cita, solía omitir el apellido 
Gutiérrez en la firma de sus obras.48 La lista completa de los 
personajes encargados del arreglo de las 14 capillas hornacinas 
que se distribuyen entre los dos costados del templo catedrali-
cio se encuentra en la tabla 3, y la distribución de las columnas 
según corresponden al lado izquierdo o derecho (mirando hacia 
el altar) facilita ver que la asignación comienza con un estricto 
orden jerárquico: arcediano, chantre y maestrescuela se encargan 
de las primeras capillas de ambos lados. La siguiente dignidad 
sería la del tesorero, y se entiende que a éste se le asigne la sép-
tima capilla del lado del Evangelio, la cual en ese entonces tenía 

47  Tamariz, Relación y descripción, pp. 46-47.
48  Aunque en los diferentes pagos que le hace la catedral el compositor aparece 
registrado con su nombre completo. Esto también ocurre en el acta de la junta 
de cabildo en donde se le nombra maestro de capilla. AHVCMP, G, A, c. 3 
(1627-1639), vol. 1626-1639, acta 25 de septiembre de 1629, f. 119.



	 MÚSICA, POLÍTICA Y CEREMONIA � 1893

“un relicario de innumerables reliquias”.49 Siguiendo esa misma 
lógica, la capilla equivalente del lado de la Epístola se le asignó 
al canónigo Luis de Góngora, que si bien no tenía una de las 
cinco posiciones denominadas dignidades, había sido un gran 
apoyo para Palafox y había estado entre los detenidos por el 
virrey Salvatierra en 1647 a pesar de ser –como lo repite en varias 
ocasiones Tamariz– el canónigo más antiguo de la catedral.50 La 
tabla 3 también muestra que el sochantre (canónigo encargado 
del coro) arregló otra de las capillas.

Tabla 3
personajes encargados del arreglo de las 14 capillas 

hornacinas

Encargados de 
arreglo Dedicación de las capillas. 51

1 Alonso de Cuevas 
Dávalos, arcediano 

1ª capilla del lado del evangelio
(comunica con el sagrario),
dedicada a Santiago, patrón de España

2 Alonso de Salazar 
Varaona, chantre

1ª capilla del lado de la epístola,
dedicada a Nuestra Señora de la Antigua 
y 2ª capilla del lado de la Epístola,
dedicada al bienaventurado patriarca 
San José

3 Miguel de Poblete,
maestrescuela 

2ª y 3ª capillas del lado del evangelio,
dedicadas, respectivamente, a san Pedro 
príncipe de la Iglesia 
y a Nuestra Señora de la Gracia

49  Tamariz, Relación y descripción, p. 32.
50  Tamariz, Relación y descripción, pp. 47, 72 y 97.
51  Tamariz, Relación y descripción, pp. 31, 32. A lo largo del tiempo la dedi-
cación de las capillas ha ido cambiando, aunque en las rejas todavía se pueden 
ver símbolos de sus antiguas adscripciones.



1894	 Luisa Vilar-Payá

4 Cristóbal de Salas, 
canónigo sochantre

3ª capilla del lado de la epístola,
dedicada a la invencible mártir santa 
Catalina,
(arreglada junto con los capellanes del 
coro)

5 Alonso de Herrera,
canónigo

4ª capilla del lado del evangelio,
dedicada a san Ildefonso arzobispo de 
Toledo

6 Dr. Juan de León 
Castillo,
canónigo

4ª capilla del lado de la epístola
a san Juan Evangelista

7 Juan Gutiérrez de 
Padilla,
maestro de capilla

5ª capilla del lado del evangelio,
dedicada a la Resurección de Nuestro 
Redentor Jesucristo
(junto con los músicos)

8 Juan de Merlo,
canónigo 

5ª capilla del lado de la epístola,
dedicada a la Venida del Espíritu Santo 
a nosotros

9 Dr. Juan Bautista de 
Lorriaga, canónigo

6ª capilla de la nave del evangelio,
dedicada a Cristo Nuestro Bien en la Cruz

10 Antonio de Peralta 
Castañeda, canónigo

6ª capilla del lado de la epístola,
dedicada al Santo Sudario 

11 Manuel Bravo 
de Sobremonte, 
tesorero

7ª capilla del lado del evangelio
Capilla de Todos los Santos

12 Don Luis de 
Góngora, canónigo 
más antiguo

7ª capilla del lado de la epístola
Nuestra Señora de la Soledad 

Tabla 3
personajes encargados del arreglo de las 14 capillas 

hornacinas (concluye)

Encargados de 
arreglo Dedicación de las capillas 



	 MÚSICA, POLÍTICA Y CEREMONIA � 1895

músicos involucrados en el arreglo  
de las capillas hornacinas

La presencia del canónigo sochantre junto con los capellanes de 
coro,52 y del maestro de capilla junto con los músicos da fe no 
sólo de la importancia que tenía la música para Palafox, sino de 
cómo en este momento crucial distingue a Gutiérrez de Padilla, 
el único presbítero de la lista. El interés del obispo en la música 
ha sido ampliamente documentado: por un lado, cómo cantaba 
las misas, por otro, los intercambios epistolares que mantuvo 
con compositores que residían en la península.53 Asimismo, 
una de sus últimas publicaciones en Puebla fue el libro de reglas 
y ordenanzas del coro que, como lo demuestran sus reimpresio-
nes, se siguió utilizando hasta mediados del siglo xviii.54

La integración e interacción entre el cabildo catedralicio y 
la capilla musical no es del todo extraordinaria. Las reuniones 
de cabildo solían ocurrir en el área de la catedral denominada 
coro, como se asienta en la redacción de muchas actas capitu-
lares de la época. Antes de la consagración del 18 de abril de 
1649, el cabildo se congregaba en el coro de la antigua catedral 
(que hoy sabemos se ubicaba enfrente de la actual, con el altar 
del lado sur y la entrada del lado norte).55 Independientemente 

52  Tamariz, Relación y descripción, p. 47.
53  Entre los músicos españoles que estaban en la Península con los que el 
obispo mantuvo comunicación desde la Nueva España se encuentran Carlos 
Patiño, maestro de la Capilla Real, y Esteban López Morango, maestro de 
capilla de la Catedral de Viseu (Portugal). Gembero-Ustárroz, “Muy amigo 
de música: el obispo Juan de Palafox”, pp. 81-84, y Gembero-Ustárroz, 
“Documentación de interés musical en el Archivo General de Indias”, p. 24.
54  Palafox, Reglas y Ordenanzas del Choro de esta Santa Iglesia Cathedral 
de la Puebla. Como destaca Gembero-Ustárroz, las ordenanzas fueron 
“reeditadas en 1711 y 1736” y “seguían siendo valoradas muy positivamente 
en 1768”, Gembero-Ustárroz, “Muy amigo de música: el obispo Juan de 
Palafox”, p. 68.
55  Ortega y Villa, “Ventanas al ayer”.



1896	 Luisa Vilar-Payá

de la arquitectura particular de cada templo catedralicio, el coro 
en cuanto área arquitectónica es un sitio de acceso restringido 
donde la capilla musical cantaba en las misas y donde se reza-
ba y cantaban las horas que integran el Oficio, además de que 
también servía para juntas. Hasta la fecha, ahí se reúnen los 
canónigos para rezar algunas de las horas del Oficio, lo cual 
encierra profundos simbolismos que se relacionan entre sí: el 
cabildo catedralicio representa el coro de los apóstoles, que a su 
vez representa un coro universal. Como explica Jesús Joel Peña 
Espinosa en su análisis del rezo del Oficio divino en la Catedral 
de Puebla, la existencia y el poder del cabildo catedralicio co-
bran sentido en el rezo solemne del Oficio divino. Esta acción 
“vincula ambas ciudades, la episcopal (terrenal) con la celeste y 
se une al orden y coro angélico en el canto de la gloria, que lo 
hace en nombre y representación de la iglesia particular, en este 
caso, la diócesis de Tlaxcala- Puebla desde su sede episcopal”.56 
Aún más, el nombramiento de un miembro del cabildo cate-
dralicio se manifestaba desde antes del Concilio de Trento en 
la asignación de su lugar en el coro. En palabras de Navascués 
Palacio, las constituciones y estatutos catedralicios desde la 
Edad Media refieren:

[…] cómo la toma de posesión del nuevo canónigo se hace capitu-
larmente, esto es, con la presencia de los miembros del cabildo, y 
cómo después del oportuno juramento de fidelidad a los Estatutos 
de aquella catedral, se le señala un lugar concreto en el coro que 
físicamente ocupa, asignándole igualmente un asiento en la sala 
capitular. Desde ese momento comenzaban a surtir efecto los pri-
vilegios y prerrogativas anexas a su condición, pudiendo utilizar las 
insignias propias del cabildo y, sobre todo, percibiendo los frutos y 
distribuciones que le correspondieran.57

56  Peña, “El Oficio divino en la Catedral de Puebla”, p. 44.
57  Navascués, Teoría del coro de las catedrales españolas, pp. 23-24.



	 MÚSICA, POLÍTICA Y CEREMONIA � 1897

La práctica continúa hasta el día de hoy en la catedral poblana 
y, como se verá en el siguiente apartado, todo indica que Gu-
tiérrez de Padilla tomó en cuenta la constitución del cabildo en 
la escritura del Credo de su misa Ego Flos Campi. Aunque no 
se ha encontrado algún documento de la época que especifique 
qué repertorio se cantó, las características particulares de esta 
obra embonan dentro del entorno musical y político, y esto au-
menta la probabilidad de que haya sido escrita específicamente 
para la consagración de 1649. Además, como se mencionó al 
principio del artículo, recientemente se descubrió que el tipo 
de repertorio y el orden de obras contenidas en unos libretes de 
coro que se conservan en el archivo de cabildo de la catedral 
poblana resultan compatibles con la secuencia cronológica de 
las celebraciones litúrgicas descritas por Tamariz a lo largo de su 
crónica. Los libretes inician con el manuscrito más antiguo de 
los cinco movimientos que integran la misa Ego Flos campi: 
Kyrie, Gloria, Credo, Agnus y Sanctus, y la caligrafía coincide 
con la del afamado maestro de capilla.58 Finalmente, la catedral 
de Puebla está dedicada a la Inmaculada Concepción de Maria y 
al principio del artículo se habló de la correspondencia del título 
de la misa con el verso “Yo soy la flor del campo y el lirio de los 
valles” y con la imagen de la Purísima Concepción de la Virgen 
que Tamariz describe como parte del antiguo altar mayor.

la misa ego flos campi en su entorno  
social y político

Gutiérrez de Padilla utiliza en esta misa dos coros, lo cual permite 
múltiples formas de reiteración e interacción entre los dos ensam-
bles y entre música y texto. No obstante, el Credo se diferencia 
notablemente de lo que se observa en la música litúrgica del mis-
mo periodo ya que la mayor parte del tiempo el texto se escucha 

58  Vilar-Payá, “Lo histórico y lo cotidiano”, pp. 137 y 162-166.



1898	 Luisa Vilar-Payá

de manera polifónica (a cuatro voces) en un solo coro, mientras 
que las intervenciones del otro coro se limitan a repetir la palabra 
“credo”. Esta situación ocurre en el ejemplo 1, en donde la trans-
cripción en notación moderna permite ver cómo el coro 1 canta 
“Dios de Dios, luz de luz, Dios verdadero de Dios verdadero” 
y cómo cada frase se separa por silencios en los cuales el coro 2 
interviene antifonalmente con la afirmación “credo” (ejemplo 1).

Ejemplo 1

Juan Gutiérrez de Padilla, Credo de la misa Ego Flos Campi, cc.17-22.

El tipo de intercambio del ejemplo 1 resultaría normal dentro 
de un pasaje corto como el que aquí se presenta, pero no cuando se 
extiende hasta llegar a la inclusión de 27 intervenciones antifonales 
de una sola palabra. La diferencia entre este Credo y otras elabo-
raciones polifónicas del mismo Gutiérrez de Padilla, o de la época 
en general, resultaría absolutamente obvia para el público general  



	 MÚSICA, POLÍTICA Y CEREMONIA � 1899

del siglo xvii y no sólo para los especialistas. Es decir, la captaría 
fácilmente un escucha que no fuera músico porque es distinta de 
lo que se esperaba de la práctica bicoral cotidiana. La diferencia 
se hace todavía más patente porque los coros se ubican de manera 
teatral y ceremonial en lugares opuestos: en dos lados diferentes 
del altar, o frente a frente en el espacio catedralicio denominado 
coro. En la práctica policoral de la época este tipo de disposición 
facilitaba que se escuchara y percibiera visualmente la interac-
ción entre los distintos grupos de músicos. La sobrevivencia de los 
ocho libretes (uno por cada voz de los coros 1 y 2) prueba que la 
capilla musical cantó la obra siguiendo un modelo de interpreta-
ción en que los integrantes de los dos coros no se agrupan alrede-
dor del facistol, sino que leen de libretes más pequeños que ocho 
cantantes sostienen con la mano: un tiple, un alto, un tenor y un 
bajo de cada coro. (Cada línea musical o “voz” puede ser cantada 
por varios intérpretes para aumentar la sonoridad de la capilla 
musical.) Esto permite que los dos grupos se escuchen y canten 
apartados uno del otro, en este caso, colocados en los lados norte 
y sur del espacio arquitectónico. El mismo Tamariz habla de este 
tipo de arreglo cuando describe la catedral poblana: “Toda la cir-
cunferencia del coro ciñen por la parte exterior unos canecillos de 
cedro, con sus balaustres torneados de la misma materia, que sirve 
de balcón y pasadizo a los órganos, que son dos; con tribunas 
bastantemente capaces para los coros de músicos”.59

Independientemente de la disposición espacial, lo particu
larmente poderoso y raro en esta obra es, como ya se ha dicho, 
que durante casi todo el tiempo uno de los dos coros solamente 
intervenga con la palabra “credo”. Obviamente, a mayor se-
paración de los dos grupos, mayor fastuosidad y efecto, sobre 
todo cuando un coro funciona como “cabildo”, o incluso como 
“pueblo” que responde antifonalmente con una sola palabra. 
Sin embargo, esto no necesariamente añade calidad musical 

59  Tamariz, Relación y descripción, p. 20.



1900	 Luisa Vilar-Payá

al artefacto cultural. Al contrario, incluso puede decirse que 
desperdicia recursos desde el punto de vista de la armonía y del 
juego de texturas musicales. Al final se trata de un uso algo 
extravagante de la bicoralidad que hasta hoy no se ha visto que 
aparezca en ese extremo ni en otros compositores, ni en otras 
obras del mismo Gutiérrez de Padilla. Aunque en ocasiones el 
maestro de capilla ciertamente exagera en la repetición de pala-
bras, nunca lo hace de una manera tan extrema.

Tampoco el texto del Credo se divide naturalmente en 27 ora-
ciones o frases. Como lo muestra el ejemplo 1, el compositor vio 
en cualquier coma la oportunidad de insertar un “credo”, tam-
bién repitió las frases “et homo factus est” y “cuius regni non erit 
finis”. El ordenamiento de la tabla 4 permite ver que Gutiérrez de 
Padilla dividió el Credo en tres partes y que aprovechó el final 
de las dos primeras para repetir frases y poder lograr 27 unidades 
semánticas independientes. Respecto a la articulación general de la 
elaboración polifónica, cabe notar que en la primera parte el coro 2 
interviene 13 veces con la palabra “credo”. En la segunda, los dos 
grupos vocales intercambian papeles y el coro 1 es el que responde 
“credo” 7 veces. En la tercera, los grupos vuelven a intercambiar su 
función y el coro 2 responde otras siete veces “credo”. En total 
suman 27 invenciones de “credo” y esto parece ser una alusión 
simbólica al número de integrantes del cabildo catedralicio. En 
la situación política por la que atravesaba el obispado no resulta ex-
traño que el compositor, de manera simbólica, escribiera un “cre-
do” por cada miembro del cabildo. El tema no es sólo religioso, la 
paz era necesaria para el buen gobierno de la diócesis. Como anota 
Leticia Perez Puente en su libro sobre la catedral metropolitana de 
la ciudad de México de 1653 a 1680: “El cabildo fue la figura prin-
cipal dentro del gobierno diocesano a lo largo de toda esta etapa, 
pues se trataba de una corporación cuyos miembros y funciones 
continuaban no obstante los decesos y partidas de arzobispos”.60

60  Pérez Puente, Tiempos de crisis, tiempos de consolidación, p. 83.



	 MÚSICA, POLÍTICA Y CEREMONIA � 1901

De los cinco textos del ordinario de la misa que suelen can-
tarse de manera polifónica (Kyrie, Gloria, Credo, Sanctus y 
Agnus Dei), el Credo es, sin duda, el más apropiado para enviar 
un mensaje relacionado con las circunstancias por las que atrave-
saba el obispado de Tlaxcala-Puebla, una especie de resolución 
del conflicto.61 Las diferencias políticas sólo podrían solventar-
se de manera profunda en un plano superior, en la profesión de 
las ideas que se comparten y de la fe de todos los involucrados: 
cabildo, clero secular y regular y el pueblo. Además, la Igle-
sia católica identifica este texto como la oración de los apóstoles 
y, en palabras de Peña Espinosa, el cabildo catedralicio es un 
órgano de gobierno que representa un “coro universal” en el 
rezo del Oficio divino, el cual se da diariamente en el espacio 
arquitectónico denominado coro:

El Cabildo catedral contribuye en el gobierno espiritual de la dióce-
sis, se manifiesta materialmente en la ciudad episcopal y desde ésta 
eleva la oración incesante, de tradición apostólica, hacia la ciudad 
celeste, por tanto se establece una relación espiritual y política, de 
orden y de jerarquía, entre ambas entidades constituyentes del 
universo creado por Dios. El Cabildo, mediante el rezo del Oficio 
divino pretende la expresión plástica del coro universal, como el 
de la ciudad celeste que se relata en el Apocalipsis, que trasciende 
las lenguas particulares. Mediante estos rasgos construye su repre-
sentación y su identidad, delimitando una frontera simbólica y su 
espacio, en tanto cuerpo de la sociedad; por lo tanto dichos elemen-
tos deben ser eficaces, de tal manera que legitimen su existencia y 
validen su inserción en el esquema social.62

61  El ordinario comprende los textos que se repiten en diferentes misas del 
año, mientras que el propio comprende los textos específicos del calendario 
de celebraciones.
62  Peña, “El Oficio divino en la Catedral de Puebla”, p. 44.



1902	 Luisa Vilar-Payá

Tabla 4
texto del credo de la misa ego flos campi  

de juan gutiérrez de padilla

Oficiante: Credo in unum Deum,

CORO 1 CORO 2

Patrem omnipotentem, factorem cæli et terræ, Credo (1)
visibilium omnium et invisibilium. Credo (2)
Et in unum Dominum, Jesum Christum, Credo (3)
Filium Dei unigenitum, Credo (4)
et ex Patre natum ante omnia sæcula. Credo (5)
Deum de Deo, Credo (6)
Lumen de Lumine, Credo (7)
Deum verum de Deo vero, Credo (8)
genitum non factum, consubstantialem Patri; Credo (9)
per quem omnia facta sunt. Credo (10)
Qui propter nos homines et propter nostram salutem 

descendit de cælis.
Credo (11)

Et incarnatus est de Spiritu Sancto ex Maria Virgine, Credo (12)
et homo factus est. Credo (13)
et homo factus est, et homo factus est, et homo factus est.

CORO 2 CORO 1

Crucifixus etiam pro nobis Credo (14)
sub Pontio Pilato passus, et sepultus est, Credo (15)
et resurrexit tertia die, secundum Scripturas, Credo (16)
et ascendit in cælum, sedet ad dexteram Patris. Credo (17)
Et iterum venturus est cum gloria, iudicare vivos et mortuos, Credo (18)
cuius regni non erit finis; Credo (19)
cuius regni non erit finis; Credo (20)
non erit finis; non erit finis;

CORO 1 CORO 2

Et in Spiritum Sanctum, Dominum et vivificantem, Credo (21)
qui ex Patre Filioque procedit. Credo (22)
Qui cum Patre et Filio simul adoratur et conglorificatur: Credo (23)
qui locutus est per prophetas. Credo (24)
Et unam, sanctam, catholicam et apostolicam Ecclesiam. Credo (25)
et vitam venturi sæculi. Amen. Credo (26)
Et expecto resurrectionem mortuorum, Credo (27)



	 MÚSICA, POLÍTICA Y CEREMONIA � 1903

Los cabildos no siempre se encontraban completos y por ello 
27 es un número simbólico basado en la cantidad de integrantes 
permitida en las constituciones de las catedrales novohispanas. 
Un ejemplo análogo en donde el número 27 aparece relacio-
nado con el cabildo catedralicio se encuentra en una pintura 
de mediados del siglo xviii conocida como El Patrocinio de 
la Virgen María al clero de la Diócesis de Puebla (imagen 2). La 
notable composición de esa obra, generalmente atribuida a Luis 
Berrueco, resume diferentes aspectos de la diócesis y de la ca-
tedral. La descripción de Isabel Fraile se concentra en el plano 
superior horizontal:

En la Catedral de Puebla tenemos varias obras concebidas como 
patrocinios, pero tan sólo en una encontramos a la Virgen María 
como protagonista. Nos referimos al cuadro ubicado en la sacris-
tía conocido como El Patrocinio de la Virgen María al clero de la 
Diócesis de Puebla. Esta obra ha sido considerada indistintamente 
de Luis Berrueco y José Joaquín Magón, siendo este último a quien 
nosotros inclinamos nuestra atribución. Se trata de un lienzo de 
gran tamaño y calidad extraordinaria que nos presenta a María, en 
su advocación de Inmaculada Concepción, ocupando el centro de 
la escena, escoltada simétricamente por San Miguel, San José, San 
Pedro y San Pablo, Santiago Apóstol y Santa Rosa de Lima, todos 
ellos personajes trascendentes por su sentido de protección en algún 
momento histórico hacia la ciudad de Puebla. Los seis santos ayu-
dan a María a sostener su amplio manto, con el que acoge a los altos 
cargos de la Diócesis poblana, dispuestos a sus pies. El conjunto 
pictórico, de resultados extraordinarios, nos ofrece una obra muy 
interesante desde el punto de vista compositivo, que incluso se toma 
como referente visual cuando se analiza el retrato social colectivo 
en el ámbito local.63

63  Fraile Martín, “La iconografía mariana en la catedral de Puebla”.



1904	 Luisa Vilar-Payá

Imagen 2

El Patrocinio de la Virgen María al clero de la Diócesis de Puebla,  
Catedral de Puebla, Sacristía.

Si bien el interés de Fraile en esta descripción se centra en la 
presencia de la Inmaculada Concepción y de los santos conside-
rados protectores de la ciudad de Puebla, el plano central hori-
zontal resulta particularmente interesante desde el punto de vista 
de la representación simbólica de la historia del cuerpo de go-
bierno de la catedral Poblana. La Inmaculada Concepción 
aparece rodeada de 27 sacerdotes entre los que se encuentran 
24 con el ropaje de los miembros del cabildo de la época y 3 
obispos: fray Julián Garcés, primer obispo de Tlaxcala-Puebla 
(de 1525 a 1542), Domingo Pantaleón Álvarez de Abreu, obispo 
en el tiempo en el que se pintó el cuadro (1743 a 1763) y Juan de 
Palafox y Mendoza (1640-1649). El cuadro muestra también 27 
ángeles niños que sostienen escudos con alabanzas a la virgen. 
Lo más interesante de esta agrupación en relación al Credo de la 
misa Ego Flos Campi es la división de 27 en 14+13. Obviamente 
tanto al pintor como al compositor les resulta imposible dividir 
27 en dos partes iguales, pero Gutiérrez de Padilla dividió su 
Credo en tres partes ¿Por qué no hacerlo 9+9+9, por ejemplo? 
La temática que relaciona ambas obras surge a un nivel más 
profundo cuando en la pintura de la sacristía Palafox aparece 
en una agrupación de 13 individuos (el obispo seguido por 12 
canónigos), y cuando se observa que el compositor insiste en el 



	 MÚSICA, POLÍTICA Y CEREMONIA � 1905

mismo número en diferentes partes de la misa Ego Flos Campi. 
No sólo la primera parte del Credo tiene 13 “credos”, la parte 
central del Kyrie repite la palabra Christe 13 veces, lo mismo 
sucede con el Amén que cierra el Gloria y con Agnus Dei en el 
último movimiento de la misa.

El ejemplo 2 muestra la parte central del Kyrie en notación 
moderna. Cada pentagrama representa una voz y las cuatro 
del coro 1 (C1, A1, T1 y B1) se conectan con una doble barra 
a las cuatro voces del coro 2 (C2, A2, T2 y B2). Los recuadros 
numerados ayudan a ver cómo se van sucediendo las distintas 
repeticiones de Christe. El coro 2 comienza la sección, seguido 
por un segundo Christe en el que intervienen los dos coros. A 
partir de ese momento las entradas se alternan.64 Los silencios 
que anteceden la enunciación de las entradas 4-12 facilitan su 
audición y diferenciación.

Con la información que hasta ahora se ha encontrado resulta 
imposible asegurar con absoluta certeza qué significado pudo 
haber tenido el número 13 para Gutiérrez de Padilla, o para el 
mismo Palafox. A pesar de ello, la rareza de la obra y la insisten-
cia en un mismo número –desproporcionadamente exagerado en 
términos de repetición musical– denota un propósito y por ello 
llama la atención la aparición del 13 en otras situaciones relacio-
nadas con el obispo y con la consagración de la catedral. El 13 
vuelve a aparecer en una crónica que se conserva en el archivo del 
cabildo civil (tanto el cuadro como la crónica son del siglo xviii). 
Ahí, el autor anónimo señala que las festividades duraron 13 
días a partir del domingo de la consagración (del 18 al 30 de abril 
de 1648): “A prima noche, hubo el mismo repique general que 
se continuó por trece días con muchas imbensiones [¿inven-
ciones?] de fuego y luminarias”. 65 En efecto, las festividades  

64  Para una propuesta de análisis armónico de este mismo pasaje véase Miran-
da, “Juan Gutiérrez de Padilla”, p. 37.
65  Córdova, Testimonios palafoxianos en el Cabildo Angelopolitano, p. 131.



1906	 Luisa Vilar-Payá

Ejemplo 2

Juan Gutiérrez de Padilla, parte central del Kyrie de la misa Ego Flos Campi.



	 MÚSICA, POLÍTICA Y CEREMONIA � 1907

se extendieron a trece días de una manera un poco forzada. El 
novenario tardó en comenzar porque “se dejó de intermedio 
el domingo por la tarde y lunes por la mañana, para la preven-
ción del pueblo en el adorno de las calles o para dar lugar, no 
a la ponderación, sino a la admiración de tan excesiva pompa”.66 
La mañana del martes se ocupó en una procesión “en que se 
trasladó el Santísimo Sacramento del sagrario de la iglesia antigua 
al templo consagrado” y en la tarde se enterraron en la nueva 
catedral los restos de obispos de la diócesis Tlaxcala-Puebla. Ahí 
también se menciona la música: “hízose la vigilia admirablemente 
cantada por la Capilla referida”.67 El miércoles 21 comenzó el 
novenario de vísperas y el jueves 22 el novenario de misas que 
terminó el viernes 30.68 La extensión de tiempo que se da entre la 
mañana del domingo y el miércoles en que comienza el novena-
rio se siente en la narración del mismo Tamariz, quien aprovecha 
los momentos de menos actividad para intercalar nombres de 
personajes que no estaban presentes en la consagración, pero 
de quienes dependía el futuro del obispo. Según Tamariz, duran-
te esos intervalos el pueblo se dedicaba a comentar:

[…] la magnificencia de nuestro serenísimo señor Philipo IV, 
monarca benignísimo por haber fomentado y enriquecido la real 
fábrica de este suntuoso templo; y en el celo y religión de su Pre-
sidente de las Indias, el excelentísimo señor don García de Haro y 
Avellaneda, conde de Castrillo, que así lo ha fomentado; y en el de 
su prudentísimo Consejo y doctísimos ministros que lo componen, 
que así lo han promovido y en habernos enviado al ilustrísimo y 
reverendísimo señor don Juan de Palafox y Mendoza, que con tanta 
brevedad le puso en su último complemento.69

66  Tamariz, Relación y descripción, p. 62.
67  Tamariz, Relación y descripción, p. 67.
68  Tamariz, Relación y descripción, pp. 68-74.
69  Tamariz, Relación y descripción, p. 64.



1908	 Luisa Vilar-Payá

La asociación más lógica del número 13 en el contexto de 
la consagración es, sin duda, el llamamiento de Cristo a sus 
apóstoles. El mismo Gutiérrez de Padilla lo pudo haber tenido 
en mente cuando el obispo lo incluyó entre los 12 sacerdotes a 
quienes encargó el arreglo de las 14 capillas hornacinas (tabla 2). 
¿Por qué el obispo distinguió a 12 y no a 14 aliados? Si bien al día 
de hoy la agrupación de trece se asocia con la traición de uno de 
los 12 elegidos y con la muerte de Cristo, resulta difícil pensar 
que ésa sea la razón fundamental para nombrar 12 encargados 
del arreglo de las capillas, o para incluir el 13 de manera simbó-
lica en cualquiera de las situaciones hasta aquí descritas. Aun 
cuando el número 13 cargue con las connotaciones de la maldad 
o de la fragilidad humana, no hay que olvidar que después de 
la apostasía de Judas Iscariote, en la tradición bíblica el número 
de apóstoles vuelve a ser 12 cuando Matías se incorpora al apos-
tolado antes de la venida del Espíritu Santo en Pentecostés.70 
La prevalencia e importancia del número 12 se da porque los 
apóstoles representan las tribus de Israel, un tema bíblico que 
involucra un templo y 13 individuos: en este caso el patriarca 
Jacobo y 12 miembros de su descendencia. Y, precisamente, la 
historia de Jacob figuró como punto de anclaje de una de las dos 
cartas pastorales publicadas en el libro de Tamariz, carta que 
Palafox escribió y leyó ante el pueblo “previniendo los ánimos 
de los fieles de su obispado a la consagración del real templo de 
su catedral”. Ahí el obispo anota en su introducción:

[..] luego que se vieron en el mundo las luces del sacrificio se descu-
brieron también las solemnidades del templo; porque huyendo el 
perseguido Jacob de su hermano mayor Esaú, dice el sagrado, que 
en el camino de Bersabé a Mesopotamia le sucedió un caso, que dará 

70  “Echaron suertes sobre ellos, y cayó la suerte sobre Matías, que quedó 
agregado a los once apóstoles”, Sagrada Biblia, BAC, Hechos de los apóstoles, 
1: 26.



	 MÚSICA, POLÍTICA Y CEREMONIA � 1909

materia a este breve discurso y motivos a nuestra atención y devo-
ción, para que entendamos el espíritu y fervor con que debemos 
prepararnos a esta solemnidad, y después de celebrada recibirlo, 
fomentarlo y servirlo con mayor fervor y espíritu.71

La mayor parte de la carta pastoral se basa en analogías entre 
la consagración de la catedral de Puebla, los sueños del patriar-
ca, la escalera por la que ángeles ascienden y descienden y la 
relación de estos sueños con la construcción y consagración de 
un primer templo.

Levantóse, pues, Jacob, y de la contemplación se fue a la acción, 
y levantando también la piedra sobre que durmió, como quien re-
conoce y agradece a la piedra el beneficio que le hizo en el descanso 
que le causó […] la ungió con aceite, dedicó y consagró como lugar, 
o templo destinado sólo para el mismo Dios, porque todo lo pro-
fano huyese de aquel lugar. […] y la llamó Bethel, que quiere decir 
Casa de Dios; y este lugar se llamó después Jerusalén, donde se edi-
ficó la primera y mayor iglesia, y se consagró el más venerable altar, 
que es el que dio su virtud a los demás, que fue el sacrificio cruento 
de la Cruz, que celebró nuestro Señor Jesucristo, ofreciendo su 
cuerpo sacrosanto al Padre Eterno, con morir por nuestras almas 
en ella. Y luego que hizo Jacob iglesia ya consagrada y destinada al 
divino culto, comenzó a orar y hacer propósitos santos.72

El pasaje muestra cómo, en la penúltima oración de la cita, 
Palafox vincula la historia de Jacob con el sacrificio de Cristo 
en la cruz, en el contexto de la consagración de una primera 
iglesia mayor. El presente artículo no es el lugar para incursio-
nar en un análisis detallado de este documento que aborda por 
igual aspectos espirituales y materiales, incluyendo numerosos 

71  Palafox y Mendoza, “Carta pastoral”, p. 105.
72  Palafox y Mendoza, “Carta pastoral”, pp. 118-119.



1910	 Luisa Vilar-Payá

exhortos a cumplir con el pago del diezmo. Al mismo tiempo, 
las palabras del obispo sirven para contextualizar la misa Ego 
Flos Campi de Gutiérrez de Padilla y viceversa, la composición 
permite mostrar cómo la música participa en un discurso que 
es tanto político como espiritual. La selección de términos 
que el compositor repite 13 veces a lo largo de la misa –Christe, 
en la segunda parte del Kyrie, Amén en el Gloria, Credo en la 
primera parte del Credo y Agnus Dei– puede explicarse con las 
palabras del obispo cuando en la misma carta pastoral solicita 
“tener presente, que en cada misa, aunque no parece allí sino 
el sacerdote, se ha de hacer cuenta que es Dios Hijo el que la 
dice, y también el que se sacrifica a Dios Padre”.73 Si bien las 
propuestas que se han presentado a lo largo del artículo son de 
corte interpretativo –y aunque las certezas que se ofrecen son 
circunstanciales–, la lectura de la música, a la par de la crónica 
de Tamariz y de la carta del obispo Palafox, permite una percep-
ción más profunda y más rica de un trascendental momento de 
la historia de Puebla y de México en donde la música ejerció un 
papel protagónico.

conclusiones

Parecería que el estudio de la música poco podría aportar al es-
clarecimiento y fortalecimiento del conocimiento que se tenga 
del acontecer histórico de corte político. Sin embargo, el análi-
sis de los participantes y de las funciones que asumieron en la ce-
remonia cantada que inició el rito de consagración de la catedral 
de Puebla espera haber podido mostrar cómo en ese momento 
y enclave se utilizaron elementos performativos de distin-
tos niveles ceremoniales y políticos. Sin duda estos elementos 
pueden tener lecturas y significados diferentes no sólo para 
quienes estudiamos el acontecimiento siglos después, sino 

73  Palafox y Mendoza, “Carta pastoral”, p. 127.



	 MÚSICA, POLÍTICA Y CEREMONIA � 1911

para quienes asistieron como público, y para cada uno de los 
dignatarios que participaron, particularmente cuando se consi-
deran las dificultades de entender y vivir dentro de una monar-
quía compuesta y trasatlántica. En este estudio de caso el punto 
más ambiguo sigue siendo la posición personal que pudo haber 
tenido Miguel de Poblete. Su inasistencia a las juntas de cabildo 
indica distancia y desacuerdo; aunque, con fines claramente po-
líticos, Tamariz empuja la imagen de aceptación y reconciliación.

El análisis del papel que juega la música en el inicio de la 
ceremonia nos recuerda que, en el siglo xvii, recaía en este arte 
el mantener la atención y visibilidad de una gran variedad de 
acontecimientos. Ciertamente, entre sus funciones estaba so-
lemnizar y engrandecer los ritos y los momentos de impacto 
social y político.

En la segunda parte del artículo la música emerge ya no sólo 
como un elemento de acompañamiento, visibilización y acen-
tuación, sino también como un agente promotor de ideas especí-
ficas. En este caso se enfatizó cómo la obra pudo funcionar en un 
contexto social determinado, emitiendo significados concretos 
y dándole a la consagración de la catedral un particular sentido y 
drama. El análisis de distintos tipos de evidencias interpretó el 
recurso al número 27 a lo largo del Credo de la misa Ego flos 
campi como una representación simbólica del cuerpo de gobier-
no catedralicio. Por otro lado, la reiteración del 13 en distintas 
partes del ordinario de la misa, incluyendo el mismo Credo, se 
ha explicado no sólo como una representación de Cristo y los 
12 apóstoles, sino también de Jacobo y las 12 tribus. Este último 
tema constituye uno de los principales hilos conductores de la 
carta pastoral que escribió y leyó el obispo Palafox antes de 
la consagración de la catedral angelopolitana.

Dado que el obispo eligió a 12 encargados para arreglar 
14 capillas hornacinas, y dado que el compositor era el único 
presbítero entre ellos, cabe imaginar que Gutiérrez de Padilla 
se vio a sí mismo como miembro de un grupo apostólico, 



1912	 Luisa Vilar-Payá

y que su designación por parte del obispo pudo tener esa 
intención. Todo esto hace que los vínculos entre música, es-
piritualidad y política broten a la superficie y cobren vigencia 
en el debate actual de la historia y en el entendimiento de un 
momento histórico de singular importancia. La musicología 
ha dejado de pensar que la mejor música es aquella que reba-
sa los factores económicos, políticos y sociales presentes en 
su construcción como artefacto cultural. Hoy la música se 
considera un punto de intersección de diferentes parámetros, 
tanto estructurales como sociales, aunque con demasiada 
frecuencia se estudia como resultado y no como agente. Sin 
embargo, como sucede en la misa Ego flos campi, la música 
puede promover significados bastante concretos de orden 
religioso, social y político.

siglas y referencias

	AHVCMP, G, A	 Archivo Histórico del Venerable Cabildo Metropolitano 
de Puebla, sección Gobierno, serie Actas.

	 AHVCMP, M	 Archivo Histórico del Venerable Cabildo Metropolita-
no de Puebla, sección Música.

Alegre, Francisco Javier, Historia de la Compañía de Jesús en Nueva-España, 
México, J. M. Lara, 1842.

Álvarez de Toledo, Cayetana, Juan de Palafox. Obispo y virrey, Madrid, 
Centro de Estudios Europa Hispánica, Marcial Pons Historia, 2011.

Bernal, Rafael, “México en Filipinas”, en Historia Mexicana, xiv: 2 (54) (oct.-
dic. 1964), pp. 187-205.

Breviarium romanum, Antuerpiae (Amberes, Bélgica): ex Officina Plantinia-
na: Balthasaris Moreti, 1627.

Cervantes Bello, Francisco Javier, Alicia Tecuanhuey Sandoval, María 
del Pilar Martínez López-Cano (coords.), Poder civil y catolicismo en Mé-
xico, siglos xvi al xix, México, Benemérita Universidad Autónoma de Puebla, 
Universidad Nacional Autónoma de México, 2008.



	 MÚSICA, POLÍTICA Y CEREMONIA � 1913

Cordero Arce, María Teresa y Francisco Vázquez Ramírez, Antigua cate-
dral de Puebla, Puebla, Secretaría de Cultura, 2018.

Córdova Durana, Arturo, Testimonios palafoxianos en el Cabildo Angelo-
politano, Puebla, H. Ayuntamiento de Puebla, 2011.

Del Castillo, Antonio, El devoto peregrino, Madrid, Imprenta Real, 1627.

Domínguez Cubero, José, El Coro de la Catedral de Jaén. Maestros, simbo-
logía y vicisitudes históricas, Jaén, España, Fundación Caja Rural Jaén, 2012.

Fernández, Martha, Arquitectura y gobierno virreinal: los maestros mayores 
de la ciudad de México siglo xvii, México, Universidad Nacional Autónoma 
de México, 1985.

Fernández Gracia, Ricardo, La buena memoria del obispo Palafox y su obra 
en Puebla, Nueva York, Idea, 2014.

Fernández Gracia, Ricardo (coord.), Palafox. Iglesia, cultura y estado en el 
siglo xvii, Pamplona, Universidad de Navarra, 2001.

Fernández Gracia, Ricardo (coord.), Varia Palafoxiana, Navarra, Gobierno 
de Navarra, 2010.

Fraile Martín, María Isabel, “La iconografía mariana en la catedral de Pue-
bla, México”, en NORBA-ARTE, xxvii (2007), pp. 191-215.

Galí Boadella, Montserrat, “Juan de Palafox y la consagración de la catedral 
de Puebla a la luz de nuevos textos (1649)”, en Fernández Gracia (coord.), 
2010, pp. 169-191.

Gembero-Ustárroz, María, “Documentación de interés musical en el 
Archivo General de Indias de Sevilla”, en Revista de Musicología, xxiv: 1-2 
(2001), pp. 11-38.

Gembero-Ustárroz, María, “El mecenazgo musical de Juan de Palafox 
(1600-1659), obispo de Puebla de los Ángeles y Virrey de Nueva España”, en 
Fernández Gracia (coord.), 2001, pp. 461-499.

Gembero-Ustárroz, María, “Muy amigo de música: el obispo Juan de Pala-
fox (1600-1659) y su entorno musical en el Virreinato de Nueva España”, en 
Mauleón Rodríguez (coord.), 2010, pp. 55-129.



1914	 Luisa Vilar-Payá

Hurtado, Nelson, “Juan Gutiérrez de Padilla: el insigne maestro de la ca-
tedral de Puebla de los Ángeles”, en Heterofonía, 138-139 (2008), pp. 29-65.

Mauleón Rodríguez, Gustavo, “Juan Gutiérrez de Padilla desde el ámbito 
civil: un corpus documental”, en Mauleón Rodríguez (coord.), 2010, pp. 
179-240.

Mauleón Rodríguez, Gustavo (coord.), Juan Gutiérrez de Padilla y la época 
palafoxiana, Puebla, Secretaría de Cultura, 2010.

Miranda, Ricardo, “‘De Ángeles también el coro’: estética y simbolismo en la 
misa Ego flos campi de Juan Gutiérrez de Padilla”, en Mauleón Rodríguez 
(coord.), 2010, pp. 131-153.

Miranda, Ricardo, “Juan Gutiérrez de Padilla, luz de los ángeles en la músi-
ca”, en Heterofonía, 125 (2001), pp. 31-49.

Molero Sañudo, Antonio Pedro, “La catedral de Puebla: historia de su 
construcción hasta la remodelización neoclásica de José Manzo y Jaramillo”, 
tesis de doctorado, Madrid, Universidad Complutense, 2014.

Moriones, Ildefonso, “Las cartas de Juan de Palafox a Inocencio X y su valor 
histórico”, en Fernández Gracia (coord.), 2010, pp. 255-290.

Navascués Palacio, Pedro, Teoría del coro de las catedrales españolas, Ma-
drid, Real Academia de Bellas Artes de San Fernando, 1998.

Ortega Ramírez, José R. y Luis Ángel Villa Alvarado, “Ventanas al ayer: 
aplicación de métodos geofísicos no invasivos para localizar los vestigios de 
la Antigua Catedral”, en Cordero y Vázquez (coords.), 2018, pp. 125-154.

Palafox y Mendoza, Juan, “Carta pastoral del Ilustrísimo señor Obispo de 
la Puebla de los Ángeles, Don Juan de Palafox y Mendoza; previniendo los 
ánimos de los fieles de su obispado a la consagración del real templo de su 
catedral, que los invictísimos reyes, nuestros señores, fundaron”, en Tamariz 
de Carmona, 1991, pp. 105-147.

Palafox y Mendoza, Juan, Reglas y Ordenanzas del Choro de esta Santa 
Iglesia Cathedral de la Puebla de los Ángeles, Puebla de los Ángeles, 1649.

Peña Espinosa, Jesús Joel, “El Cabildo eclesiástico de la diócesis Tlaxcala-
Puebla, sus años de formación: 1526-1548”, en Antropología Boletín Oficial 
del Instituto Nacional de Antropología e Historia, 78 (2005), pp. 12-22.



	 MÚSICA, POLÍTICA Y CEREMONIA � 1915

Peña Espinosa, Jesús Joel, “El Oficio divino en la Catedral de Puebla como 
representación de la identidad de su Cabildo (1539-1597)”, en Dimensión 
Atropológica, 19: 55 (2012), pp. 39-69.

Pérez Puente, Leticia, “Entre el rey y el sumo pontífice romano. El perfil del 
arzobispo Juan de Mañozca y Zamora, 1643-1653”, en Cervantes, Tecuan-
huey y Martínez (coords.), 2008, pp. 179-204.

Pérez Puente, Leticia, “Los cabildos de las catedrales indianas, siglos xvi y 
xvii”, en Revista Mexicana de Historia del Derecho, xxxii: 1 (2015), pp. 23-52.

Pérez Puente, Leticia, Tiempos de crisis, tiempos de consolidación. La cate-
dral metropolitana de la ciudad de México, 1653-1680, México, Universidad 
Nacional Autónoma de México, 2005.

Sagrada Biblia, versión directa de las lenguas originales por Eloíno Nácar Fus-
ter y Alberto Colunga, O. P., Madrid, Biblioteca de Autores Cristianos, 1967.

Salazar Andreu, Juan Pablo (coord.), Manuscritos e Impresos del Venerable 
Señor Don Juan de Palafox y Mendoza, León, España, Everest, 2000.

Sebastián, Santiago, Contrarreforma y barroco, Madrid, Alianza, 1989.

Tamariz de Carmona, Antonio, Relación y descripción del templo real de la 
ciudad de la Puebla de los Ángeles en la Nueva España, y su Catedral, Puebla, 
Secretaría de Cultura, 1991.

Vilar-Payá, Luisa, “Lo histórico y lo cotidiano. Un juego de libretes de coro 
para la consagración de la catedral de Puebla y la despedida del obispo Palafox 
(1649)”, en Revista de Musicología, xl:1 (2017), pp. 135-176.

Vilar-Payá, Luisa, “Música y espacio litúrgico en la Antigua Catedral”, en 
Cordero Arce y Vázquez Ramírez (coords.), 2018, pp. 85-103.


