FORMACION Y USOS
DE LOS CONVENTOS EN LA PROVINCIA
FRANCISCANA DE MICHOACAN
DURANTE EL VIRREINATO

José Manuel Martinez Aguilar
Universidad Michoacana de San Nicolds de Hidalgo

Uno de los principales intereses que tenian los reyes catélicos
y la Iglesia en los territorios conquistados en América era
salvar a los naturales de los supuestos “engafios del demonio”
e implantar la nueva fe en un campo fértil, asi como coadyuvar
en la pacificacién y conquista militar. Fue a los predicadores
mendicantes a quienes se les confié inicialmente la tarea de lle-
var a cabo la labor evangélica y erradicar las antiguas précticas
religiosas por medio de la evangelizacién y la implantacion de
costumbres que los europeos consideraban civilizadas.! Para
lograrlo era necesario fundar conventos, templos, capillas de
visita y misiones donde se pudiera bautizar, adoctrinar y ense-
flar diversas artes a los neéfitos, asi como seminarios donde se
formaran nuevos apéstoles.

Fecha de recepcién: 7 de octubre de 2019
Fecha de aceptacion: 20 de enero de 2020

! De fondo los religiosos tenfan contemplado poner a disposicién de los
infieles los medios normales de conversién para formar una Iglesia indiana,
lo cual finalmente no se logrd por la eventual prohibicién de que los indios se
ordenaran como sacerdotes. RICARD, La conquista espiritual, p. 21.

HMex, 1xx:2,2020 599



600 JOSE MANUEL MARTINEZ AGUILAR

A menudo se cree que los conventos que han llegado hasta
nuestros dias corresponden a las fechas de fundacién que pro-
porcionan las crdnicas; sin embargo, se tiene evidencia para
afirmar que muchos de ellos fueron reconstruidos en la segunda
mitad o a finales del siglo xv1, lo que nos lleva a hacer algunas
precisiones.? Aunque parece contradictorio, en los primeros
afios de la evangelizacidn, cuando la poblacién del occidente de
la Nueva Espana era de millones de indios, se construyeron un
puiiado de capillas y conventos sumamente modestos, mientras
que a fines del mismo siglo, cuando la poblacién habia men-
guado de manera significativa, se levantaron la mayoria de los
conventos, mas sélidos y mejor construidos; otro pufiado de
edificios se erigieron en el siguiente siglo o incluso en el xvrrr.

Respecto a la actividad constructiva y funcionamiento de
los conventos y demis edificios religiosos administrados por los
franciscanos en la Nueva Espaiia se ha escrito muy poco y sélo
unos cuantos autores se han atrevido a establecer una periodiza-
cién de este fendmeno durante el virreinato. George Kubler dice
que la ereccién de conventos durante el siglo xvi, refiriéndose a
todas las 6rdenes mendicantes, se dio basicamente en dos etapas.
A la primera la llama preconventual y, la fija de 1524 a 1546; a
la segunda la nombra conventual y la ubica de 1546 a finales del
siglo xv1, con una actividad constructiva importante en los afios
setenta.’ Kubler no aborda el resto del periodo virreinal, como s
lo hace Carlos Chanfdn, quien propone cuatro etapas mds en la
formacién y funcionamiento de los conventos novohispanos:
la primera la fija durante todo el siglo xv1 y la llama provisional
o de prestado; la segunda la establece entre los siglos xv1 y xvi
cuando, dice, se dio un crecimiento y produccién conventual; la

2 En las crénicas franciscanas es comun hablar de conventos para referirse por
igual a un convento pequefio que a un conjunto conventual compuesto por el
convento propiamente dicho, el templo, patio (atrio), capillas posas y demds
elementos constructivos.

3> KUBLER, Arquitectura mexicana, p. 304.



FORMACION Y USOS DE LOS CONVENTOS 601

tercera la sitda en los siglos xvir y xviri, en los cuales considera
que se puede observar una transformacién en los espacios; la
cuarta y ultima la ubica en el siglo x1x, cuando se experimen-
ta una reduccién y pérdida espacial de los edificios.* Las etapas
que presenta Chanfén, al igual que las de Kubler, no se refieren
especificamente a la provincia de Michoacdn ni a la orden fran-
ciscana, que en este caso es la de nuestro interés.

Basado en las crénicas franciscanas, bibliografia especializa-
da, documentos de archivo y en la observacion de los vestigios
materiales producidos por encargo de los franciscanos en la pro-
vincia de Michoacdn, se proponen en este trabajo cinco etapas en
la historia de los conventos de la provincia de San Pedro y San
Pablo de Michoacén, durante la época virreinal, que correspon-
den también al proceso de evangelizacion, adoctrinamiento y
administracién de la provincia franciscana. Aunque cada uno de
los conventos tuvo sus particularidades, se pretende identificar
procesos generales con situaciones que compartian, lo que pue-
de ofrecer un panorama general sobre el surgimiento, desarrollo
y colapso de la vida de los mismos, y que sirva como base para
estudios posteriores.

ETAPA 1. INCURSION O PENETRACI()N, 1525-1540

La primera etapa en el proceso de evangelizacidn, adoctrina-
miento y actividad constructiva de conventos y capillas de
visita en el occidente de la Nueva Espafia, que después se con-
vertiria en la provincia de los Santos Apédstoles de San Pedro y
San Pablo de Michoacin, la hemos delimitado desde la llegada
de los primeros franciscanos a Tzintzuntzan hasta inicios de
1540. Durante este periodo se dieron los primeros pasos para ir
sembrando entre los pueblos de la ribera del lago de Pitzcuaro
las primeras capillas y conventos primitivos que servirfan mds

* CHANFON (coord.), Historia de la arquitectura, vol. 11, t. I1.



602 JOSE MANUEL MARTINEZ AGUILAR

tarde como puntos de irradiacién de la religién catélica hacia
otros asentamientos de la sierra central de Michoacin y poste-
riormente hacia todas direcciones.

Fue en 1524 cuando llegaron los llamados “doce primeros”
franciscanos y comenzaron su labor en los pueblos del Valle de
México, Texcoco, Huejotzingo y Tlaxcala, que se convirtieron
en los primeros centros de cristianizacidn, ya que desde cada
uno de estos puntos se salia a dar atencién a los habitantes de los
poblados cercanos. Teniendo todos los permisos y comisiones,
en 1525 se fundé la custodia del Santo Evangelio, dependiente
de la provincia espafiola de San Gabriel, en Extremadura, la cual
abarcaba practicamente toda la Nueva Espana. Desde ese ario,
hasta 1536, la provincia de Michoacdn estuvo sujeta a la custo-
dia recién fundada y era administrada desde el convento de San
Francisco de la ciudad de México.?

A finales de 1525 lleg6 fray Martin de Jesas a Tzintzuntzan,
acompanado de fray Antonio Ortiz y fray Andrés de Cordoba,
quienes encontraron una gran poblacién nativa con la que em-
pezar a trabajar en la conversién.® Ahi lo primero que hizo fray
Martin fue entrevistarse con el Tzintzicha Tangaxoan Il —quien
ya habia sido bautizado en la ciudad de México con el nombre
cristiano de Francisco— para pedirle un lugar en dénde edificar
una casa y una iglesia. El lider tarasco hosped? a los frailes en
su propio palacio y dio 6rdenes para que se comenzara la obra
solicitada por el ministro: “[...] y con el trabajo de los indios
de Tzintzuntzan construyeron una iglesia de madera y un mo-
nasterio de adobe con celdas techadas de paja, acordes con el
ideal franciscano de pobreza. Asi se fund6 el primer convento

5> EspiNosa, Cronica de la provincia, p. 99; BEaumoNT, Cronica de Michoacan,
t. IL, p. 349; WRIGHT, Los franciscanos y su labor, p. 17.
¢ WARREN, La conquista de Michoacin, p. 112.



FORMACION Y USOS DE LOS CONVENTOS 603

de Michoacin, con su respectiva capilla, bajo la advocacién de
Santa Ana.’

Desde entonces, esta sede se convirtié en el centro de irradia-
cién de la evangelizacion en un amplio territorio que tenfa, segiin
Espinosa, 360 leguas de longitud y 150 de latitud. La mayoria de
capillas o ermitas que funcionaban como visitas ~también llama-
das misiones, al pertenecer a una custodia que dependia de una
provincia— eran avanzadas para ponerse en contacto y predicar
entre poblaciones que jamds habian oido sobre el Evangelio.
Muchas de ellas podian estar lejos de la sede de la custodia y ser
de distintas etnias, algunas némadas o seminémadas. Las visitas
o misiones podian ser de tres tipos basicamente: de ocupacion,
de penetracion y de enlace. Las de ocupacién formaban una
estrecha red de visitas alrededor de un convento, que era de
mayor jerarquia; las de penetracién eran conventos —en algu-
nas cronicas son llamados “casas”— en zonas alejadas, de dificil
acceso o clima hostil; las de enlace eran una serie de conventos y
capillas que, en lugar de estar alrededor de un convento de ma-
yor jerarquia, formaban parte de una linea mis o menos directa
que ligaba a un grupo y que unia a varios pueblos en una ruta.?

Siendo atin dependientes de la custodia del Santo Evangelio,
las capillas de visita y los conventos franciscanos de Michoacén,
encabezados por el primitivo convento franciscano de Tzin-
tzuntzan, comenzaron a multiplicarse y formar una red misional
alrededor del lago de Pétzcuaro: en Cocupao —actual Quiroga—,
Santa Fe de la Laguna, San Jer6nimo Purenchécuaro, San An-
drés Tzirondaro, Erongaricuaro y Patzcuaro; después en Urua-
pan, Zacapu, Acimbaro, Zinapécuaro, Charo y Ucareo —estos
dos tltimos més tarde fueron administrados por los agustinos—,

7 ALCALA, La Relacion de Michoacan, p. 264; RAMIREZ, La catedral de Vasco,
p. 440.
8 RICARD, La conquista espiritual, p. 160.



604 JOSE MANUEL MARTINEZ AGUILAR

asi como los conventos del actual estado de Jalisco: Etzatldn y
Zapotlan, entre otras capillas de visita dificiles de precisar.’

Cuando los religiosos llegaban a los pueblos colocaban cru-
ces en los cerros mas eminentes, en las plazas, en los barrios y
en todas las casas, con las que “ahuyentaban los demonios”!°
y se instalaban en los mds importantes lugares de adoracién o
de gobierno para abatir el paganismo de esos sitios y organizar
su trabajo apostélico. El corazén de cada poblado era el tem-
plo, cominmente edificado en la parte mis alta, con su altar
mayor colocado al oriente, mientras el convento se alzaba casi
siempre en el costado sur del templo.!!

Los primeros conventos y capillas eran construidos por los
indios de cada pueblo con algunas indicaciones de los frailes,
utilizando los materiales y sistemas constructivos de la re-
gién: principalmente muros de adobe o piedra, cimientos de
piedra, cubiertas de madera y paja, pisos de piedra y madera,
y en algunos casos las puertas y ventanas eran enmarcados con
elementos de canteria; en la region de la Tierra Caliente los ma-
teriales de origen vegetal eran los mds empleados. Todos los
edificios eran sencillos, pequeios, con espacio suficiente para
cubrir al sacerdote de las inclemencias del tiempo y que pudiese
celebrar misas y bautizar a los indios.!? De aquellos edificios
primitivos praicticamente no queda nada.

Ciertamente, el problema bdsico en los primeros afos de
la evangelizacién de la Nueva Espaiia era el reducido nimero
de religiosos frente a la gran cantidad de pueblos que tenfan

9 “Para erigir una custodia auténoma [...] se requieren al menos 25 hermanos
profesos solemnes y 4 guardianias y la fundada esperanza del incremento de
la orden.” Estatutos generales de la Orden de Frailes Menores, articulo 116-2.
AvrcaLi, La Relacion de Michoacin, p. 264.

10 EspiNosa, Cronica de la provincia, p. 81.

1 RICARD, La conquista espiritual, p. 264.

12° Al hablar de los recintos religiosos las cronicas mencionan iglesias, capillas,
porcitinculas, ermitas, casas, conventicos, conventos o monasterios, algunas
veces refiriéndose a lo mismo.



FORMACION Y USOS DE LOS CONVENTOS 605

que atender. No obstante, ocho o nueve meses después de los
llamados “primeros doce”, vinieron a ayudarles en la segunda
barcada fray Antonio Maldonado, fray Antonio Ortiz, fray
Antonio de Herrera, fray Diego de Almonte y unos cuantos de
la provincia de San Gabriel, quienes, junto con fray Martin
de Jesus, fueron las columnas de la cristiandad en Michoacén.!?
En el afio 1527 lleg6 otra mision a la Nueva Espaiia, parte de la
cual pas6 a Michoacan.'* Dos afios después, en 1529, arribaron
a tierras michoacanas fray Juan de San Miguel, fray Jerénimo
de Alcala, fray Miguel de Bolonia, fray Juan de Padilla y varios
franciscanos mds.!> Todos ellos, segtin La Rea, “comenzaron a
levantar los estandartes de la fe y a batir los de la idolatria, que
tan radicados estaban, destruyendo los templos de sus dioses y
erigiendo la primera iglesia, en que se colocd la verdadera ima-
gen de Dios nuestro Sefior”.1®

Los doctrineros tuvieron libertad para moverse en distintas
direcciones, pero debian tomar en cuenta el clima, el personal del
que podian disponer, los recursos financieros, la manera de re-
accionar de los indios y el consentimiento de la corona —aunque
rara vez se pedia su autorizacion de manera directa—.!” Ademds,
para evitar una acogida hostil, antes del primer arribo de los
misioneros a cualquier poblado, enviaban a un mensajero intér-
prete a dar aviso a las autoridades para su aprobacion y para que
tuvieran a bien recibirlos.

Las rutas de evangelizacién que utilizaron los religiosos se
basaban en los acuerdos fijados en los capitulos provinciales,
dando prioridad alos pueblos mas numerosos o de cierta impor-
tancia y, posteriormente, a todos aquellos a donde no hubiese

13 EspiNosA, Cronica de la provincia, p. 77; MENDIETA, Historia eclesidstica
indiana, p. 401.

4 EspiNosa, Cronica de la provincia, p. 81.

5 ALcaL&, La Relacion de Michoacan, p. 246.

16 1A ReA, Cronica de la orden, p. 83.

17 RICARD, La conquista espiritual, pp. 146y 162.



606 JOSE MANUEL MARTINEZ AGUILAR

llegado “la palabra de Dios”. Los caminos que utilizaban para
trasladarse de un pueblo a otro solfan ser los preexistentes, es de-
cir, se aprovecharon los caminos que los guias nativos conocian
y que podian ser dificiles de transitar; en algunos casos el camino
entre pueblo y pueblo era a través de montes, barrancas o lagos.
Aun siguiendo los caminos conocidos, algunos de los religiosos
llegaban a morir por las dificiles jornadas que realizaban, la mala
alimentacion que tenian, los peligros que enfrentaban en la natu-
raleza y los ataques de los indigenas de algunas areas geograficas
—por ejemplo, en la Gran Chichimeca.

En los siguientes diez afos después de la llegada de fray
Martin de Jesus, los franciscanos habian recorrido casi toda
la sierra central de Michoacdn. Sin embargo, no habian tenido la
oportunidad de fundar nuevos conventos y apenas salfan a ofi-
ciar misa una vez a la semana desde Tzintzuntzan, por lo que se
requeria del arribo de mds religiosos.!® Al irse multiplicando el
numero de frailes y consolidando su labor, fue necesario ampliar
y levantar sus templos y conventos de materia mas sélida y per-
manente.! Con esta multiplicacién de edificios se fue tejiendo
una red misional que hacfa mis cercano el contacto con las po-
blaciones de indios y por tanto se tenfa un mejor control de las
mismas, no s6lo por los religiosos sino por el gobierno espaiiol.

Elaumento en el niimero de conventos y ministros religiosos
en Michoacdn y Jalisco permitié que un territorio amplio al oc-
cidente de la Nueva Espaiia fuera elevado a custodia, al mismo
tiempo que la custodia del Santo Evangelio adquirié la categoria
de provincia. De manera oficial, en la bula del 11 de agosto de
1536, el papa Paulo 11T erigi6 la didcesis de Michoacan y la cus-
todia de los Santos Apéstoles San Pedro y San Pablo de Michoa-
cn y Jalisco.?° A partir de entonces, la custodia de Michoacdn

18 LEON, Los origenes del clero, p. 68.

19 EspiNosa, Cronica de la provincia, pp. 89-90; MENDIETA, Historia eclesids-
tica, pp. 255-256.

20 Bravo, Historia sucinta de Michoacan, p. 175.



FORMACION Y USOS DE LOS CONVENTOS 607

tuvo jurisdiccién propia, pero en los asuntos de relevancia seguia
dependiendo de la provincia del Santo Evangelio de México. Su
jurisdiccién abarcaba el actual estado de Michoacdn, Jalisco, Na-
yarit, Colima, Guanajuato, Querétaro y parte de Guerrero,
mientras que hacia el norte, la frontera se encontraba abierta
hacia Sinaloa, Zacatecas, Durango, Nuevo Ledn, una fraccién de
San Luis Potosi y Tamaulipas. Segtin Espinosa, su extension era
de 360 leguas de longitud por 150 de latitud —aproximadamente
2005.9 km x 835.9 km—; un territorio demasiado amplio para el
numero de predicadores disponibles.?!

Por este tiempo, la sede de la custodia seguia siendo el con-
vento de la recién nombrada ciudad de Tzintzuntzan, el dnico
de Michoacidn que, representado por los frailes residentes en él,
tenfa voz y voto en las reuniones capitulares que se efectuaban
en el convento franciscano de México, al tener la categoria de
guardiania, en la que residian al menos cuatro religiosos, siendo
nombrado fray Martin de Jests el primer custodio. Para en-
tonces, se habia levantado un nuevo templo y convento a poca
distancia de las construcciones originales.??

El 20 de septiembre de 1537, obedeciendo a una cédula real,
el virrey Antonio de Mendoza asigné a la ciudad de Tzint-
zuntzan, o “ciudad de Michoacdn”, como sede catedralicia.??
Al no aceptar fray Luis de Fuensalida el cargo de obispo de la
didcesis de Michoacin, se le confiri6 tal responsabilidad a don
Vasco de Quiroga, quien recibid la bula en la ciudad de México
a principios de 1538 e hizo formalmente la toma de posesion el
6 de agosto, en la capilla de Santa Ana.?* Es bien conocido que
en poco tiempo el obispo mudo la sede diocesana a Patzcuaro,
que por entonces era barrio de Tzintzuntzan, y se llevé consigo
a los sacerdotes, autoridades civiles y una parte de la poblacién

2l EspiNosa, Cronica de la provincia, p. 111.

22 WARREN, La conquista de Michoacan, p.77.

2 Boletin eclesiastico del Arzobispado de Michoacin, 5 (1897), p. 15.
2 MARTINEZ, “Los inicios de la evangelizacién”, p. 100.



608 JOSE MANUEL MARTINEZ AGUILAR

de la antigua capital michoacana.?® Por estas fechas es cuando se
fundan el convento de San Francisco de Pitzcuaro y el hospital
de indios de la misma orden.

ETAPA 2. EXPANSION, 1540-1570

Ya que la poblacién nativa se encontraba de por si dispersa
por todo el occidente de la Nueva Espaiia, la disminucién de
habitantes, resultado de las constantes epidemias, habia dejado
numerosos asentamientos con poca poblacién o totalmente des-
habitados. Ante esta situacion, la corona espafiola y los religio-
sos se dieron cuenta de la dificultad para recaudar los tributos y
adoctrinar a los neéfitos de manera efectiva, por lo que se vieron
en la necesidad de concentrarlos —congregarlos o reducirlos— en
pueblos trazados ex profeso. Fue asi que desde la década de
1530 los franciscanos llevaron a cabo una serie de congrega-
ciones de poblacién en Michoacdn,?® mismas que sirvieron de
referencia para otras concentraciones ordenadas por el virrey
Velasco a partir de 1559, con la indicacién de que éstas se hicie-
ran “[...] en traza cerca de las iglesias y monasterios [...] para
que vivan en policia cristiana, sin quitarles sus usos y costumbres
[...] porque es cierto que, como estaban dispersos por montes,
sierras y barrancas, no se podia tener cuenta con el patrimonio
de Jesucristo ni con el de vuestra majestad”.?

En relacion con la manera como los franciscanos realizaban
las fundaciones, Espinosa sefiala el siguiente procedimiento:
“[...] luego que los tenia congregados, se iniciaba el trazo de
calles, plazas y edificios administrativos y la reparticion de los
lotes; dejando el convento como punto de partida hacia los cua-
tro puntos cardinales”. Después “los instruian en el modo que

2 WARREN, La conquista de Michoacan, p. 116.
26 SALAZAR, “Ordenamiento espacial del territorio”, p. 169.
¥ GERHARD, Geografia histérica, p.27.



FORMACION Y USOS DE LOS CONVENTOS 609

habian de observar en su gobierno, componiendo sus republicas
y trayendo maestros de todos los oficios para que los aprendie-
sen y asi salieron los tarascos tan grandes oficiales”.? Debido
a estas congregaciones, un numero indeterminado de pueblos
fueron eliminados; y para evitar que los congregados regresaran
a sus lugares de origen, los templos, ermitas y conventos de los
pueblos abandonados eran demolidos y las casas quemadas.?’

De acuerdo a estas indicaciones, la mayoria de congragaciones
implicaron la demoliciéon de los templos, capillas y conventos
primitivos y la construccién de edificaciones mds sélidas, alre-
dedor de las cuales se distribuian las casas, edificios y espacios
publicos. Cuando los frailes llegaban por primera vez a pobla-
dos con un niimero considerable de indios tomaban posesién
del lugar haciendo el ritual de fundacién, con la consagracién de
un espacio, la colocacién de una cruz y la ereccién de un sencillo
cobertizo a manera de capilla, en tanto se construian edificios
més duraderos.

No obstante la minuciosa organizacién de los frailes, con
frecuencia surgian quejas por parte de las autoridades reales y
diocesanas respecto a que los mendicantes elegian los sitios con
mejor clima y construfan conventos muy cercanos unos de otros
para su mayor comodidad.’® El mismo rey de Espafia emiti6 una
cédula al comisario de la orden de San Francisco de la Nueva
Espaiia el 23 de agosto de 1538, en la que lo exhortaba a evitar
la construccién de conventos en partes no convenientes 0 muy
cercanos con los de otras 6rdenes o de la suya propia, “para
evitar conflictos y que algunas regiones queden sin ministros
por concentrarse tantos religiosos en un territorio pequefio”.’!
Un claro ejemplo es el desacuerdo que expresé el obispo Vas-
co de Quiroga acerca de que se construyera el convento de

28 EspINOsA, Cronica de la provincia, p. 125.

29 CaSTRO, Los tarascos y el imperio, p. 86.

39 RICARD, La conquista espiritual, p. 161.

31 BEcerRIL y CERDA (comp.), Catdlogo de documentos, p. 55.



610 JOSE MANUEL MARTINEZ AGUILAR

Erongaricuaro, al considerar que era innecesario porque en las
cercanias ya existian el de Patzcuaro y el de Tzintzuntzan.’? El
rey Felipe II también se manifestd en el mismo tenor en 1561,
asegurando que se ponia poco cuidado a “los monasterios que
se hacen, se edifican muy cerca unos de otros, porque tienen
fin a poblar en lo bueno, rico y fresco y cerca de esa ciudad de
México, y se dejan veinte y treinta leguas los indios sin doctrina,
por no querer los religiosos poblar en tierras fragosas y calientes
y pobres”, asi que mandé que los conventos distaran al menos
seis leguas unos de otros —alrededor de 34 kilémetros—.>*

Aunque es verdad que la mayoria de los religiosos se concen-
traban en zonas templadas, también incursionaron en la Tierra
Caliente, la costa y hacia el norte del rio Lerma, donde, segtin
Espinosa, predicaron a muchas barbaras naciones, bautizando
numerosos indios gentiles, como lo hicieron fray Francisco de
Facuencia,* fray Juan de San Miguel y fray Jacobo Daciano,
entre otros.*® En estas regiones les fue mds dificil la penetracion
que en aquellas que habian pertenecido al sefiorio tarasco, pues
las hostilidades de los naturales estaban siempre latentes. Hacia
el norte, los llamados “chichimecas” les dieron constantes pro-
blemas durante toda la segunda mitad del siglo xv1; y cuando se
logré penetrar, por su lejania con el centro de evangelizacién, las
visitas eran intermitentes, lo que hizo que el proceso fuera més
lento y complicado.

Respecto a los tipos de conventos, existian bdsicamente
tres bien determinados: las guardianias, que eran conventos a
cargo de un guardidn, levantados en cabeceras territoriales de
antecedente indigena o en poblados de cierta importancia; en

32 En su estancia en Espafia, a mediados del siglo xv1, consiguié una cédula
real, con fecha de 1555, para que no se continuara la construccién de este con-
vento. BEAUMONT, Crénica de Michoacan, t. 11, p. 306.

3 RicARD, La conquista espiritual, pp. 160-161.

3* EspiNosa, Cronica de la provincia, p. 95.

3> EscoBaRr, Americana Thebaida, pp. 60-61.



FORMACION Y USOS DE LOS CONVENTOS 611

ellos residian de cuatro a seis frailes —o més cuando los conven-
tos albergaban estudios o noviciado—; desde ahi se organizaba
un territorio denominado doctrina o convento-doctrina. Sus
funciones eran la evangelizacién de la poblacién autdctona,
la vida conventual de la comunidad religiosa, la asistencia a la
poblacién y a la congregacién conventual, entre otras. De las
guardianias dependian las vicarias o asistencias, que ayudaban
a las primeras y, consecuentemente, las visitas o misiones, que
eran pequefios asentamientos con su capilla y casa, que no tenian
la residencia permanente de un fraile, sino que eran visitadas
esporddicamente por un religioso misionero para celebrar misas,
adoctrinar y administrar los sacramentos.>

Los misioneros permanecian corto tiempo en los lugares
que iban reconociendo, lo suficiente para bautizar a la gente,
hablar por medio de los intérpretes con los principales, descan-
sar y tomar algtin alimento antes de continuar su labor. Una de
las claves del éxito de los evangelizadores en la consolidacion
de sus doctrinas fue el apoyo de los propios indigenas que se
encargaban de procurar que se llevaran a efecto las indicacio-
nes de los frailes, tanto respecto a la construccion de edificios
como a las obligaciones de la vida cristiana. Cuando el fraile se
ausentaba dejaba en su lugar a indios fiscales, buenos cristianos,
que celasen la asistencia a la doctrina y que velasen el mantener
las buenas costumbres.>” Aun asi, las ausencias de los religiosos
podian ser prolongadas, por lo que muchas veces fueron inter-
pretadas como abandono de los indios, y algunas fundaciones
como Charo, Ucareo, Cuitzeo y Yuririapindiro, que habian
sido visitas franciscanas, fueran retomadas por los agustinos,
mientras que Tlazazalca, Chilchota y Jacona pasaron al clero
diocesano.*

36 Paso Y TRONCOSO (recop.), Epistolario de la Nueva Esparia, p. 166.
37 EspiNosa, Cronica de la provincia, p. 170.
38 CHAUVET, Los franciscanos en México, p. 54.



612 JOSE MANUEL MARTINEZ AGUILAR

En referencia a quiénes fabricaban los edificios religiosos,
se sabe que, a diferencia de otras 6rdenes que solian traer de
Europa alarifes, artesanos, carpinteros, canteros y pintores
para que dirigieran determinadas obras en la Nueva Espana
0 para que ensefiaran a los nativos los distintos oficios, los fran-
ciscanos se enorgullecian de levantar sus propios edificios con
la inica ayuda de los indios. La limitada experiencia y poca su-
pervision de los religiosos, combinado con el desconocimiento
de los nativos de ciertos sistemas constructivos, herramientas y
fundamentos de la arquitectura europea, no siempre tuvo bue-
nos resultados. Por esta razén, no era raro que algunas edifica-
ciones tuvieran deficiencias constructivas y que el rey solicitara
enviar a dos o tres buenos oficiales para que anduvieran “por
todas la tierra viendo obras y enmendando muchos defectos”.?

Con las disposiciones congregacionales se comenz6 a organi-
zar a los indios para que se encargaran de construir sus propias
casas y luego trabajaban en la construccion de capillas, templos,
conventos, hospitales, edificios de gobierno y cérceles, de acuer-
do a sus recursos y capacidades,*® pero también de acuerdo a sus
aspiraciones, es decir, una poblacién numerosa no representaba
necesariamente una construccién méds amplia o vistosa, y en oca-
siones pueblos pequefios competian para que su iglesia, capilla o
convento fuera mejor o mas grande que el del pueblo vecino.*!
A pesar de los inconvenientes antes referidos, los conventos y
capillas en este periodo estaban mejor construidos que en los
primeros afios de la conquista espiritual, pero no dejaban de
tener una “traza humilde y moderada”.*

Una vez que se conformé una cadena de conventos mejor
construidos alrededor del lago de Pdtzcuaro, los francisca-
nos comenzaron a fundar otros en varios pueblos de la sierra

39 ZAVALA, El servicio personal de los indios, p. 509.

40 GERHARD, “Congregaciones de indios”, p. 366.

# RICARD, La conquista espiritual, p. 279.

2 Cugvas, Historia de la Iglesia en México, t. 11, p. 186.



FORMACION Y USOS DE LOS CONVENTOS 613

central de Michoacin y Jalisco, unas pocas visitas en la Tierra
Caliente y se comenz6 a incursionar hacia el norte del rio Lerma.
Hay que recordar que con el descubrimiento de las minas de
Zacatecas, en septiembre de 1546, se comenzé a poblar el norte
de la Nueva Espafia y en varios de los asentamientos existentes
se levantaron conventos. De esta manera, se fundaron conven-
tos en Chamacuero —1565-, Querétaro —1567—y Celaya—1570-,
mientras que los de Acimbaro y San Miguel el Grande, que eran
visitas, se convirtieron en guardianias hacia 1543.

Datos proporcionados por Carrillo Cézares indican que para
1559 s6lo se habian construido en la provincia michoacana los
conventos de Acimbaro, Colima, Erongaricuaro, Periban, Tan-
citaro, Tarecuato, Tarimbaro, Taximaroa, Tuxpan, Tzintzunzan,
Uruapan, Jiquilpan, Zapotldn y Zinapécuaro® -no menciona
conventos como los de Valladolid o Zacapu, que otros consi-
deran anteriores a esa fecha—, mientras que en la parte de Jalisco
existian unos 16 conventos.* Las fechas exactas de la fundacién
de estos conventos y los que les siguieron son dificiles de precisar
porque en la mayoria de los casos no existen los registros de di-
chos acontecimientos, ni siquiera en los archivos franciscanos, y
las crénicas se contradicen o son dificiles de corroborar, por ejem-
plo, las que da el cronista Tello para la parte de Jalisco.* Por su
parte, Espinosa presenta una lista de los conventos fundados en
Michoacdn y Jalisco, pero no ofrece fechas para la mayoria.#

# CARRILLO, Michoacin en el otorio del siglo xvi1, p. 80.

#“ TeLLO, Cronica miscelinea.

# TgLLO, Cronica miscelanea, p. 246.

46 1. Santa Ana de Tzintzuntzan, 2. San Buenaventura de Valladolid,
3. Santiago de Querétaro, 4. Concepcion de Celaya, 5. San Francisco de
Pétzcuaro, 6. San Felipe, 7. Zinapécuaro, 8. Asuncién de Marfa Santisima
de Erongaricuaro, 9. San Jer6nimo Purenchécuaro, 10. San José Taximaroa,
11. Acimbaro, 12. Santa Ana Zacapu, 13. Uruapan, 14. Periban, 15. Tan-
citaro, 16. Tarecuato, 17. San Juan Bautista Ziticuaro, 18. San Francisco
Jiquilpan, 19. Apaseo, 20. San Francisco Tarimbaro y 21. San Pedro To-
limédn. En Jalisco: 1. San Francisco Guadalajara, 2. San Francisco Colima,



614 JOSE MANUEL MARTINEZ AGUILAR

Por otro lado, para los religiosos, la importancia de los con-
ventos estaba mds relacionada con su funcionamiento que con
su tamafio o materiales de construccidn. Si bien, para que un
convento pudiera tener funciones importantes, como ser casa
capitular, se requeria que tuviera los espacios adecuados, en los
inicios de la evangelizacién de ciertas dreas geograficas habia
conventos que tenfan amplia jerarquia en varias leguas a su alre-
dedor, a pesar de ser una construccién primitiva.

Al formarse la provincia franciscana de los Santos Apéstoles
de San Pedro y San Pablo de Michoacén y Jalisco en 1565, inde-
pendiente de la del Santo Evangelio, los hermanos menores de
San Francisco se habian fortalecido y habfan superado muchos
de los obstdculos encontrados en los primeros afios de la evan-
gelizacion. A partir de este aflo, Tzintzuntzan cedia la cabeza
de la provincia franciscana al convento de Buenaventura de
Valladolid, que también iniciaba una nueva etapa en la historia
de Michoacdn, al obtener la silla episcopal, que por su muerte
habia dejado vacante el primer obispo de Michoacdn, don Vasco
de Quiroga.

Entonces, la provincia de San Pedro y San Pablo estaba
fundada en dos obispados: el de Michoacin y el de Jalisco —y a
partir de 1584 en un arzobispado: el de México, al que pertenecia
Querétaro—. Dicha provincia tenia, segin Ciudad Real, 120

3. Purisima Concepcién de Etzatldn, 4. N. Patriarca Serdfico de Ahuacatldn,
5. San Francisco Juchipila, 6. Asuncién de Zapotlan, 7. San Juan Bautista
Tuxpan, 8. Transfiguracién de Autldn, 9. Santa Maria Magdalena de Zapo-
titlin, 10. San Francisco de Sayula, 11. San Francisco de Zacoalco, 12. San
Sebastidn Techalutla, 13. San Francisco Amacueca, 14. San Juan Evangelista
Atoyac, 15. San Miguel Teoquitldn, 16. San Andrés Ajijic, 17. San Francis-
co Chapala, 18. Santos Apdstoles de San Pedro y San Pablo de Poncitldn,
19. Arcéngel San Miguel Cocula, 20. San Antonio Tlajomulco, 21. San Fran-
cisco Teul, 22. Concepcién Purisima de la Virgen Marfa de Jala (Jala), 23. San
Juan Bautista de Jalisco, 24. San Francisco Zanticpac, 25. San Francisco
Guaynamota y 26. Sinaloa. EspiNosa, Cronica de la provincia, pp. 240y 246.
# EspINosa, Crénica de la provincia, pp. 230y 231.



FORMACION Y USOS DE LOS CONVENTOS 615

leguas de oriente a poniente y pocas —no dice cudntas— de norte
a sur,*® abarcando el mismo territorio que tenia la custodia. El
ndmero de conventos que tenia la provincia de Michoacin al
momento de su formacion, en donde se administraban los sa-
cramentos y ensefiaban la doctrina, era de 22, con un total de 33
sacerdotes.*” Ciudad Real dice que para ese momento Jalisco se
habia quedado con 22 conventos y Michoacdn con 23. En total
sumaban 125 frailes, de los cuales 78 se encontraban en Michoa-
can y 57 en Jalisco, después que suprimié tres presidencias en
Jalisco.*®

ETAPA 3. RECONSTRUCCIéN, 1570-1650

La tercera etapa, de “reconstruccién”, la fijamos de 1570 a 1650.
En este periodo se construyeron algunos conventos nuevos,
mientras que la mayoria de los que ya existian se ampliaron o
reconstruyeron con materiales menos perecederos. Prictica-
mente todos los conventos que adquirieron mayor jerarquia en
la provincia se encontraban en ciudades o villas con importante
poblacién espaiiola, ubicados al norte del rio Lerma; preci-
samente en estos centros de poblacién, donde la economia se
estaba fortaleciendo gracias a la produccién minera, agricola y
ganadera, se destinaban mayores recursos para la fabrica mate-
rial de los edificios de regulares y seculares.

Un informe que puede dar una idea de la situacion construc-
tiva de los conventos en el dltimo cuarto del siglo xv1 es el que se
emiti6 después de la visita del comisario general de la orden, fray
Alonso Ponce, a la provincia de Michoacdn entre 1585 y 1587.
Se puede notar que de los 48 conventos que se describen 11 es-
taban en proceso, otros 11 eran de cal y canto, siendo la mayoria

* Crupap ReaL, Tratado curioso y docto, p. 64.
# MOoRALES, “Los franciscanos en la Nueva Espaiia”, p. 76.
0 CrupaD REAL, Tratado curioso, vol. 2, p. 64.



616 JOSE MANUEL MARTINEZ AGUILAR

de adobe, madera y paja. Unicamente el de Tzintzuntzan es
calificado como bueno, acabado y con retablo vistoso; también
es el tnico que, segin dicho informe, tenfa gran vecindad de
tarascos. Asimismo, se destaca el de Querétaro, que es descrito
como amplio, donde hay mucha vecindad de otomies; la igle-
sia de Tlajomulco es calificada como capaz; los conventos de
Acdmbaro, Tancitaro y Sayula son clasificados como medianos
y 22 méds como pequeiios. A pesar de que el de Tzintzuntzan
era de los mds grandes y con mayor poblacién de la provincia,
para esos momentos tenia solamente 2 religiosos, al igual que
31 conventos mas, en tanto que otros contaban con 1, 3,4 —Ce-
laya, Uruapan y Tarecuato-, 5 —Querétaro—, 6 —Valladolid—,
7 —Acdmbaro—, y hasta 16 ~Guadalajara—.>' Las razones por
las que varios conventos llegaban a albergar tal cantidad de
religiosos tenfan que ver con el nimero de visitas que atendian
y las actividades que se desarrollaban en ellos, como estudios y
noviciados.

Con las descripciones de Ponce se puede notar que en las dl-
timas décadas del siglo xv1 la mayoria de los conventos eran de
materiales perecederos, pequefios o en proceso de construccion.
Estas ultimas se estaban levantando con muros de adobe o cali-
canto, es decir, se ponia mayor empefio en su fibrica. En el caso
de Valladolid, se estaba haciendo uno fuerte, de calicanto, mismo
que se concluyd hasta 1626, con su templo. De los 48 conventos
descritos en el informe de Ponce —o 49 contando a San Andrés
Tziréndaro, del que s6lo se dice que se estaba haciendo—, 24 se
situaban en Michoacdn y 24 en Jalisco; eran atendidos por 130
religiosos en total, de los cuales 67 pertenecian a Michoacin y
63 a Jalisco.

Una crénica dice que para 1585 se contabilizaban 46 conven-
tos y el nimero de religiosos ascendia a 214, incluyendo coristas,

51 Crupap REAL, Tratado curioso, vol. 2.



FORMACION Y USOS DE LOS CONVENTOS 617

legos y novicios.> Unos afios después, la cantidad de conventos
habia aumentado a 54 y en poco tiempo se habia llegado a la
cifra de 70,” incluyendo asistencias y vicarias,> por lo que se
reconocia a ésta como la provincia franciscana mds numerosa
en conventos y en religiosos regulares de todos los territorios
sujetos a Espafia, después de la del Santo Evangelio.?®

Para el dltimo cuarto del siglo xv1, la mayoria eran construc-
ciones de mala calidad, como lo afirmé fray Miguel Lopez —en
algin momento entre 1585 a 1588—:%

[...]los conventos de su orden, de la provincia de Michoacin, estin
cubiertos de paja y las paredes son de adobes, a cuya causa es en
ellos con indecencia y peligro el SSmo. Sacramento, suplicindome
atento a ello y su necesidad y que algunos de los dichos conventos
estdn en fronteras de indios de guerra y a riesgo de quemarse como
algunas veces ha sucedido con rayos que han caido en ellos, man-
dase se hiciesen de buen edificio [...].%

52 EspiNosa, Cronica de la provincia, p. 243.

5 MENDIETA, Historia eclesidstica, p. 377.

5% En algunos documentos oficiales de la orden se habla de vicarias, presiden-
cias o asistencias como la misma cosa. En otros estin separados. La asistencia
auxiliaba a un convento en especifico, mientras que las vicarfas o presidencias
eran conventos de menor jerarquia que las guardianias pero que tenian una
jurisdiccién propia, similar a la que tenfan las guardianias.

5 Espinosa dice que para 1586 habia 21 en Michoacdn y 26 en Jalisco, mientras
que Mendieta apunta que a finales del siglo xv1 habia 54 conventos franciscanos
en Michoacdn y Nueva Galicia. EspiNosa, Crénica de la provincia, pp. 100,
335, 240 y 246. MENDIETA, Historia eclesidstica, p. 377.

5 El convento de Erongaricuaro, por ejemplo, se estaba construyendo, pues
antes era “una casa de paja no decente para poder vivir”, por lo que el virrey
Gastdn de Peralta ordend en 1567 continuar la obra. AGN, 7, vol. 2737, exp.
19, 5 fs. Que Juan del Hierro, alcalde mayor de Mechuacan informe sobre lo
que piden los de Erongaricuaro, 1565. PAREDES et al., Michoacan en el siglo xvr,
pp- 286-388. HERNANDEZ, “El convento de Nuestra Sefiora”, p. 75.

7 BNM, F, c. 52, 3404, fs. 10-12. Informe del venerable definitorio de la pro-
vincia de San Pedro y San Pablo de Michoacin, sobre el nimero de conventos
cabeceras y religiosos que residen en ellos, Querétaro, 19 de junio de 1696.



618 JOSE MANUEL MARTINEZ AGUILAR

A finales del siglo xvi muchos se reconstruyeron con materia-
les mds s6lidos, pero con la austeridad que distingufa a la orden.
Al respecto, el rey Felipe IT habfa ordenado en 1594 lo siguiente:

Os mando provedis que los conventos de la dicha orden de San
Francisco de dicha provincia de Michoacdn se hagan como conven-
ga teniendo cuenta de que sean humildes y no haya en ellos superfi-
cialidad y que la costa se reparta en esta manera: que en los pueblos
que exhibieren en mi corona se hagan de mi hacienda ayudando ala
obra los indios de los tales pueblos y en los pueblos encomendados
a personas particulares a mi costa y del encomendero y también
ayuden los indios de los pueblos encomendados y tenéis de ellos
el cuidado que conviene advirtiendo que en un pueblo ni en la co-
marca del no se haga mds de un monasterio de la dicha orden que
por esta mi cedula mando a los mis oficiales esa tierra que lo de mi
hacienda se hubiere de pagar para el dicho edificio y conforme a lo
sobredicho lo paguen luego y avisameis de lo que en ello se hiciere.
Hecha en Madrid a siete de febrero de mil quinientos y noventa y
cuatro.”

Teniendo esta disposicién real, el virrey de la Nueva Espaiia,
don Luis de Velasco, ordené un afio después que:

Se hagan los conventos de la orden de San Francisco de la provin-
cia de Michoacdn como convenga de manera que estén decentes
y acomodados y de segura acotacién para cuyo cumplimiento es
acordado de mandar como por el presente mando a los alcaldes
mayores corregidores en cuya jurisdiccién hubiere comprender la
dicha orden de San Francisco de la provincia de Michoacidn que cada
uno en su jurisdiccion sea los conventos que hubiere en ella y me
informe muy en particular del estado en que estd el edificio de cada
uno declarando el tamaiio, altura y achura de la iglesia y casa de los

58 BNM, Informe del venerable, fs. 13-15.



FORMACION Y USOS DE LOS CONVENTOS 619

religiosos y las oficinas que tienen y estdn con necesidad de reparos
o de nuevo edificio y qué parte estd necesitada de ello y qué tanto
durard la obra y qué indios y de qué pueblos acudirdn a ella y qué
lengua hay en cada uno y a qué servicios van, y por cuyo mandado
y si son de la Corona real o de encomenderos, y lo que costard el
edificio, advirtiendo que han de ser las obras moderadas, como
para religiosos de dicha orden, y de todo me envié razén y relacién
con su parecer jurado luego que este mandamiento o su traslado
autorizado les fuere mostrado fecho en México a ocho dias del mes
de abril de mil quinientos y noventa y cinco D. Luis de Velasco por
mandato del virrey. Martin Lépez de Gama.”

Con estos documentos se refuerza la idea de que muchos
de los edificios conventuales se reedificaron después de 1595 y
durante la primera mitad del siglo xvi1, coincidiendo con la dl-
tima etapa de congregaciones. Los conventos en los que se puso
mds empefio en el siglo xvir fueron los de Valladolid, terminado
en 1626; Querétaro, acabado cerca de 1640, y el de Celaya, re-
construido entre 1618 y 1637.%° En este periodo fue cuando se
erigieron los espacios que albergaron el Colegio de la Purisima
Concepcién de Celaya. En el caso del de Tzintzuntzan, ya ha-
bian comenzado a reconstruirse antes de que el rey Felipe II lo
solicitara, termindndose la mayor parte del convento antes de
1586, mientras que el templo fue concluido en 1601.%!

La labor evangélica y la actividad constructiva de los fran-
ciscanos de la provincia de Michoacdn cambié de un sistema
de penetracién y fundacién bdsica hacia distintas direcciones,
a una actividad administrativa de las doctrinas y a una estra-
tegia de consolidacién en los lugares donde ya se encontraban
establecidos, teniendo una especial atencién a las doctrinas de

5 BNM, Informe del venerable, fs. 16-17v.
% EscanDON, “La provincia franciscana”, p. 21.
61 MARTINEZ, “Las cofradias novohispanas”, p. 52.



620 JOSE MANUEL MARTINEZ AGUILAR

la llamada Gran Chichimeca, donde se encontraban centros
mineros, estancias de ganado y pueblos de frontera.®? Hay que
recordar que en 1570 el virrey organizé una campaia militar
contra los huachichiles, indios chichimecas que amenazaban
los centros mineros en auge, para lo cual fundé en Zacatecas los
presidios de Ojuelos y Portezuelos, y en Guanajuato el de San
Felipe. Ademis, se fundé la villa de Celaya en 1571, y en 1576,
la villa de Ledn.

Ya desde el siglo xv1 los frailes de las provincias de Michoacin
y Jalisco habian hecho incursiones a territorios del Bajio, norte,
noreste y noroeste de la Nueva Espafia, fundando misiones
en los actuales estados de Nayarit, Sinaloa, San Luis Potosi,
Zacatecas, Durango, Nuevo Ledn, Tamaulipas, Nuevo México,
Texas y otros lugares, pero es durante el siglo xvir que algunas
de ellas se empezaron a consolidar. Por ejemplo, las misiones de
Nuevo México conformaron la custodia de San Pablo en 1616.
Hacia Texas también se enviaron varios grupos de religiosos que
se habian especializado en el Colegio Apostdlico de Propaganda
Fide, quienes fundaron el convento de la Santa Cruz de Que-
rétaro hacia 1683. De este colegio surgieron también religiosos
que trabajaron en las misiones de Rio Verde.®

La labor misionera en Rio Verde, actual estado de San Luis
Potosi, no habia sido ficil. Los primeros religiosos habian inten-
tado pacificar la region y evangelizar a sus habitantes fundando
algunas misiones, hasta que llegaron a erigir la custodia de Santa
Catarina Martir en 1621, a cargo del comisario general de los
franciscanos de la Nueva Espafia. No obstante, después de que
algunos misioneros y colonos fueron sacrificados y la mayoria
de las misiones incendiadas, se determiné en el capitulo gene-
ral de Toledo, de 1641, que dicha custodia quedara nuevamente

62 ESCANDON, “La provincia franciscana”, p. 4.
6 Font, “Desarrollo y consolidacién”, pp. 221-284. Cruz et al., Indios y
franciscanos.



FORMACION Y USOS DE LOS CONVENTOS 621

sujeta a la provincia de San Pedro y San Pablo. Caso similar
fue el que sucedié con las primeras misiones de la Sierra Gorda
queretana, que tuvieron breve existencia ante la hostilidad que
mostraron los indigenas de la region.**

Los dos entes que organizaban el territorio franciscano de-
nominado provincia de San Pedro y San Pablo de Michoacén y
Jalisco tenian su cabeza principal en Valladolid; ambas compar-
tian estrategias, recursos humanos, pero a la vez tenian cierta in-
dependencia, pues a partir del convento de Valladolid se hacian
algunas incursiones y se administraban un niimero determinado
de conventos, mientras que desde el convento de Guadalajara
se hacfa lo propio. Como se habian multiplicado los conventos
y muchos de ellos se encontraban consolidados, en el Capitulo
General celebrado en 1606 en la ciudad de Toledo, se pidi6 la
separacion definitiva de los dos territorios. Después de haber
hecho la divisién de religiosos y conventos se eligieron dos
provinciales y ocho definidores, votando los de cada provincia
por su provincial y definidores.

La provincia de Michoacdn quedé con 39 conventos, de los
cuales 33 eran guardianias y 6 presidencias, “con iglesias muy
decentes, y lo necesario para el divino culto”, mismo niimero
que mantenian cincuenta afios después.®® En 1622 los francis-
canos de la provincia de Michoacdn administraba mas de 150
localidades, incluyendo ciudades, villas, pueblos, haciendas,
estancias y labores.®

La multiplicacién de los conventos requeria de mds ministros
que los condujeran, y el nimero de religiosos que eran forma-
dos en los noviciados de la provincia de Michoacin no eran

6+ RANGEL, “Pames, franciscanos y estancieros”, p. 229.

6 AHCM, D, G, RF, S. XVII, c. 17, leg. 57, carp. 27, f. 42. Tabla capitular de
la provincia de San Pedro y San Pablo de Michoacin, 1676.

6 CEHM, CCXX-1, 15 fs. Copia y minuta de los pueblos cabeceras y visitas
y vecinos tributarios y conventos que hay en esta provincia de Mechoacan, afio
de 1622, Erongaricuaro, 15 de agosto de 1622.



622 JOSE MANUEL MARTINEZ AGUILAR

suficientes, por lo que se seguian dando autorizaciones para que
pasaran a este territorio grupos formados por europeos, en su
mayoria espafoles peninsulares. Como los criollos superaban
por mucho el nimero de los peninsulares, se buscaba equilibrar
las parcialidades y evitar mds pugnas de las que ya se habian
generado por ocupar los cargos principales en la orden.®”

Si durante casi todo el siglo xvi los franciscanos se habian
ocupado de levantar edificios modestos en la provincia michoa-
cana, para finales del mismo siglo y parte de la siguiente centuria
los nuevos templos y conventos de esta orden fueron, como se
dijo antes, mejor construidos y mas amplios. Los frailes seguian
administrando y adoctrinando a los indios, pero también a es-
pafioles y castas. De hecho, los edificios mas destacados fueron
los que se emplazaban en ciudades habitadas por numerosas
familias espafiolas, como la ciudad de Valladolid y las villas de
Querétaro, Celaya y San Miguel el Grande, donde, por cierto,
los espaiioles de la provincia y los frailes competian, tenian
pugnas y roces con los cabildos de las ciudades, los alcaldes
mayores y la jerarquia diocesana.®® En estos asentamientos, el
aumento de la poblacién criolla significé una mayor canaliza-
cién de recursos econémicos y humanos para el establecimiento
de colegios, conventos de monjas y fundacién de cofradias,
pero también coadyuvo en el fortalecimiento econémico de los
conventos mendicantes, incluyendo los franciscanos quienes, a
pesar de su voto de pobreza, enriquecian sus templos con obras
de arte y ornamentos de plata para el culto, mediante las aporta-
ciones de las mismas cofradias, las capellanias, dotaciones, obras
pias y limosnas del resto de la poblacién, al menos hasta que la
secularizacién de los curatos y doctrinas tuvo efecto.

67 RUBIAL, “Las 6rdenes mendicantes”, p. 224; BECERRIL y CERDA, Catdlogo
de documentos, p. 122; EscaNDON, “La provincia franciscana”, p. 80.
68 EscaNDON, “La provincia franciscana”, pp. 6 y 177.



FORMACION Y USOS DE LOS CONVENTOS 623

Es importante resaltar que, a pesar de que el convento de Va-
lladolid fue desde 1565 la sede oficial de la provincia, el convento
de San Francisco de Querétaro fue durante casi todo el siglo xvir
el lugar en donde tenian lugar las reuniones capitulares y donde
residian la mayoria de los provinciales. Este convento se encon-
traba en una ciudad que cobraba cada vez mds importancia y
cuya ubicacién geografica era estratégica para el funcionamiento
de la orden, por encontrarse en el camino entre la ciudad de
México y las minas de Zacatecas, en la frontera noreste de los
conventos de la sierra de Michoacan, al este de los conventos del
Bajio guanajuatense y al sur de las misiones de Rio Verde. Pero
quizd la verdadera razén de que las reuniones no se realizaran
en Valladolid era evitar la intromision de la élite diocesana en los
asuntos de la orden regular.

ETAPA 4. AMPLIACION Y MEJORAMIENTO, 1650-1750

A partir de la segunda mitad del siglo xvi1 y la primera del xvir,
algunos de los conventos de la provincia se reconstruyeron, am-
pliaron y mejoraron; muchos templos de los conjuntos conven-
tuales también se agrandaron, sus muros y artesones —o bévedas
interiores— se decoraron con pintura sacra y se embellecieron
con retablos, imdgenes y lienzos costosos, gracias a donaciones
de particulares y a la ayuda econémica de las cofradias; a esta
etapa la llamamos de “ampliacién y mejoramiento”. En este lap-
so de tiempo se fundaron muy pocos conventos, como el de
Tlalpujahua en 1703 y el de Santiago Apdstol de Silao en 1739.

En la segunda mitad del siglo xvir la Nueva Espana se habia
consolidado y adquirido cierta autonomia politica y econémica
respecto a su metrépoli, con base en el comercio, la ganaderia y
la produccién agricola. En este periodo, la mayoria de las ins-
tituciones eclesidsticas, incluyendo las 6rdenes religiosas y las
cofradias de los pueblos, también se consolidaron. La cultura
floreci6 en todos los dmbitos, sin exceptuar la arquitectura de



624 JOSE MANUEL MARTINEZ AGUILAR

los franciscanos, ya fueran capillas, templos o conventos, se em-
bellecieron con pintura y escultura barrocas. Desde luego que
la primera mitad del siglo xvi1t fue una etapa de altibajos para la
provincia. Por un lado, las medidas impuestas por los Bor-
bones comenzaron a tener mayor control sobre las finanzas
de las diferentes doctrinas a la vez que limitaban la influencia
que los religiosos habian tenido en la toma de decisiones, prin-
cipalmente en los pueblos de indios. Por otro lado, se habian
fundado numerosas cofradias de indios y espafioles por toda la
provincia, con bienes que les permitian sostenerse a si mismas,
realizar las fiestas religiosas de cada afio y pagar misas y arreglos
de los templos, capillas, conventos. A principios de este siglo,
el niimero de conventos habia aumentado poco en relacién con
los que habia un siglo antes, pero la mayoria de ellos, al igual
que los templos, se habfan renovado y ampliado de nuevo, o lo
harfan en las siguientes décadas, principalmente aquellos que se
encontraban en ciudades y villas de espafioles, o de predominan-
cia criolla, que se sostenfan de la extraccién minera, las estancias
ganaderas y las haciendas agricolas.

Un ejemplo claro fue el templo de Celaya, que se demoli6
en 1682 para dar paso a un nuevo edificio que quedé con-
cluido en 1715; sélo le faltaba la torre, que se terminé diez
afios después.®” Para ese entonces fue uno de los conventos
mds imponentes de la provincia. En sus instalaciones se habia
fundado en 1624 el Colegio de la Purisima Concepcién y hacia
1725 comenzaba a funcionar la Universidad Real y Pontificia.”
El convento de San Francisco de Querétaro, por su parte, se
reconstruyé en 1664, junto con la torre, enfermeria y capilla,
aunque el claustro se concluy6 hasta 1698; en el siglo siguiente,
los interiores del templo fueron decorados con ricos y costosos

6 Los retablos, fachada y ctpula que se ven en la actualidad fueron obra del
arquitecto Tresguerras en el siglo XIx.
70 L6PEZ, La Universidad Real, p. 21.



FORMACION Y USOS DE LOS CONVENTOS 625

retablos y lienzos. Un ejemplo mds es el templo de San Francis-
co de Acdmbaro, que se rehizo entre 1734 y 1743, y el convento
de Santa Maria de Gracia, en el mismo lugar, que fue edificado
entre 1744 y 1749.7! El templo antiguo de Guatzindeo —actual
Salvatierra— qued6 abandonado y se erigié uno nuevo dedicado
a San Buenaventura en 1743. Al templo de Chamacuero —actual
Comonfort-se le colocaron retablos churriguerescos entre 1765
y 1789 y sus muros fueron decorados con 6leos que se atribuyen
a Miguel Cabrera. El convento y templo de Tzintzuntzan tuvo
poca actividad constructiva en este periodo, pero si se edificaron
varias capillas en la ciudad alrededor de 1750, gracias a las co-
fradias y obras pias.”? En resumen, se pudo detectar que en los
principales conventos, especialmente los que se encontraban al
norte de la provincia, los feligreses, por medio de las cofradias o
de manera particular como obras piadosas, mandaron construir
retablos barrocos de madera y pintar cuadros de temas religiosos
para adornar los templos y capillas. Ademds, muchas de las ca-
pillas de visita ubicadas en toda la provincia fueron construidas
o reconstruidas en el siglo xv11, y sus campanarios y remates del
frontispicio corresponden a finales de este siglo y al posterior,
como dan testimonio sus vestigios y algunas inscripciones en sus
muros y piezas de canteria.

En este periodo también se dio inicio a una importante ac-
tividad misional al norte de la Nueva Espafia. Con la finalidad
de impulsar nuevamente la actividad pastoral, sobre todo en
los pueblos chichimecas y otomies de los actuales estados de
Tamaulipas y San Luis Potosi, el franciscano Antonio Linaz
y 24 frailes mds fundaron el primer Colegio de Propaganda
Fide de toda América, para lo cual les fue asignado el convento
de la Santa Cruz de los Milagros de Querétaro, perteneciente
a la provincia de Michoacin. Este centro de preparacién para

7t ANONImo, Conjunto Arquitectonico, pp. 7-8.
72 MARTINEZ, “Las cofradias novohispanas, pp. 11-57.



626 JOSE MANUEL MARTINEZ AGUILAR

los misioneros fue el centro de irradiacién misionera hacia los
pueblos de la frontera norte de la Nueva Espafia desde 1683
hasta 1860, afio en que se dio la exclaustracion de los frailes; sin
embargo, su trabajo tuvo trascendencia continental, porque de
aqui surgieron los colegios de Cristo Crucificado en Guatemala,
Guadalupe en Zacatecas, San Antonio en Texas, San Francisco
en Pachuca, San Fernando en México y Zapopan en Jalisco.”

Hacia el territorio conocido como Rio Verde los francisca-
nos enviaron algunos misioneros desde 1612, logrando erigir la
custodia de Santa Catarina Mdrtir en 1621, independiente de
la provincia de Michoacdn, pero en el Capitulo General de To-
ledo de 1641 se determiné que ésta quedara nuevamente sujeta
a la provincia de San Pedro y San Pablo, a cargo del convento
de Valladolid. Para entonces ya funcionaban las misiones de San
Antonio de las Lagunillas, Nuestra Sefiora de la Presentacién de
Pinihudn, San Felipe de Jests de los Gamotes, Nuestra Sefiora
de la Concepcidn del Valle del Maiz. También se administraban
la de San Antonio de Tula, San Juan Bautista de Jaumave, Nues-
tra Sefiora de los Angeles de Monte Alberne, Santa Catarina de
las Montafias y San Crist6bal de Rio Blanco, en el actual Nuevo
Leén. Después se agregaron la de Santa Maria Teotldn, San Pe-
dro Mirtir de las Alpujarras y San Juan Tetla, en la Sierra Gorda
queretana, aunque las dltimas seis tuvieron breve existencia ante
la hostilidad de los indigenas de la regién.”* Luego, en 1671,
parte de la custodia de San Salvador de Tampico se agregd ala de
Rio Verde, aumentando el nimero de misiones dependientes
de la provincia Michoacana.””

A finales del siglo xvii, el provincial fray Pablo Sarmiento
informé que el convento sede de la custodia de Santa Catari-
na tenia claustro y celdas suficientes para 4 religiosos; que los

73 GONZALEZ, Estructura, organizacion y vida.
7+ RANGEL, “Pames, franciscanos”, p. 229.
7> CHAUVET, Los franciscanos en México, p. 230.



FORMACION Y USOS DE LOS CONVENTOS 627

indios eran de nacién otomi y que habia otros pueblos en la
misma custodia de nacién chichimeca y pames. Por todos, dice,
son 60 familias, 6 estancias de espafioles, mestizos y mulatos,
de las cuales da detalle.”® En cuanto a la provincia de San Pedro
y San Pablo, un informe de 1696 emitido por el mismo padre
Sarmiento indicaba que las doctrinas de dicho territorio eran 29,
las vicarfas 13, una custodia con 5 misiones y una hospederia, la
de Acapulco.”” De acuerdo a una relacién de este tiempo, la pro-
vincia de Michoacdn tenia 144 religiosos,’® aunque otro informe
indicaba que eran 228, que atendian 42 casas y 2 misiones.”” Es
posible que la diferencia se deba a que en la segunda se incluian
coristas y legos, como se hizo unas décadas después, en 1733,
cuando se informé que los religiosos sumaban 337, segin una
némina, de los cuales 39 eran espafioles, 180 criollos, 83 coristas
y 35 legos.®® En 1751 se contaban 221 religiosos,’! y en 1762 se
registraron 298 frailes, 53 espafioles y 245 criollos. Entre los
espafioles se contabilizaban 48 sacerdotes, corista y 4 legos; de
los criollos, 199 eran sacerdotes, 19 coristas y 27 legos.®? Tres
afos después se tenian 41 espaiioles, 208 criollos, 26 legos y 13
novicios, que sumaban un total de 288 religiosos (ver tabla 1).83

76 AGN, H, vol. 30, exp. 3, Testimonio y razén del estado en que hoy se halla
la custodia del Rio Verde sujeta a esta Sta. Provincia de los Apéstoles San
Pedro y San Pablo de Michoacin, por el padre fray Pablo Sarmiento Ministro
Provincial, 1695.

77 BNM, Informe del venerable, fs. 10-17 v.

78 BNAH, F, vol. 134 (rollo 44), fs. 101-102, Lista de los religiosos de la
Provincia de Michoacdn, durante el provincialato de fray Pablo Sarmiento,
1694-1696.

7 BNM, Informe del venerable, fs. 10-17v.

8 BNAH, F, vol. 134 (rollo 44), fs. 131-138, N6mina de los religiosos de la
Provincia de Michoacan, 1733-1765.

81 BNM, F, c. 51, exp. 1091, fs. 7-14, Razén de los conventos de esta provin-
cia de San Pedro y San Pablo de Michoacdn, jurisdiccién, idiomas, familias y
demis circunstancias, 1751.

82 BNAH, N6mina de los religiosos, fs. 84-89.

8 BNAH, N6mina de los religiosos, fs. 93-100.



628 JOSE MANUEL MARTINEZ AGUILAR

Tabla 1
NUMERO DE RELIGIOSOS DE LA PROVINCIA FRANCISCANA
DE MICHOACAN (1696-1765)

Columnal Columna2 Columna3 Columna4 Columna5 Columnaé

Ario Esparioles  Criollos Coristas Legos Total
1696 144
1698 228
1733 39 180 83 35 337
1751 221
1762 48 245 1 4 298
1765 41 208 13 26 288

FUENTE: elaboracién propia con base en documentos arriba citados.

Durante casi todo el periodo virreinal, pero con mas claridad
en el siglo xvr1r, el nimero de conventos considerados guar-
dianias, asistencias y vicarias habia variado constantemente,
porque unos cambiaban su jerarquia —de guardiania se degra-
daba a vicaria, o viceversa—. Se tiene informacién respecto a que
en 1736 los conventos con la categoria de guardianias eran 17,
mds 19 asistencias, 19 visitas y 11 misiones, es decir, que la pro-
vincia franciscana tenia al menos 66 conventos a su cargo. Las
guardianias eran Querétaro, Celaya, Valladolid, Tzintzuntzan,
Pétzcuaro, Acimbaro, Taximaroa, Uruapan, Periban, Ziticuaro,
Jiquilpan, Apaseo, Ledn, Salvatierra, Chamacuero, San Felipe y
San Antonio del Valle de San Miguel. Las asistencias eran Con-
tepec y Jerécuaro —de Acdmbaro—, San Pedro de la Cafiada, San
Sebastidn, Espiritu Santo, Huimilpan y Sefiora del Pueblito —de
Querétaro—, San Juan Bautista de la Vega, Neutla, San Miguel,
Comontuoso, Amoles y San Bartolomé del Rincén —de Cela-
ya—, Cocupao —de Tzintzuntzan—, Chapatuato y San Mateo —de
Ziticuaro—, San Cristébal y Mazamitla —de Jiquilpan—, y San
Bartolomé —de Apaseo—. Las vicarias eran Tarecuato, Zinapé-
cuaro, Erongaricuaro, Zacapu, Tancitaro, Tarimbaro, Tolimén,
Zichu, Charapan, Tuxpan, Amatldn, Apatzingin, Pichdtaro,



FORMACION Y USOS DE LOS CONVENTOS 629

Patamban, Tlalpujahua, Acapulco, Ziréndaro, Purenchécuaro y
el hospicio de Zamora. Un documento diferente, probablemente
de fecha cercana al anterior, tiene los mismos datos, pero agrega
como vicarfas a San Angel, los Santos Apéstoles de San Pedro
y San Pablo de Pecuaro y Jardcuaro. Ademds menciona como
misiones de la custodia de Santa Catarina a Pinihudn, Laguni-
llas, Camotes, Alaquines, Valle del Maiz, Tula, Jaumave, Monte
Alberne, Santa Maria, Tetla y San Rafael %

Un censo de 1751 presentaba informacién de 14 doctrinas de
la provincia y una misién, por medio de la cuales se administra-
ban alrededor de 78 pueblos, la mayoria de indios; 27 barrios
que se encontraban en las ciudades o villas y mds de 200 asenta-
mientos menores, que inclufan haciendas, ranchos y estancias.
Las personas que administraban los franciscanos de la provincia
michoacana sumaban 210178 repartidas en 42367 familias, de
las cuales la mitad eran espafiolas y castas, la otra mitad indios,
administrados en lengua tarasca, mexicana, otomi, mazahua y
pame.® Las doctrinas que tenfan mayor ndmero de personas a
su cargo eran Celaya, Leén, Acimbaro y Querétaro.

ETAPA 5. SECULARIZACION Y NUEVAS MISIONES, 1750-1790

Las medidas llevadas a cabo para la secularizacion de las doctri-
nas de las 6rdenes regulares, desde mediados del siglo xvrir hasta
la década de 1780, afecté sensiblemente el funcionamiento de las
provincia agustina de San Nicolds Tolentino y la franciscana
de San Pedro y San Pablo de Michoacin, mis que al resto de

8 BNAH, F, vol. 98. Tabla capitular de 1736. BNAH, F, vol. 98, Raz6n espe-
cifica de los conventos de que se compone la provincia de los Santos Apéstoles
San Pedro y San Pablo de Michoacin, sus guardiantas, asistencias, vicarias y
misiones, s. a., f. 238.

85 BNM, Razén de los conventos.



630 JOSE MANUEL MARTINEZ AGUILAR

las provincias de la Nueva Espafia.®® En este periodo se pasaron
al clero diocesano 18 casas, de las 41 que tenia, incluyendo las vi-
sitas y misiones.®” Después de que se habian recogido la mayoria
de los conventos y se habian restituido los que estaban fundados
con licencia real o tenian al menos ocho frailes residentes antes
de la secularizacién, el conteo de los religiosos sacerdotes, co-
ristas y legos era de 274, 20% menos que los que se contaban en
1733, de los cuales a muchos se les habia mandado recluirse
en alguno de los conventos de recoleccion.®®

Laimposicién de un incisivo programa de secularizacion, im-
pulsado por las autoridades reales y el clero diocesano desde me-
diados del siglo xvi1r, cambiaria el rumbo de la administracién
religiosa de manera determinante en la Nueva Espafia. Mediante
dos cédulas emitidas en 1749 y 1753, respectivamente, se ordend
que todas las doctrinas administradas por las 6rdenes mendican-
tes de ultramar fuesen entregadas para ser administradas por el
clero secular.®” La justificacién que externaban las autoridades
para tomar estas medidas era que la mayoria de conventos en
la Nueva Espafia habian sido edificados sin la autorizacién
legal correspondiente. Asimismo, consideraban que a pesar de
que habia un ndmero excesivo de frailes, en la mayoria de los
conventos s6lo habia uno o dos frailes residentes, ademis de
que los mendicantes habian relajado su disciplina, inmiscuyén-
dose en asuntos que no les correspondian, y que algunos de los

8 Cuando ya se habfan secularizado tres conventos, 9 vicarias y 6 asistencias,
los religiosos que quedaban eran 280 y 12 novicios. Los conventos con cate-
goria de guardiania que quedaban eran 15, mds 8 vicarias y 12 visitas. BNAH,
F,vol. 134 (rollo 44), fs. 90-91. Lista de los conventos, vicarias y misiones que
han quedado a la provincia de Michoacén, ca. 1763-1764.

8 CHAUVET, Los franciscanos en México, pp. 147-148.

88 BCUNAM, FA, E, CF, “Copia del estado de la provincia de Michoacan.
Religién de N. P. S. Francisco”, Valladolid, 1771, Copia de los estados de los
conventos de Santo Domingo de México y la Puebla, fs. 56-66.

89 BRADING, Una iglesia asediada, p.77.



FORMACION Y USOS DE LOS CONVENTOS 631

conventos se estaban convirtiendo en establos, talleres textiles
o refugios para pobres.”

En realidad, lo que mas molestaba a los Borbones, como lo
habia hecho con los monarcas predecesores, era que las 6rde-
nes religiosas tenfan gran influencia en la vida de la sociedad
novohispana y que las parroquias controladas por los frailes no
contribuian a las cajas reales. Al respecto, el Conde de Revillagi-
gedo, virrey de la Nueva Espaiia, exteriorizaba que las 6rdenes
religiosas eran ya tan présperas que absorbian la mayor parte
de las riquezas de la corona, debilitando asi su comercio con la
Peninsula. Fue asi que, en una labor conjunta del virrey Juan
Francisco de Gliemes y Horcasitas y el arzobispo Manuel Rubio
y Salinas, se ejecut6 el retiro sistemético de las doctrinas entre
1749 y 1755. Como era de esperarse, estas acciones desataron
numerosas protestas por parte de los frailes y las reptblicas de
indios, asi como algunos grupos de espafioles y criollos que
vefan en la secularizacién una amenaza para la supervivencia
de sus cofradias y bienes.”!

Mientras que el virrey de Gliemes habia ignorado la mayoria
de las protestas e insistia en aplicar la transferencia de parroquias
con agilidad, su sucesor, Agustin de Ahumada y Villal6n, emitié
un decreto en 1757 que facilité el proceso. En él se determi-
n6 que se debia dejar a los frailes en el lugar en que habian sido
canénicamente nombrados parrocos y que sus parroquias sélo
serian secularizadas tras la muerte o renuncia del ministro que
las ocupara, de modo que el proceso seria mds gradual y més
lento el traslado de los frailes de los pueblos a los conventos
urbanos. Asimismo, determiné que todos los conventos que
albergaban regularmente de ocho frailes en adelante se man-
tendrian abiertos , si ya habian sido expropiados, se les devol-
verian. Agregaba que en cada provincia las 6rdenes religiosas

% BRADING, Una iglesia asediada, p. 78.
91 BRADING, Una iglesia asediada, p. 81.



632 JOSE MANUEL MARTINEZ AGUILAR

tenian derecho a conservar una o dos parroquias de las més
prosperas, para que ahi pudieran residir los frailes y se educara
alos religiosos que irfan a las misiones del norte. Por tltimo, les
concedia conservar los conventos que se hubieran fundado con
las solemnidades debidas y ratificaba que se respetarian aquellos
donde vivieran ocho o mis religiosos de continua habitacién.”

En tanto que una gran parte de los conventos del centro de
México habian perdido presencia, en la diécesis de Michoacin
las antiguas misiones de frontera se habian convertido en prés-
peras ciudades rodeadas por ricas posesiones agricolas. Esta
prosperidad se habia reflejado claramente en la materialidad de
los edificios religiosos de la regién, con ampliaciones erigidas
de calicanto, altares ricamente decorados y muros embellecidos
con lienzos de artistas de renombre.

Para mediados del siglo xvrrr, los franciscanos mantenian en
la provincia de San Pedro y San Pablo los tres grandes conventos
de Querétaro, Valladolid y Celaya, asi como 36 doctrinas. El
nimero maximo de religiosos llegé a ser de 326 en 1755, de los
cuales casi la mitad vivian dispersos en grupos de dos a cuatro.
Los conventos de Querétaro y Valladolid tenfan noviciados y
enfermeria, mientras que Celaya mantenia un colegio donde los
estudiantes que conclufan sus estudios obtenfan un grado por la
Universidad de México.”

Los intentos por parte de los franciscanos de la provincia de
Michoacin no tuvieron el éxito que se esperaba, pero al menos
los regulares lograron conservar algunas doctrinas, conventos y
colegios. En 1785 se les concedi6 quedarse con el templo y co-
fradifa de la Purisima Concepcién de Celaya, que tenfa uno de los
mayores ingresos en toda la provincia.”* También consiguieron

92 AGN, RCO, vol. 7, exp. 77-78, Real Cédula modificante de 23 de junio
de 1757.

% BRADING, Una iglesia asediada, pp. 87 y 93.

% Fray Domingo de Ocaranza consiguid la restitucion de estas parroquias que
habian sido secularizadas o que se pretendia secularizar argumentando que



FORMACION Y USOS DE LOS CONVENTOS 633

que se restituyera el curato de Acimbaro, con sus respectivas
asistencias de Jerécuaro, Contepec y Coroneo, al igual que el
templo de San Juan Zitdcuaro. También se les permitié conser-
var la parroquia de San Juan de la Vega y las misiones de Rio
Verde, el Colegio de Santa Cruz de Querétaro y los conventos
de Valladolid, Pitzcuaro, San Miguel y San Felipe, pero sin sus
beneficios, sino como casas de recoleccién.” Las fundaciones
del siglo xvr111, como Irapuato, el Pueblito, el hospicio de Za-
mora y el nuevo convento de Tlalpujahua no fueron afectadas
por tener permiso real.

Los franciscanos lamentaron la pérdida de sus doctrinas,
pero finalmente se resignaron a dejarlas atrds y se dedicaron
a administrar los conventos que les quedaron, junto con las
misiones en Nuevo México y Texas, por medio del Colegio
Apostolico de Propaganda Fide de Santa Cruz de Querétaro.”®
Un informe escrito entre 1772 y 1777 indica que por ese tiempo
el nimero de religiosos era de 244 y les quedaban 12 conven-
tos, 10 vicarias y 12 misiones.” Lo que muestran las cifras es
una disminucién continua de religiosos de hasta 35% en 40
afos a causa de las medidas secularizadoras y a que se frené
la formacién de nuevos ministros. Los que no se regresaron a
Espaiia se recogieron en los conventos para llevar una vida de

los conventos tenian al menos 8 religiosos y que la cofradia habia sido erigida
mediante bula papal. BNM, 47: 1057.19, f. 89-89v. Carta de fray Domingo de
Ocaranza al comisario general de Indias, fray Plicido de Pinedo, Querétaro,
20 de mayo 1767.

% Las casas de recoleccién eran aquellos conventos en los cuales los religio-
sos vivian la regla y constituciones de manera mas rigurosa en cuanto a los
votos de pobreza, clausura, oracién y penitencia para “acentuar la devocién
de los seglares y conservar la pureza de la orden”. EscaNDON, “La provincia
franciscana”, pp. 134 y 140.

% EspiNosa, Cronica de la provincia, p. 427.

% BNAH, N6mina de los religiosos, fs. 76-78. Dice Chauvet que en 1785 le
quedaban s6lo 23 casas a la provincia y que se habfan entregado 18 al clero
secular. CHAUVET, Los franciscanos en México, pp. 145-148.



634 JOSE MANUEL MARTINEZ AGUILAR

claustro o se especializaron en el Colegio de Propaganda Fide
de Querétaro para ejercer su ministerio en las misiones del nor-
te de Nuevo México.

Un censo de 1751 presentaba informacién de 14 doctrinas de
la provincia y una misién, mediante las cuales se administraban
alrededor de 78 pueblos, la mayoria de indios; 27 barrios que se
encontraban en las ciudades o villas, asi como mas de 200 asen-
tamientos menores, que inclufan haciendas, ranchos y estancias.
Las personas que administraban los franciscanos de la provincia
michoacana sumaban 210178, repartidas en 42367 familias, de
las cuales la mitad eran espafiolas y castas, la otra mitad indios,
administrados en lengua tarasca, mexicana, otomi, mazahua y
pame.”® Las doctrinas que tenfan mayor nimero de personas a
su cargo eran Celaya, Leén, Acdmbaro y Querétaro.

Mientras se llevaba a cabo la secularizacién de muchos de los
conventos de la provincia michoacana y sus doctrinas, los fran-
ciscanos fundaron cinco misiones en la Sierra Gorda de Queré-
taro, entre 1750 y 1762. Estas fueron construidas por los pames
que habitaban la regién, bajo la direccién de varios frailes, entre
los que destaca fray Junipero Serra, quien también fundé mi-
siones en la Sierra Gorda de Querétaro y en California. Por
esos mismos afios se fundaron en la custodia de Rio Verde las
misiones de la Divina Pastora, Piedra Negras, Dulce Nombre de
Jests y San José del Valle, en la frontera con la Gran Chichimeca,
con el objetivo de pacificar a los grupos némadas que hostiliza-
ban la demarcacién.”

Para 1771 los ingresos de los conventos que atin pertenecian
a los franciscanos llegaban a casi 200000 pesos, por concepto
de misas, entierros, limosnas, obras pias y demds aportacio-
nes de cofradias y particulares, concentrado en los conventos
de Querétaro, Celaya, Valladolid, San Miguel, Salvatierra y

% BNM, Razén de los conventos.
9 RANGEL, “Pames, franciscanos”, pp. 246-250.



FORMACION Y USOS DE LOS CONVENTOS 635

Pétzcuaro. Del resto s6lo se dice que los religiosos se mantenian
de las obvenciones.!®

Los conventos que siguieron funcionando después de la
secularizacién llegaron hasta mediados del siglo x1x, cuando, a
partir de las leyes de nacionalizacion de bienes eclesidsticos, el
gobierno federal recogié los edificios religiosos y buena parte
de sus predios fueron vendidos al mejor postor. Muchos de los
conventos se convirtieron en cuarteles militares, se utilizaron
para oficinas o almacenes, mientras que otros quedaron aban-
donados y se vinieron abajo por falta de mantenimiento. No
faltaron los que se quemaron, como el de Zamora, que se habia
fundado en 1791, el cual sucumbié en un incendio ocurrido
en 1863, y la mayor parte del predio que habia sido parte del
conjunto conventual se dividié y fue vendido a particulares.!®!

CONCLUSIONES

La presencia de los franciscanos en la Nueva Espaiia ha sido
motivo de interés para numerosos investigadores debido a la
importancia que tuvieron en el devenir de los pueblos por ellos
administrados. Sin embargo, siguen quedando lagunas y con-
fusion sobre diversos aspectos relacionados con su actuar, por
ejemplo, respecto al uso y temporalidad de los edificios erigidos
en sus doctrinas y misiones, que fueron indispensables para que
su labor pudiera llevase a cabo de manera eficaz.

La principal aportacidn de este trabajo fue establecer una pe-
riodizacién de los edificios religiosos levantados por indicacio-
nes de los franciscanos de la provincia franciscana de San Pedro
y San Pablo de Michoacin, en la época virreinal, que resulta de
gran utilidad para comprender, valorar y conservar los edificios
que permanecen como testimonio de la labor evangelizadora

100 BCUNAM, “Copia del estado”, fs. 65-66.
101 Srgaut, Catdlogo del patrimonio, p. 66.



636 JOSE MANUEL MARTINEZ AGUILAR

en esta parte de lo que fue la Nueva Espafia. De igual manera
establece algunas pautas que pueden ser de interés para los his-
toriadores de la orden franciscana y la historia de la arquitectura
mexicana.

Nos interesaba averiguar si la actividad constructiva de con-
ventos, capillas y templos impulsados por los franciscanos de
la provincia de Michoacdn durante el periodo virreinal podia
agruparse en etapas, de acuerdo a las estrategias que tenia la
orden para la evangelizacion, adoctrinamiento y administracion
de sacramentos de dichos pueblos. Evidentemente nos enfren-
tamos a una falta de informacién sobre la historia constructiva
de la arquitectura religiosa de muchas de las unidades que con-
formaban la provincia de Michoacdn; sin embargo, las crénicas
franciscanas, una serie de documentos de archivo, estudios
bibliograficos y la observacién de los vestigios de la mayoria
de los conventos, nos permitieron identificar cinco etapas de la
presencia de los frailes menores en la provincia de Michoacin y
su actividad constructiva.

En la primera etapa, que nombramos incursién o penetracion
(1525-1540), los primeros frailes, liderados por fray Martin de
Jests, arribaron a Tzintzuntzan, y desde ahi comenzaron los
primeros intentos de evangelizar a los pueblos de la ribera del
lago de Patzcuaro y de unos cuantos asentamientos de la sierra
central de Michoacdn, para lo cual encomendaron levantar
edificios provisionales de materiales efimeros. En la segunda
etapa (1540-1570) en el occidente de la Nueva Espafia aumen-
t6 el nimero de religiosos, quienes fundaron pueblos, hicieron
congregaciones, levantaron mas conventos o renovaron los pri-
mitivos e incursionaron en la Tierra Caliente, Jalisco y la Gran
Chichimeca. En este periodo también es cuando se levanta la
mayoria de hospitales y capillas de la Concepcién en los pueblos
de indios. Durante la siguiente etapa (1570-1650) se consolida la
presencia franciscana y se reconstruye la mayoria de conventos,
templos y capillas franciscanos en toda la provincia, pero sobre



FORMACION Y USOS DE LOS CONVENTOS 637

todo se pone atencién a los pueblos y villas fundadas al norte
del rio Lerma, que prosperaban debido a la actividad minera de
la zona. La pentltima etapa (1650-1670) se caracterizé por una
renovacion, ampliacién y embellecimiento de templos, conven-
tos y capillas, principalmente en las villas, pueblos y ciudades
prosperas de la Gran Chichimeca. La dltima etapa del virreinato
se identifica por los procesos de secularizacién que afectaron el
funcionamiento de una buena parte de doctrinas franciscanas,
quedando sélo algunas de ellas en uso, lo que seria el primer
golpe para la disminucién de poder de las 6rdenes regulares
y la paulatina desaparicién y deterioro de la mayoria de sus
edificios, no sélo en la provincia de Michoacin sino en toda la
Nueva Espana.

Aunque cada uno de los pueblos y cada una de las unidades
religiosas de Michoacin manejadas por los hermanos menores
tuvieron sus particularidades, podemos afirmar que existieron
procesos generales compartidos que ayudan a ver una historia,
si como un proceso de larga duracién, pero también identificar
puntos coyunturales, debido en gran parte a que las politicas
de la corona espafiola y virreinal, asi como los acuerdos que se
tomaban en los capitulos generales y provinciales de la orden,
determinaban el proceder de los frailes en todo su territorio y
muchas veces se reflejaban en la actividad constructiva de su
arquitectura.



638 JOSE MANUEL MARTINEZ AGUILAR

Mapa 1
CONVENTOS, VICARTAS Y MISIONES DE LA PROVINCIA
FRANCISCANA DE MICHOACAN DE LA EPOCA VIRREINAL

,’i JADIQAVE

PROVINCIA DE ZACATECAS / IPALMIL\.AS

Brua |
CUSTODIA D RIO VERDE ¥

SAN JOSE DEL VALLE
VALLE DEL MAIZ

SAN NCOLAS ALAQUINES

DIVINAPPASTORA
ALAQUINES BSAN J E MONTE!

DULCE NOMBRE D JSUS,

®RIiO VERDE
WGAMOT]
INI -
» hi DIVINA PASTO! LUZYDE TAKCOY
j FELIPE ZICHU Rca
b e o VAL co
SSANMIGUEL AGUA DE LANI
© TOLIMAN
IRABUATO CHAMACUFRO A |MANE
(] ApacBSAN AN 0 LA VEGA
@QUERETARO
PROVINCIA DE JALISCO E QUERETAS
CELAYA
OGONTEPEC
UATZINDEOA -}
o ACAMBARO ®’ %
JIGELPAN® S. JERONI ,; CUARO
SAN ANGEL  ZACAPU LALPUJAHUA

H

®TARIMBARO PROVINCIA DEL SANT!
cuPKB-AR L'D-TAXIM o EVANGELIO D MEXI
TZINTZUNTZA

T RECUATO. . E&m\ir

CHARAP
IBANe PICHATARO

CJ
PATZCUARO CHAPATUAT

TANCITAROO

URUAPAN JARACUARG ZITACUAR

. ERmOAIESY, -
e DE MICHOACAN
:
0 E
S
20 40 60 km
L 4
01 5 10 leguas

@ GUARDIANIAS SIGLO XVI
O VICARIAS O ASISTENCIAS SIGLO XVI
A GUARDIANIAS SIGLO XVII
A VICARIAS O ASISTENCIAS SIGLO XV
H HOSPEDERIA SIGLO XVl
@ GUARDIANIAS SIGLO XVIil
° VICARIAS O ASISTENCIAS SIGLO XVIIl
B MISIONES SIGLO XVil
@ MISIONES SIGLO XViil
—— LIMITES PROVINCIA DE SAN PEDRO Y SAN PABLO
—— LIMITES DE LOS ESTADOS ACTUALES

~— — LIMITES CUSTOD!A DEL RIO VERDE

ACAPULEO
H

FUENTE: elaboracién propia.




FORMACION Y USOS DE LOS CONVENTOS 639

SIGLAS Y REFERENCIAS

AGN,RCO  Archivo General de la Nacién, Reales cédulas originales,
Ciudad de México, México.
AGN, H Archivo General de la Nacién, Historia, Ciudad de Méxi-
co, México.
AGN, T  Archivo General de la Nacién, Tierras, Ciudad de México,
Meéxico.

AHCM, D, G, RF Archivo Histérico Casa de Morelos, fondo Diocesano,
seccion Gobierno, Religiosos Franciscanos.

BC UNAM, FA, E, CF Biblioteca Central de la Universidad Nacional
Auténoma de México, fondo Antigno, Materias eclesids-
ticas, Conventos de frailes, Ciudad de México, México.

BNAH, F Biblioteca Nacional de Antropologia e Historia, fondo
Franciscano, México.
BNM, F  Biblioteca Nacional de México, fondo Franciscano, Ciudad
de México, México.
CEHM  Centro de Estudios de Historia de México, Ciudad de
México, México.

ALcALA, fray Jerénimo de, La Relacion de Michoacin (estudio preliminar y
notas de francisco Miranda), Morelia, Fimax Publicistas, 1980.

An6NMO, Conjunto Arquitectonico de la Iglesia de “San Francisco de Asis”
y Convento de “Santa Maria de Gracia”, Simbolo de Identidad Religiosa y
Cultural de Acimbaro, Gto. Guanajuato, H. Ayuntamiento Constitucional
2015-2018, Direccién de Desarrollo Econémico y Turismo y Oficina de la
Crénica Municipal, 2018.

AzgveDO, Eugenia Maria (dir.), Del territorio a la arquitectura en el obispado
de Michoacin, Morelia, Consejo Nacional de Ciencia y Tecnologia, 2008.

Beaumont, Pablo, Crénica de Michoacin, Morelia, Balsal Editores, 1985,
3 tomos.

BeCERRIL PATLAN, René e Igor CErRDA Farias (comps.), Catdlogo de do-
cumentos historicos coloniales de Michoacan, Expedientes microfilmados y
reproducidos, México, Universidad Michoacana de San Nicolds de Hidalgo,
Secretaria de Difusién Cultural y Extensién Universitaria, 2005.

BRADING, David, Una iglesia asediada: el obispado de Michoacin 1749-1810,
Meéxico, Fondo de Cultura Econémica, 1994.



640 JOSE MANUEL MARTINEZ AGUILAR

Bravo UGARTE, José, Historia sucinta de Michoacin, Morelia, Morevallado
Editores, 1993.

CarriLLO CAzARES, Alberto, Michoacin en el otorio del siglo xvii, Zamora, El
Colegio de Michoacan, Gobierno del Estado de Michoacan, 1993.

Castro GUTIERREZ, Felipe, Los tarascos y el imperio espariol 1600-1740, Mé-
xico, Universidad Nacional Auténoma de México, Universidad Michoacana
de San Nicolds de Hidalgo, 2004.

CHANFON OLMos, Carlos (coord.), Historia de la arquitectura y el wrbanismo
mexicanos, México, Fondo de Cultura Econémica, Universidad Nacional
Auténoma de México, 2001, 3 voliimenes.

CHAUVET, fray Fidel de Jesus, Los franciscanos en México (1523-1980), México,
Provincia del Santo Evangelio de México, 1981.

Crupap ReaL, Antonio de, Tratado curioso y docto de las grandezas de la
Nueva Espana. Relacion breve y verdadera de algunas cosas de las muchas que
sucedieron al Padre frazy Alonso Ponce [... ], México, Josefina Garcia y Victor
M. Castillo editores, 1976, 2 volimenes.

CRruz, Antonio, et al., Indios y franciscanos en la construccion de Santiago Que-
rétaro (siglos xvI y xvIr), México, Gobierno del Estado de Querétaro, 1997.

Cugvas, Mariano, Historia de la Iglesia en México, México, Porrua, 1992,
2 tomos.

EscanDON BoraNos, Patricia, “La provincia franciscana de Michoacdn en
el siglo xvir”, tesis de doctorado en historia, México, Universidad Nacional
Auténoma de México, 1999.

ESCOBAR, fray Mathias de, Americana Thebaida, Morelia, Universidad Mi-
choacana de San Nicolds de Hidalgo, Morevallado Editores, 2008.

EspiNosa, Isidro Félix de, Cronica de la provincia franciscana de los apdstoles
San Pedro y San Pablo de Michoacdn, Morelia, Universidad Michoacana
de San Nicolds de Hidalgo, Morevallado Editores, 2003.

FLorescaNno, Enrique (coord.), Historia general de Michoacin, Morelia,
Gobierno del Estado de Michoacin, Instituto Michoacano de Cultura, 1989,
vol. 1.



FORMACION Y USOS DE LOS CONVENTOS 641

Font Franst, Jaime, “Desarrollo y consolidacién del conjunto conventual de
San Francisco de la ciudad de Santiago Querétaro durante el siglo xvir”, en
Cruz et al., 1997, pp. 221-284.

GERHARD, Peter, “Congregaciones de indios en la Nueva Espafia antes de
15707, en Historia Mexicana, xxv1: 3 (103) (ene.-mar. 1977), pp. 347-395.

GERHARD, Peter, Geografia historica de la Nueva Esparia 1519-1821, México,
Universidad Nacional Auténoma de México, 1986.

GoONZALEZ, Jorge René, Estructura, organizacion y vida cotidiana de los Co-
legios Apostolicos de Propaganda Fide, siglo xviir, México, Instituto Nacional
de Antropologia e Historia, 2009.

HerNANDEZ TELLEZ, Mahler, “El convento de Nuestra Sefiora de la Asuncién
de Erongaricuaro, 1547-1761”, tesis de maestria en historia, Morelia, Univer-
sidad Michoacana de San Nicolds de Hidalgo, 2011.

KuUBLER, George, Arquitectura mexicana del siglo xvi, México, Fondo de
Cultura Econémica, 1948.

La REa, Alonso, Cronica de la orden de Nuestro Serdfico Padre San Francisco
Provincia de San Pedro y San Pablo de Michoacin en la Nueva Esparia, Mé-
xico, La voz de México, 1982.

LEON Aranis, Ricardo, Los origenes del clero y la Iglesia en Michoacdn, 1525-
1640, Morelia, Universidad Michoacana de San Nicolds de Hidalgo, 1997.

L6rez TEjEDA, Florencio, La Universidad Realy Pontificia de Celaya, Celaya,
Consejo Consultivo Editorial del Bajio, 2008.

MARTINEZ, José Manuel, “Las cofradias novohispanas de Tzintzuntzan. Bie-
nes, précticas y espacios de devocién”, en Relaciones. Estudios de Historia y
Sociedad, 51 (2017), pp. 11-57.

MarTiNEZ BaRAcs, Rodrigo, “Los inicios de la evangelizacién”, en FLOREs-
caNo (coord.), 1989, vol. 1.

MarTiNEz-L6pPEZ CANO, Pilar (coord.), La Iglesia en Nueva Esparia. Proble-
mas y perspectivas de investigacion México, Universidad Nacional Auténoma
de México, 2010.



642 JOSE MANUEL MARTINEZ AGUILAR

Mazin GémEez, Oscar (preparacién y estudio), El Gran Michoacin. Cuatro
informes del obispado de Michoacin 1759-1769, Zamora, El Colegio de Mi-
choacin, Gobierno del Estado de Michoacin, 1986.

Mazin Gémez, Oscar, “Secularizacién de parroquias en el antiguo Michoa-
can”, en Relaciones, 26 (1986), pp. 23-34.

MENDIETA, fray Jer6nimo de, Historia eclesidstica indiana, México, Porrta,
1990.

MoratLEs, Francisco, “Los franciscanos en la Nueva Espafia. La época de oro,
siglo xv1”, en MORALEs (ed.), 1983.

MoratEs, Francisco (ed.), Franciscan Presence in the Americas. Essays on
the Activities of the Franciscan Friars in the Americas, 1492-1900, Maryland,
Academy of American Franciscan History, 1983.

PaREDES, Carlos, et al., Michoacdn en el siglo xvi, Morelia, Fimax Publicistas,
1984.

Paso Y TrRoNco0s0, Francisco del (recop.), Epistolario de la Nueva Esparia,
1505-1818, vol. 8, México, Antigua Libreria Robredo, 1939.

RaMIREZ MONTES, Mina, La catedral de Vasco de Quiroga, Zamora, El Co-
legio de Michoacin, 1986.

RANGEL, José Alfredo, “Pames, franciscanos y estancieros en Rio Verde, Valles
y sur de Nuevo Santander, 1600-1800”, en Relaciones, 120 (2009), pp. 225-266.

Ricarp, Robert, La conquista espiritual de México, México, Fondo de Cultura
Econdémica, 1992.

RusiaL Garcia, Antonio, “Las érdenes mendicantes evangelizadoras en
Nueva Espaiia y sus cambios estructurales durante los siglos virreinales”,
en MarTingz- Lorez Cano (coord.), 2010.

Sarazar GoNzALEZ, Guadalupe, “Ordenamiento espacial del territorio en el
antiguo obispado de Michoacdn”, en Azevepo (dir.), 2008.

Sicaut, Nelly, Catdlogo del patrimonio arquitectonico del Bajio zamorano,
Zamora, El Colegio de Michoacin, 1991.



FORMACION Y USOS DE LOS CONVENTOS 643

TeLLO, fray Antonio, Cronica misceldnea de la Sancta Provincia de Jalisco
(libros quinto y sexto), México, Gobierno del Estado de Jalisco, Universidad
de Guadalajara, Instituto Cultural Cabaiias, 1987.

WARREN, J. Benedict, La conquista de Michoacdn 1521-1530, Morelia, Fimax
publicistas, 1977.

WriGHT, David Charles, Los franciscanos y su labor educativa en la Nueva
Esparnia (1523-1580), México, Instituto Nacional de Antropologia e Historia,
Universidad del Valle de México, 1998.

ZAVALA, Silvio, El servicio personal de los indios en la Nueva Espana, 1521-
1550, t. 1, México, El Colegio de México, El Colegio Nacional, 1984.



