376 RESENAS

Francisco JaviER CERVANTES BELLO y MAR{A DEL PILAR MARTINEZ
L6PEZ-CANO (coords.), La dimension imperial de la Iglesia novo-
hispana, México, Benemérita Universidad Auténoma de Puebla,
Instituto de Ciencias y Humanidades “Alfonso Vélez Pliego”,
Universidad Nacional Auténoma de México, 2016, 360 pp. ISBN
978-607-525-053-3

Se trata de un libro que se antoja necesario dentro de la bibliografia, ya
bastante nutrida, relativa a la Iglesia cat6lica en México, y que en este
caso se refiere a un tiempo en el que habria sido innecesario sefialar
de qué Iglesia se hablaba, puesto que sélo se admitia la existencia de
una, tnica, verdadera, eterna, indiscutible. Por lo mismo, no requiere
fijar fechas o periodos, porque el titulo lo dice: la Iglesia novohispa-
na, la que abarcé los 300 afios del virreinato y proyect6 su influencia
por otros 200. Dentro de la relativa y quizd necesaria ambigliedad, la
referencia a la dimensién imperial lleva al lector en busca de la tras-
cendencia de normas y proyectos que aspiraron a legitimar decisiones
humanas mediante su identificacién con designios divinos, a la vez que
se respaldaba a las autoridades eclesidsticas con los instrumentos del
poder. Los textos se refieren a esa dificil relacion entre las dos majes-
tades, que permitié sentar las bases de la organizacién eclesidstica,
establecer jerarquias y sustentar los poderes de los prelados, a la vez
que, repetidamente, marcé limites e impuso reglas a la politica y a la
accién eclesidstica. Asi entendido, no es raro que las 6rdenes regulares
sean tan s6lo una sombra fugaz en uno de los capitulos, porque lo
que se busca destacar es la fortaleza de los lazos que unian a la Iglesia
novohispana con la metrépoli, y éstos pasaban necesariamente por
la jerarquia ordinaria. Dentro de ese marco van encajando los textos
sucesivos, que tratan de los vinculos y las rupturas, las peculiaridades
en muchos terrenos y la obligada uniformidad dentro del proyecto
imperial. Por fortuna, no tropezamos con “monjitas” ni con santos
ascetas penitentes, ni con generosas dadivas de inspiracion divina ni
con tiranias perversas inspiradas por fuerzas infernales. Lo que encon-
tramos, mds o menos explicito, a lo largo de toda la obra, son mani-
festaciones de luchas de poder, recelos y antagonismos, forcejeos por
imponer novedades o por retroceder a un pasado de virtudes cristianas
y de pureza angélica que nunca se hizo realidad.



RESENAS 377

La divisién del libro en cuatro secciones establece cierto orden en lo
que se antojaria una misceldnea de temas variados, y que logra articular,
dentro de lo que podemos ver como el proyecto de insercién de las
iglesias hispanoamericanas, en un conjunto imperial. Dentro de ese
conjunto, la atencidn se centra en la Nueva Espafia y su relacién con
la metrépoli, sélo acompanada ocasionalmente de alguna referencia
ala normatividad dirigida a todos los dominios de la corona espafiola.
El apartado de la politica eclesidstica se inicia, precisamente, con las
primeras decisiones de ereccién de didcesis en todo el continente
durante la primera mitad del siglo xv1. Leticia Pérez Puente se refiere
a la creacion de las jurisdicciones, que, tras vacilaciones, cambios y
traslados, ya en 1546 se pretendian distribuir en tres grandes provincias
eclesidsticas (México, Santo Domingo y Lima), con sus respectivos
arzobispos y las didcesis sufragineas correspondientes a cada uno.
La autora destaca la importancia de las juntas eclesidsticas o juntas
apostdlicas, como se han llamado también, que durante las prime-
ras décadas del dominio espaiiol contribuyeron a plantear problemas,
sugerir soluciones y sembrar algunas inquietudes entre el clero regular
y secular que ya preveia el origen de antagonismos.

Jessica Ramirez Méndez se refiere a los primeros intentos de la
corona por limitar el poder de las 6rdenes regulares que iniciaban su
influencia preponderante sobre las provincias del imperio. Sin contra-
venir abiertamente los decretos de Trento, Felipe II pretendi6 en vano
imponer a todas las religiones un modelo de centralizacién en la figura
de comisarios generales, con autoridad sobre todos los conventos de
sus respectivas reglas en el Nuevo Mundo, cuya eleccién estaria en
gran parte dominada por el monarca, y que en buena medida quedaria
sometido a las directrices impuestas por el regio patronato. Los reli-
giosos resistieron firmemente la imposicién de una autoridad que no
estaba considerada en sus reglamentos y que podia afiadir obsticulos
ala ya mediatizada comunicacién directa de los religiosos con el papa.
El intento real de lograr mayor control sobre los regulares fracasé en
gran parte, aunque si logrd, en cambio, que, al menos en el terreno de
las normas y en la orden franciscana, abrumadoramente mayoritaria
en algunas provincias, se recomendara la vuelta a la observancia de las
reglas primitivas, con la supresion de los frailes llamados conventuales,
ademads de la exclusién de los extranjeros de los cargos dirigentes.



378 RESENAS

En el tercer capitulo, dltimo de esta primera parte, Antonio Rubial
trata extensamente del episcopado criollo en la Nueva Espafia y
plantea desde distintos dngulos el tema de la discutida marginacién
de los clérigos americanos para gozar los beneficios més prestigiados,
las jurisdicciones mds poderosas y las rentas mds opulentas. Desde
el comienzo, menciona los distintos criterios para considerar a un
eclesidstico americano, ya fuera por haber nacido en las Indias o por
haber tomado los hébitos tras su llegada, por haber sido beneficiado
con una prebenda o por haber desempefiado efectivamente su funcién.
Se refiere ala persistencia de la idea de que existi en las altas esferas de
gobierno un prejuicio contra los americanos. Este prejuicio fue reba-
tido por Beristain y Souza con listas no muy confiables, al considerar
igualmente a los nominados y a los que llegaron a ostentar la mitra.
Rubial analiza la frecuencia con que los clérigos espafioles rechazaban
la designacion porque se resistian a viajar a América, y los casos en que
no llegaban a su destino porque morian antes de que se completasen los
tramites. Afina su andlisis al considerar que gran parte de los electos,
llegasen o no a ocupar su sede, pertenecian a 6rdenes regulares, cuya
influencia en la corte dependia del favor del monarca en turno y, muy
en especial, de la influencia de quien fuera confesor real. Es asi como
estos tres primeros capitulos dejan en claro que hubo proyectos exi-
tosos y fracasados, que no todas las decisiones se llevaron a la practica
y que en todas las épocas existid, visible o solapada, la pugna entre
los poderes eclesidsticos y civiles por aumentar su poder mediante los
6rganos que influfan en la conciencia de la poblacién.

Como un paréntesis, en el que no se mencionan jerarquias ni dié-
cesis, pero sin duda puede encontrarse la pesada mano de la politica
imperial, los dos articulos referentes a la censura y circulacién de
libros enriquecen el panorama, al mostrar la trascendencia de unas
directrices que no se limitaban a cuestiones de politica, administracién
y relaciones jerarquicas. El extenso articulo de Enrique Gonzilez
proporciona mucho mis de lo que el titulo ofrece: no s6lo habla de
la preocupacion de Felipe II por censurar las lecturas de sus vasallos,
sino que trata también de la situacién de la Iglesia europea tras la paz
de Augsburgo y el triunfo de los principes protestantes, la persecucion
ordenada contra los grupos piadosos, mis o menos cercanos a las
ideas de la Reforma, con los sangrientos autos de fe en varias ciudades



RESENAS 379

espafiolas, y los edictos relativos a la impresién y venta de libros por
la pragmatica de 1558. Ya con esto queda perfilado el alcance de una
censura nacional que, inevitablemente, pronto vendria acompafiada
de las restricciones para la entrada a los reinos de Castilla de cualquier
libro potencialmente peligroso para la estabilidad de los dogmas, los
canones y las normas que pronto quedarian establecidos en Trento.
Pero Espana fue mis alld, no se conformé con el Indice de libros pro-
hibidos por la Iglesia de Roma, sino que elabor6 sus propios indices,
mucho més detallados y numerosos, a partir del redactado por el
inquisidor Valdés y luego ampliado en ediciones sucesivas. Enrique
Gonzélez documenta ampliamente la serie de restricciones impuestas
a los libros en romance, que eran los més leidos por el publico seglar
no académico. Los mds destacados poetas y misticos del siglo de oro
de la literatura espaiiola destilaron por las paginas de los indices y hoy
nos los muestra el autor, con las referencias de sus obras prohibidas y
sus problemas con la Inquisicién. Fray Luis de Le6n y el de Granada,
Francisco de Borja, que muy pronto seria canonizado, y Hernando de
Talavera, que fuera confesor de la reina Isabel, Juan de Avila y Teresa, la
gran reformadora del Carmelo y orgullo de la Iglesia espafiola. Todos
tuvieron problemas mds o menos graves con la Inquisicién.

En el dltimo inciso, sobre la censura en la Nueva Espaiia (que bien
podria constituir por si solo un capitulo), encontramos a quienes
conocemos como evangelizadores destacados y humanistas reconoci-
dos. Fray Juan de Zumdrraga, Alonso de Molina, Maturino Gilberti,
Alonso Lépez de Hinojosos abren la lista en la que entraron eclesiasti-
cos de todas las 6rdenes establecidas en el virreinato. Resulta de sumo
interés la observacion de que en la Nueva Espafa no sélo se retiraron
de circulacién las obras que podian tener algin pasaje peligroso desde
el punto de vista de la ortodoxia mds rigurosa, sino también cuanto
pudiera estimular el deseo de reflexionar sobre cuestiones que implica-
ban algtin riesgo de herejfa. Podriamos sintetizar que la obligacién de
los censores era evitar que los lectores cayesen en la grave tentacion
de pensar. Como un momento de esperanza, Enrique Gonzélez des-
taca la trascendencia de la apertura de la Real Universidad de México,
cuyo libre ejercicio requeriria nutrirse con lecturas, y el desencanto
ante su impotencia, por problemas econémicos, para suplir con la edi-
ci6n de libros académicos la carencia de los que resultaban inaccesibles.



380 RESENAS

En el nivel intermedio de estudios de humanidades, los textos escola-
res, cuidadosamente expurgados por los jesuitas para la instruccién de
los j6venes, pueden servir de cierre de esta resefia que hace evidentes
las consecuencias del fanatismo de una poblacién que deberia cerrar
sus 0jos y sus oidos a todo lo que no hubiera sido cuidadosamente
revisado por los rigurosos censores.

Con tal panorama, espléndidamente detallado y explicado en
el capitulo anterior, poco pueden sorprendernos las vicisitudes de
un texto piadoso, el Ramillete de divinas flores, del cual nos habla
Olivia Moreno. Para una poblacién preocupada por los problemas
de la salvacién y ansiosa por alcanzar la vida eterna, las lecturas que
inclufan recomendaciones de ascetismo y penitencia eran los manua-
les més solicitados; pero también se trataba de los textos en los que
los inquisidores podian encontrar més peligros de desviaciones de la
“sana doctrina”, Unica autorizada. Ya que el libro incluia fragmentos
de algunos textos sagrados, en ellos encontraron los censores signos de
alarma que ocasionaron la denuncia de la obra. Para fortuna de los
entusiastas lectores, que apreciaban y quizd ponfan en préctica algunas
recomendaciones en el camino de la perfeccidn, para cuando se prohi-
bi6 el libro ya se habian realizado numerosas reediciones y resultaba
casi imposible retirar los ejemplares en circulacién y ya leidos.

Ya en la tercera parte, y con el protagonismo del inefable don Juan
de Palafox y Mendoza, Oscar Mazin nos introduce en los entresijos de
las influencias cortesanas, con las amplias redes de relaciones que faci-
litaban o entorpecian los negocios, segin los favores accesibles y la
eficacia de las instrucciones transmitidas a distancia. Desde su didcesis
angelopolitana, Palafox encomendaba a su procurador en la corte la
forma en que podia influir en apoyo de las reformas que intentaba
establecer. Eran tiempos en que toda decisién requeria el beneplécito
del valido en turno, y nuestro prelado aprovechd la intervencion de sus
amistades, cercanas al Conde-Duque de Olivares, pero fracas6 cuando
el antes omnipotente Conde-Duque fue sustituido por Luis de Haro.
En 1648, en plena represion de los antiguos personajes influyentes y
con la enemistad de la orden franciscana y de la Compaiia de Jesus,
Palafox recibi6 la orden de regresar a Espafia, destinado a la di6cesis
en decadencia de Burgo de Osma y retirado de su participacién en el
Consejo de Indias.



RESENAS 381

Ivin Escamilla, en el capitulo séptimo, expone cémo no sélo los
validos tenian influencia sobre las decisiones reales, sino que, tanto
ellos como los cortesanos més allegados al monarca, intrigaban para
lograr la designacion del confesor real, que no sélo era una autoridad
moral sobre la real conciencia, sino que también participaba en juntas
consultivas y érganos de gobierno, hasta el punto de que el confesor
de Felipe IV lleg6 a ser presidente del Consejo de la Inquisicién.
Aunque cabria pensar que los frailes regulares estarian alejados de
las vanidades mundanas, ellos fueron los més beneficiados con la
cercania del rey. No en vano Antonio Rubial los ha etiquetado como
“religiosos cortesanos”. Durante la primera mitad del siglo xvirr, los
reyes de la casa de Borbén dieron su confianza a la Compaiia de Jesus,
a la cual pertenecieron los confesores de Felipe V y Fernando VI. La
influencia que ejercieron sobre monarcas depresivos y oprimidos por
conciencias escrupulosas les permitié alcanzar un poder que les con-
cit6 enemistades y propicié la reaccidn antijesuitica desencadenada
en el siguiente reinado.

La cuarta y tltima parte del libro retorna al medio indiano y, en
particular, al virreinato de la Nueva Espana. El texto de Pilar Martinez
Lépez-Cano analiza los conflictos de jurisdiccién entre la Comisaria
de Cruzada y las instancias de gobierno del virreinato y del arzobis-
pado de México. Autoridades eclesidsticas y civiles se disputaron las
jugosas rentas que recibia el comisario, hasta que se resolvié que la
recaudacidn de la Cruzada correspondia a la Real Hacienda, con exclu-
siva competencia del virrey. Siguiendo con las cuestiones econémicas,
Francisco Cervantes detalla las razones por las que no sélo la mitra
sino otros beneficios eclesidsticos eran la aspiracién de los clérigos que,
al obtener una prebenda ganaban rentas, privilegios y estatus social.
Los beneficiados recurrian a fiadores que los respaldaban durante el
periodo que transcurria entre su nombramiento y los cuatro meses
siguientes a la toma de posesion.

Los dos dltimos articulos vuelven al tema de las reformas, pero
ya centradas en la segunda mitad del siglo xvi11, cuando con mayor
empefio impuso la corona cambios sustanciales en la organizacién
eclesidstica y en la vida religiosa. Marfa Teresa Alvarez de Icaza Lon-
goria las enfoca desde la perspectiva del arzobispo Manuel Rubio y
Salinas, responsable de llevar a la prictica las recomendaciones de



382 RESENAS

juntas de ministros y te6logos, encaminadas a reducir en los virreinatos
americanos el nimero de religiosos a cargo de doctrinas, que deberfan
sustituirse progresivamente por clérigos seculares. Al mismo tiempo,
deberia procederse a evitar que las 6rdenes regulares siguieran acumu-
lando bienes materiales. Convencido del derecho real a organizar la
Iglesia indiana y de los beneficios que acarrearia la secularizacién de
las doctrinas y parroquias de indios, el prelado inicié6 la aplicacion
de las reformas. Pese a su aparente buena voluntad y confianza en
las ventajas de los cambios, no sélo los regulares sino los parrocos
seculares alzaron protestas contra las reformas y de eso trata el dltimo
capitulo del libro, en el que Rodolfo Aguirre se refiere a los problemas
de sustento de los curatos, muy desiguales en cuanto a los ingresos
percibidos y que habian logrado sostenerse gracias a los acuerdos sobre
cobro de aranceles negociados con las respectivas didcesis. Si en las
ciudades podia contarse con un adecuado nivel de ingresos seguros, en
los pueblos de indios recafa sobre los feligreses, pobres o paupérrimos,
el mantenimiento del cura o doctrinero. La solucién de adjudicar a las
parroquias pobres una parte del diezmo recolectado por el obispado
generd nuevas protestas, porque los obispos y sus cabildos no estaban
dispuestos a renunciar a lo que consideraban su derecho vy, sin duda,
era uno de los mayores atractivos de sus canonjias. En la practica se
produjeron continuos problemas, cuando las doctrinas secularizadas,
que habian disfrutado de razonables ingresos en manos de los regula-
res, quedaron practicamente en ruinas cuando las recibieron los nuevos
pérrocos. Los indios, por su parte, aprovecharon la coyuntura para
negociar rebajas en los pagos de obvenciones parroquiales y levantaron
nuevas protestas cuando se establecieron los reglamentos de los bienes
de comunidad, que les impedian usar libremente de los fondos que
habitualmente empleaban en las fiestas locales y en el mantenimiento
de la parroquia y de las casas de comunidad.

Ya con el broche de estos tltimos capitulos, el libro cierra el ciclo
iniciado con la exposicién de una primera estructura eclesidstica y unos
incipientes intentos de reforma, para terminar con los trascendentales
cambios que, en busca de la modernidad, provocaron descontento
entre el clero y entre los fieles. Puedo preguntarme, al terminar la lectu-
ra, si estoy convencida de saber ahora algo més y entender algo mejor el
funcionamiento de la Iglesia novohispana e incluso hispanoamericana,



RESENAS 383

dentro del dmbito de la monarquia espafiola. La respuesta es afirma-
tiva: el libro abre posibles explicaciones de conflictos conocidos, deja
espacio a nuevas preguntas y permite sugerir otros temas y posibles
respuestas. Sin afirmaciones dogmaticas ni conclusiones categdricas,
sin recurrir a ficiles caminos trillados, plantea inquietudes y muestra
caminos, tal como puede pedirse a un libro académico digno de leerse y
consultarse. Su contenido se orienta a las relaciones entre la Iglesia y la
monarquia, pero, al mismo tiempo, trata de la sociedad y de la vida en
el mundo hispanoamericano durante los tres siglos de domino espaiiol.

Pilar Gonzalbo Aizpuru
El Colegio de México





