
376 RESEÑAS

Francisco Javier Cervantes Bello y María del Pilar Martínez 
López-Cano (coords.), La dimensión imperial de la Iglesia novo-
hispana, México, Benemérita Universidad Autónoma de Puebla, 
Instituto de Ciencias y Humanidades “Alfonso Vélez Pliego”, 
Universidad Nacional Autónoma de México, 2016, 360 pp. ISBN 
978-607-525-053-3

Se trata de un libro que se antoja necesario dentro de la bibliografía, ya 
bastante nutrida, relativa a la Iglesia católica en México, y que en este 
caso se refiere a un tiempo en el que habría sido innecesario señalar 
de qué Iglesia se hablaba, puesto que sólo se admitía la existencia de 
una, única, verdadera, eterna, indiscutible. Por lo mismo, no requiere 
fijar fechas o periodos, porque el título lo dice: la Iglesia novohispa-
na, la que abarcó los 300 años del virreinato y proyectó su influencia 
por otros 200. Dentro de la relativa y quizá necesaria ambigüedad, la 
referencia a la dimensión imperial lleva al lector en busca de la tras-
cendencia de normas y proyectos que aspiraron a legitimar decisiones 
humanas mediante su identificación con designios divinos, a la vez que 
se respaldaba a las autoridades eclesiásticas con los instrumentos del 
poder. Los textos se refieren a esa difícil relación entre las dos majes-
tades, que permitió sentar las bases de la organización eclesiástica, 
establecer jerarquías y sustentar los poderes de los prelados, a la vez 
que, repetidamente, marcó límites e impuso reglas a la política y a la 
acción eclesiástica. Así entendido, no es raro que las órdenes regulares 
sean tan sólo una sombra fugaz en uno de los capítulos, porque lo 
que se busca destacar es la fortaleza de los lazos que unían a la Iglesia 
novohispana con la metrópoli, y éstos pasaban necesariamente por 
la jerarquía ordinaria. Dentro de ese marco van encajando los textos 
sucesivos, que tratan de los vínculos y las rupturas, las peculiaridades 
en muchos terrenos y la obligada uniformidad dentro del proyecto 
imperial. Por fortuna, no tropezamos con “monjitas” ni con santos 
ascetas penitentes, ni con generosas dádivas de inspiración divina ni 
con tiranías perversas inspiradas por fuerzas infernales. Lo que encon-
tramos, más o menos explícito, a lo largo de toda la obra, son mani-
festaciones de luchas de poder, recelos y antagonismos, forcejeos por 
imponer novedades o por retroceder a un pasado de virtudes cristianas 
y de pureza angélica que nunca se hizo realidad.



RESEÑAS� 377

La división del libro en cuatro secciones establece cierto orden en lo 
que se antojaría una miscelánea de temas variados, y que logra articular, 
dentro de lo que podemos ver como el proyecto de inserción de las 
iglesias hispanoamericanas, en un conjunto imperial. Dentro de ese 
conjunto, la atención se centra en la Nueva España y su relación con 
la metrópoli, sólo acompañada ocasionalmente de alguna referencia 
a la normatividad dirigida a todos los dominios de la corona española. 
El apartado de la política eclesiástica se inicia, precisamente, con las 
primeras decisiones de erección de diócesis en todo el continente 
durante la primera mitad del siglo xvi. Leticia Pérez Puente se refiere 
a la creación de las jurisdicciones, que, tras vacilaciones, cambios y 
traslados, ya en 1546 se pretendían distribuir en tres grandes provincias 
eclesiásticas (México, Santo Domingo y Lima), con sus respectivos 
arzobispos y las diócesis sufragáneas correspondientes a cada uno. 
La autora destaca la importancia de las juntas eclesiásticas o juntas 
apostólicas, como se han llamado también, que durante las prime-
ras décadas del dominio español contribuyeron a plantear problemas, 
sugerir soluciones y sembrar algunas inquietudes entre el clero regular 
y secular que ya preveía el origen de antagonismos.

Jessica Ramírez Méndez se refiere a los primeros intentos de la 
corona por limitar el poder de las órdenes regulares que iniciaban su 
influencia preponderante sobre las provincias del imperio. Sin contra-
venir abiertamente los decretos de Trento, Felipe II pretendió en vano 
imponer a todas las religiones un modelo de centralización en la figura 
de comisarios generales, con autoridad sobre todos los conventos de 
sus respectivas reglas en el Nuevo Mundo, cuya elección estaría en 
gran parte dominada por el monarca, y que en buena medida quedaría 
sometido a las directrices impuestas por el regio patronato. Los reli-
giosos resistieron firmemente la imposición de una autoridad que no 
estaba considerada en sus reglamentos y que podía añadir obstáculos 
a la ya mediatizada comunicación directa de los religiosos con el papa. 
El intento real de lograr mayor control sobre los regulares fracasó en 
gran parte, aunque sí logró, en cambio, que, al menos en el terreno de 
las normas y en la orden franciscana, abrumadoramente mayoritaria 
en algunas provincias, se recomendara la vuelta a la observancia de las 
reglas primitivas, con la supresión de los frailes llamados conventuales, 
además de la exclusión de los extranjeros de los cargos dirigentes.



378 RESEÑAS

En el tercer capítulo, último de esta primera parte, Antonio Rubial 
trata extensamente del episcopado criollo en la Nueva España y 
plantea desde distintos ángulos el tema de la discutida marginación 
de los clérigos americanos para gozar los beneficios más prestigiados, 
las jurisdicciones más poderosas y las rentas más opulentas. Desde 
el comienzo, menciona los distintos criterios para considerar a un 
eclesiástico americano, ya fuera por haber nacido en las Indias o por 
haber tomado los hábitos tras su llegada, por haber sido beneficiado 
con una prebenda o por haber desempeñado efectivamente su función. 
Se refiere a la persistencia de la idea de que existió en las altas esferas de 
gobierno un prejuicio contra los americanos. Este prejuicio fue reba-
tido por Beristain y Souza con listas no muy confiables, al considerar 
igualmente a los nominados y a los que llegaron a ostentar la mitra. 
Rubial analiza la frecuencia con que los clérigos españoles rechazaban 
la designación porque se resistían a viajar a América, y los casos en que 
no llegaban a su destino porque morían antes de que se completasen los 
trámites. Afina su análisis al considerar que gran parte de los electos, 
llegasen o no a ocupar su sede, pertenecían a órdenes regulares, cuya 
influencia en la corte dependía del favor del monarca en turno y, muy 
en especial, de la influencia de quien fuera confesor real. Es así como 
estos tres primeros capítulos dejan en claro que hubo proyectos exi-
tosos y fracasados, que no todas las decisiones se llevaron a la práctica 
y que en todas las épocas existió, visible o solapada, la pugna entre 
los poderes eclesiásticos y civiles por aumentar su poder mediante los 
órganos que influían en la conciencia de la población.

Como un paréntesis, en el que no se mencionan jerarquías ni dió-
cesis, pero sin duda puede encontrarse la pesada mano de la política 
imperial, los dos artículos referentes a la censura y circulación de 
libros enriquecen el panorama, al mostrar la trascendencia de unas 
directrices que no se limitaban a cuestiones de política, administración 
y relaciones jerárquicas. El extenso artículo de Enrique González 
proporciona mucho más de lo que el título ofrece: no sólo habla de 
la preocupación de Felipe II por censurar las lecturas de sus vasallos, 
sino que trata también de la situación de la Iglesia europea tras la paz 
de Augsburgo y el triunfo de los príncipes protestantes, la persecución 
ordenada contra los grupos piadosos, más o menos cercanos a las 
ideas de la Reforma, con los sangrientos autos de fe en varias ciudades 



RESEÑAS� 379

españolas, y los edictos relativos a la impresión y venta de libros por 
la pragmática de 1558. Ya con esto queda perfilado el alcance de una 
censura nacional que, inevitablemente, pronto vendría acompañada 
de las restricciones para la entrada a los reinos de Castilla de cualquier 
libro potencialmente peligroso para la estabilidad de los dogmas, los 
cánones y las normas que pronto quedarían establecidos en Trento. 
Pero España fue más allá, no se conformó con el Índice de libros pro-
hibidos por la Iglesia de Roma, sino que elaboró sus propios índices, 
mucho más detallados y numerosos, a partir del redactado por el 
inquisidor Valdés y luego ampliado en ediciones sucesivas. Enrique 
González documenta ampliamente la serie de restricciones impuestas 
a los libros en romance, que eran los más leídos por el público seglar 
no académico. Los más destacados poetas y místicos del siglo de oro 
de la literatura española desfilaron por las páginas de los índices y hoy 
nos los muestra el autor, con las referencias de sus obras prohibidas y 
sus problemas con la Inquisición. Fray Luis de León y el de Granada, 
Francisco de Borja, que muy pronto sería canonizado, y Hernando de 
Talavera, que fuera confesor de la reina Isabel, Juan de Ávila y Teresa, la 
gran reformadora del Carmelo y orgullo de la Iglesia española. Todos 
tuvieron problemas más o menos graves con la Inquisición.

En el último inciso, sobre la censura en la Nueva España (que bien 
podría constituir por sí solo un capítulo), encontramos a quienes 
conocemos como evangelizadores destacados y humanistas reconoci-
dos. Fray Juan de Zumárraga, Alonso de Molina, Maturino Gilberti, 
Alonso López de Hinojosos abren la lista en la que entraron eclesiásti-
cos de todas las órdenes establecidas en el virreinato. Resulta de sumo 
interés la observación de que en la Nueva España no sólo se retiraron 
de circulación las obras que podían tener algún pasaje peligroso desde 
el punto de vista de la ortodoxia más rigurosa, sino también cuanto 
pudiera estimular el deseo de reflexionar sobre cuestiones que implica-
ban algún riesgo de herejía. Podríamos sintetizar que la obligación de 
los censores era evitar que los lectores cayesen en la grave tentación 
de pensar. Como un momento de esperanza, Enrique González des-
taca la trascendencia de la apertura de la Real Universidad de México, 
cuyo libre ejercicio requeriría nutrirse con lecturas, y el desencanto 
ante su impotencia, por problemas económicos, para suplir con la edi-
ción de libros académicos la carencia de los que resultaban inaccesibles. 



380 RESEÑAS

En el nivel intermedio de estudios de humanidades, los textos escola-
res, cuidadosamente expurgados por los jesuitas para la instrucción de 
los jóvenes, pueden servir de cierre de esta reseña que hace evidentes 
las consecuencias del fanatismo de una población que debería cerrar 
sus ojos y sus oídos a todo lo que no hubiera sido cuidadosamente 
revisado por los rigurosos censores.

Con tal panorama, espléndidamente detallado y explicado en 
el capítulo anterior, poco pueden sorprendernos las vicisitudes de 
un texto piadoso, el Ramillete de divinas flores, del cual nos habla 
Olivia Moreno. Para una población preocupada por los problemas 
de la salvación y ansiosa por alcanzar la vida eterna, las lecturas que 
incluían recomendaciones de ascetismo y penitencia eran los manua-
les más solicitados; pero también se trataba de los textos en los que 
los inquisidores podían encontrar más peligros de desviaciones de la 
“sana doctrina”, única autorizada. Ya que el libro incluía fragmentos 
de algunos textos sagrados, en ellos encontraron los censores signos de 
alarma que ocasionaron la denuncia de la obra. Para fortuna de los 
entusiastas lectores, que apreciaban y quizá ponían en práctica algunas 
recomendaciones en el camino de la perfección, para cuando se prohi-
bió el libro ya se habían realizado numerosas reediciones y resultaba 
casi imposible retirar los ejemplares en circulación y ya leídos.

Ya en la tercera parte, y con el protagonismo del inefable don Juan 
de Palafox y Mendoza, Óscar Mazín nos introduce en los entresijos de 
las influencias cortesanas, con las amplias redes de relaciones que faci-
litaban o entorpecían los negocios, según los favores accesibles y la 
eficacia de las instrucciones transmitidas a distancia. Desde su diócesis 
angelopolitana, Palafox encomendaba a su procurador en la corte la 
forma en que podía influir en apoyo de las reformas que intentaba 
establecer. Eran tiempos en que toda decisión requería el beneplácito 
del valido en turno, y nuestro prelado aprovechó la intervención de sus 
amistades, cercanas al Conde-Duque de Olivares, pero fracasó cuando 
el antes omnipotente Conde-Duque fue sustituido por Luis de Haro. 
En 1648, en plena represión de los antiguos personajes influyentes y 
con la enemistad de la orden franciscana y de la Compañía de Jesús, 
Palafox recibió la orden de regresar a España, destinado a la diócesis 
en decadencia de Burgo de Osma y retirado de su participación en el 
Consejo de Indias.



RESEÑAS� 381

Iván Escamilla, en el capítulo séptimo, expone cómo no sólo los 
validos tenían influencia sobre las decisiones reales, sino que, tanto 
ellos como los cortesanos más allegados al monarca, intrigaban para 
lograr la designación del confesor real, que no sólo era una autoridad 
moral sobre la real conciencia, sino que también participaba en juntas 
consultivas y órganos de gobierno, hasta el punto de que el confesor 
de Felipe IV llegó a ser presidente del Consejo de la Inquisición. 
Aunque cabría pensar que los frailes regulares estarían alejados de 
las vanidades mundanas, ellos fueron los más beneficiados con la 
cercanía del rey. No en vano Antonio Rubial los ha etiquetado como 
“religiosos cortesanos”. Durante la primera mitad del siglo xviii, los 
reyes de la casa de Borbón dieron su confianza a la Compañía de Jesús, 
a la cual pertenecieron los confesores de Felipe V y Fernando VI. La 
influencia que ejercieron sobre monarcas depresivos y oprimidos por 
conciencias escrupulosas les permitió alcanzar un poder que les con-
citó enemistades y propició la reacción antijesuítica desencadenada 
en el siguiente reinado.

La cuarta y última parte del libro retorna al medio indiano y, en 
particular, al virreinato de la Nueva España. El texto de Pilar Martínez 
López-Cano analiza los conflictos de jurisdicción entre la Comisaría 
de Cruzada y las instancias de gobierno del virreinato y del arzobis-
pado de México. Autoridades eclesiásticas y civiles se disputaron las 
jugosas rentas que recibía el comisario, hasta que se resolvió que la 
recaudación de la Cruzada correspondía a la Real Hacienda, con exclu-
siva competencia del virrey. Siguiendo con las cuestiones económicas, 
Francisco Cervantes detalla las razones por las que no sólo la mitra 
sino otros beneficios eclesiásticos eran la aspiración de los clérigos que, 
al obtener una prebenda ganaban rentas, privilegios y estatus social. 
Los beneficiados recurrían a fiadores que los respaldaban durante el 
periodo que transcurría entre su nombramiento y los cuatro meses 
siguientes a la toma de posesión.

Los dos últimos artículos vuelven al tema de las reformas, pero 
ya centradas en la segunda mitad del siglo xviii, cuando con mayor 
empeño impuso la corona cambios sustanciales en la organización 
eclesiástica y en la vida religiosa. María Teresa Álvarez de Icaza Lon-
goria las enfoca desde la perspectiva del arzobispo Manuel Rubio y 
Salinas, responsable de llevar a la práctica las recomendaciones de 



382 RESEÑAS

juntas de ministros y teólogos, encaminadas a reducir en los virreinatos 
americanos el número de religiosos a cargo de doctrinas, que deberían 
sustituirse progresivamente por clérigos seculares. Al mismo tiempo, 
debería procederse a evitar que las órdenes regulares siguieran acumu-
lando bienes materiales. Convencido del derecho real a organizar la 
Iglesia indiana y de los beneficios que acarrearía la secularización de 
las doctrinas y parroquias de indios, el prelado inició la aplicación 
de las reformas. Pese a su aparente buena voluntad y confianza en 
las ventajas de los cambios, no sólo los regulares sino los párrocos 
seculares alzaron protestas contra las reformas y de eso trata el último 
capítulo del libro, en el que Rodolfo Aguirre se refiere a los problemas 
de sustento de los curatos, muy desiguales en cuanto a los ingresos 
percibidos y que habían logrado sostenerse gracias a los acuerdos sobre 
cobro de aranceles negociados con las respectivas diócesis. Si en las 
ciudades podía contarse con un adecuado nivel de ingresos seguros, en 
los pueblos de indios recaía sobre los feligreses, pobres o paupérrimos, 
el mantenimiento del cura o doctrinero. La solución de adjudicar a las 
parroquias pobres una parte del diezmo recolectado por el obispado 
generó nuevas protestas, porque los obispos y sus cabildos no estaban 
dispuestos a renunciar a lo que consideraban su derecho y, sin duda, 
era uno de los mayores atractivos de sus canonjías. En la práctica se 
produjeron continuos problemas, cuando las doctrinas secularizadas, 
que habían disfrutado de razonables ingresos en manos de los regula-
res, quedaron prácticamente en ruinas cuando las recibieron los nuevos 
párrocos. Los indios, por su parte, aprovecharon la coyuntura para 
negociar rebajas en los pagos de obvenciones parroquiales y levantaron 
nuevas protestas cuando se establecieron los reglamentos de los bienes 
de comunidad, que les impedían usar libremente de los fondos que 
habitualmente empleaban en las fiestas locales y en el mantenimiento 
de la parroquia y de las casas de comunidad.

Ya con el broche de estos últimos capítulos, el libro cierra el ciclo 
iniciado con la exposición de una primera estructura eclesiástica y unos 
incipientes intentos de reforma, para terminar con los trascendentales 
cambios que, en busca de la modernidad, provocaron descontento 
entre el clero y entre los fieles. Puedo preguntarme, al terminar la lectu-
ra, si estoy convencida de saber ahora algo más y entender algo mejor el 
funcionamiento de la Iglesia novohispana e incluso hispanoamericana, 



RESEÑAS� 383

dentro del ámbito de la monarquía española. La respuesta es afirma-
tiva: el libro abre posibles explicaciones de conflictos conocidos, deja 
espacio a nuevas preguntas y permite sugerir otros temas y posibles 
respuestas. Sin afirmaciones dogmáticas ni conclusiones categóricas, 
sin recurrir a fáciles caminos trillados, plantea inquietudes y muestra 
caminos, tal como puede pedirse a un libro académico digno de leerse y 
consultarse. Su contenido se orienta a las relaciones entre la Iglesia y la 
monarquía, pero, al mismo tiempo, trata de la sociedad y de la vida en 
el mundo hispanoamericano durante los tres siglos de domino español.

Pilar Gonzalbo Aizpuru
El Colegio de México

Michael T. ducey, Una nación de pueblos: revueltas y rebeliones en 
la Huasteca mexicana, 1750-1850, xalapa, Universidad 
Veracruza-na, 2015, 352 pp. iSBN 978-607-502-436-3

En 1554 el agustino fray Nicolás de San Vicente Paulo informó al 
rey de España que “En todas partes lo había señor universal, como 
en México y Michoacán y Mestitlán, eceto en la guasteca, que es 
tierra de Pánuco, que cada lugarejo estaba por sí y tenían guerras y 
lianzas con quien les mejor parecía, como las señorías de italia”.1 
Más allá de una discutible analogía con la sociedad señorial europea, 
este religioso quiso dar a entender que en la Huasteca no había una 
organización estatal centralizada al momento de la llegada de los 
españoles, porque cada señorío se gobernaba de manera autónoma 
bajo la dirigencia política y militar de sus señores particulares. 
Además de ser una de las pocas referencias del siglo xvi sobre la 
región, la traigo a colación porque, desde mi punto de vista, 
comparte algunas semejanzas con las 
1 “Parecer de fray Nicolás de San Vicente Paulo, de la orden de San 
Agustín, sobre el modo que tenían de tributar los indios en tiempos de la 
gentilidad. Mextitlán, a 27 de agosto de 1554”, Epistolario de Nueva España, 
1505-1818, t. xVi, apéndices e índices, recopilado por Francisco del Paso y 
Troncoso, México, Antigua librería Robredo, Porrúa e Hijos, 1942, p. 56.




