
1647RESEÑAS

cambios en la concepción de sus problemas, en sus formas orga-
nizativas y en sus reivindicaciones, pero también dejaron claro su 
deseo de continuar viviendo del campo y hacerlo productivo. En 
suma, el libro de Verónica Rueda nos muestra que, más allá de 
la política de Estados Unidos encaminada a dar marcha atrás al 
proceso revolucionario en Nicaragua y de los cuantiosos recur-
sos invertidos para financiar a la Contra, existieron una serie de 
reivindicaciones y problemas internos que dieron sustento a este 
movimiento, vinculados fundamentalmente al acceso a la tierra y a 
la incapacidad gubernamental para responder a las demandas y 
necesidades de los desmovilizados. Por ello, la lectura de este libro 
es imprescindible para los estudiosos de la historia nicaragüense y 
centroamericana, en especial, la historia de los años de la posguerra.

Mónica Toussaint
Inst i tuto  de  Invest igaciones  Dr.  José  María  Luis  Mora

Aurelia Valero Pie, José Gaos en México. Una biografía intelec-
tual, 1938-1969, México, El Colegio de México, 2015, 490 pp. 
ISBN 978-607-462-745-9

Son escasas las biografías intelectuales en la historiografía mexica-
na, quizá porque se trata de un género difícil que requiere tanto 
de una información muy completa del biografiado, la cual propor-
cionan los archivos personales y la hemerografía, como un amplio 
conocimiento de los contextos en que vivió y produjo su obra. Con 
el añadido, además, de que la vida no explica la obra, pero ésta es 
incompresible sin aquélla. Por tanto, conocer la trayectoria vital del 
personaje es apenas el comienzo, la obra negra de un trabajo que 
acaba por hablarnos de las ideas, sus referentes y significados.



1648 RESEÑAS

	 Esta empresa ardua y meticulosa la emprende Aurelia Valero en 
José Gaos en México, un texto que abruma al lector no por malas 
razones dado que su manufactura es impecable, sino porque des-
pués de sus casi 500 páginas queda la sensación de que ya está 
dicho todo, que no hay manera de encontrar una rendija por don-
de aventurar una interpretación propia sobre el relato biográfico, 
o cuando menos alguna pregunta que no esté respondida antes de 
siquiera formularse. Bien visto, esto podría constituir también una 
ventaja para el lector porque le permite seleccionar, con la holgu-
ra que dan las cuatro partes del libro (José Gaos en el exilio, trans-
terrado, filósofo y traductor, “maestro de maestros”), de acuerdo 
con sus preferencias y preocupaciones. Eso es lo que intentaré.
	 José Gaos en México. Una biografía intelectual, 1938-1969, 
muestra las distintas facetas de la actividad profesional del maes-
tro asturiano, su formación en España y las redes intelectuales que 
conformó en México, el vínculo de Gaos con sus colegas filósofos 
exiliados y las tentativas de rompimiento con su maestro Ortega 
y Gasset, la incorporación del asturiano a las instituciones de edu-
cación superior y el trato con los académicos mexicanos (signado 
por la cooperación, la rivalidad y a veces la envidia), sus inclina-
ciones políticas y la aceptación complaciente del autoritarismo 
estatal, el diálogo de Gaos con las corrientes filosóficas contempo-
ráneas, además de sus problemas cardíacos y algunas de sus pasio-
nes íntimas que intentó sublimar filosóficamente.
	 José María Enrique Esteban Gaos y González Pola, Pepe para 
sus amigos, fue muchas cosas (investigador, traductor, forjador 
de instituciones) pero sobre todas ellas fue un maestro, “maes-
tro de maestros” lo llama Valero Pie en la sección final del libro. 
Ahora bien, el éxito de su labor no solo fue resultado de su voca-
ción y saber, también fue posible porque a su llegada a México en 
1938 existían las condiciones institucionales para la práctica de la 
filosofía profesional. De hecho, había ya tres generaciones de filó-
sofos precedentes: de Gabino Barreda a Antonio Caso, pasando 



1649RESEÑAS

por Porfirio Parra y José María Vigil, entre los líderes intelectua-
les más conocidos. Asimismo, la Facultad de Filosofía y Letras de 
la Universidad Nacional funcionaba desde 1924, el Fondo de Cul-
tura Económica a partir de 1934, y La Casa de España en México 
desde 1938, proyecto este último que convocó al entonces rec-
tor de la Universidad Central de Madrid, de tal manera que, pese 
al desnivel entre las respectivas academias, el aporte del exilio den-
tro del campo filosófico fertilizó al suelo mexicano.
	 El trasterrado asturiano actualizó las corrientes idealistas domi-
nantes (i.e. el vitalismo bergsoniano del Ateneo de la Juventud) 
manteniendo a raya el neokantismo acaudillado por Francisco 
Larroyo en la Universidad Nacional. Y entabló también un malo-
grado diálogo con el marxismo, la filosofía analítica y el positivis-
mo lógico. Además, Gaos introdujo el existencialismo en nuestro 
medio, empezando por la edición castellana de El ser y el tiem-
po, labor que le consumió ingente tiempo y varios cientos de las 
aproximadamente 16 000 páginas traducidas que legó a la posteri-
dad. La lucha por adecuar los polisémicos conceptos heideggeria-
nos al español, lengua que no escatima en el empleo de palabras y 
giros retóricos, constituye uno de los apartados mejor logrados de 
José Gaos en México. Al respecto, Valero Pie reproduce el balan-
ce elaborado por Antonio Castro Leal acerca del libro seminal de 
Martin Heidegger, de tal manera que en el recuento del erudito 
mexicano debemos a Gaos “la formación de un léxico filosófico 
español que, con cierta unidad y sistema, puede dar una idea de la 
rica terminología de la filosofía alemana moderna” (p. 309).
	L a traducción representaba para el filósofo asturiano una mane-
ra adicional de comunicarse con los alumnos más allá del aula, de 
fortalecer su aprendizaje, pues como relató Elsa Cecilia Frost, una 
de sus discípulas en la Facultad de Filosofía y Letras de la unam,



1650 RESEÑAS

Es claro que Gaos y Roces realizaban en el Fondo de Cultura Eco-
nómica algo que nos inculcaban en la Facultad: la profesionalización. 
Parece muy fácil decirlo, pero era muy complejo y se manifestaba de 
varias maneras. Por una parte, en clase a los dos les gustaba acudir a las 
fuentes originales y nos exigían que nosotros lo hiciéramos; pero tro-
pezábamos con la limitación de la carencia de idiomas: prácticamente 
nadie leía griego como para acercarse a Aristóteles (de aquí surgió una 
Antología griega, recientemente reeditada por la unam) y muy pocos 
alemán (de aquí la necesidad de traducir y prologar al español El ser y 
el tiempo de Heidegger, primera lengua a la que se tradujo); igual ocu-
rría con Roces, quien se vio obligado a trasladar a Marx, Engels, Luc-
kács y muchos otros que eran indispensables en sus cursos.1

	 El mismo Gaos refirió con modestia su competencia lingüística:

[…] aunque traduzco el alemán como he dado voluminosamente 
pruebas y que aunque también traduzco el inglés, el no haber estado 
en países de lengua alemana ni inglesa hace que no hable ninguna de las 
dos lenguas. Las conferencias en el extranjero las he dado en francés o 
en español con traductor. Acaso podría leerlas en alemán.2

	L a veta existencialista de Gaos conduce al grupo Hiperión, 
de Emilio Uranga, Luis Villoro y Leopoldo Zea, entre otros, el 
cual emprende la tarea de resolver las aporías de la filosofía de 
lo mexicano, dejando de lado el provincianismo de sus propo-
siciones e incorporando el instrumental teórico proporcionado 
por la fenomenología alemana, ofrecida en el mercado editorial 
mexicano gracias también al transterrado asturiano. De la traduc-
ción de Las investigaciones lógicas, de Edmund Husserl, Antonio 
Caso comentó: “muchas versiones de libros filosóficos alemanes, 

1  Víctor Díaz Arciniega, Historia de la casa. Fondo de Cultura Económica, 1934-
1994, México, Fondo de Cultura Económica, 1994, p. 99.
2  Valero Pie, José Gaos en México, p. 311 n.



1651RESEÑAS

después de ponerse en castellano, continúan en alemán. Gaos, en 
cambio, brindó al público de habla española el libro de Husserl, 
en prosa idónea y cabal” (p. 308n).
	 Menos relevante que el magisterio fue la obra escrita del filóso-
fo asturiano, primero atenta a cobrar distancia de Ortega, después 
empeñada en desarrollar una línea propia. José Gaos en México 
narra detalladamente la pretensión casi obsesiva del transterrado 
español de lograr la consagración intelectual por medio de la pala-
bra impresa. No obstante, la posteridad lo recordará más por sus 
traducciones de Hegel, Heidegger y Husserl, que por De la filoso-
fía, Del hombre o por la Historia de nuestra idea de mundo; más 
por sus discípulos destacados en los campos de la filosofía y la his-
toriografía, que por los textos con su firma. Un frío recibimiento 
acogió a De la filosofía al despuntar la década de 1960. Únicamente 
Villoro trató de rescatar el libro del naufragio, nos dice Valero Pie.

En un espectáculo de malabarismo, el discípulo no sólo equilibró con 
destreza el elogio y la crítica, la admiración y el distanciamiento, sino 
que también se aventuró por la cuerda floja de la “salvación”, la salva-
ción del maestro. Tal es al menos la impresión que desprende el esfuerzo 
—presente en cada frase y en cada párrafo— por vincular el pensamien-
to de Gaos con las corrientes filosóficas del día. Ello explica que insis-
tiera en subrayar la originalidad frente a Husserl y que lo situara en un 
diálogo preferente con Russell y con los existencialistas (pp. 290-291).

	 El maestro español, que había contribuido a la reimplantación 
de la filosofía alemana en México, quedaba rezagado.
	O tra vertiente de las enseñanzas de Gaos se sitúa en la inter-
sección de la filosofía con la historia. Tan importante como 
haber abonado el terreno filosófico para desarrollos posterio-
res, lo fue la difusión del historicismo en la historiografía mexi-
cana. Si con Minerva tuvo a Luis Villoro, con Clío Gaos procreó 
a Edmundo O’Gorman. Dentro del “Seminario para el estudio 



1652 RESEÑAS

del pensamiento de los países de lengua española” —que arran-
có en El Colegio de México en 1949 y después se trasladó a la 
unam, donde funcionó hasta principios de la década de 1960— 
se configuró la problemática teórica del historicismo, centrada 
en dar cuenta de la inadecuación de los conceptos a las realida-
des históricas específicas, orientada también a buscar el “sentido” 
de los acontecimientos históricos. Acaso el ejemplo más brillan-
te en esta perspectiva fue La Invención de América (1958), de 
O’Gorman, reconocido por su talento desde un principio por 
el profesor asturiano y a quien Valero Pie atribuye con razón el 
haber abierto “el camino a la reflexividad histórica” (p. 363). El 
subtítulo del laureado libro condensa la preocupación filosófi-
ca de esta corriente al introducir la pregunta acerca del “sentido 
del devenir”. Después de constatar que América no es Améri-
ca sino hasta que no se hace de un espacio conceptual dentro de 
la conciencia occidental, el historiador descubre el sentido de su 
devenir en la realización del programa de Occidente en el Nuevo 
Mundo “bajo el signo de la libertad”. Embelesada con esta pers-
pectiva, la historiografía mexicana dejaría pasar una generación 
para tomar en serio los desarrollos historiográficos que llegaban 
de Francia con los Annales, de Inglaterra con la historia desde 
abajo y de los Estados Unidos con la cliometría.
	 Si historia y vida se funden, según pensaban Bergson y Cro-
ce, no cabe duda que la trayectoria de Gaos lo demuestra, como 
ahora sabemos con certeza gracias al espléndido libro de Valero 
Pie. También corroboramos que su vida estuvo a la altura de su 
talla intelectual, pues el “maestro de maestros” encontró en “la 
tranquilidad de conciencia” de los últimos años la justa retribu-
ción a su paso por el mundo. Por eso, llegado el momento, mori-
ría satisfecho.

Carlos Illades
Univers idad Autónoma Metropol i tana-Iztapalapa




