El trabajo de duelo interminable:
Lo que se ha ido para siempre

=
The Never-Ending Mourning Work:
What Is Forever Gone

ALFONSO MENDIOLA

Universidad Iberoamericana

México
https://orcid.org/0009-0002-6052-6197

Correo: jalfonso.mendiola@gmail.com

DOI: 10.48102/hyg.vi62.512

Articulo recibido: 9/05/2023
Articulo aceptado: 11/07/2023

..o reir, no lamentar, no odiar sino comprender

Baruch Spinoza

RESUMEN
Este ensayo tiene como objetivo tomar una posicién con respecto al
escrito de Javier Moscoso “Historias de la experiencia’. El texto se divide
en dos: en un primer momento, el autor esboza una interpretacién de
este escrito, subrayando los puntos que lo interpelan y que abren el de-
bate. En un segundo momento, el autor desarrolla su propuesta en torno
alo que entiende por escritura de la historia y su funcién social. El texto
sostiene que un comentario de un texto solo tiene valor si antes se expo-
ne desde donde se lleva a cabo. Dicho de manera mds explicita, la dis-
cusién no estd en el texto comentado sino en los criterios que se ponen
en juego para criticarlo. Al hacer historia, lo que tienen que discutirse
son los postulados con los cuales se lleva a cabo la apropiacién del texto.
Palabras clave: experiencia, historiografia, interpretacién, emocién,

critica de textos.

Historia y Grafia, Universidad Iberoamericana, afio 3|, nim. 62, enero-junio 2024, 233 -26|

€ ISSN 2448-783X



ABSTRACT
This essay aims to take a stand regarding Javier Moscoso’s writing “His-
torias de la experiencia’. The text is divided into two, at first the author
outlines an interpretation of this writing, underlining the points that
question him and that open the debate. In a second moment, the author
develops his proposal around what he means by writing history and its
social function. The text states that a comment on a text only has value
if it is first exposed from where it is taking place. More explicitly ad-
dressed, the discussion does not happen within the commented text but
in the criteria used to criticize it. When making history, what needs to
be discussed are the postulates with which the appropriation of the text
is carried out.

Key words: experience, historiography, interpretation, emotion, crit-
ics of text criticism

Este ensayo tiene como objetivo tomar una posicién con
respecto al escrito de Javier Moscoso “Historias de la experien-
cia’. El texto de Moscoso, del cual expondré mi interpretacién en
el segundo apartado, realiza una fundamentacién epistemoldgica
de la historia de las emociones. Podriamos afirmar que es u7na pro-
puesta de las condiciones de posibilidad de cémo hacer ese tipo
de historia. Enfatizo una pues el autor inicia su exposicién criti-
cando lo que llama una historia de las emociones que se centra en
una aproximacién “semanticista’. Ya el titulo del ensayo define su
tesis con relacién al modo de hacer la historia de las emociones.
Experiencia se opone a lenguaje. Su punto de vista busca mostrar
la emocién como experiencia y no como el significado de la pa-
labra en cada época. La emocién que elige, ya que trata el debate
entre dos historiadores de las emociones, Barbara Rosenwein y
Thomas Dixon, es la ira. Por ello su propuesta es una critica del
“giro linglifstico”. Esta tesis lo lleva a confrontar la Histdrica de
Koselleck con la hermenéutica de Gadamer, pero su énfasis en la
experiencia le permite fundamentar una historia transcultural, es
decir, una historia de tiempos largos y de civilizaciones distintas.

234 / Alfonso Mendiola



Lo que estd en juego en su posicion es, retomando el titulo de un
libro de Marcel detienne, Comparar lo incomparable. Diria que un
aspecto de su ensayo es una exposiciéon de la razén moderna como
razén comparativa. Por otro lado, ademds de lo anterior, presenta
lo que es la historia como sucesion de acontecimientos y también
se pregunta por su funcion social. Por mi parte, me enfocaré en
este segundo punto, pero sin dejar de tomar en cuenta el primero,
pues el primero es fundamento del segundo.

Sostengo que un comentario de un texto solo tiene valor si
antes se expone desde donde se lleva a cabo. Dicho de manera
mids explicita, la discusién no estd en el texto comentado sino
en los criterios que se ponen en juego para criticarlo. Los que
tienen que discutirse son los postulados con los cuales se lleva a
cabo la apropiacién del texto. No debo obviar mi postura sino
exponerla, mis criterios a partir de los cuales hago mi critica no
son evidentes, universales o absolutos. No hay una teoria que por
mds abstracta que se presente deje de ser expresion de un lugar
social; ya el titulo que pongo a este articulo habla de mi particu-
larismo. Hablo desde mi lectura de Michel de Certeau, lectura
hecha desde el contexto intelectual mexicano de fines del siglo XX
y principios del siglo XXI y es relevante destacar que durante esas
décadas los libros del jesuita historiador se tradujeron al espanol.
Mi concepcién de la historia, reflejada en el titulo, sostiene que
se escribe historia acerca de aquello que se ha ido para siempre.
Eso que nunca volverd, ella, “la escritura de la historia”, ademds
de ser una ciencia es un gesto afectivo moderno de despedirse.
Por esto el pensamiento certoliano ve la historia como un trabajo
de duelo que siempre se convierte en melancolia. En esta necesi-
dad que veo de explicitar desde donde hablo, se encuentra una
lectura contempordnea de Kant, en la cual el juicio reflexionante
subsume al juicio determinante. Al ejemplificar y por supuesto
al simplificar mientras el juicio determinante explica a partir de
leyes auténomas universales los mecanismos de la naturaleza, el
juicio reflexionante comprende lo singular y construye leyes de-

El trabajo de duelo interminable: lo que se ha ido para siempre / 235



pendientes del caso, por ello solo son pertinentes para ese caso.
El juicio reflexionante puede asimilarse al proceso de realizar una
ponderacién y lo que llevaré a cabo serd una ponderaciéon de la
exposicion del ensayo “Historias de la experiencia”. Los criterios
que aplicaré al texto de Moscoso, los desarrollaré en el primer
apartado.

Finalmente, en el tercer apartado expondré mi concepcién y
funcién de la historia en el mundo contempordneo. Como lo hace
ver el ensayo “Historias de la experiencia”, siguiendo en esto a
Koselleck, la conciencia de la historicidad de la modernidad plan-
te6 una antinomia, por un lado, el saber que conoce realidades
esenciales e inmutables es ya para ese momento, insostenible pero
por el otro, lo mismo sucede con las verdades que son singulares
y contingentes, por ello hay que fundar la historia en estructuras
de repeticién; es decir, sin repeticién no es posible conocer la va-
riacién. Considero que esta postura, propia de Koselleck, busca
reproducir la historia maestra de vida en la historia moderna que
cuando es aplicada produce pura contingencia. La pregunta de
fondo es, ;qué ensefia la historia al hombre moderno? Dirfa que
Koselleck busca ralentizar la aceleracién moderna del tiempo por
medio de trascendentales (antropologia filoséfica). Yo sostendré
que no es necesario desacelerar el tiempo moderno para que la
historia como saber, nos ensefie algo. La historia, desde mi posi-
cién, nos muestra como nuestra racionalidad no funciona cuando
la usamos para explicar el pasado. El saber histérico nos permite
extrafarnos, asombrarnos, de nuestro presente.

Prejuicios

Contra la ilustracién, Gadamer nos ensend que no es posible una
lectura que sea pura o ajena a toda tradicién. Esta impureza del
acto de leer, es decir, los prejuicios de los que parte esa actividad,
fue radicalizada por el discipulo de Gadamer, Hans Robert Jauss,

236 / Alfonso Mendiola



con la teorfa de la recepcién estética; pero serd el historiador fran-
cés Roger Chartier el que con su historia de la lectura demuestre
que toda prictica de la lectura estd condicionada, no solo por la
formacién del lector, sino también por micro interacciones entre
la materialidad del libro y las posturas del cuerpo. Esto deriva en
la hipétesis de que la investigacion histérica no depende de las
fuentes, sino de las maneras como estas eran leidas en su época.
Cada sociedad con sus medios de difusién condiciona las formas
de interpretacién de los textos. Adn podriamos afadir a Brian
Stock con su nocién de “comunidades de lectura” para entender
cémo se producen formas de lectura dominantes (ortodoxas) en
cada contexto social. Todo lo anterior para expresar que debo ex-
plicitar, hasta dénde sea posible, el tipo de lectura que hago del
ensayo de “Historias de la experiencia”. Leer, como dice Michel
de Certeau, es recorrer las paginas como un “cazador furtivo”.

La tradicién en la que uno se inscribe estd condicionada por
el lugar social y las décadas en que uno se forma. No existe una
mirada desde lo alto para observar la totalidad de las teorias y
elegir aquella que uno considere mds valida y fundamentada. Es-
tamos inmersos en la confrontacién de ofertas tedricas. Somos
seres histéricos determinados por estructuras. La operacién del
historiador es remitir ideas a lugares sociales; atin mds, debemos
partir del presupuesto de que esa distincién es heuristica pero no
real. Por ello, expondré en términos de operaciones (apropiacio-
nes) los presupuestos con lo que leo el ensayo “Historias de la
experiencia’. Ahora, el leerlo desde México, como parte de un
ciclo de conferencias, implica que debo aceptar que carezco de
muchos elementos del contexto de la produccién del ensayo y de
la trayectoria del grupo al que pertenece el autor. Sin embargo,
el propio ensayo nos muestra que este grupo de investigadores
toman posicién dentro de las formas de andlisis de la historia de
las emociones. Lo primero que hay que destacar es que el texto se
sitda en una postura reflexiva, esto es, el ensayo se interroga sobre
las condiciones de posibilidad epistemoldgicas, y me atrevo a de-

El trabajo de duelo interminable: lo que se ha ido para siempre / 237



cir, ontoldgicas de la historia de las emociones. No solo desarrolla
las formas de validacién de este tipo de historia, sino también la
naturaleza de las emociones (experiencias vivenciales). Antes que
otra cosa, presentaré los limites en que mis afirmaciones se sitdan.

Parto de la exigencia de historizar todo. Por consiguiente, cada
uno de los comentarios que haga solo tiene validez desde esa pos-
tura. Si el gesto de historizar se entiende de multiples maneras, me
veo obligado a precisar el sentido que le doy. Historizar, antes que
nada, consiste en demoler todo esencialismo. La historia, en esto
me opongo a la tesis de Moscoso, es relativizar todo. Por relativi-
zar todo no quiero sostener que se puede decir “cualquier cosa”,
al contrario, cada afirmacién al ser contextualizada exige un alto
grado explicitacién. Por ello, relativizar se entiende mejor, como
sostiene Simmel, como relacionismo. Dicho de otra manera, no
parto de sustancias sino de funciones. Esta nocién de historicidad
lleva de inmediato a pensar en el bistorismo (historicismo), lo cual
debo aclarar. Historismo fue, durante fines del siglo XIX y prin-
cipios del XX, en Alemania, la visién de la historia que negaba
radicalmente la existencia de los universales. Por tanto, Aistorismo
significaba que no habia valores (orientacién de tomas de deci-
sién) absolutos, postura que negaba la posibilidad del uso de la
racionalidad comparativa. Ahora, el hecho de que se sostenga que
no existe lo universal, es decir, que no existen en tanto entidades
histéricas, no significa que no las podemos usar. Esto es que, desde
mi posicién, no existe lo universal como entidad histérica-empi-
rica (el mundo de las Ideas platdnicas), como dice Norma Duran’
del cristianismo como idea, sin embargo, me veo en tanto que
historiador, en la tarea de elaborar una nocién de cristianismo lo
suficientemente abstracta para percibir, como sostiene Moscoso,
tipos de cristianismo que se han dado en la historia. Todo con-
cepto por mds abstracto que sea, tarde o temprano, se revela como

"Norma Durdn, Crénicas novohispanas: una propuesta de lectura (México: Nava-
rra, 2021).

238 / Alfonso Mendiola



histérico. Por ello, tanto para Husserl (el tltimo Husserl, el de la
Crisis de las ciencias europeas) como para Foucault, los universales
se fundan como a priori histéricos. Mientras una de las formu-
laciones del historismo sostenia que cada época estd cerrada en si
misma, Gadamer expuso, por medio de su concepto de historia
efectual, que toda época es representada desde el presente. De
alguna manera, Danto también sostuvo lo mismo con su término
de enunciados narrativos. Toda historia se escribe desde el futuro
del pasado, y por ello, el pasado es tan abierto como el futuro. Di-
cho con la frase de Georges Duby: cada era tiene su representacion
de la Edad Media. No existe /z Edad Media, sino apropiaciones
distintas de ella. Lo que se deriva de esto es la siguiente pregunta:
ses posible orientarse con valores relativos? O ;es posible que una
sociedad se reproduzca con pura informacién contingente? Para
responder a estas cuestiones voy a utilizar a Certeau y a Luhmann.
El primero con la polémica catdlica del modernismo y el segundo
con su teorfa de las estructuras operativas y la observaciéon del
sistema que observa.

Certeau se forma en el campo teolégico a fines de los afios cin-
cuenta, en pleno debate de la historizacién de la dogmdtica. Esta
irrupcién en el mundo catdlico, de la historia en el estudio tanto
de la exégesis biblica como de la cristalizacién de ella en principios
politicos eclesioldgicos, trae consigo una crisis designada como
“modernismo”. La Iglesia vive su propio debate historicista, ya
que la estructura jerdrquica se siente amenazada al observar que
toda su dogmdtica es histdrica y en consecuencia, contingente
(relativa). Certeau se hace consciente del “temor” que provoca a
toda estructura de poder el historizar su sistema de valores pues al
convertir en histérico todo principio normativo, este deja de ser
evidente y universal; esto es, las formas de dominacién pierden su
soporte natural al ser relativizadas por la “operacién historiogri-
fica”. Esta experiencia existencial guiard su vida intelectual y de
ello surgird el interés que él mantendrd a lo largo de su vida por
la historia. ;Qué hace el historiador al volver contingente todo lo

El trabajo de duelo interminable: lo que se ha ido para siempre / 239



que se considera como invariante universal? Esa pregunta atraviesa
la totalidad de su obra. este jesuita francés tratard de mostrar qué
hace el historiador cuando hace historia. Para él hacer historia, en
el sentido moderno, es realizar una bisqueda incansable de eso
que se ha perdido para siempre. La investigacion histérica siempre
termina en que eso que he encontrado “no es lo que buscaba”. En
la modernidad, eso que ya se convirti6é en pasado, se vuelve ina-
prehensible. Ahora, esta imposibilidad para él no implica dejar de
hacerla; por el contrario, igual que los misticos de los siglos XVI y
XVII a los cuales estudié durante mds de treinta afios, jamds deja-
ron de buscar a ese Dios que en el crepusculo de la Edad Media se
habia ocultado para siempre.

“Asi el historiador solo puede escribir uniendo en la prictica al
“otro”, que lo impulsa a andar, con lo “real”, al que solo representa
en ficciones. Es pues, historidgrafo”.?

Aquello que pone en movimiento al historiador, repito, en la
modernidad y de manera clara, en la década de los sesenta del
siglo XX, es el “deseo” del “otro”. Ese “otro”, en la investigacion
histérica, es el pasado que ya no se constituye como herencia tes-
tamentaria. El horror del Holocausto quiebra la posibilidad de
asumir el pasado como un sentido que oriente nuestro actuar. Por
esta visién de la historia como una “poética de lo imposible”, la
obra certoliana es una textura de aquellas disciplinas que durante
tres décadas (de los cincuenta a los ochenta del siglo pasado) se
interrogaron por lo “otro”: semiologia, psicoandlisis, etnologia e
historia. Las figuras de ese “otro” son: el referente, el inconsciente,
el salvaje ,y el pasado. Para Certeau, la escritura como practica
moderna, es conquistadora (militar) y colonizadora (poder) del
“otro”. La nocién de escritura en la metaforologia certoliana, es
sinénimo de capital productivo. La escritura genera ganancias
(plusvalor), se invierte, se expande, se reproduce y se convierte en
factor de dominacién. Segun él, esta dindmica de la escritura-ca-

*Michel de Certeau, La escritura de la historia (México: UIA, 1993), 29.

240 / Alfonso Mendiola



pital coloniza a ese “otro” que es el pasado, por ello su deseo de
ese “otro” se basa en el esfuerzo permanente de evitar la visién de
que el “otro” habla a través del texto de historia. El pasado siempre
resiste a la escritura del historiador. El “otro” jamds es propiedad
de la narrativa del historiador, hay algo que le permanece ajeno.
Para el jesuita historiador, solo se sabe que se estd frente al pasado
cuando la racionalidad escrituristica revela sus propios limites.
Desde este punto de vista, el pasado solo aparece en la escritura
historiadora como acto fallido. En el lapsus, en donde digo una
cosa por otra, es donde el pasado se expresa, es decir, solo en los
momentos en que el decir de mi escritura deja de ser autocons-
ciente. Si la escritura, en el juego metaforolégico certoliano, es
capital, también por ser capital es expresién de la racionalidad
moderna como autoconciencia y autodeterminacidn. La escritura,
en este sentido, domina el hacer del hombre occidental desde el
descubrimiento de América hasta la crisis de la sociedad burguesa
que se manifiesta en las patologias neurdticas diagnosticadas por
Sigmund Freud. Para Certeau, la historia como prdctica escritu-
ristica, es la represién de la oralidad (la voz). La escritura como
racionalidad-trabajo es la negacion de las emociones-fiesta; dicho
de otra manera, la “parte maldita™. Para Certeau el “otro” de la
modernidad, solo se hace presente en la voz, por ello el retorno
de la oralidad se da con la terapéutica psicoanalitica. Lo “otro”
del Occidente moderno es aquello que se opone a la escritura:
la fibula (la voz). La oralidad como metifora, es el retorno de
lo reprimido en la racionalidad-escrituristica. La historia desde
la obra certoliana, es esa busqueda incesante de la voz (su “otro”)
que solo se hace presente en los lapsus de la escritura. Podriamos
sostener que desde la construccién metaforoldgica de Michel de
Certeau, hacer historia consiste en aprehender a escuchar la voz
que se expresa en los documentos. Debido a que la modernidad

3 George Bataille, La parte maldita precedida de la nocion de gasto (Barcelona:
ICARIA, 1987).

El trabajo de duelo interminable: lo que se ha ido para siempre / 241



es racionalidad-productivista, la historia debe rastrear en los in-
tersticios de la escritura la emotividad (el cuerpo); dicho de otra
manera, tratar de vislumbrar esa racionalidad “otra”.

Quizés, o ya de manera definitiva, este proyecto de las décadas
de la segunda mitad del siglo XX ha perdido evidencia para las ge-
neraciones que se vienen formado desde los tltimos treinta afos.
Esta epistemologia fundada en un gesto de ternura por lo “otro”,
representada por Michel de Certeau, ha perdido su capacidad de
convencimiento. Todo indica que en las posturas epistemoldgicas
actuales, para las cuales el tema de la alteridad por lo menos, ha
dejado de interesar y, si como he venido diciendo, todo es histé-
rico, no serfa extrano que al cambiar el contexto social, cultural
y politico, hayan desaparecido con él, los fundamentos del pen-
samiento del “otro”. Este diagndstico podria objetarse desde el
punto de vista de la historia de las identidades diferentes, pero
creo que tiene algo de plausible, pues en las dltimas décadas, se
desean verdades mds fuertes. Esto me obliga a exponer el lugar
social en que se dio una comprension de la escritura de la historia
como una forma de “trabajo de duelo interminable”. Este trabajo
del historiador, visto como un trato particular con los muertos,
a los cuales les hace una tumba para permitir en la modernidad
que los vivos puedan continuar con sus tareas, es particularmente
de tradicién francesa. Como senalé al comenzar, nadie escoge la
tradicién en que se forma. De una vez debe quedar claro que la
tradicion francesa no es mejor que las otras, sencillamente es una
posibilidad entre otras.

La prictica de investigacion histérica en la que se forma Cer-
teau durante fines de las cincuenta y principios de los sesenta es
como no podria haber sido de otra manera, la de la escuela de
los Annales. Esta tradicidn representada en sus figuras totémicas,
Lucien Febvre y Marc Bloch, se opone, como manera de diferen-
ciarse de la alemana, a toda epistemologia filosdfica del quehacer
del historiador. Aan la Apologia de la historia de Marc Bloch es,

mds que una reflexién epistemoldgica, un manual prictico de

242 | Alfonso Mendiola



cémo hacer historia. Para ellos, la historia no se funda en un pen-
sar ajeno al de ella misma. Toda reflexién sobre la historia se debe
hacer desde la historia misma. Por esta posicién, para ellos, todo
quehacer del historiador es histérico. Las condiciones de posibi-
lidad de las historias no son universales sino histéricas y por ello
contingentes. Habria en esa tradicién un imperativo a seguir: toda
fundamentacién ahistérica de la historia es negar la practica de
investigacién del propio historiador. La historia se tiene que fun-
damentar desde la misma historia. Mientras la fundamentacién
en la esfera alemana se hace por medio de la construccién de con-
ceptos que permitan comparaciones entre las épocas, los franceses
evitan sistemdticamente las comparaciones transculturales. Para
hacer comparaciones de civilizaciones y épocas distintas es ne-
cesario construir una antropologia filoséfica. Evidentemente, esta
antropologfa es el resultado del despliegue de las caracteristicas
esenciales de la naturaleza humana, tanto biolégica como social.
En cambio, la tradicién francesa, basada en la obra de Ignace Me-
yerson®, sostendrd que no existe tal entidad como una naturaleza
humana. De esta tesis surgird la llamada psicologfa histérica que
mids tarde se convertird en historia de las mentalidades y, final-
mente, en antropologia Aistdrica. Esta corriente historiografica
tendrd sus resultados mds acabados en la llamada escuela francesa
de historia griega (Jean-Pierre Vernant, Vidal-Naquet, el primer
Marcel Detienne, Nicole Loraux, Francois Hartog, etcétera).

La autocomprensién de la historia se lleva a cabo sin necesidad
de saberes externos a ella. Con esto, para la tradicién francesa en
la segunda mitad del siglo XX, la filosofia dejé de estar por encima
de todos los otros saberes. La filosoffa en este periodo perdié su
funcién privilegiada de justificar qué debia ser considerado como
un enunciado verdadero. A partir de ese momento, cada saber se
contiene a si mismo. Esto es lo que he llamado en otro articulo,

*Ignace Meyerson, Les fonctions psychologiques et les oeuvres (Paris: Albin Michel,
1995).

El trabajo de duelo interminable: lo que se ha ido para siempre / 243



siguiendo a Luhmann, el “cierre cognitivo™. Este cierre se dio
para la ciencia de la historia en la década de los sesenta. Esto lo veo
simb¢licamente en la publicacién de dos obras: E/ pensamiento
salvaje (1962)° y la Escritura de la historia (1975). Luhmann ex-
plica el “cierre cognitivo” por medio de su teorfa de los sistemas
sociales de manera muy clara en su libro, cuyo titulo explica ya lo
que se entiende por “cierre cognitivo”: La realidad de los medios de
masas (1996). El titulo expresa que los medios de comunicacién
masiva no hablan de una realidad externa a ellos, sino que ellos
la producen. Ahora, Luhmann explica que los medios de comu-
nicacién masiva no logran el “cierre cognitivo”, pues ellos siguen
creyendo que la realidad de la que hablan existe por fuera de ellos.
Esta tesis luhmanniana puede entenderse como si solo repitiera
las proposiciones ya sabidas de la epistemologia constructivista,
pero aqui lo relevante es que ¢/ propio saber se da cuenta que de
la realidad, que habla, él mismo la construye. Y algo mds, este
“cierre cognitivo” se da historicamente; ejemplifiquemos con la
historia. La historia como saber durante su emergencia y hasta la
mitad del siglo XX, pensé que la realidad de la que hablaba existia
independientemente de ella, pero en la década de los sesenta, ella
toma conciencia de que esa realidad, de la que habla, ella la cons-
truye. No puedo extenderme aqui, pero aclaro que no se trata de
decir que la historia solo produce ficciones, sino todo lo contrario;
de lo que se trata es de que al volverse reflexiva crea controles de
verificacién mds exigentes y rigurosos. Esto lleva a la siguiente
conclusién: la historia no tiene el monopolio del pasado, es decir,
existen diferentes saberes que producen distintos pasados.

Otra de las razones por la cual la propuesta del pasado como al-
teridad no es aceptable por los historiadores de hoy es la siguiente:

> Alfonso Mendiola, “El giro historiogréfico: la observacion de observaciones del
pasado”, Historia y Grafia, nGm. 15 (2000): 181-208.

¢ Claude Lévi-Satrauss, E/ pensamiento salvaje (México: FCE, 1964).

7Niklas Luhmann, Lz realidad de los medios de masas (Barcelona: UlA-ANTHRO-
POS 2000).

244 | Alfonso Mendiola



dentro del medio intelectual francés de fines de los cincuenta se da
la transicién de la fenomenologia existencialista (Sartre) al estruc-
turalismo (Levi-Strauss). La bisagra en esta transicién es la obra
de Merleau-Ponty. Esta transicién es la que llama Foucault, en el
prefacio que escribe a la traduccién al inglés de la obra de Georges
Canguilheim Lo Normal y lo patolégico, como el paso del sujeto al
concepto®. Esta dicotomia se explicita en dos concepciones del su-
jeto. Por un lado, se trata del sujeto burgués de la Ilustracién, esto
es, el sujeto dueno de si mismo. Esta figura del sujeto ilustrado
estd constituida por la autoconciencia y la autodeterminacién. A
pesar de que el existencialismo sartreano piensa en un sujeto de-
terminado por la situacion en la que nace y se forma, sin embargo,
necesariamente ese sujeto estd arrojado a ser libre. En un mo-
mento de su vida el sujeto deberd elegir (libertad) qué hace con lo
que han hecho de él. Sartre crea el siguiente oximoron: el hombre
estd obligado a ser libre. Por otro lado, el estructuralismo, tanto en
su forma psicoanalitica (Lacan), como en la antropoldgica (Lé-
vi-Strauss), mds que negar, borra la figura del sujeto libre. Para
la epistemologia estructuralista, toda accién que realiza un sujeto
en la sociedad estd determinada por un plano latente a ella que la
constrifie (contrainte). Esta nueva concepcién del sujeto parte de
la tesis de que este no sabe por qué hace lo que hace. Las figuras
del “otro”, en el pensamiento de los sesenta, tienen su fundamento
en la epistemologfa estructural. Pues el “otro”, no es solo el “otro”
que me enfrenta en tanto que diferente a mi, sino ese “otro” que
estd ya en mi constrinéndome. Esta configuracién de la otredad se
desarrolla en dos presupuestos. Primero, la obra certoliana tiene
su fundamento en la tesis bésica y estructural de Freud: el retorno
de lo reprimido. Segundo, el “otro” es objetivado como una en-
tidad independiente de mi para que siempre, tarde o temprano,
retorne en mi. Estas dos tesis son las que configuran la metafo-

8 Pierre Cassou-Nogues y Pascale Gillot, Le concept, le sujet et la science (Paris:
VRIN, 2009).

El trabajo de duelo interminable: lo que se ha ido para siempre / 245



rologia de lo “otro”. Como se puede ver, el estructuralismo es la
critica radical del sujeto libre e independiente (esa demanda ilus-
trada de “pensar por cuenta propia como un adulto”), es solo una
ilusién, pues es eso “otro” externalizado que termina por retornar
en nosotros como lo que nos posee (lo ominoso). Esta visién es-
tructuralista y con ello el estructuralismo, en cuanto tal, es lo que
en la actualidad ya no es pensable. Esta figura del “otro” para Cer-
teau se manifiesta en un movimiento dialéctico que pasa por tres
fases: Primero, ese “otro” es la arqueologia de la configuracién del
sujeto. El sujeto es tal en tanto que “hay el otro”, esa relacién con
ese “otro” que es deseo y pérdida (el fantasma materno). El sujeto
tiene su origen en una escisién insuperable: el deseo del “otro”; el
deseo de ser deseado por el “otro”. Segundo, ese “otro” como frac-
tura interior se objetiva y de esa manera se le coloca fuera de uno.
Por Gltimo, ese “otro” retorna en mi interioridad como fantasma,
equivoco, acto fallido, quiproguo.

Ademis, esta comprensién de la historia que rechaza toda
posibilidad de comparacién ya que asume que cada periodo es
contingente, surge como he dicho, en el contexto del debate del
“modernismo™. Esta radicalizacién de la contingencia, repito, es
contextual; tiene un objetivo que es pensar el saber teoldgico en
términos histéricos. Concebir como histérico-contingente, tanto
la interpretacién de la biblia como la doctrina-dogmatica, tiene
como tarea fundamental renovar a la Iglesia para que sea capaz de
adecuarse a las estructuras modernas. Por ello, debe quedar claro
que convertir en relativo todo acontecimiento, solo es el medio
para adaptarse a una nueva configuracién de la sociedad. El vol-
ver todo contingente y en consecuencia, relativo (relacionismo),
permite actuar ante contextos nuevos, pues se muestra de esta
manera, que la racionalidad en la que se vive es limitada y por ello,
no es capaz de comprender el pasado. Esto es, solo sé que hablo

? Francois Laplanche, La crise de lorigine. La science catholique des Evangiles et
Uhistoire au XX siécle (Paris: Albin Michel, 2006).

246 | Alfonso Mendiola



de lo ya acontecido porque “resiste” a mis intentos de explicarlo.
Con esto quiero sefalar que desde mi posicién, la distincién en-
tre contingencia y universal no es una formulacién ontoldgica,
sino metodoldgica y situacional. Mi postura es muy préxima a la
neokantiana, que sostenfa que la distincién entre conocimiento
universal (nomotético) y conocimiento singular (ideografico)
estaba determinada por el punto de vista con que se procedia.
Dicho de otra manera, no hay realidades universales o contingen-
tes, sino modos de observar los fenémenos. Michel de Certeau,

en su ensayo “El mito de los origenes”,'

% se hace la siguiente pre-
gunta: ;qué puede aprehender para actuar un jesuita de la segunda
mitad del siglo XX de los origenes de la Compania de Jests del
XVI? La respuesta del jesuita historiador es tajante, nada. Pues,
para ¢él, la historia ha dejado de ser maestra de vida. El jesuita o
la orden religiosa siempre debe nuevamente aprehender a vivir
en cada nuevo contexto. Mientras Koselleck quiere desacelerar el
tiempo por medio de estructuras de repeticién, el pensamiento
certoliano destaca “la inversion de lo pensable”, es decir, mostrar
que lo “otro”, en este caso el pasado, inicamente funciona como
una critica de la racionalidad propia.

Otra cuestion central que hace que en la actualidad esta po-
sicién no tenga fuerza de convencimiento es el uso que ella hace
del lenguaje psicoanalitico lacaniano. El uso de ese lenguaje me-
taférico se centra esencialmente en un postulado que toma de la
interpretacién de la Fenomenologia del espiritu de Alexandre Ko-
jeve''. Kojeve, en su comentario sobre la dialéctica (de la lucha)
entre el amo vy el esclavo, que lee como una lucha por el recono-
cimiento, plantea que solo es posible exponerse hasta la muerte
propia si se prioriza mds el deseo que la sobrevivencia biolégica.
Este gran comentario de Kojéve que influyd fuertemente en toda

' Michel de Certeau, “El mito de los origenes”, Historia y Grafia, nim. 7 (1996):
11-29.
' Alexandre Kojeve, Introduction i la lecture de Hegel (Paris: Gallimard, 1968).

El trabajo de duelo interminable: lo que se ha ido para siempre / 247



una generacién de pensadores franceses, plantea que lo que busca
el esclavo, el reconocimiento, es el deseo del “otro”, esto significa
que el reconocimiento se alcanza cuando se logra ser deseado por
el “otro”. Es importante destacar que el “otro”, en este caso, es
el amo, es decir, el amo absoluto. Solo se es capaz de “existir”,
como comprende Certeau, si se cree que “hay otro” que me desea
(ama). Es importante insistir en el verbo creer, pues para Certeau
es distinto que saber. Por lo tanto, se cree y no se sabe que se es
deseado por el gran “Otro”. Este famoso comentario de Kojeve
subsumird todo el “retorno a Freud” que hard Lacan. El deseo,
como se puede ver, no es el deseo de cosas (mercancias), sino el
deseo del deseo. Esto es, “ser deseado”. Esta tesis que estructura
todo el pensamiento lacaniano serd relevante para alguien, como
lo fue Michel de Certeau, que ha dedicado su vida al estudio
de los misticos del siglo XVI y XVII. Los misticos creen que ese
“otro” absoluto los ama. Pero, continuando con la interpretacién
certoliana, estos son misticos porque ese “Otro” absoluto se ha
ocultado para siempre con la conversién de la naturaleza de algo
alegérico (Dios), a algo mecdnico (Galileo). La motivacién de
los misticos es coémo poder creer que “hay el otro” que los ama,
cuando ese “otro” se ha ido para siempre. Esto lo traslada Certeau,
como sistema analégico y no comparativo, pues las dos épocas son
radicalmente distintas, a la relacién del historiador con ese “otro”
(lo “real”) -el pasado- que se ha ido para siempre y del cual solo
queda hacer un trabajo de duelo.

“La historiografia se apoya en este “otro” que la vuelve posible
y puede colocarlo siempre “antes”, remontarlo siempre mds atrds,
o bien designarlo como lo que autoriza la representacién de “lo

real” sin serle jamds “idéntico™"?.

12 Certeau, La escritura de la historia, 28-29.

248 / Alfonso Mendiola



APROPIACION

La profundidad y rigor de un pensamiento depende de las distin-
ciones que este usa y de la arquitecténica de su argumentacién.
El ensayo, “Historias de la experiencia”, de Javier Moscoso, histo-
riador filosofo de un objeto sumamente dificil de asir como lo es
el de las emociones, cumple con esos atributos. Ademds, el hecho
de que un historiador se interese por exponer sus presupuestos
epistemoldgicos hace que el articulo sea de gran valor, pues nos
invita a reflexionar sobre nuestro oficio. En este apartado presen-
taré mi posicién ante este articulo desde lo que expuse del jesuita
francés y también en funcién de la teoria de los sistemas sociales

de Luhmann,®

colega de Koselleck en la universidad de Biele-
feld. Espero que realizar esta observacién desde esos autores, del
ensayo, “Historias de la experiencia’, ayude a enriquecer el oficio
de historiador. Expondré mi recepcién del ensayo de Moscoso y
enseguida, plantearé algunas tesis que lo enriquezcan.

El titulo del ensayo ya explicita claramente contra qué forma
de hacer historia de las emociones se enfrenta pues como el arti-
culo lo senala, esta propuesta lleva veinte afos construyéndose.
El concepto que recorrerd el conjunto de la argumentacién es el
de “experiencia’. En lugar de emocidn se utiliza experiencia. Para
ir poco a poco aclarando en qué consiste esta oposicién, cita dos
obras que nos permiten acercarnos a la nocién de experiencia.
Primero, Variedades de la experiencia religiosa de William James,
ya en esta obra se ve la nocién de experiencia y no la de emo-
cién. La segunda obra que me parece relevante es la de Emile
Durkheim, Las formas elementales de la vida religiosa, ya que esta
nos permite comprender qué entiende Moscoso por experiencia
(vida). La experiencia de la que habla el titulo no es la que rea-
liza el cientifico en su proceso de investigacién, sino la que da

'3 Niklas Luhmann, Sistemas sociales. Lineamientos para una teoria general (Barce-
lona: ANTHROPOS-UIA-CEJA, 1998).

El trabajo de duelo interminable: lo que se ha ido para siempre / 249



significacién a los acontecimientos de una biografia o historia:
experiencias vivenciales. Estas experiencias incluyen, mds alld que
la pura percepcién del fenémeno a través de los sentidos, senti-
mientos y pasiones, esto es, estados de dnimo. Algo que quisiera
destacar por su importancia, es que la experiencia entendida de
esta manera, como sentimiento y pasién, dona de significacién a
los eventos que transcurren en la duracién abstracta del tiempo.
Me atreveria a decir desde mi lectura, que aquello que estd en el
centro del articulo es la repeticién de la estructura de experiencias,
a lo largo del tiempo y de los espacios culturales. Pero esta repe-
ticién, como explica Moscoso, de las experiencias, dependen de
estructuras, formas, rituales.

La condicién de posibilidad de hacer historia de una expe-
riencia (vivencial) se encuentra en las formas que serfan, segin
mi lectura, universales. Aqui el concepto de universal debe ser
tomado con pinzas, pues el articulo insiste que no es ni biolé-
gico ni idealista. Trataremos de aclarar este matiz con la nocién
de Koselleck de estructuras de repeticién. En el titulo del articulo,
se entiende historia (repeticién) como estructuras que son con-
dicién de posibilidad para hacer una narracién de larga duraciéon
y transcultural y, por experiencia, que la emocién no se reduce a
cuestiones semdnticas contextuales. La vivencia experiencial es,
como termina el articulo, un pathos forma (Aby Warburg). A estas
condiciones de posibilidad de la experiencia vivencial, podriamos,
al esperar ser justos con el articulo, llamarlas # priori de la viven-
cia (fenémenos emotivos). Igual que Kant planteé los a priori de
la experiencia y la argumentacion cientifica y también de la ac-
cién responsable y libre, Dilthey habria expuesto las condiciones
a priori de la experiencia de los sentimientos y de las pasiones. Si
esta interpretacién de “La historia de la experiencia” es justa, el
problema que se le presenta a la argumentacién es especificar el
tipo de a priori de los cudles se habla. Por ello, el autor, se centrard
en este punto. Explicitamente dird que no se trata de un a priori

que dependa de la biologia ni de la filosoffa del idealismo. Aun-

250 / Alfonso Mendiola



que no profundiza en qué se entenderia por a priori biolégico o
del idealismo, sin embargo, la estructura arquitectdnica del argu-
mento nos permite inferir lo que Moscoso quiere evitar con esta
distincién. Primero, con lo biolégico pretende evitar la creencia
en emociones psicoldgicas bésicas-naturales, es decir, ajenas a los
cambios sociohistoricos. Por otro lado, lo que queda menos de-
sarrollado es a qué se refiere con idealismo, pienso que se trata de
otra confusién posible del universalismo abstracto; en este caso
de la nocién de « priori kantiana como necesaria y mds alld de la
historia.

Si mi apuesta interpretativa es plausible, sostengo que Moscoso
se da cuenta de la dificultad que presenta toda argumentacién
trascendental para la epistemologia de la historia. El problema
que veo es el que plantea Peter Strawson en Los limites del sen-
tido. En esta interpretacion, cldsica y polémica, de la Critica de la
Razon pura, Strawson plantea la dificultad que él quiere superar,
del hecho de que toda argumentacién trascendental exige nece-
sariamente un sujeto trascendental, esto es, un sujeto que existe,
aunque sea mentalmente, més alld de lo empirico, por lo cual no
es un sujeto espacio-temporal: histérico. Esta contradiccién de
hacer historia a partir de un sujeto no empirico (trascendental)
es lo que Odo Marquard critica. En su libro Las dificultades con
la filosofia de la historia®, demuestra cémo la teoria de la historia
para ser un conocimiento “empirico” necesita elaborar un sujeto
trascendental, el cual llama: antropologia filoséfica. Sostengo que
esto es lo que hace Koselleck en su Histdrica. Sus pares asimétricos
de conceptos construyen, en sentido heideggeriano, una analitica
existencial, pues esos pares conceptuales, segin Koselleck, son
cuasi-tipos de concepcién del mundo trascendentales. Dicho de
otra manera, solo con la construccién de un sujeto trascendental,
como antropologia filoséfica, puedo realizar un nexo narrativo

¥Odo Marquard, Las dificultades con la filosofia de la historia (Valencia: PRE-TEX-
TOS, 2007).

El trabajo de duelo interminable: lo que se ha ido para siempre / 251



mds alld de las culturas y de los tiempos. Muestro lo que yo con-
sidero la condicién de toda historia que no acepta el tema de la
“otredad”, pero por otro lado, veo que quizd es la inica manera de
hacer un relato que una el tiempo de la duracién caética. Es posi-
ble que haciendo yo también antropologia filoséfica, el anthropos
sea el tnico animal que tiene que producir orden en el caos para
poder reproducirse. Ahora, si elaboro estructuras de repeticion
(antropologia filoséfica), lo tinico que me queda para historizar
es hacer tipologia de concepciones del mundo. La respuesta més ela-
borada al historismo, segin yo, es la de hacer tipologias, esto es,
cudntas formas de amor ha habido, cudntas de ira, etcétera. Esta
es la discusién de Heidegger con Dilthey sobre si lo que hace
la filosofia es una tipologia de concepciones del mundo o si su
tarea fuese la pregunta por el ser. Una de estas tipologias serfa
los griegos, otra, los romanos, otra, los germanos, etcétera, pero
todas ellas sometidas a la universalidad de un sujeto trascenden-
tal. Esta paradoja de querer estudiar al “hombre” empiricamente
(historicidad) y necesitar para ello de un “hombre” trascendental
(ahistérico) es la que Foucault desarrolla con toda claridad en Las
palabras y las cosas.

El postulado central del ensayo, el de sustituir emocién por
experiencia (vivencial), lo plantea en el exordio de la siguiente
manera: El autor sefnala una polémica entre dos historiadores de
las emociones, Barbara Rosenwein y Thomas Dixon. Este debate
se da en la confrontacién de dos tesis, la primera, representada por
Rosenwein, parte de que cualquier emocién mantiene su forma
aunque su contenido cambie, esto es, que la expresion facial junto
con la reaccién corporal permanece estable. En esa controversia
se habla de la ira. Dixon, en cambio, sostiene que lo que designa
la palabra ira a lo largo de la historia es distinto y por ello, no es
correcto sostener que se trata de la misma emocién. La postura de
Dixon es de nivel semdntico. Aquello que objeta a Rosenwein es
que el sentido de la palabra, segin los contextos de enunciacién,
designa conductas emotivas distintas, al grado de que seria impo-

252 / Alfonso Mendiola



sible hacer la historia de larga duracién y transcultural de la ira,
y de cualquier otra emocién. Al interior de la argumentacién de
Moscoso, segin yo, la postura semanticista de Dixon imposibi-
litarfa hacer cualquier historia en general y de las emociones en
particular. Dixon infiere que no hay mds que referentes locales de
la palabra ira. Dicho de otra forma, la experiencia (vivencial) que
designa la palabra ira es distinta segtin los contextos histdricos.

Moscoso sefiala con toda claridad que no le interesa, en el
ensayo, centrarse en una discusion sobre las teorfas semdnticas
pero destaca que Dixon utiliza una teoria semdntica simplista
pues se concentra en el referente exclusivamente. La pregunta que
me surge es, siguiendo en esto a Hilary Putnam, quien afirma
que existen clases naturales como agua, limén, oro, etcétera, que
mantienen en cualquier mundo posible el mismo referente, si
Moscoso sostiene que las experiencias (vivenciales) pertenecen
a las clases naturales. Entiendo que la dificultad que plantea es
de gran importancia para poder escribir historia, pues de no ha-
ber nada comidn de una época a otra, esta seria imposible. En el
fondo, el problema estd en si solo tengo acceso al fenémeno por
la mediacién del lenguaje, pues de ser asi, Dixon estaria en lo
correcto. La posicién que defiende Moscoso, y esto se ve en su
lectura de Koselleck, es que hay mds que el lenguaje y que la his-
toria, tanto como sucesién de acontecimientos y como escritura,
se fundamenta en cuestiones extralingiiisticas y translingiisticas,
que como he venido diciendo, yo veo como la formulacién de
un sujeto trascendental. Glosando a Thomas Kuhn, en su obra
la Zension esencial, planteo lo siguiente: un romano del siglo 1I
cudndo ve las estrellas ve lo mismo que un ciudadano del siglo
XXI. Efectivamente como clase natural, tal como sostiene Hilary
Putnam, son semdnticas que fundan la referencia en el conoci-
miento especializado, pero no como clase social, que se fundan en
los objetos construidos socialmente.

El centro del articulo tiene como eje fundamental, el objetivo
de legitimar epistemolégicamente la posibilidad de hacer una his-

El trabajo de duelo interminable: lo que se ha ido para siempre / 253



toria transcultural y universal pues como dice el autor, esta es la
que ¢l ha practicado durante los tltimos veinte afios. Para ello, la
condicién de posibilidad estd en encontrar una unidad comin
que permita la comparacién entre los casos singulares, los cuales
para Moscoso estdn representados en las experiencias (vivenciales)
que estudia. En el fondo, la cuestién estd en encontrar una unidad
independiente de los casos singulares que permita compararlos
para hacer una secuencia diferencial de ellos. Este modo de pro-
ceder no pierde de vista las diferencias de la emocién estudiada.
No es una historia empobrecida, sino enriquecida. Esa unidad
que es la condicién de posibilidad de la comparacién tiene que
ser universal, esto es, de un nivel de abstraccién muy alto. Una
pregunta que yo me hago es si esta abstraccién es nominal o real y
me remito a la querella de los universales. Expresémoslo con una
disyuncién en los siguientes términos: la emocién estudiada tiene
una esencia que permite verla en cualquier lugar espacio-tempo-
ral, o solamente es una palabra que me ayuda a referirme a un
conjunto. En esta disyuncién que formulo, puedo afirmar que
Moscoso estd en contra de todo nominalismo. Sin embargo, en su
articulo, lo universal no es una esencia, sino una estructura que
se repite. El maneja una tesis, creo yo, irrefutable: no serfa posible
ver la variacién sin repeticién. Podria decir ademds, siguiendo en
esto a Luhmann, que la secuencia “evolutiva” seria la secuencia
estabilidad/ variacién/ estabilidad. Como Moscoso sostiene, el
acontecimiento es irrepetible, pero la estructura -estabilidad- es
la que nos permite identificarlo como tnico. Este problema de
la relacién entre repeticién y variacidn, en el articulo se resuelve
acudiendo a la Histdrica de Koselleck. Koselleck se pregunta cémo
la historia podria continuar a ensenarnos algo si solo tuviéramos
contingencia. Lo que pretendié desde el principio la historia con-
ceptual koselleckiana es lo que él llamé de manera muy explicita,
solucionar la “patogénesis de la modernidad”. Esta patogénesis se
manifiesta por el hecho de hacer una critica a partir de finalismos
histéricos idealizados, por ejemplo, la libertad. Koselleck ha visto

254 / Alfonso Mendiola



desde la publicacién de su tesis el peligro que tiene la aceleraciéon
del tiempo en la modernidad, lo cual impide la reflexién, la calma
para tomar decisiones ponderadas. Si todas las realidades moder-
nas se desvanecen en el aire, entonces la tradicidn -el espacio de
experiencia- carece de validez para orientarnos en el presente y en
el futuro -horizonte de expectativas. De alguna manera, el espacio
de experiencia se ha alejado del horizonte de expectativas de tal
manera que no hay nada que nos ensefie a actuar en el presente.
Podriamos decir que cada presente presenta sus propios proble-
mas y que tenemos que enfrentarlos sin ninguna tradicién que
nos oriente. Por este problema del tiempo acelerado es que Kose-
lleck formula su concepto de estructuras de repeticién, pues lo que
busca es regresar la historia moderna (lo contingente) a la forma
de la historia maestra de vida. Koselleck teme a la contingencia
que trae consigo el tiempo acelerado. Concluyo este apartado con
la siguiente pregunta: ses posible aceptar la contingencia y, aun
aceptdndola, poder aprender de la historia? Para ello, voy a plan-
tear, a partir de Luhmann, una propuesta para hacer investigacién
histérica sin antropologia filoséfica (sujeto trascendental) y sin
miedo a la contingencia.

OBSERVAR AL SISTEMA OBSERVADOR

Considero, de manera esquemdtica, tres etapas en la descripcién
que la historia en su forma moderna ha hecho de si misma. Estos
tres momentos son anteriores al que he denominado como “cierre
cognitivo”. Mientras que la descripcién de la historia basada en
el “cierre cognitivo” es en sentido explicito, una autodescripcién,
las que se realizaron del siglo XVII a la primera mitad del siglo
XX, son heterodescripciones, pues ellas se hacen desde la filosoffa.
Estas heterodescripciones quieren darle sentido a la historia, pues
esta dejo de estar subsumida en la historia de la salvaciéon. En el
momento en que se independiza de la teologfa, la historia logra su

El trabajo de duelo interminable: lo que se ha ido para siempre / 255



“cierre operativo”, es decir, se autonomiza de los saberes eclesids-
ticos. En el momento en el que la historia se separa de la doctrina
cristiana, el tiempo social pierde orientacién. Estas tres etapas que
se dan durante la sustitucién del mundo religioso por el mundo
ético-politico tienen como intencién darle sentido a la historia.
Sentido en su doble significado, por un lado, dotar de razén al
tiempo contingente de la modernidad y, por otro, darle una direc-
cién. La primera fase de esta serd la teodicea: la historia moderna
tiene un sentido porque vivimos en el “mejor de los mundos po-
sibles”; la segunda, la filosofia de la historia: la historia tiene un
objetivo que es el del progreso y, por tltima etapa, las cosmo-
visiones: la historia tiene una duracién donde las cosmovisiones
cambian en funcién de una caracterizacién universal del hombre
(antropologia filoséfica). Esta tercera etapa es la que, segin mi
planteamiento, se sustituye por lo que llamo autodescripcidn, es
decir, “cierre cognitivo”. Esto es, que la historia no solo se separa
del saber teoldgico, sino que, ademds, la historia se historiza a si
misma. A partir de esta postura, que muchos llamarian historismo,
es el momento en que como el rey Midas, todo lo que toca el co-
nocimiento histdrico se vuelve relativo y contingente. Esta cuarta
etapa es la que en el primer apartado, he llamado el periodo “mo-
dernista”. Ese momento es el que Koselleck, con sus estructuras de
repeticién y su Histdrica, quiere superar. La pregunta, totalmente
vélida, de Koselleck es: ;como una sociedad puede reproducirse
con pura informacién contingente? Si como hemos visto, el acon-
tecimiento es la variacién y la estructura la repeticidn, la cuestion
fundamental es, como lo argumenta Moscoso: ;cémo puedo ver
la variacién sin repeticién? Respondo de inmediato, observando
al observador®.

Antes que nada, hay que aclarar que el observador no es un
individuo. Ademds, se debe tomar en cuenta que la observacién es

5> Niklas Luhmann, La ciencia de la sociedad (México: ANTRHOPOS-UIA-ITESO,
1996).

256 / Alfonso Mendiola



una operacién que, como toda operacién, se realiza en el tiempo,
es decir, lleva tiempo hacerla. Con esto quiero afirmar que toda
operacion de observar es empirica, no trascendental. Para poder
iniciar con una exposicion de la teorfa de sistemas de Niklas Luh-
mann, es necesario que se contemple que toda observacién tiene
un punto ciego, es decir, ninguna observacién puede verlo todo.
Esta imposibilidad de verlo todo se debe a que la operacién de
observar consiste en llevar a cabo una distincién e indicar uno
de sus lados. Ahora, a partir de la primera distincién, las siguien-
tes distinciones que se pueden hacer son a partir de esa primera
distincién. Si la primera distincién determina, si, determina, las
siguientes distinciones que se pueden llevar a cabo, entonces, la
recursividad de las distinciones viene a formar una estructura.
Esto es, la estructura es el resultado de la secuencia temporal de
las operaciones de observacién. La estructura no es algo que se re-
pite, pues no es estdtica, sino que ella adquiere estabilidad gracias
al permanente cambio. La estructura adquiere sus propios limites
por medio de la recursividad de sus operaciones. La estructura,
como operacién nueva, en cada momento (acontecimiento) cons-
tituye un adentro y un afuera, es decir, se manifiesta como (una
distincién) sistema y entorno. Para que la informacién contin-
gente (el ruido) se pueda convertir en orientacién (sentido) de la
reproduccién de la estructura, la consigna es la siguiente: observa
al observador. No se trata de observar lo que el observador ve, sino
bajo qué distincién es que ve lo que ve y no puede ver otra cosa.
Todo se vuelve contingente cuando me oriento a observar la dis-
tincién con la que el observador de primer grado ve el mundo. Lo
que significa que lo que ¢l concibe como absoluto se vuelve con-
tingente cuando veo que puede haber otras distinciones para ver
el mundo que las que ¢l utiliza. Pongo un ejemplo, la estructura
social medieval ve la naturaleza desde la distincién naturaleza/gra-
cia (es una distincidn teoldgica), para la sociedad medieval lo que
ve es lo real, pero para él que observa la distincién con que observa
la naturaleza, se da cuenta de que pueden haber otras distincio-

El trabajo de duelo interminable: lo que se ha ido para siempre / 257



nes para observar la naturaleza. La estructura moderna observa la
naturaleza en oposicién a lo artificial, esto es, naturaleza/técnica.
Nos enfrentamos a distintas formas de la naturaleza. En lugar de
suprimir la contingencia, para los sistemas funcionales modernos,
ver todo como contingente es lo que les permite orientarse. Lo
que se desvanece, en la modernidad, es lo estable. La economia
observa precios que cambian constantemente, el derecho, leyes
que también cambian, lo mismo con respecto a la opinién pad-
blica, etcétera.

Luhmann aplica la observacién del observador a su propia teo-
rfa de los sistemas sociales. El parte de una distincién para observar
la sociedad, sistema/entorno, pero es consciente de que puede ha-
ber otras distinciones, por lo tanto, sabe que su teoria es relativa.
Dicho de manera paraddjica, su teoria se vuelve universal en la
medida en que se sabe ya contingente, pues universalidad, para
él significa capacidad autolégica. La universalidad de la historia
estd en que ella se reproduce autoldgicamente, esto es, la historia
como conocimiento sobre el pasado se sabe a si misma histérica.
Se aplica a si misma y esto es lo que llamo “cierre cognitivo”.
La historia sabe que lo que ella ve a partir de ciertas distincio-
nes, también podria ser visto desde otras distinciones. Gracias al
“cierre cognitivo”, y no solo “operativo”, el sistema ciencia de la
historia, como sefialé, no tiene el monopolio del pasado, sino solo
de un tipo de pasado, el suyo.

Expongo una nocién bésica de la teorfa luhmanniana que
puede ser util para entender la observacién del observador. Para
Luhmann, una estructura que se echa a andar recursivamente
constituye un sistema y este se distingue de lo que no es él, su en-
torno. En el principio no es la unidad, sino la divisién y, ademds,
no se va de la diferencia a la unidad como en la dialéctica, sino de
la diferencia a la secuencia de mds diferenciaciones. La estructura
de un sistema, como hemos visto, se constituye a partir de sus
operaciones. Ahora, la operacién es la unidad base que configura
al sistema y para la teorfa de los sistemas sociales, la operacién

258 / Alfonso Mendiola



que produce y reproduce autopoiéticamente a la sociedad es la
comunicacién y no como la tradicién sociolégica lo planted, el
hombre. Luhmann se ha alejado de la teorfa de Dilthey de las
concepciones del mundo basada en una antropologia filoséfica.
La comunicacién como operacién recursiva produce la sociedad.
Las formas de sociedad a lo largo de la historia no son mds que la
recursividad de la comunicacién. Por comunicacién entiende la
solucién del problema de la doble contingencia: Yo no sé qué vas
a hacer t, pero t no sabes qué voy a hacer yo. La comunicacién
es la operacién que permite coordinar a alter con ego. Por ello, la
comunicacion no se reduce al lenguaje, sino a lo que ¢l llama los
medios simbélicamente generalizados, el ejemplo paradigmdtico
es el dinero, pero otro medio es el amor. A esto se debe que la
sociedad observa con la operacién de comunicar. Por ello, cada
tecnologia de la comunicacién constituye una sociedad distinta:
oralidad, caligrafia, imprenta, analégica, digital. La historia, como
parte del sistema ciencia de la sociedad moderna, lo que ve son
comunicaciones. De antemano sé que exponer la teoria de Luh-
mann en este ensayo serfa imposible, solo presenté un bosquejo
de su teorifa para pensar el problema de la historia como aconteci-
mientos y como saber. Concluyo diciendo que Luhmann se aleja
de toda antropologia filoséfica y de toda estructura de repeticion
y nos invita a pensar la historia como contingencia.

CONCLUSION

Queda claro que ningun didlogo se termina. Mal hermeneuta
el que cree tener la Gltima palabra. Por el contrario, el ensayo,
“Historias de la experiencia’, ha sido una gran motivacién para
explicitar mi postura, pero como mi postura se sitta en la posi-
cién contraria a la del ensayo, me ha planteado un reto para tratar
de fundamentar mi posicién.

En el fondo, a partir de dos autores que he frecuentado du-

El trabajo de duelo interminable: lo que se ha ido para siempre / 259



rante treinta anos, Certeau y Luhmann, he tratado hasta donde
he podido, de sostener una nueva forma de historismo, si por his-
torismo se entiende convertir en relativo y contingente cualquier
evento. El problema que me surge, a partir del ensayo de Javier
Moscoso, es el debate sobre qué relacién mantiene la historia con
el pasado. Para mi la historia, como se ha podido ver, mds que
una ciencia es el “llanto de Ulises”. Ulises, en el banquete que le
ofrecen los feacios, escucha el canto del aedo Demédocos, el cual
relata el pasaje del Caballo de Troya. Ulises reconoce en ese pasaje
su pasado, su juventud, ahora ya viejo sabe que eso que fue nunca
regresard. Lo unico que le queda es llevar a cabo un trabajo de
duelo para intentar continuar viviendo'.

Escribimos para iniciar una conversacién. Espero haber, como
dice Spinoza, sido justo en mi comprensién del ensayo de Javier
Moscoso. Como dice Michel de Certeau, pensar es dar las gracias
a los que lo motivan. Por eso solo me queda agradecerle por haber
provocado que escribiera este texto. [

BIBLIOGRAFIA

Bataille, Georges. La parte maldita precedida de la nocién de gasto. Barcelona:
ICARIA, 1987.

Cassou-Nogues, Pierre y Pascale Gillot. Le concept, le sujet et la science. Paris:
VRIN, 2009.

Certeau, Michel de. “El mito de los origenes”. Historia y Grafia, nim. 7
(1996): 11-29.

Certeau, Michel de. La escritura de la historia. México: ula, 1993.

Durdn, Norma. Crdnicas novohispanas: una propuesta de lectura. México:
Navarra, 2021.

Hartog, Frangois. Regimenes de historicidad. México: Ula, 2007.

Kojeve, Alexandre. Introduction a la lecture de Hegel. Paris: Gallimard, 1968.

Laplanche, Francois. La crise de ['origine. La science catholique des Evangiles et
[histoire au xx siécle. Paris: Albin Michel, 2006.

Lévi-Satrauss, Claude. E/ pensamiento salvaje. México: FCE, 1964.

'¢ Francois Hartog, Regimenes de historicidad (México: UIA, 2007).

260 / Alfonso Mendiola



Luhmann, Niklas. La ciencia de la sociedad, México: ANTHROPOS-UIA-ITESO,
1996.

Luhmann, Niklas. La realidad de los medios de masas. Barcelona: uia-aN-
THROPOS, 2000.

Luhmann, Niklas. Sistemas sociales. Lineamientos para una teoria general.
Barcelona: ANTHROPOS-UIA-CEJA, 1998.

Marquard, Odo. Las dificultades con la filosofia de la historia. Valencia:
PRE-TEXTOS, 2007.

Mendiola, Alfonso. “El giro historiografico: la observacién de observaciones
del pasado”. Historia y Grafia, ntim. 15 (2000): 181-208.

Meyerson, Ignace. Les fonctions psychologiques et les oeuvres. Paris: Albin Mi-
chel, 1995).

El trabajo de duelo interminable: lo que se ha ido para siempre / 261



