Conflictos de jurisdiccion, disputa
de una devocidn.

La llegada de los oratorianos de San Felipe Neri
a la villa de San Miguel el Grande, 1712-1742

STRUGGLES UPON JURISDICTION: A DI1SPUTE OVER A DEVOTION:
THE ARRIVAL OF SAINT PHILIP NERI'S ORATORIANS IN SAN
MiGUEL EL GRANDE VILLE, 1712-1742

RAFAEL CASTANEDA GARCIA
Instituto de Investigaciones sobre la Universidad y la Educacién-unam

México

ABSTRACT
This article shows the conflict that occurred with the arrival of the Oratory
of Saint Philip Neri in San Miguel el Grande, with the brotherhood of the
mulattoes and the parish priest of the town. The dispute took place in several
stages, as the Philippians came to invade the church of the brotherhood,
so that cohabitation of this religious space powers and problems brought
economic benefits to both sides. Another disagreement was with the priest,
as it was against the independence of the church of the Oratorians, who
wanted to stop being parish help. The latest fighting was for control of the
devotion of Ecce Homo, which belonged to the brotherhood, and in which
the Philippians through their speeches tried to discredit the mulattos. In this
story, the three actors show their interests, and a realignment of pacts that
sought to harmonize the parties is given, the truth is that the arrival of the
Philippians came to change the religious and cultural life of the town in
the 18th Century.

Keywords: Saint Philip Neri, mulattoes, brotherhood, San Miguel el
Grande.

Historia y Grafia, Universidad Iberoamericana, afio 26, nim. 51, julio-diciembre 2018, pp. 89-121



RESUMEN
El presente articulo muestra el conflicto que hubo con el arribo de la
congregacién del Oratorio de San Felipe Neri a San Miguel el Grande,
con la cofradia de los mulatos y el cura pérroco de la localidad. La dis-
puta se dio en varios escenarios, pues los filipenses llegaron a invadir la
iglesia de la cofradia, por lo que la cohabitacién en este espacio religioso
trajo problemas de potestades y de beneficios econémicos entre ambas
partes. Otro desacuerdo fue con el cura, pues éste se manifesté en contra
de la independencia de la iglesia de los oratorianos, quienes deseaban
dejar de ser ayuda de parroquia. El Gltimo enfrentamiento fue por el
control de la devocién del Ecce Homo, que le pertenecia a la cofradia, y
en el cual los filipenses, mediante sus discursos, trataron de desprestigiar
a los mulatos. En esta historia, los tres actores mostraron sus intereses, y
se dio un reacomodo de pactos que buscaba armonizar a las partes. Lo
cierto es que la llegada de los filipenses vino a cambiar la vida religiosa y
cultural de la villa en el siglo xvI1.

Palabras clave: San Felipe Neri, mulatos, cofradia, San Miguel el

Grande.

Articulo recibido: 16-10-2017
Articulo aceptado: 22-2-2018

n América, el primer oratorio se fundé en la ciudad de

Puebla de los Angeles en 1651. Durante el siglo xvir los ora-
torios se extendieron en territorio novohispano en las ciudades
de México, Oaxaca y Guadalajara. Para la siguiente centuria se
instalaron en la regién del Bajio, siendo San Miguel el Grande
(hoy de Allende) el primer lugar donde se establecié una con-
gregacion en 1712. La presencia filipense se hizo mds notoria en
la segunda mitad del siglo xv111, cuando se levantaron otras dos
casas en Querétaro (1763) y Guanajuato (1777). El tltimo esla-
bon que reafirmaria su importancia en la comarca abajena serfa el
oratorio instaurado en la ciudad de Leén en 1838. De hecho, de
las fundaciones que patrocinaron los filipenses en el siglo de las

90 / Rafael Castaneda Garcia



luces, tres fueron en el Bajio; sélo el de Orizaba, erigido en 1774,
quedd fuera de dicha comarca.!

El presente articulo pretende mostrar los conflictos que en-
frentaron los oratorianos unos anos después de su llegada a la villa
de San Miguel el Grande, con la cofradia de mulatos y el cura de
la jurisdiccién. Una serie de pleitos en los que salieron a relucir los
intereses corporativos: la lucha por los estipendios de los servicios
religiosos, la querella por una devocién y el reclamo constante
para que la iglesia de los filipenses dejara de ser ayuda de pa-
rroquia. Tenemos los discursos de dos comunidades religiosas en
defensa de su jurisdiccién: por un lado el de los oratorianos y, por
el otro, el de los cofrades, frente a los cuales se agregé la postura
de un cura temeroso y celoso de perder sus derechos parroquiales.
Uno de los escenarios mds comunes en la historia de la Iglesia
tanto en América como en Europa fueron los conflictos entre dis-
tintas corporaciones y dentro de las mismas;* de otra naturaleza,
pero también muy frecuentes, fueron los litigios fundacionales
de nuevas instituciones eclesidsticas.> Para el caso novohispano,
en los archivos histéricos se encuentran varios expedientes que
refieren la rivalidad y competencia que existia entre el clero re-
gular y el secular al momento de la fundacién de un convento o
de un seminario conciliar.* Las jurisdicciones en conflicto entre

! Para una visién de conjunto de los oratorios de San Felipe Neri en Nueva Es-
pafia, vid. Mariano Monterrosa (investigacién) y R. P. Francisco Aguilera (prél.),
Oratorios de San Felipe Neri en México, y un testimonio vivo, la fundacién del
oratorio de San Felipe Neri en la villa de Orizaba, pp. 28-86.

? Vid. Inmaculada Arias de Saavedra y Miguel Luis Lépez-Guadalupe, “La pre-
lacién como conflicto: cofradias y orden en el Antiguo Régimen”, pp. 137-158.
3 Al respecto vid. el trabajo de Angela Atienza, Tiempo de conventos. Una histo-
ria social de las fundaciones en la Espana moderna. Otra obra de cardcter colec-
tivo que aborda los conflictos entre distintas comunidades religiosas en la Edad
Moderna es de Miguel Luis Lépez-Guadalupe y Juan José Iglesias Rodriguez
(coords.), Realidades conflictivas. Andalucia y América en la Espania del Barroco.
#Por mencionar un ejemplo para cada caso, vid.: Jessica Ramirez Méndez, “Cléri-
gos curas o religiosos doctrineros. La renuncia de los carmelitas descalzos a la pa-
rroquia de San Sebastidn, 16067, pp. 15-32; y Leticia Pérez Puente, Los cimientos
de la Iglesia en la América espariola. Los seminarios conciliares, siglo xvi, pp. 289-360.

Conflictos de jurisdiccion, disputa de una devocion / 91



diferentes cuerpos de la Iglesia fueron un hecho cotidiano en las
sociedades de Antiguo Régimen; como ha sefialado Jorge Tras-
losheros, los grandes enfrentamientos entre diferentes potestades
han merecido mayor atencién por parte de los historiadores pero
son procesos excepcionales; fueron “los humildes casos”, casi
siempre de cardcter local, los que atendieron los foros de justicia.’

Los filipenses no son una orden regular sino una congregacion
de presbiteros y clérigos seculares; no hacen votos ni juramento,
“sirven a Dios libremente” bajo la observancia comiin de la regla
de san Felipe Neri de Roma aprobada por el sumo pontifice Paulo
Ven 1612.° Asi, el pleito que se suscit6 entre los actores ya men-
cionados no puede verse como un hecho aislado o accidental. La
llegada de los oratorianos a San Miguel el Grande significé, entre
otras cosas, la presencia de un nuevo foco de poder, una nueva
fuerza institucional que vino a trastocar e interferir las relaciones
jerdrquicas ya establecidas.”

Al parecer, los fuertes vinculos con las elites locales fue un
factor determinante para el buen desarrollo y rédpido crecimiento
de la congregacién del Oratorio de San Felipe Neri en la villa
abajefa en el siglo xvr. Esta aristocracia se puede reducir a cinco
familias: Los Landeta, Lanzagorta y de la Canal; en un nivel
mds abajo, los Sauto y los Jduregui, la mayoria eran inmigrantes
ibéricos. Senala John Tutino que estos actores “mezclaron el co-
mercio, la produccién de telas y las operaciones en las haciendas
en empresas integradas, y se casaron entre unos y otros y con
los principales clanes de Guanajuato y Querétaro”.® Fueron ellos
quienes apoyaron y promovieron las diferentes iniciativas de los
filipenses en San Miguel.

> Jorge E. Traslosheros, Historia judicial eclesidstica de la Nueva Espana, p. 144.

¢ Vida del Glorioso padre y patriarca San Felipe Neri fundador de la congregacion
del Oratorio, pp. 242y 251.

7 Atienza, Tiempo de conventos, op. cit., p. 450.

8 John Tutino, Creando un nuevo mundo. Los origenes del capitalismo en el Bajio y
la Norteamérica espanola, p. 252.

92 / Rafael Castaneda Garcia



SAN MIGUEL EL GRANDE Y LA COFRADIA DE LOS MULATOS
peL Ecce Homo

La villa de San Miguel el Grande fue fundada en 1555; cuatro
afos mds tarde se erigié en curato y perteneci6 a la didcesis de
Michoacdn;’ para el siglo xv1iI ya era una de las parroquias mds ri-
cas de esta jurisdiccién episcopal. En este territorio habité buena
parte de la elite de la regién y junto con Querétaro fueron los
productores de telas de lana mds importantes de la Nueva Espana;
para mediados de esta centuria habia aproximadamente en la villa
y su jurisdiccién unos 25 mil pobladores.' Era tal la popularidad
de este lugar que, cuando el capuchino Francisco de Ajofrin pisé
estas tierras en 1764, sefald: “llegué a la famosa villa de San Mi-
guel el Grande™."

La ereccién de la iglesia parroquial en esta villa data de 1564,
y su construccién corresponde a este mismo periodo.'? Por otra
parte, la iglesia de los mulatos se comenzé a construir en 1595,
cuando el teniente de alcalde mayor, don Diego Pérez, y el cura
de la parroquia, don Juan Alonso Veldzquez, otorgaron un solar a
la cofradia de Nuestra Senora de la Soledad (después Ecce Homo)
para que construyeran su capilla.’® La iglesia fue hecha de terrado
en dos ocasiones, pero con el transcurso del tiempo fue necesa-
rio hacer otra de calicanto, la cual se terminé de perfeccionar en

? El obispado fue establecido el 18 de agosto de 1536. Ramén Lépez Lara, E/
obispado de Michoacdn en el siglo xvir, p. 22.

*Los datos que expone un padrén solicitado en 1754 por el Santo Oficio de
la Inquisicién son los siguientes: residian en San Miguel 13 604 personas de
confesidén y comunién que, sumadas a los 6 802 indios de razén y confesién,
miés 4 812 pdrvulos de todas las calidades, hacian un total de 25 218 personas
que habitaban en la villa y su jurisdiccion. Isabel Gonzdlez Sinchez, £/ obispado
de Michoacdn en 1765, p. 298.

" Fray Francisco de Ajofrin, Diario del viaje que por orden de la sagrada congrega-
cidn de Propaganda Fide Hizo a la América Septentrional en el siglo xvi, p. 291.
'? Mina Ramirez Montes, “La parroquia de San Miguel de Allende”, p. 98.

P En el transcurso del siglo xvi1, se agregé a la cofradia de Nuestra Sefiora de la
Soledad, la advocacién del Ecce Homo.

Conflictos de jurisdiccion, disputa de una devocién / 93



Mara 1

Edificios religiosos en la villa de San Miguel el Grande, siglo xvii

31Wﬂ:) 31B5UID 31900:)

R e e ;mm

Entrada de Qimino Real dea Blata

2313500

2313000

2312500
1
| D
[X3
(=3
I3
s
=3
S

T
318000 318500 319000

Fuente: AGN, Indiferente Virreinal, caja 2003, exp. 11, foja 8.
Investigacién documental: Rafael Castaneda Garcia

Elaboracién y disefio cartografico: Gerardo Herndndez Cendejas
Informacién cartografica: Datum: wGs84. Proyeccién urm Zona 14N

94 | Rafael Castaneda Garcia

319500
hO mo
800
Meters
319500

Leyenda
Ediicios_religiosos_sigls_XVII

oy 0s
[ san_Miguetel Grange

2314000

2313500

2313000



1652. Esta pequena capilla serfa ocupada en 1712 por la congre-
gacién del Oratorio de San Felipe Neri."

Por su parte, el convento franciscano fue la tercera construc-
cién eclesidstica en la villa y la dltima del siglo xvir. En 1615,
los franciscanos pretendieron fundar su convento pero el cabildo
no admitié la propuesta alegando la pobreza de los vecinos y la
consecuente escasez de recursos para mantener a los religiosos.
Al parecer, fue hasta 1630 cuando el fraile Juan Lépez presentd
al cabildo de la villa una cédula del “Rey Nuestro Senor” para
la fundacién del convento. El alcalde mayor obedecié y desde
entonces quedé establecido el convento franciscano bajo la advo-
cacién de San Antonio."

Como se observa en el Mapa 1, para el siglo xvir sélo existian
tres edificios religiosos en la villa, y uno de ellos era propiedad
de la cofradia fundada por los mulatos. Es decir, pricticamente
una década antes del arribo de los filipenses, el paisaje urbano de
cardcter religioso era muy pobre. El crecimiento de San Miguel se
dard, como en muchas localidades de la Nueva Espana, durante el
siglo xvi.

Los mulatos que decidieron constituir la asociacién de fieles
se declararon vaqueros de las estancias de ganado mayor de esta
jurisdiccién, en sus constituciones no estipularon ninguna exclu-
sividad étnica y con el paso de los anos fueron mezclindose con
otros grupos.'® Dentro del obispado de Michoacdn, ya existia por
lo menos un grupo devocional de mulatos: Nuestra Senora del
Rosario, fundado en Valladolid en 1586, que sesiond en una de
las capillas del convento franciscano de San Buenaventura.”” En

' Archivo Casa Morelos (en adelante acm), diocesano, justicia, procesos conten-
ciosos, cofradias, caja 581, exp. 3, foja 9.

B Isidro Félix de Espinosa, Crdnica franciscana de Michoacdn, pp. 408-409.

!¢ Respecto a las constituciones, no aparecen en los libros de la cofradia, sino en
el expediente que trata el pleito de 1668 entre el mayordomo Miguel de la Cruz,
mulato libre y el cura beneficiado. Ahi se dice que fueron redactadas en 1584.
AcM, diocesano, justicia, procesos, cofradias, caja 68, exp. 4, foja 3.

'7 acM, parroquial, disciplinar, cofradias, asientos, caja 1246, exp. 7, foja
10v-11r; David Brading, Una Iglesia asediada: el obispado de Michoacdn, 1749-

Conflictos de jurisdiccion, disputa de una devocién / 95



el transcurso del siglo xvi1 y primeras décadas del xvii1, he con-
tabilizado hasta ahora 17 cofradias fundadas por descendientes
de africanos en esta didcesis, de las cuales siete tuvieron como
imagen titular a la Soledad," y sélo la de San Miguel el Grande
contd con su propio edificio.

La iglesia de Nuestra Senora de la Soledad y Santo Ecce Homo
estuvo bajo la jurisdiccién del cura de la parroquia; los cofrades
hacian sus novenarios, enterraban a sus difuntos “haciendo los fu-
nerales de misa, vigilia, responsos, novenarios, honras y cabos de
ano”." Al parecer, la relacién entre la asociacién de fieles y el cura
beneficiado en turno era, en términos generales, buena, pues este
personaje tenia la total libertad de sacar en procesién, en los tiem-
pos de cuaresma y Semana Santa, las imdgenes de Cristo y “su
santisima madre”, y demds santos pertenecientes al grupo devo-
cional. En los tiempos de peste, falta de agua y otras necesidades
publicas el cura acudia a la iglesia de los mulatos por la imagen
milagrosa del santo Ecce Homo, la trasladaban en procesién a la
parroquia y la tenfan ahi el tiempo que él considerara necesario,
para lo cual los cofrades sefialaban que nunca hubo impedimento
alguno por parte de los mayordomos.?

La primera noticia que tenemos sobre el estado general de
las cofradias en San Miguel data de 1661. En ella se senala la
existencia de ocho grupos devocionales. Sobresalen la del Santi-
simo Sacramento, y la de Nuestra Sefiora de la Soledad y Santo
Ecce Homo como las mds présperas en lo que a situacién finan-
ciera se refiere (Cuadro 1); en cambio la mds humilde fue la de
los “morenos” de San Benito de Palermo, establecida en el con-

1810, p. 157; y Nicole von Germenten, Black Blood Brothers. Cofraternities and
Social Mobility for Afro-Mexicans, p. 104.

'8 Rafael Castafieda, “Hacia una geografia de los devotos de ‘color quebrado’ en
el obispado de Michoacdn, siglos xvir-xviir”, en prensa.

' acMm, diocesano, justicia, procesos contenciosos, cofradias, caja 581, exp. 3,
foja 10, (afio 1733).

2 acM, diocesano, justicia, procesos contenciosos, cofradias, caja 581, exp. 3,
foja 10.

96 / Rafael Castaneda Garcia



vento franciscano en 1646.2' Dos cofradias fundadas por castas
de origen africano tuvieron una economia contrastante, es decir,
la “calidad” o la etnia no determinaba su capacidad organizativa
para gestionarse.

Unos afios antes de la llegada de los filipenses al Bajio en 1712,
la corporacién fundada por los mulatos era de las mas importantes
en términos econdmicos, y también era de las mds antiguas. Ade-
mds, contaba con la advocacién mds popular de San Miguel y la
regi6n circunvecina: el Cristo del Ecce Homo, que cobré notorie-
dad entre los feligreses debido a los recorridos de los limosneros.
Asi, el edificio religioso que iban a compartir los filipenses cuando
arribaron a la villa no era de cualquier comunidad devocional,
sino una de las principales de la localidad.

CUADRO 1

Cofradias en la villa de San Miguel el Grande (1657-1661).>

COFRADIAS

CUENTAS EN PESOS ReciBo  Gasto
Santisimo Sacramento (espafioles) I 130 1646
Nrtra. Sra. de la Soledad (mulatos) 895 883
Ntra. Sra. de el Rosario 791 993
San Nicolds Tolentino (indios principales) 606 622
Animas Benditas del Purgarorio (espafioles) 586 577
Santa Veracruz (espafoles) 550 596
Ntra. Sra. de la Limpia Concepcién 234 359
(Hospital de indios)

San Benito de Palermo (negros) 73 75

! Rafael Castafeda, “Santos negros, devotos de color. Las cofradias de San
Benito de Palermo en Nueva Espafia. Identidades étnicas y religiosas, siglos xvi1-
xvir’, pp. 148-149.

22 Rafael Castaneda, “La construccion de una devocién regional: ‘el milagroso
santo Eccehomo’ de San Miguel el Grande”, pp. 198-204.

2 Alberto Carrillo Cdzares, Michoacdn en el otorio del siglo xvir, pp. 176 y 184.

Conflictos de jurisdiccion, disputa de una devocién / 97



Se conoce muy poco sobre el funcionamiento de la comuni-
dad del Santo Ecce Homo en el siglo xvir. Sus libros de cargo
y data que resguarda el archivo parroquial de San Miguel de
Allende comienzan a partir de 1731: por lo tanto, se tienen nada
mis algunos indicios de la historia de la cofradia para los anos
anteriores. Por ejemplo, en el listado de cofradias que recibié el
obispo durante su visita en 1702, aparece escrita como “La cofra-
dia de la Soledad de Nuestra Sefiora de los mulatos y del Santo
Ecce Homo?”, es decir, la colectividad destaca su identidad étnica
frente a la méxima autoridad, cosa que no sucedi6 con la comu-
nidad de San Benito de Palermo, fundada por “morenos”, pero el
resto de las asociaciones de fieles si sefalaron ser de espanoles o
indios, segtn fuera el caso.*

Para finales del siglo xviri, San Miguel ocupaba el segundo
lugar con mds cofradias dentro de la intendencia, con 13, sélo
debajo de Guanajuato que tenia 15.” En estos mismos afios, el
grupo devocional fundado por los mulatos, ocuparia el quinto
lugar en cuanto a sus bienes materiales.”

LA FUNDACION DEL ORATORIO

La llegada de los filipenses a la villa de San Miguel el Grande no
se reduce a una invitacién por parte de la elite espafiola y criolla
a fundar un oratorio en ese lugar. Su proceso conlleva una expli-
cacién mds amplia alrededor de un personaje, el queretano Juan
Antonio Pérez de Espinosa.” En los primeros afos del siglo xvii

% Juan Carlos Ruiz Guadalajara, Dolores antes de la independencia, vol. 1, p. 223.
» Informe de cofradias para Guanajuato de 1791, Archivo General de la Nacién
(en adelante AGN), cofradias y archicofradias, vol. 18, exp. 4, fojas 140-182.
*En capitales, la cofradfa del Ecce Homo ocupaba el quinto lugar, detrds de
las cofradfas del Santisimo Sacramento, Ntra. Sra. del Rosario, Ntra. Sra. de los
Dolores y la Hermandad de la Cuerda de N. S. P. S. Francisco. AGN, cofradias y
archicofradfas, vol. 18, exp. 4, fojas 143r-145r.

¥ Originario de la ciudad de Querétaro, de familia ilustre, estudié filosoffa con

98 / Rafael Castaneda Garcia



vivi6 en la ciudad de Valladolid junto con otros frailes francisca-
nos, después residi6 algunos meses en Pdtzcuaro y finalmente se
establecié por un tiempo mds prolongado en la villa de Zamora.
En este lugar, segin su bidgrafo, fray Isidro Pérez de Espinosa,
tuvo mucha aceptacién entre la poblacién; tanta, que en 1703 el
cabildo le ofrecié al religioso un “paraje cémodo para la funda-
cién” del “Instituto de San Felipe Neri”, asi como el compromiso
con escritura publica de costear la fébrica y facilitar los medios
para mantener a algunos de sus congregantes.”® Pero el clérigo
recibié del arzobispo la orden de regresar a Querétaro.

En su tierra natal, el comisario inquisitorial don Juan Caba-
llero, protector de Juan Antonio Pérez de Espinosa, le prometi6
fundar un colegio y le propuso que buscase companeros para di-
cho propésito. El deseo del futuro oratoriano era establecer la
casa en la iglesia de Nuestra Sefiora de Guadalupe de Querétaro,
pero la propuesta no agradé a la jerarquia eclesidstica y de nuevo
se frustrd el intento. Después de hacer mision en el valle de Te-
mascaltepec, en 1708 se fue a San Juan del Rio y ayudé en el
recogimiento de beatas Terceras de San Francisco. El pueblo le
tomé aprecio y, sabiendo sus deseos, le ofrecieron un sitio para
fundar su oratorio; se levantaron las diligencias pero falté quién
financiase la iglesia y la fibrica del colegio donde vivirian los con-
gregantes. Una vez mads se retird a su patria queretana, y vivié en
el colegio de Nuestra Sefiora de Guadalupe.”

los jesuitas en esa ciudad y se gradud de bachiller en la Universidad de la Corte
de México. El 17 de diciembre de 1700, en la ciudad de Valladolid recibié el
“sagrado Orden Sacerdotal” de manos del obispo don Garcfa de Legaspi Velasco.
Fr. Isidro Pérez de Espinosa, Biografia del M. R. R Dr. D. Juan Antonio Pérez de
Espinosa. Fundador de la congregacion del Oratorio de Niro. Sto. P Felipe Neri
en la villa de San Miguel el Grande hoy ciudad de San Miguel de Allende, Edo.
de Guanajuato, México, pp. 18 y 20. El volumen fue escrito en el afio de 1753
cuando el autor, Fr. Isidro Pérez de Espinosa, tenia 72 afios de edad. Esta fue
una de sus tltimas obras.

2 Tbidem, p. 26.

? Ibidem, pp. 27-32.

Conflictos de jurisdiccion, disputa de una devocién / 99



Ya estando en esta ciudad, el cura de la villa de San Miguel el
Grande, a quien conocié en el tiempo en que vivi6 en Pitzcuaro,
lo invit6 a predicar varios sermones, entre ellos los de cuaresma.
Al mismo tiempo que recibia dicha invitacién, su hermano, el
franciscano Isidro Pérez, le hizo saber sobre una charla que ha-
bia tenido con un vecino honrado de aquella villa en la que le
proponia establecer su oratorio en la iglesia del Ecce Homo, que
por entonces estaba a cargo de una cofradia antiquisima con el
titulo de la Soledad, “corria a la disposicién de la gente parda,
nombrados mulatos”, no tenia capellin asignado vy, segtin el au-
tor de este escrito, “no estaba con la decencia debida”.*® Fue asi
como, después de varios anos y recorridos por distintos lugares,
Juan Antonio Pérez de Espinosa pudo llevar a efecto la fundacién
del Oratorio de San Felipe Neri en San Miguel el Grande, con el
apoyo de la elite, la venia del pdrroco y supuestamente el consen-
timiento de los cofrades para ceder su iglesia.

Es importante sefialar que hace falta una investigacion seria
sobre este personaje, porque hasta ahora la historiografia s6lo se
ha basado en la fuente impresa escrita en 1753, que es bastante
apologética y subjetiva, dejando atin varios temas por matizar.
En cambio, ha recibido mayor atencién otro de los miembros
mds notables de esta corporacién eclesidstica, Luis Felipe Neri
de Alfaro, creador de la Santa Escuela de Cristo (1742) —orga-
nizacién seglar y eclesidstica integrada por la ariostocracia de la
sociedad sanmiguelense— y fundador del santuario y casa de ejer-
cicios espirituales de Atotonilco (1748).%' Su figura y aporte a una
religiosidad de penitencia instrospectiva dirigida a los hombres

3 [bidem, p. 36.

3UEI P. Alfaro fundé otras santas escuelas en Ledn, San Luis de la Paz, Dolores,
San Luis Potosi, Aguascalientes y Zacatecas. Jorge E Herndndez, La soledad del
silencio. Microbistoria del santuario de Arotonilco, p. 50. Para San Miguel, vid.:
Archivo Parroquial San Miguel de Allende (en adelante apsma), asociaciones
1774-1861, caja 8, libro I de acuerdos, determinaciones y juntas de la Venerable
y Santa Escuela de Cristo.

100 / Rafael Castaneda Garcia



poderosos,*” ha eclipsado al promotor Pérez de Espinosa en el
proceso de establecimiento de los filipenses en el Bajio.

En la historiograffa mexicana sobre esta congregacion de
clérigos seculares, resalta como el principal autor el padre Luis
Avila Blancas. La publicacién periédica Noticias y documentos
histéricos y los dos encuentros nacionales de historia oratoriana
fueron editados en la década de los afios ochenta por el Organo de
la Comisién de Historia de la Federacién de los Oratorios de San
Felipe Neri de la Reptiblica Mexicana. Entre los historiadores que
no son eclesidsticos se puede contar a David Brading, Ernesto de
la Torre Villar y Mariano Monterrosa como de los pocos que han
dedicado algunas pdginas a este tema.”

La llegada de la congregacién del Oratorio modificé la vida
de los habitantes de San Miguel, cambié el paisaje urbano con
la fundacién de casas y templos e intensificé la vida religiosa y
cultural sobre todo de las elites. En las tres primeras décadas de
su funcionamiento los padres filipenses habian erigido el Colegio
de San Francisco Sales (1734), la capilla de Nuestra Senora de la
Salud (1735)* vy, dentro del templo de los oratorianos, se cons-
truy6 la Santa Casa de Loreto (1736), patrocinada por uno de los
principales vecinos de la villa, don Tomds de la Canal, caballero
de la Orden de Calatrava.”

Con el paso de los anos, la cohabitacién entre estas dos comu-
nidades —la cofradia y los filipenses— generd conflictos respecto
a la posesion de la iglesia, sobre quiénes podian ser enterrados y
acerca de la devocién al Ecce Homo. El parroco de la villa fue el
tercero en discordia, pues se negaba a que el templo de los fili-
penses dejara de ser ayuda de parroquia. En esta serie de litigios

32 Tutino, Creando un nuevo mundo, op. cit., p. 255.

33 Ernesto de la Torre Villar, “El colegio de estudios de San Francisco de Sales en
la congregacién de San Miguel el Grande y la mitra michoacana”, pp. 161-198.
% Herndndez, La soledad del silencio, op. cit., p. 49.

% Francisco de la Maza, San Miguel Allende. Su historia. Sus monumentos, México,
p- 49. Vid. también Archivo General de Indias (en adelante aGr), México, 716.

Conflictos de jurisdiccion, disputa de una devocion / 101



Mara 2

Edificios religiosos en la villa de San Miguel el Grande, siglo xvii

319500

318000 318500
L 1

2314000

2314000

Ee la P
..Ea az|

A
\ ﬁ

2313500

2313500

1
T
2313000

2313000

319500

319000

2312500

T T
318000 318500

Leyenda

3 @  Anoyos_y_eniradas_de_la_vla

+
o, Editcios reigiosos

W E
W goras

/ 3 S wnem aalos
oL R b - oy
[ san_Miguel o Grance.

Fuente: AGN, Indiferente Virreinal, caja 2003, exp. 11, foja 8.
Investigacién documental: Rafael Castaneda Garcia

Elaboracién y disefio cartografico: Gerardo Herndndez Cendejas
Informacién cartografica: Datum: wGs84. Proyeccién urm Zona 14N

102 / Rafael Castaneda Garcia



salieron a relucir los intereses corporativos, las relaciones con los
poderes locales y con la feligresia.

En 1742 el obispo otorgé su licencia para la fundacién del
beaterio de Santa Ana, que patrocinaron los filipenses;* también
apoyaron y promovieron la fundacién del convento de las mon-
jas concepcionistas en 1752, cuando iniciaron las gestiones ante
el rey.”

Para los intereses de este trabajo, fue el afio de 1742 cuando se
cerré un capitulo de litigios entre la cofradia fundada por mula-
tos, los oratorianos y el parroco de la villa, que comenzé en 1712.
Si hemos sefalado que la asociacién de fieles instituida en 1595
era importante, qué podemos decir de los padres filipenses que
vinieron a cambiar el paisaje urbano (vid. Mapa 2), y le otorgaron
fama a la villa a través del Colegio de San Francisco Sales. Este
espacio educativo recibié el privilegio y gracia de Universidad en
1734, esto es, que sus estudiantes tendrian el derecho de poder
graduarse en la de México con sus respectivas certificaciones del
prepdsito; y en 1753, se les concedié la licencia en una real cé-
dula “para ensefiar a los nifios pobres a leer y escribir y a los de
mayor edad la gramdtica y retdrica, filosofia y teologia escoldstica
y moral”.*® Asimismo, su influencia fue mds alld de lo regional.
Esto quedé plasmado en la visita que realizé el obispo en 1766 al
colegio; en la némina de estudiantes y catedrdticos se detallaron
los lugares de origen de varios de ellos (los hubo de Campeche,
Guadalajara, México, Zamora, Guanajuato, Irapuato, Dolores,
Leén, Pénjamo y Querétaro).”

3¢ La primera rectora del beaterio fue la hermana de Juan Antonio Pérez de Espi-
nosa. Brading, Una iglesia asediada, op. cit., pp. 57 y 62.

37 El edificio conventual fue inaugurado el 28 de diciembre de 1765. a1, Mé-
xico, 1061, legajo 1.1

38 Rafael Castaneda, “Ilustracién y educacién. La congregacién del Oratorio de
San Felipe Neri en Nueva Espana (siglo xvimr)”, pp. 150 y 153.

%9 acM, diocesano, general, visitas, informes, siglo xv111, caja 504, exp. 66.

Conflictos de jurisdiccion, disputa de una devocién / 103



En suma, estamos frente a dos corporaciones que en su mo-
mento fueron de lo mds trascendentales en el contexto local y
regional, la primera con la devocién al Ecce Homo y la segunda
con diversas obras religiosas y culturales, entre las que destaca su
colegio.

EL CONFLICTO: DISCURSOS Y REALIDADES DIVERSAS

Cuando la congregacién de presbiteros seculares se instalé en
San Miguel el Grande, aparentemente los mulatos estuvieron
de acuerdo en compartir el mismo espacio (como ya se dijo, no
existe documentacién de la cofradia de ningtin tipo para los anos
préximos a 1712), pero podemos sefialar que siguié funcionando
con regularidad. Fray Isidro Pérez de Espinosa escribi6 sobre este
asunto en la biografia del fundador del oratorio de la villa:

Pasada la cuaresma hicieron varias juntas los republicanos de la
villa, y convinieron en que se entregase aquella iglesia al padre
Juan Antonio, teniendo ya la venia del pdrroco; y el capitdn de
caballos coraza, D. Severino de Jduregui, que era actual mayor-
domo de la cofradia, hablé con los principales mulatos oficiales y
les propuso serfa muy conveniente hiciesen cesién de la iglesia
y culto del Santo Ecce Homo para su mayor lustre sin que per-
diesen el derecho de hacer todas sus funciones y fiestas como
hasta aquel dia las habfan hecho. Dijeron que estaban prontos
a la propuesta, por lo cual [...] el 21 de abril de 1712 el obispo
dio su licencia, pero “dejando indemne todo lo que era derecho

parroquial”.

:De verdad los mulatos, descendientes de los fundadores, de
la asociacién de fieles aceptaron ceder su iglesia y su principal
devocidn a los filipenses? Si asi fuera, ;qué ganaban ellos como co-

“Pérez de Espinosa, Biografia del M. R. P, op. cit., p. 37.

104 / Rafael Castaneda Garcia



munidad? Perderian su espacio y parte de su identidad corporativa.
Los discursos de los filipenses buscardn legitimar esta apropiacién
en diferentes momentos, pero ;qué sucedié realmente? De mo-
mento s6lo tenemos la versién de uno de los actores.

Luego de la aprobacién de la licencia por parte del obispo, se
reunieron el 2 de mayo de ese mismo afio “para que tuviese efecto
la fundacién”; se juntaron a cabildo en la iglesia del Ecce Homo los
principales de la cofradia, el pdrroco, funcionarios de la villa como
el corregidor y los alcaldes ordinarios, asi como unos 300 vecinos
espafoles, quienes estuvieron conformes con la fundacién. Tocé
el turno de los mulatos cuando el corregidor les pregunté “que si
se les ofrecia algo en contra, lo propusiesen”. El rector dijo:

Que ahi llevaba un escrito firmado de los mulatos cofrades, en que
expresaban su sentir, que era no se les diese a los padres dicha
iglesia. SacSlo del pecho y lo entregé al escribano [...], y éste
abriéndolo en presencia de los referidos, lo hallé (caso raro) todo
blanco, advirtiendo todos, que al verlo se pusieron los mulatos
del color del papel. Dijoles el alcalde mayor que aquel billete
nada contenfa, que era un pliego sin letras. Turbados y confusos
[...] fueron presurosos a la casa donde se habia escrito a buscarlo
[...], no lo encontraron. El rector con los suyos afirmé que aquel
mismo papel era el que habfan escrito y lo trafa en el seno. En-
tonces los Sres. del cabildo les dijeron: “proponed de palabra lo
que tenfais escrito”. La mudanza que hubo en el papel, hizo Dios
en sus corazones, pues reconociendo estaban mal aconsejados,
a una voz dijeron: que como se les dejasen sus fiestas de iglesia,
cantar sus misas y poder allf enterrar los hermanos, nada mds se
les ofrecfa para hacer cesién o donacién de lo que tanto tiempo
habfan poseido como propio.*!

Esta es la versién del fundador del oratorio, Juan Antonio
Pérez de Espinoza. En ella se recurre a un suceso maravilloso ex-

4 [bidem, p. 39.

Conflictos de jurisdiccion, disputa de una devocién / 105



plicable en exclusiva por la intervencién sobrenatural de origen
divino, para justificar —y con ello hacer creer— la aceptacién de la
comunidad de mulatos para ceder su iglesia a los filipenses. Es de
resaltar que si habfa indicios de rechazo por parte de los cofrades
para compartir su iglesia y devocidn, por lo que esta retérica del
milagro nos lleva solamente a cuestionarnos acerca de lo sucedido
en realidad. Los filipenses, mediante la biografia de su funda-
dor, no nada mds minimizaron el parecer de los cofrades sino
que calificaron a la comunidad de transgresora de las costumbres
cristianas. Este recurso de mostrar observaciones de componente
moral en algunos alegatos, fue una de las facetas de las considera-
ciones catastroficas que se tenfa sobre el oponente en el pleito; las
lineas argumentales no sélo fueron de tipo legal y juridico.®

Para muestra, en 1718 en un testimonio que no tiene desper-
dicio, Juan Antonio Pérez de Espinosa —fundador del oratorio
de San Miguel-, se refirié con gran detalle y asombro a la cele-
bracién anual que, con el titulo del “Santo Ecce Homo”, duraba
ocho dias. Escribié un memorial al cabildo y que, en apariencia
de manera integra, transcribié el franciscano fray Isidro Pérez de
Espinosa, hermano del oratoriano:

Muy ilustre Cabildo y Regimiento de la Villa de San Miguel
el Grande: la notoria justificacién y piedad de V. S. alienta mi
pluma para poner ante los ojos de su discrecién los gravisimos
danos espirituales y temporales que de las fiestas profanas que
con el titulo del culto del Milagroso Santo Ecce Homo ha intro-
ducido la gente vulgar [...].

[...] a las fiestas concurren los mds insignes vagabundos,
coimes y gente vulgar de que abundan estos Paises; [...]. jQué
juramentos se oyen! El nombre de Dios ultrajado, el de la Vir-
gen Santisima Marfa en varias advocaciones vilipendiado; voto

a Dios, voto a Ciristo, voto a las entranas de la virgen, juro, etc.

2 Atienza, Tiempo de conventos, op. cit., p. 456.

106 / Rafael Castaneda Garcia



Estas son las voces con que se alaba al Santo Ecce Homo en estas
fiestas. ..

¢Hay quién se atreve a dar cuenta a Dios de los pecados que
en la villa de San Miguel se hacen con titulo y pretexto de las
fiestas? [...], pongo a consideracién de V. S. [...], eviten seme-
jantes maldades, y que no se convierta esta Villa piadosa en una
Ginebra disimulada [...].

Su mds rendido Siervo... Juan Antonio Pérez de Espinosa.®

El discurso por demds exagerado del autor sobre la relacién de
sucesos acontecidos en la fiesta del Ecce Homo, de un regocijo
publico en el que el pueblo participaba de blasfemias y embria-
guez, no es mds que el reflejo de un conflicto existente para la
época entre los cofrades del Ecce Homo y los curas filipenses.
En ninguna documentacién han quedado sefalados esos exce-
sos. Tanto en los ramos de Inquisicion del Archivo General de la
Nacién como del archivo del obispado de Michoacin (Archivo
Casa Morelos) no hay indicios de tal comportamiento; tampoco
en la revisién de los libros de todas las cofradias de San Miguel
ubicadas en el archivo parroquial existe una alusién a este tema,
de hecho, la tnica cofradia que si aparece cometiendo faltas a la
ortodoxia es la de negros de San Benito de Palermo.*

En cambio, sabemos que para esa época la comunidad piadosa
fundada por mulatos tenia su iglesia y altares en mejores con-
diciones que la del Santisimo Sacramento. De no ser asi, cémo
entender el desconcierto que se llevé el obispo doctor don Juan
de Escalante Colombres y Mendoza cuando, en 1707, realizé
su visita pastoral a la iglesia parroquial dedicada al arcingel san
Miguel, donde a la par sesionaba la cofradia del Santisimo Sacra-

 Pérez de Espinosa, Biografia del M. R. I, op. cit., pp. 60-63.

# Expresiones como el fandango, la coqueteria femenina en las procesiones, el
gasto superfluo en comilonas y en la quema de cohetes, son algunos ejemplos.
Vid. Rafael Castafieda Garcia, “Piedad y participacién femenina en la cofradia
de negros y mulatos de San Benito de Palermo en el Bajio novohispano, siglo
xvir’.

Conflictos de jurisdiccion, disputa de una devocién / 107



mento de espanoles, y se sorprendié de hallarla “tan desnuda y
pobre casi pasa ha indecencia”.®® Fue ain mds la extraneza del pre-
lado, porque el curato era de los primeros en rentas y obvenciones
de todo el obispado;* su iglesia principal no s6lo no reflejaba dicha
opulencia sino que ademds tenfa que valerse de los bienes y alhajas
de la cofradia del Santo Ecce Homo. Este testimonio del obis-
po viene a desmentir o a poner en entredicho la versién del fun-
dador del oratorio filipense —ya antes citada—, acerca de que la
cofradia no tenfa la “decencia debida”.

LA DIMENSION LOCAL DE UN CONFLICTO

Los motivos econémicos y un cambio de estatus estuvieron detrés
de las querellas entre las partes involucradas. El 16 de abril de
1732, el padre prepésito de la congregacién filipense, Francisco
Pérez de Espinoza —hermano del fundador—, se quejaba frente al
obispo de Michoacdn que se encontraba realizando su visita en la
villa, el doctor don Juan Joseph de Escalona y Calatayud, de ser
ayuda de parroquia y no tener independencia del curato; solici-
taba que la capilla en la que residian gozara de los fueros de las
demds iglesias privilegiadas. Ademds, afiadia varias desavenencias
que habia tenido con el pirroco y el mayordomo de la cofradia.
Por ejemplo, no le avisaban los dias en que saldrian en procesién
con la imagen del Ecce Homo, de manera que “entraban a la
iglesia y sacaban al santo sin dar cuenta de ello a la congregacién”.
Otro asunto era sobre la cera de las ofrendas, cabos de afo y en-
tierros, ya que todo era llevada a la parroquia; lo mismo ocurri6
con los ingresos sobre la “fébrica”, pues, senalaba el filipense: “alld

® acM, diocesano, general, visitas, informes, siglo xviii, caja 490, f. 14v.
% San Miguel se encontraba dentro de los curatos que tenfan ingresos mayores
a 10 000 pesos anuales. Junto a Guanajuato, San Luis Potosi, Celaya, Irapuato,
Silao, Valladolid y Pdtzcuaro. Oscar Mazin, Entre dos majestades, p. 113.

108 / Rafael Castaneda Garcia



perciben y acd se entierran”. Sin duda, las luchas por las limosnas
y por los estipendios de los servicios religiosos fueron otros de los
grandes motivos que se evidenciaron en el rechazo a las nuevas
comunidades religiosas.?’

Por dltimo, el filipense manifestaba la necesidad de determi-
nar quiénes debian ser enterrados en la iglesia del Oratorio pues
se quejaba de que, “hasta ahora, sefior, con la despotiquez que
un cura en su parroquia pudiera disponer de los sepulcros, asi lo
han hecho los mayordomos”. Incluso, enfatizé que algunos que
habian sido mayordomos y que habian fallecido eran enterrados
en el presbiterio sin poder ellos “estorbar”, y aun los pdrvulos eran
inhumados en esta iglesia. Concluia su peticién diciendo que se
les debia avisar cuando hubiera entierros o misas, pues ya “se ha
visto estar un padre predicando y venir con un entierro, que lo
interrumpa’.

La respuesta no se hizo esperar: el cura de la villa, Juan Carlos
Munoz Sanabria, argumenté sobre el primer punto que la igle-
sia de Nuestra Sefiora de la Soledad funcionaba como ayuda de
parroquia, por lo que no vefa inconveniente en continuar de la
misma manera. Para el parroco, los padres del oratorio “solamente
estan de arrimados y de prestado a dicha iglesia hasta que conclu-
yan la fabrica de la suya”, pero senalaba que habian suspendido la
construccion de la obra.”” Recordd que no se les habia otorgado
dominio en dicho templo pues el cabildo, sede vacante cuando
se establecieron los filipenses en 1712, de manera expresa solo les
concedid el uso, administracién y cuidado de la iglesia, sus image-
nes y adorno. Y afiadia que, a partir de la llegada de los filipenses
ala villa de San Miguel el Grande, comenzaron los pleitos, y “han
tirado al cura del derecho inconcuso que de dicha iglesia tiene”.
Por lo que confirmé que el referido edificio religioso deberia man-

7 Atienza, Tiempo de conventos, ap. cit., p. 452.
8 acM, diocesano, justicia, procesos contenciosos, cofradias, caja 581, exp. 3, f. 2.
# acM, diocesano, justicia, procesos contenciosos, cofradias, caja 581, exp. 3, f. 3.

Conflictos de jurisdiccion, disputa de una devocién / 109



tenerse como ayuda de parroquia.”® Es interesante observar que el
pleito con el cura no se dio al momento de la llegada de los fili-
penses a la villa abajena, aunque ya habian comenzado los roces.
Tuvieron que pasar 20 afos para que se diera el primer conflicto
de jurisdiccién cuando la comunidad del oratorio de San Felipe
Neri pretendié cambiar su estatus y exigir la remuneracién por los
servicios religiosos.

Sobre los entierros, le respondié al filipense que, durante su
cargo como cura, no habia conocido mds que a dos mayordo-
mos de la cofradia, quienes atin vivian, por lo que desminti6 esta
préctica de enterrar a los mayordomos en dicho templo, como
lo refirié el padre oratoriano. Senalé que nada impedia que se
“puedan sepultar en dicha iglesia todos los que quisieren o el cura
pareciere conveniente”. Y que en su mandato no habia llegado a
sus oidos que se hubiese interrumpido un sermén debido a que
un padre se hubiera ido a hacer un entierro, por lo que, reiterd,
en su tiempo eso no habia sucedido y, si sucedié —se preguntaba—,
spor qué los padres no se quejaron para poner un remedio compe-
tente?”! Concluyé que le asistia el derecho para sacar en procesién
a la dicha imagen milagrosa en las necesidades puablicas como la
peste, falta de lluvias, etc. Pues asi lo habian practicado desde
tiempo inmemorial todos sus antecesores, “trayendo dicha ima-
gen a la parroquia en donde la han tenido no solamente el corto
tiempo de nueve dias sino por meses”.*

El dltimo en ofrecer su parecer fue el mayordomo Juan Gui-
llermo de Mendoza, quien recordd la historia de la cofradia y
cémo los mulatos construyeron dicha iglesia, ademds de senalar
que, desde su fundacién, la corporacién habia estado bajo la dis-
posicién del ministro de doctrina de esa villa, y que nunca habia
habido impedimento alguno de parte de los mayordomos para

>%acM, diocesano, justicia, procesos contenciosos, cofradias, caja 581, exp. 3, f. 5.
3! acM, diocesano, justicia, procesos contenciosos, cofradias, caja 581, exp. 3, £. 6.
52 AcM, diocesano, justicia, procesos contenciosos, cofradias, caja 581, exp. 3, £. 7.

110 / Rafael Castaneda Garcia



que la imagen del Ecce Homo saliera en procesion y permaneciera
el tiempo que fuera necesario en la parroquia. Ademads, afirmé
que los gastos del culto siempre habian corrido a cargo de la cofra-
dia, “en cuya veneracién han aplicado toda su solicitud y puesto
todo su esmero como se ve pues siendo unos pobres mulatos,
emprendieron una obra tan suntuosa como la del templo que hoy
se ve, la acabaron y perfeccionaron a costa de su esmero”.”® El
principal representante de esta comunidad también utilizé ele-
mentos retéricos que buscaban dignificar y valorar lo hecho por
los mulatos, pues como ya se sefial6, no fueron una asociacién de
fieles pobres, sino todo lo contrario.

Fue a partir de 1727 cuando el sefor dedn y el cabildo sede
vacante, por auto del 28 de febrero, ordenaron a la cofradia que
el mayordomo y cofrades entregaran por inventario al padre pre-
posito de dicho oratorio los ornamentos, célices, vasos, alhajas y
demds bienes del servicio de dicha capilla. Ademds, se les mandé
que en adelante contribuyeran con dichos padres en lo necesario
de vino, aceite y cera para decir misa y alumbrar a la sagrada
imagen, lo cual fue obedecido y hasta el presente cumplido. En
1732, el mayordomo concluyé su peticién solicitando al obispo
no haber lugar para lo que pretendia el bachiller Francisco Pérez
de Espinoza en su escrito, por ser contra la fundacién de la cofra-
diay su capilla.”

A pesar de los argumentos del cura y el mayordomo, las
autoridades del obispado determinaron darle la autonomia e
independencia a la iglesia del oratorio respecto a la parroquia;
también limitaron de manera dréstica las acciones de la cofra-
dia del Ecce Homo. El obispo senalé que “en el presbiterio de la
enunciada iglesia no se ha de poder enterrar otra persona alguna
que los referidos padres que murieren de bajo del instituto de San

%3 acM, diocesano, justicia, procesos contenciosos, cofradfas, caja 581, exp. 3, f.
10. San Miguel el Grande, 30 de abril de 1732.
> AcM, diocesano, justicia, procesos contenciosos, cofradfas, caja 581, exp. 3, f.

10. San Miguel el Grande, 30 de abril de 1732.

Conflictos de jurisdiccion, disputa de una devocion / |11



Felipe Neri”; declaré que el cura, “cuando hubiera necesidad pu-
blica de enfermedad o falta de lluvias en esta villa no ha de poder
sacar por si s6lo la imagen del Santo Ecce Homo sin dar primero
aviso a dichos padres un dia o dos antes para que la compongan
y alifien”, y que la imagen sélo podria estar en la parroquia el
tiempo que durase el novenario, sin poder tener el “dicho cura
arbitrio para poder detener la mencionada imagen mds tiempo”.”*
Por ultimo, que todos los estipendios por servicios religiosos que
hubiera en dicha iglesia deberfan ser destinados a los padres de la
congregacion filipense.*

Con este panorama, en 1742, el obispo Francisco Pablo de
Matos y Coronado determiné trasladar la cofradia del Ecce
Homo junto con sus imdgenes y ornamentos a la parroquia, “para
que tenga en ella el mayor culto la sagrada imagen expuesta a la
veneracion de los fieles en la iglesia Matriz, situada en paraje mds
cémodo para la concurrencia”.’” Asimismo, les otorgd un espacio
dentro de la Iglesia principal para poder enterrar a los cofrades
difuntos. En este acuerdo, segtin Brading, la cofradia habia qui-
tado la imagen de su santo patrono y la habia depositado en la
parroquia, dejando en cambio el retablo y el pulpito por la suma
de 4 185 pesos. Por su parte, el oratorio adquirié el dominio ttil,
pero debia reconocer que la cofradia ain poseia la iglesia y gozaba
del derecho directo y de propiedad; por ello acepté como pago
oficiar cada ano en el dia de la fiesta anual de la cofradia, llevando
a un predicador. Sin embargo, los filipenses, no conformes con
depender “de unos cuantos negros y mulatos”, nuevamente en
el ano de 1779 solicitaron al obispo que no s6lo reconociera a su

%> acM, diocesano, justicia, procesos contenciosos, cofradias, caja 581, exp. 3, f.
18. Esto fue determinado por el obispo en su visita a la villa, el 21 de mayo de
1734. (Juan Joseph de Escalona y Calatayud, obispo)

>¢ acM, diocesano, justicia, procesos contenciosos, cofradias, caja 581, exp. 3,
f.17.

57 APSMA, asociaciones, caja 1, 1628-1737, libro de autos de cuentas y elecciones
de la cofradia del Santo Ecce Homo, fs. 19v-20r.

112 / Rafael Castaneda Garcia



congregacién como verdadera propietaria de la iglesia, sino que
también le diera su derecho a recibir el pago de todas las misas y
servicios celebrados en su iglesia.*®

Mis alld de que este pleito tuvo diversas etapas,” con la llegada
de los oratorianos a la villa la comunidad del Ecce Homo perdi6
parte de su identidad e independencia. De tener un espacio pro-
pio donde, junto con el cura del partido, se discutian y resolvian
asuntos internos de la cofradia e iglesia, se pasé a uno compar-
tido. A partir de 1765, la colectividad fundada por mulatos se
estableci6 en alguno de los altares o capillas de la parroquia, que
para entonces albergaba a otras 11 cofradias y una hermandad.®

Disputa DE UNA DEVOCION: EL EccE Homo

A partir de la segunda mitad del siglo xv1, el Cristo del Ecce
Homo de San Miguel el Grande se convirti6 en la fuente de auxi-
lio divino frente a las pestes y la falta de lluvias. Estos atributos le
dieron importancia a la imagen hasta convertirla en la advocacién
identitaria de la villa y su regién. Su fama de imagen milagrosa
tuvo acogida entre la sociedad abajena debido a la difusién del
culto que hizo de ella su cofradia a través de las demandas y no-
venas. La ubicacién geogrifica de San Miguel, como parte del
camino real de Tierra Adentro, fue otro elemento que favorecié
la promocién de la imagen por las numerosas rutas de acceso que
fueron utilizadas por los limosneros para ir mds alld del obispado
de Michoacdn y por supuesto del dmbito cofradiero.®

8 Brading, Una Iglesia asediada, op. cit., p. 65.

% Durante los afios de 1779 y 1781, el pleito ya no se darfa con la cofradia, sino
entre el prepésito Gamarra, el cura de la villa y el obispo. lbidem, pp. 65-71.

0 acM, visitas, informes, caja 503, exp. 1.

¢! Los lugares que los demandantes visitaban eran variados y algunos se ubicaban
mids alld de los limites de la jurisdiccién eclesidstica. Por ejemplo, San Felipe,
Celaya, Sierra de Guanajuato, Rio Verde, San Luis de la Paz, y las jurisdicciones
de Rio Grande y Nueva Galicia. Vid. Castafieda, “La construccién de una
devocion”, op. cit., pp. 200-201.

Conflictos de jurisdiccion, disputa de una devociéon / |13



Esta devocién cristocéntrica rebasé los mdrgenes de su cofradia
y se convirtié en la imagen mds popular de la localidad, al aglu-
tinar a todos los grupos sociales. La disputa por el culto al Ecce
Homo se dio en varios escenarios: el primero, en la promocién de
las imdgenes y novenas. La cofradia registré dentro de sus gastos,
en 1736, una ldmina para hacer estampas, tinta, 22 manos de
papel para su elaboracién y 16 manos de bulas.®? Es decir, toda
una imprenta pequefa que se podia transportar sin problemas y
que permitié a la cofradia producir sus propias estampas y nove-
nas para difundir la devocién del Ecce Homo. Un ano después,
los presbiteros filipenses financiaron la impresién en la ciudad de
México de una novena dedicada al Ecce Homo de San Miguel,®
y esta edicion fue reimpresa en 1768. El devocionario fue escrito
por un padre oratoriano que afirmaba que en su “Santa Casa” se
veneraba al Ecce Homo;* mas para la fecha de la reimpresion de
esta novena, la imagen principal de este Cristo ya se encontraba
en la parroquia; asi lo confirma la visita que hizo el prebendado Je-
rénimo Lépez Llergo a la villa de San Miguel en enero de 1766.%

El culto a los patrones de las cofradias o santos en general
se prolongaba a veces por medio de este tipo de impresos. La
difusién de la imagen milagrosa del Ecce Homo ya no recayé

© Los gastos para hacer las estampas devocionales fueron los siguientes: seis
pesos de una ldmina para hacer estampas, siete pesos de un térculo para hacer
estampas, 22 manos de papel, cinco pesos de tinta y hechura, 20 pesos de 16
manos de bulas a diez reales, por abrir la estampa se le dieron a Hilario cuatro
pesos, 16 pesos de 16 resmas de papel, al estampero tres pesos. Libro de autos de
cuentas y elecciones de la cofradia del Santo Ecce Homo, apsma, Asociaciones
1628-1737, caja 1, f. 33v-34v.

8 Sangrientos escarnios, estimulos sagrados: devota novena a la milagrosa imagen del
Santo Ecce Homo, que se venera en su iglesia, y Oratorio de San Phelippe Neri, de
la Villa de San Miguel el Grande (ano 1737).

% Sangrientos escarnios: estimulos sagrados: devota novena a la milagrosa imagen del
Santo Ecce Homo que se venera en la iglesia parroquial de la Villa de San Miguel
el Grande (afio 1768).

 acM, visitas, informes, siglo xvii1, caja 503, exp. 65, vid.: “Descripcién de la
parroquia y sus capillas”.

| 14 / Rafael Castaneda Garcia



exclusivamente en la asociacién de fieles; también los oratorianos
fueron participes, junto con los habitantes de San Miguel. Asi,
los filipenses se aduefiaron de la iglesia de los fundadores de la
cofradia y compitieron por el control y monopolio de la devocién
al Ecce Homo.

A pesar de que ambas corporaciones ya no cohabitaban en el
mismo espacio religioso, la divisién y conflicto se activé también
desde el palpito. Un ejemplo de ello sucedié en 1758, cuando
el bachiller filipense Joseph Antonio Ramos de Castilla predicé
un sermén el primer dia del afo en la parroquia de la villa. Pri-
mero destacé la labor de su congregacién al afirmar que una de
las causas por las cuales San Miguel el Grande era “tan quieto y
recogido” se debia al continuo ejercicio de los filipenses, empe-
fiados siempre en “extirpar con sus muchos sermones y pldticas
doctrinales toda ocasién de ofender a dios”. Luego, enfatizd que
ya eran muchos los afios que se ha unido la congregacién del
Oratorio contra las fiestas que se hacen por enero del “Sr. Ecce
Homo”, y por septiembre de S. S. Miguel Arcdngel.*

[...] siempre ha clamado en estos panegiricos mi congregacién
contra las fiestas anuales que se hacen en esta villa al S. Ecce
Homo y S. S. Miguel Arcdngel, quienes apagan la luz de la gra-
cia en muchos corazones, y yo como siempre lo he hecho ahora
clamo [...] contra la fiesta que ahora no hay, sino contra las que
habrd de aqui a pocos dias y demds, que pueda haber en lo futuro
[...] contra las que siempre se hacen al S. Ecce Homo y S. S.
Miguel anuales en esta villa, y las que hay se previenen con toros
y comedias en la solemnidad de la S. S. imagen de Guadalupe;
diversiones totalmente opuestas a un asunto y objeto tan sagrado
contra este género de fiesta crian siempre que se me ofrezca oca-

sién, mis clamores.®’

 AGN, Inquisicién, vol. 980, exp. 18, f. 270.
7 aGN, Inquisicién, vol. 980, exp. 18, f. 282r-v.

Conflictos de jurisdiccion, disputa de una devociéon / |15



El efecto de un sermén podria ocasionar la divisién de la po-
blacién respecto al tema o asunto que se ha tratado. Al parecer,
nunca se vivié una polarizacién entre la sociedad local respecto
a las disputas que sostuvieron la cofradia y los filipenses sobre la
imagen del Cristo mds popular de la villa. ;Hasta qué grado este
sermén es reflejo de lo que en realidad sucedia en las fiestas del
Ecce Homo? ;Se acudia al pulpito para descalificar a su cofradia y
poder adjudicarse el monopolio de su devocién?

La fiesta del Ecce Homo iniciaba el primer dia del ano; segiin
sus constituciones deberfan asistir “todos los cofrades y cofra-
das a la Fiesta de la Circuncisién del Sr. que es el titular de esta
cofradia”.®® El 1 de enero, “dia de ano nuevo”, iniciaban las acti-
vidades con una procesién solemne que comenzaba a las cuatro
de la tarde. Esta iba acompafiada de la musica de las chirimias
y del clarinero, y se montaba un altar especial en la capilla de la
cofradia.

Por los anos en que fue predicado el sermén, si conocemos a
detalle las cuentas de la cofradia, que hasta 1765 mantuvo sus in-
gresos por arriba de los mil pesos. Fue la década de 1730 cuando
la economia de la colectividad mostré un supuesto mal manejo
de los recursos, siendo mayor el egreso que el ingreso; probable-
mente la muerte de numerosos cofrades en las epidemias de esos
afos fue un hecho esencial.”” Sin embargo, a partir de 1741 hasta
los primeros anos del siglo x1x, su comportamiento fue distinto,
con un equilibrio en sus cuentas lo que quizd sea muestra de que
los “hermanos” del Ecce Homo no dilapidaron sus recursos, como
insinuaban los filipenses.

8 Sumario, 1746, en Archivo General del Estado de Guanajuato, col. clero, San
Miguel de Allende, exp. 11, archivero 3, cajén 1, f. 1.

% En el verano de 1737, para ser mds preciso en el mes de agosto, se propagd la
epidemia del matlazahuatl en San Miguel y tuvo como duracién nueve meses.
América Molina del Villar, L& Nueva Espana y el matlazahuatl 1736-1739, p.
130.

|16 / Rafael Castaneda Garcia



GRAFICA 1
Evolucion del promedio quinquenal de las finanzas de la cofradia
del Ecce Homo (1731-1825).7°

2000

1500

1000

500

Valores en pesos

1731- 1736- 1741- 1746- 1751- 1756- 1761- 1766- 1771- 1776- 1781- 1786- 1791- 1796- 1801- 1806- 1811- 1816- 1821-
3% 40 45 5 55 60 65 70 75 8 8 90 95 00 05 10 15 20 25

Afios

DINGRESO mGASTO

De hecho como se observa en la Gréfica 1, en el lustro de 1756
a 1760, periodo dentro del cual el filipense pronuncié su sermén,
los ingresos superaban casi el doble de lo que se erogaba. Si bien
eso no nos dice nada sobre el comportamiento moral y la organi-
zacion de las fiestas, por lo menos puedo deducir que la cofradia
no dilapidaba sus recursos en los llamados “gastos superfluos”.
Todo lo contrario, su buena administracién pone en entredicho
lo que en lineas anteriores habfamos citado, respecto a que, para
los filipenses, la cofradia “no estaba con la decencia debida”.”* A
pesar de la disputa por esta devocién entre ambas corporaciones,
la popularidad del Ecce Homo aglutiné a todos los grupos socia-
les de la villa y sus alrededores. De manera hipotética planteo que
tanto los filipenses como los cofrades compartieron la organiza-
cién de los rituales publicos dedicados al Cristo local, asi como
los beneficios econémicos durante todo el siglo xviir y hasta la
década de 1810. Debido a la lucha insurgente, la cofradia desa-

7" Los datos se tomaron del libro de cargo y del descargo. Apsma, asociaciones,
caja 1, 1628-1737, libro de cargo y libro del descargo de la cofradia del Santo
Ecce Homo y Ntra. Sra. de la Soledad, 1731-1826.

7' Pérez de Espinosa, Biografia del M. R. B, op. cit., p. 36.

Conflictos de jurisdiccion, disputa de una devociéon / |17



parecid, y el culto quedé a cargo del pdrroco de San Miguel de
Allende y de los filipenses, devocidén que hasta hoy dia continda
bajo la denominacién de Ecce Homo Sefor de las Cosechas.

CONCLUSIONES

El pleito aqui estudiado revela cémo las elites fueron las que pro-
movieron la llegada de los filipenses y entregaron la iglesia de la
cofradia a los presbiteros seculares. Los discursos de los padres de
San Felipe Neri con respecto a su rival en turno, la corporacién
fundada por los mulatos del Ecce Homo, parecen alejados de la
realidad. Puedo afirmar que buscaban deslegitimar las practicas
religiosas de la cofradia para asi poder quedarse con el espacio reli-
gioso y su principal devocién. Por otro lado, los filipenses llegaron
a ser la principal comunidad eclesidstica de la villa. Con el apoyo
de las familias pudientes, pudieron realizar varias fundaciones,
siendo la principal el colegio de San Francisco de Sales; mientras
que la cofradia y el pdrroco vieron poco a poco disminuidos sus
esfuerzos por retener su control sobre la devocién al Ecce Homo.
Este ejemplo muestra a los eclesidsticos como unos de los princi-
pales actores de la politica colonial y sus diferentes redes con los
poderes locales, aunque evidentemente faltarfa ahondar mds en
estos vinculos. La historia de esta cofradia, su dindmica y aportes
a la cultura local sanmiguelense han pasado desapercibidos, lo
mismo sus resistencias por la llegada de los oratorianos. De los
altares de esta asociacién piadosa surgié la devocién mds impor-
tante de todo San Miguel y su regién circunvecina. @

FUENTES

Archivos Consultados
Archivo Casa Morelos — acm
Archivo General de Indias — aG1

| 18 / Rafael Castaneda Garcia



Archivo General del Estado de Guanajuato — AGEG
Archivo General de la Nacién — agN
Archivo Parroquial de San Miguel de Allende — Apsma

Fuentes impresas

Ajofrin, Fray Francisco de. Diario del viaje que por orden de la sagrada con-
gregacion de Propaganda Fide Hizo a la América Septentrional en el siglo
xviir, vol. 1, Madrid, Real Academia de la Historia, 1958.

Espinosa, Fr. Félix Isidro de. Crénica franciscana de Michoacdn, México,
Universidad de San Nicolds de Hidalgo, 2003.

Espinosa, Fr. Isidro Pérez de. Biografia del M. R. P Dr. D. Juan Antonio Pé-
rez de Espinosa. Fundador de la congregacion del Oratorio de Ntro. Sto. I
Felipe Neri en la villa de San Miguel el Grande hoy ciudad de San Miguel
de Allende, Edo. de Guanajuato, México, México, Imprenta Barrie, 1942.

Lépez Lara, Ramén (nota preliminar). E/ obispado de Michoacdn en el siglo
xvir, México, editorial Fimax Publicistas, 1973.

Sangrientos escarnios, estimulos sagrados: devota novena a la milagrosa imagen
del Santo Ecce Homo, que se venera en su iglesia, y Oratorio de San P/ﬂelz’ppe
Neri, de la Villa de San Miguel el Grande: Sicala a luz el padre Martin
Jorganes de San Cayetano, presbitero de dicho Oratorio: y consagrala
a la emperatriz de cielos, y tierra Marfa Santissima de Loreto, que asi
mismo se venera dentro de dicha iglesia, impresa, con licencia en Mé-
xico por Joseph Bernardo de Hogal, Ministro, ¢ Impresor de la Santa
Cruzada. Afio de 1737.

Sangrientos escarnios: estimulos sagrados: devota novena a la milagrosa imagen
del Santo Ecce Homo que se venera en la iglesia parroquial de la Villa de
San Miguel el Grande. Sécala a luz el P. Martin Jorganes Cayetano, pres-
bitero del Oratorio de San Felipe Neri de dicha villa, y consdgrala a la
Emperatriz de ciclos y tierra MAR{A ssma. DE LORETO, que se venera en
su Santa Casa de dicho Oratorio. Reimpresa en México en la imprenta
de D. Phelipe de Zuniga y Ontiveros, Calle de la Palma, ano de 1768.

Vida del Glorioso padre y patriarca San Felipe Neri fundador de la congregacion
del Oratorio, escrita en italiano por el p. Juan Marciano, prepésito que
fue de la misma congregacién de Napoles, y traducida al castellano por
Don M. de B., tomo I, con licencia eclesidstica, Madrid, 1853, estable-
cimiento tipogrifico de D. N. de Castro Palomino, calle ancha de S.
Bernardo, 73.

Conflictos de jurisdiccion, disputa de una devociéon / |19



Bibliografia

Arias de Saavedra, Inmaculada y Miguel Luis Lépez-Guadalupe. “La prela-
cién como conflicto: cofradias y orden en el Antiguo Régimen”, en Ma-
nuel Pefa (ed.), La vida cotidiana en el mundo Hispdnico (siglos xvi-xviii),
Madrid, Adaba editores, 2012, pp. 137-158.

Atienza, Angela. Tiempo de conventos. Una historia social de las fundaciones
en la Espana moderna, Madrid, Marcial Pons Historia/Universidad de
la Rioja, 2008.

Brading, David A. Una Iglesia asediada: el obispado de Michoacdn, 1749-
1810, México, FCE, 1994.

Carrillo Cézares, Alberto. Michoacdn en el otoio del siglo xvir, México, El
Colegio de Michoacdn/Gobierno del Estado de Michoacdn, 1993.

Castaneda Garcfa, Rafael. “Ilustracién y educacion. La congregacién del
Oratorio de San Felipe Neri en Nueva Espana (siglo xvin)”, Historia
Critica, 59, enero-marzo 2016, pp. 145-164.

. “Hacia una geografia de los devotos de ‘color quebrado’ en el
obispado de Michoacdn, siglos xvir-xviir”, en Teresa Serrano y Ricardo
Jarillo (coords.), Cofradias de indios y negros: origen, evolucién y continui-
dades, México, INAH, en prensa.

. “Santos negros, devotos de color. Las cofradias de San Benito
de Palermo en Nueva Espafa. Identidades étnicas y religiosas, siglos
xvi-xviir’, en Alberto Angulo Morales, Oscar Alvarez Gila y Jon Ander
Ramos Martinez (coords.), Devocién y paisanaje: las cofradias, congrega-
ciones y hospitﬂ[e: de naturales en Espana y América, Vitoria, Universidad
del Pais Vasco, 2014, pp. 145-164.

. “La construccién de una devocién regional: ‘el milagroso santo
Eccehomo’ de San Miguel el Grande”, en Rafael Castanieda Garcia y Rosa
Alicia Pérez Luque (coords.), Entre la solemnidad y el regocijo. Fiestas,
devociones y religiosidad en Nueva Espaia y el mundo hispdnico, México,
El Colegio de Michoacdn/ciesas, 2015, pp. 183-208.

. “Piedad y participacién femenina en la cofradia de negros y mu-
latos de San Benito de Palermo en el Bajio novohispano, siglo xvir”,
Nuevo Mundo, Mundos Nuevos, [En linea], Debates, Puesto en linea el
5 de diciembre de 2012. urL: <http://journals.openedition.org/nuevo-
mundo/64478> ; por: <10.4000/nuevomundo.64478>.

Germenten von, Nicole. Black Blood Brothers. Coﬁaternities and Social Mo-
bility for Afro-Mexicans, Florida, University of Florida, 2000.

120 / Rafael Castaneda Garcia



Gonzilez Sinchez, Isabel. El obispado de Michoacdn en 1765, Morelia, Co-
mité Editorial del Gobierno de Michoacdn, 1985.

Hernédndez, Jorge E, La soledad del silencio. Microhistoria del santuario de
Atotonilco, México, FCE, 1991.

Lépez-Guadalupe, Miguel Luis y Juan José Iglesias Rodriguez (coords.).
Realidades Eonﬂz'ctz'ms. Andalucia y América en la Espana del Barroco, Se-
villa, Universidad de Sevilla, 2012.

Maza, Francisco de la. San Miguel Allende. Su historia. Sus monumentos,
México, Frente de Afirmaciones Hispanista, 1972.

Mazin, Oscar, Entre dos majestades, México, El Colegio de Michoacdn,
1987.

Molina del Villar, América. La Nueva Espana y el matlazahuatl 1736-1739,
México, El Colegio de Michoacdn/ciEsas, 2001.

Monterrosa, Mariano (investigacion) y R. P. Francisco Aguilera (prél.). Ora-
torios de San Felipe Neri en México, y un testimonio vivo, la fundacion del
oratorio de San Felipe Neri en la villa de Orizaba, México, Centro de
Asistencia y Promoci6n, 1992.

Pérez Puente, Leticia. Los cimientos de la [gle:z'a en la América e:paﬁolzl. Los
seminarios conciliares, siglo xvi, México, uNam-Instituto de Investigacio-
nes sobre la Universidad y la Educacién, 2017.

Ramirez Méndez, Jessica. “Clérigos curas o religiosos doctrineros. La renun-
cia de los carmelitas descalzos a la parroquia de San Sebastidn, 16067,
Secuencia, nam. 71, mayo-agosto 2008, pp. 15-32.

Ramirez Montes, Mina. “La parroquia de San Miguel de Allende”, Anales
del Instituto de Investigaciones Estéticas, num. 55, 1986, pp. 97-106.
Ruiz Guadalajara, Juan Carlos. Dolores antes de la independencia. Micro-
historia del altar de la patria, vol. 1, México, El Colegio de Michoacdn/

CIESAS, 2004.

Torre Villar, Ernesto de la. “El colegio de estudios de San Francisco de Sales
en la congregacién de San Miguel el Grande y la mitra michoacana”,
Estudios de Historia Novohispana, vol. 11, 1981, pp. 161-198.

Traslosheros, Jorge E. Historia judicial eclesidstica de la Nueva Espania, Mé-
xico, UNaM-Instituto de Investigaciones Histéricas/Editorial Porria,
2014.

Tutino, John. Creando un nuevo mundo. Los origenes del capitalismo en el
Bajio y la Norteamérica esparola, México, rCe/El Colegio de Michoacdn/
Universidad Intercultural del Estado de Hidalgo, 2016.

Conflictos de jurisdiccion, disputa de una devocion / 121



