
Conflictos de jurisdicción, disputa 
de una devoción. 
La llegada de los oratorianos de San Felipe Neri 
a la villa de San Miguel el Grande, 1712-1742

Struggles upon Jurisdiction: A Dispute over a Devotion: 
The Arrival of Saint Philip Neri’s Oratorians in San 
Miguel el Grande Ville, 1712-1742

		  Rafael Castañeda García

		  Instituto de Investigaciones sobre la Universidad y la Educación-unam

		  México

Abstract

This article shows the conflict that occurred with the arrival of the Oratory 
of Saint Philip Neri in San Miguel el Grande, with the brotherhood of the 
mulattoes and the parish priest of the town. The dispute took place in several 
stages, as the Philippians came to invade the church of the brotherhood, 
so that cohabitation of this religious space powers and problems brought 
economic benefits to both sides. Another disagreement was with the priest, 
as it was against the independence of the church of the Oratorians, who 
wanted to stop being parish help. The latest fighting was for control of the 
devotion of Ecce Homo, which belonged to the brotherhood, and in which 
the Philippians through their speeches tried to discredit the mulattos. In this 
story, the three actors show their interests, and a realignment of pacts that 
sought to harmonize the parties is given, the truth is that the arrival of the 
Philippians came to change the religious and cultural life of the town in 
the 18th Century.
	 Keywords: Saint Philip Neri, mulattoes, brotherhood, San Miguel el 
Grande.

Historia y Grafía, Universidad Iberoamericana, año 26, núm. 51, julio-diciembre 2018, pp. 89-121



90 / Rafael Castañeda García

Resumen
El presente artículo muestra el conflicto que hubo con el arribo de la 
congregación del Oratorio de San Felipe Neri a San Miguel el Grande, 
con la cofradía de los mulatos y el cura párroco de la localidad. La dis-
puta se dio en varios escenarios, pues los filipenses llegaron a invadir la 
iglesia de la cofradía, por lo que la cohabitación en este espacio religioso 
trajo problemas de potestades y de beneficios económicos entre ambas 
partes. Otro desacuerdo fue con el cura, pues éste se manifestó en contra 
de la independencia de la iglesia de los oratorianos, quienes deseaban 
dejar de ser ayuda de parroquia. El último enfrentamiento fue por el 
control de la devoción del Ecce Homo, que le pertenecía a la cofradía, y 
en el cual los filipenses, mediante sus discursos, trataron de desprestigiar 
a los mulatos. En esta historia, los tres actores mostraron sus intereses, y 
se dio un reacomodo de pactos que buscaba armonizar a las partes. Lo 
cierto es que la llegada de los filipenses vino a cambiar la vida religiosa y 
cultural de la villa en el siglo xviii. 
	 Palabras clave: San Felipe Neri, mulatos, cofradía, San Miguel el 
Grande.

Artículo recibido: 16-10-2017
Artículo aceptado: 22-2-2018

En América, el primer oratorio se fundó en la ciudad de 
Puebla de los Ángeles en 1651. Durante el siglo xvii los ora-

torios se extendieron en territorio novohispano en las ciudades 
de México, Oaxaca y Guadalajara. Para la siguiente centuria se 
instalaron en la región del Bajío, siendo San Miguel el Grande 
(hoy de Allende) el primer lugar donde se estableció una con-
gregación en 1712. La presencia filipense se hizo más notoria en 
la segunda mitad del siglo xviii, cuando se levantaron otras dos 
casas en Querétaro (1763) y Guanajuato (1777). El último esla-
bón que reafirmaría su importancia en la comarca abajeña sería el 
oratorio instaurado en la ciudad de León en 1838. De hecho, de 
las fundaciones que patrocinaron los filipenses en el siglo de las 



Conflictos de jurisdicción, disputa de una devoción / 91 

luces, tres fueron en el Bajío; sólo el de Orizaba, erigido en 1774, 
quedó fuera de dicha comarca.1

	 El presente artículo pretende mostrar los conflictos que en-
frentaron los oratorianos unos años después de su llegada a la villa 
de San Miguel el Grande, con la cofradía de mulatos y el cura de 
la jurisdicción. Una serie de pleitos en los que salieron a relucir los 
intereses corporativos: la lucha por los estipendios de los servicios 
religiosos, la querella por una devoción y el reclamo constante 
para que la iglesia de los filipenses dejara de ser ayuda de pa-
rroquia. Tenemos los discursos de dos comunidades religiosas en 
defensa de su jurisdicción: por un lado el de los oratorianos y, por 
el otro, el de los cofrades, frente a los cuales se agregó la postura 
de un cura temeroso y celoso de perder sus derechos parroquiales.
Uno de los escenarios más comunes en la historia de la Iglesia 
tanto en América como en Europa fueron los conflictos entre dis-
tintas corporaciones y dentro de las mismas;2 de otra naturaleza, 
pero también muy frecuentes, fueron los litigios fundacionales 
de nuevas instituciones eclesiásticas.3 Para el caso novohispano, 
en los archivos históricos se encuentran varios expedientes que 
refieren la rivalidad y competencia que existía entre el clero re-
gular y el secular al momento de la fundación de un convento o 
de un seminario conciliar.4 Las jurisdicciones en conflicto entre 

1 Para una visión de conjunto de los oratorios de San Felipe Neri en Nueva Es-
paña, vid. Mariano Monterrosa (investigación) y R. P. Francisco Aguilera (pról.), 
Oratorios de San Felipe Neri en México, y un testimonio vivo, la fundación del 
oratorio de San Felipe Neri en la villa de Orizaba, pp. 28-86.
2 Vid. Inmaculada Arias de Saavedra y Miguel Luis López-Guadalupe, “La pre-
lación como conflicto: cofradías y orden en el Antiguo Régimen”, pp. 137-158.
3 Al respecto vid. el trabajo de Ángela Atienza, Tiempo de conventos. Una histo-
ria social de las fundaciones en la España moderna. Otra obra de carácter colec-
tivo que aborda los conflictos entre distintas comunidades religiosas en la Edad 
Moderna es de Miguel Luis López-Guadalupe y Juan José Iglesias Rodríguez 
(coords.), Realidades conflictivas. Andalucía y América en la España del Barroco.
4 Por mencionar un ejemplo para cada caso, vid.: Jessica Ramírez Méndez, “Cléri-
gos curas o religiosos doctrineros. La renuncia de los carmelitas descalzos a la pa-
rroquia de San Sebastián, 1606”, pp. 15-32; y Leticia Pérez Puente, Los cimientos 
de la Iglesia en la América española. Los seminarios conciliares, siglo xvi, pp. 289-360.



92 / Rafael Castañeda García

diferentes cuerpos de la Iglesia fueron un hecho cotidiano en las 
sociedades de Antiguo Régimen; como ha señalado Jorge Tras-
losheros, los grandes enfrentamientos entre diferentes potestades 
han merecido mayor atención por parte de los historiadores pero 
son procesos excepcionales; fueron “los humildes casos”, casi 
siempre de carácter local, los que atendieron los foros de justicia.5

	 Los filipenses no son una orden regular sino una congregación 
de presbíteros y clérigos seculares; no hacen votos ni juramento, 
“sirven a Dios libremente” bajo la observancia común de la regla 
de san Felipe Neri de Roma aprobada por el sumo pontífice Paulo 
V en 1612.6 Así, el pleito que se suscitó entre los actores ya men-
cionados no puede verse como un hecho aislado o accidental. La 
llegada de los oratorianos a San Miguel el Grande significó, entre 
otras cosas, la presencia de un nuevo foco de poder, una nueva 
fuerza institucional que vino a trastocar e interferir las relaciones 
jerárquicas ya establecidas.7 
	 Al parecer, los fuertes vínculos con las elites locales fue un 
factor determinante para el buen desarrollo y rápido crecimiento 
de la congregación del Oratorio de San Felipe Neri en la villa 
abajeña en el siglo xviii. Esta aristocracia se puede reducir a cinco 
familias: Los Landeta, Lanzagorta y de la Canal; en un nivel 
más abajo, los Sauto y los Jáureguí, la mayoría eran inmigrantes 
ibéricos. Señala John Tutino que estos actores “mezclaron el co-
mercio, la producción de telas y las operaciones en las haciendas 
en empresas integradas, y se casaron entre unos y otros y con 
los principales clanes de Guanajuato y Querétaro”.8 Fueron ellos 
quienes apoyaron y promovieron las diferentes iniciativas de los 
filipenses en San Miguel. 

5 Jorge E. Traslosheros, Historia judicial eclesiástica de la Nueva España, p. 144. 
6 Vida del Glorioso padre y patriarca San Felipe Neri fundador de la congregación 
del Oratorio, pp. 242 y 251.
7 Atienza, Tiempo de conventos, op. cit., p. 450. 
8 John Tutino, Creando un nuevo mundo. Los orígenes del capitalismo en el Bajío y 
la Norteamérica española, p. 252.



Conflictos de jurisdicción, disputa de una devoción / 93 

San Miguel el Grande y la cofradía de los mulatos 
del Ecce Homo

La villa de San Miguel el Grande fue fundada en 1555; cuatro 
años más tarde se erigió en curato y perteneció a la diócesis de 
Michoacán;9 para el siglo xviii ya era una de las parroquias más ri-
cas de esta jurisdicción episcopal. En este territorio habitó buena 
parte de la elite de la región y junto con Querétaro fueron los 
productores de telas de lana más importantes de la Nueva España; 
para mediados de esta centuria había aproximadamente en la villa 
y su jurisdicción unos 25 mil pobladores.10 Era tal la popularidad 
de este lugar que, cuando el capuchino Francisco de Ajofrín pisó 
estas tierras en 1764, señaló: “llegué a la famosa villa de San Mi-
guel el Grande”.11 
	 La erección de la iglesia parroquial en esta villa data de 1564, 
y su construcción corresponde a este mismo periodo.12 Por otra 
parte, la iglesia de los mulatos se comenzó a construir en 1595, 
cuando el teniente de alcalde mayor, don Diego Pérez, y el cura 
de la parroquia, don Juan Alonso Velázquez, otorgaron un solar a 
la cofradía de Nuestra Señora de la Soledad (después Ecce Homo) 
para que construyeran su capilla.13 La iglesia fue hecha de terrado 
en dos ocasiones, pero con el transcurso del tiempo fue necesa-
rio hacer otra de calicanto, la cual se terminó de perfeccionar en 

9 El obispado fue establecido el 18 de agosto de 1536. Ramón López Lara, El 
obispado de Michoacán en el siglo xvii, p. 22.
10 Los datos que expone un padrón solicitado en 1754 por el Santo Oficio de 
la Inquisición son los siguientes: residían en San Miguel 13 604 personas de 
confesión y comunión que, sumadas a los 6 802 indios de razón y confesión, 
más 4 812 párvulos de todas las calidades, hacían un total de 25 218 personas 
que habitaban en la villa y su jurisdicción. Isabel González Sánchez, El obispado 
de Michoacán en 1765, p. 298.
11 Fray Francisco de Ajofrín, Diario del viaje que por orden de la sagrada congrega-
ción de Propaganda Fide Hizo a la América Septentrional en el siglo xviii, p. 291.
12 Mina Ramírez Montes, “La parroquia de San Miguel de Allende”, p. 98.
13 En el transcurso del siglo xvii, se agregó a la cofradía de Nuestra Señora de la 
Soledad, la advocación del Ecce Homo.



94 / Rafael Castañeda García

Fuente: agn, Indiferente Virreinal, caja 2003, exp. 11, foja 8.
Investigación documental: Rafael Castañeda García
Elaboración y diseño cartográfico: Gerardo Hernández Cendejas
Información cartográfica: Datum: wgs84. Proyección utm Zona 14n

Mapa 1
Edificios religiosos en la villa de San Miguel el Grande, siglo xvii



Conflictos de jurisdicción, disputa de una devoción / 95 

1652. Esta pequeña capilla sería ocupada en 1712 por la congre-
gación del Oratorio de San Felipe Neri.14

	 Por su parte, el convento franciscano fue la tercera construc-
ción eclesiástica en la villa y la última del siglo xvii. En 1615, 
los franciscanos pretendieron fundar su convento pero el cabildo 
no admitió la propuesta alegando la pobreza de los vecinos y la 
consecuente escasez de recursos para mantener a los religiosos. 
Al parecer, fue hasta 1630 cuando el fraile Juan López presentó 
al cabildo de la villa una cédula del “Rey Nuestro Señor” para 
la fundación del convento. El alcalde mayor obedeció y desde 
entonces quedó establecido el convento franciscano bajo la advo-
cación de San Antonio.15

	 Como se observa en el Mapa 1, para el siglo xvii sólo existían 
tres edificios religiosos en la villa, y uno de ellos era propiedad 
de la cofradía fundada por los mulatos. Es decir, prácticamente 
una década antes del arribo de los filipenses, el paisaje urbano de 
carácter religioso era muy pobre. El crecimiento de San Miguel se 
dará, como en muchas localidades de la Nueva España, durante el 
siglo xviii.
	 Los mulatos que decidieron constituir la asociación de fieles 
se declararon vaqueros de las estancias de ganado mayor de esta 
jurisdicción, en sus constituciones no estipularon ninguna exclu-
sividad étnica y con el paso de los años fueron mezclándose con 
otros grupos.16 Dentro del obispado de Michoacán, ya existía por 
lo menos un grupo devocional de mulatos: Nuestra Señora del 
Rosario, fundado en Valladolid en 1586, que sesionó en una de 
las capillas del convento franciscano de San Buenaventura.17 En 

14 Archivo Casa Morelos (en adelante acm), diocesano, justicia, procesos conten-
ciosos, cofradías, caja 581, exp. 3, foja 9.
15 Isidro Félix de Espinosa, Crónica franciscana de Michoacán, pp. 408-409.
16 Respecto a las constituciones, no aparecen en los libros de la cofradía, sino en 
el expediente que trata el pleito de 1668 entre el mayordomo Miguel de la Cruz, 
mulato libre y el cura beneficiado. Ahí se dice que fueron redactadas en 1584. 
acm, diocesano, justicia, procesos, cofradías, caja 68, exp. 4, foja 3.
17 acm, parroquial, disciplinar, cofradías, asientos, caja 1246, exp. 7, foja 
10v-11r; David Brading, Una Iglesia asediada: el obispado de Michoacán, 1749-



96 / Rafael Castañeda García

el transcurso del siglo xvii y primeras décadas del xviii, he con-
tabilizado hasta ahora 17 cofradías fundadas por descendientes 
de africanos en esta diócesis, de las cuales siete tuvieron como 
imagen titular a la Soledad,18 y sólo la de San Miguel el Grande 
contó con su propio edificio.
	 La iglesia de Nuestra Señora de la Soledad y Santo Ecce Homo 
estuvo bajo la jurisdicción del cura de la parroquia; los cofrades 
hacían sus novenarios, enterraban a sus difuntos “haciendo los fu-
nerales de misa, vigilia, responsos, novenarios, honras y cabos de 
año”.19 Al parecer, la relación entre la asociación de fieles y el cura 
beneficiado en turno era, en términos generales, buena, pues este 
personaje tenía la total libertad de sacar en procesión, en los tiem-
pos de cuaresma y Semana Santa, las imágenes de Cristo y “su 
santísima madre”, y demás santos pertenecientes al grupo devo-
cional. En los tiempos de peste, falta de agua y otras necesidades 
públicas el cura acudía a la iglesia de los mulatos por la imagen 
milagrosa del santo Ecce Homo, la trasladaban en procesión a la 
parroquia y la tenían ahí el tiempo que él considerara necesario, 
para lo cual los cofrades señalaban que nunca hubo impedimento 
alguno por parte de los mayordomos.20

	 La primera noticia que tenemos sobre el estado general de 
las cofradías en San Miguel data de 1661. En ella se señala la 
existencia de ocho grupos devocionales. Sobresalen la del Santí-
simo Sacramento, y la de Nuestra Señora de la Soledad y Santo 
Ecce Homo como las más prósperas en lo que a situación finan-
ciera se refiere (Cuadro 1); en cambio la más humilde fue la de 
los “morenos” de San Benito de Palermo, establecida en el con-

1810, p. 157; y Nicole von Germenten, Black Blood Brothers. Cofraternities and 
Social Mobility for Afro-Mexicans, p. 104.
18 Rafael Castañeda, “Hacia una geografía de los devotos de ‘color quebrado’ en 
el obispado de Michoacán, siglos xvii-xviii”, en prensa. 
19 acm, diocesano, justicia, procesos contenciosos, cofradías, caja 581, exp. 3, 
foja 10, (año 1733).
20 acm, diocesano, justicia, procesos contenciosos, cofradías, caja 581, exp. 3, 
foja 10.



Conflictos de jurisdicción, disputa de una devoción / 97 

vento franciscano en 1646.21 Dos cofradías fundadas por castas 
de origen africano tuvieron una economía contrastante, es decir, 
la “calidad” o la etnia no determinaba su capacidad organizativa 
para gestionarse.
	 Unos años antes de la llegada de los filipenses al Bajío en 1712, 
la corporación fundada por los mulatos era de las más importantes 
en términos económicos, y también era de las más antiguas. Ade-
más, contaba con la advocación más popular de San Miguel y la 
región circunvecina: el Cristo del Ecce Homo, que cobró notorie-
dad entre los feligreses debido a los recorridos de los limosneros.22 
Así, el edificio religioso que iban a compartir los filipenses cuando 
arribaron a la villa no era de cualquier comunidad devocional, 
sino una de las principales de la localidad. 

Cuadro 1
Cofradías en la villa de San Miguel el Grande (1657-1661).23

Cofradías
Cuentas en pesos Recibo Gasto
Santísimo Sacramento (españoles) 1 130 1 646
Ntra. Sra. de la Soledad (mulatos)    895    883
Ntra. Sra. de el Rosario    791    993
San Nicolás Tolentino (indios principales)    606    622
Ánimas Benditas del Purgatorio (españoles)    586    577
Santa Veracruz (españoles)    550    596
Ntra. Sra. de la Limpia Concepción 
(Hospital de indios)

   234    359

San Benito de Palermo (negros)      73      75

21 Rafael Castañeda, “Santos negros, devotos de color. Las cofradías de San 
Benito de Palermo en Nueva España. Identidades étnicas y religiosas, siglos xvii-
xviii”, pp. 148-149.
22 Rafael Castañeda, “La construcción de una devoción regional: ‘el milagroso 
santo Eccehomo’ de San Miguel el Grande”, pp. 198-204.
23 Alberto Carrillo Cázares, Michoacán en el otoño del siglo xvii, pp. 176 y 184.



98 / Rafael Castañeda García

	 Se conoce muy poco sobre el funcionamiento de la comuni-
dad del Santo Ecce Homo en el siglo xvii. Sus libros de cargo 
y data que resguarda el archivo parroquial de San Miguel de 
Allende comienzan a partir de 1731: por lo tanto, se tienen nada 
más algunos indicios de la historia de la cofradía para los años 
anteriores. Por ejemplo, en el listado de cofradías que recibió el 
obispo durante su visita en 1702, aparece escrita como “La cofra-
día de la Soledad de Nuestra Señora de los mulatos y del Santo 
Ecce Homo”, es decir, la colectividad destaca su identidad étnica 
frente a la máxima autoridad, cosa que no sucedió con la comu-
nidad de San Benito de Palermo, fundada por “morenos”, pero el 
resto de las asociaciones de fieles sí señalaron ser de españoles o 
indios, según fuera el caso.24

	 Para finales del siglo xviii, San Miguel ocupaba el segundo 
lugar con más cofradías dentro de la intendencia, con 13, sólo 
debajo de Guanajuato que tenía 15.25 En estos mismos años, el 
grupo devocional fundado por los mulatos, ocuparía el quinto 
lugar en cuanto a sus bienes materiales.26

La fundación del oratorio 

La llegada de los filipenses a la villa de San Miguel el Grande no 
se reduce a una invitación por parte de la elite española y criolla 
a fundar un oratorio en ese lugar. Su proceso conlleva una expli-
cación más amplia alrededor de un personaje, el queretano Juan 
Antonio Pérez de Espinosa.27 En los primeros años del siglo xviii 

24 Juan Carlos Ruiz Guadalajara, Dolores antes de la independencia, vol. I, p. 223.
25 Informe de cofradías para Guanajuato de 1791, Archivo General de la Nación 
(en adelante agn), cofradías y archicofradías, vol. 18, exp. 4, fojas 140-182.
26 En capitales, la cofradía del Ecce Homo ocupaba el quinto lugar, detrás de 
las cofradías del Santísimo Sacramento, Ntra. Sra. del Rosario, Ntra. Sra. de los 
Dolores y la Hermandad de la Cuerda de N. S. P. S. Francisco. agn, cofradías y 
archicofradías, vol. 18, exp. 4, fojas 143r-145r.
27 Originario de la ciudad de Querétaro, de familia ilustre, estudió filosofía con 



Conflictos de jurisdicción, disputa de una devoción / 99 

vivió en la ciudad de Valladolid junto con otros frailes francisca-
nos, después residió algunos meses en Pátzcuaro y finalmente se 
estableció por un tiempo más prolongado en la villa de Zamora. 
En este lugar, según su biógrafo, fray Isidro Pérez de Espinosa, 
tuvo mucha aceptación entre la población; tanta, que en 1703 el 
cabildo le ofreció al religioso un “paraje cómodo para la funda-
ción” del “Instituto de San Felipe Neri”, así como el compromiso 
con escritura pública de costear la fábrica y facilitar los medios 
para mantener a algunos de sus congregantes.28 Pero el clérigo 
recibió del arzobispo la orden de regresar a Querétaro.
	 En su tierra natal, el comisario inquisitorial don Juan Caba-
llero, protector de Juan Antonio Pérez de Espinosa, le prometió 
fundar un colegio y le propuso que buscase compañeros para di-
cho propósito. El deseo del futuro oratoriano era establecer la 
casa en la iglesia de Nuestra Señora de Guadalupe de Querétaro, 
pero la propuesta no agradó a la jerarquía eclesiástica y de nuevo 
se frustró el intento. Después de hacer misión en el valle de Te-
mascaltepec, en 1708 se fue a San Juan del Río y ayudó en el 
recogimiento de beatas Terceras de San Francisco. El pueblo le 
tomó aprecio y, sabiendo sus deseos, le ofrecieron un sitio para 
fundar su oratorio; se levantaron las diligencias pero faltó quién 
financiase la iglesia y la fábrica del colegio donde vivirían los con-
gregantes. Una vez más se retiró a su patria queretana, y vivió en 
el colegio de Nuestra Señora de Guadalupe.29 

los jesuitas en esa ciudad y se graduó de bachiller en la Universidad de la Corte 
de México. El 17 de diciembre de 1700, en la ciudad de Valladolid recibió el 
“sagrado Orden Sacerdotal” de manos del obispo don García de Legaspi Velasco. 
Fr. Isidro Pérez de Espinosa, Biografía del M. R. P. Dr. D. Juan Antonio Pérez de 
Espinosa. Fundador de la congregación del Oratorio de Ntro. Sto. P. Felipe Neri 
en la villa de San Miguel el Grande hoy ciudad de San Miguel de Allende, Edo. 
de Guanajuato, México, pp. 18 y 20. El volumen fue escrito en el año de 1753 
cuando el autor, Fr. Isidro Pérez de Espinosa, tenía 72 años de edad. Ésta fue 
una de sus últimas obras.
28 Ibidem, p. 26.
29 Ibidem, pp. 27-32.



100 / Rafael Castañeda García

	 Ya estando en esta ciudad, el cura de la villa de San Miguel el 
Grande, a quien conoció en el tiempo en que vivió en Pátzcuaro, 
lo invitó a predicar varios sermones, entre ellos los de cuaresma. 
Al mismo tiempo que recibía dicha invitación, su hermano, el 
franciscano Isidro Pérez, le hizo saber sobre una charla que ha-
bía tenido con un vecino honrado de aquella villa en la que le 
proponía establecer su oratorio en la iglesia del Ecce Homo, que 
por entonces estaba a cargo de una cofradía antiquísima con el 
título de la Soledad, “corría a la disposición de la gente parda, 
nombrados mulatos”, no tenía capellán asignado y, según el au-
tor de este escrito, “no estaba con la decencia debida”.30 Fue así 
como, después de varios años y recorridos por distintos lugares, 
Juan Antonio Pérez de Espinosa pudo llevar a efecto la fundación 
del Oratorio de San Felipe Neri en San Miguel el Grande, con el 
apoyo de la elite, la venia del párroco y supuestamente el consen-
timiento de los cofrades para ceder su iglesia. 
	 Es importante señalar que hace falta una investigación seria 
sobre este personaje, porque hasta ahora la historiografía sólo se 
ha basado en la fuente impresa escrita en 1753, que es bastante 
apologética y subjetiva, dejando aún varios temas por matizar. 
En cambio, ha recibido mayor atención otro de los miembros 
más notables de esta corporación eclesiástica, Luis Felipe Neri 
de Alfaro, creador de la Santa Escuela de Cristo (1742) –orga-
nización seglar y eclesiástica integrada por la ariostocracia de la 
sociedad sanmiguelense– y fundador del santuario y casa de ejer-
cicios espirituales de Atotonilco (1748).31 Su figura y aporte a una 
religiosidad de penitencia instrospectiva dirigida a los hombres 

30 Ibidem, p. 36. 
31 El P. Alfaro fundó otras santas escuelas en León, San Luis de la Paz, Dolores, 
San Luis Potosí, Aguascalientes y Zacatecas. Jorge F. Hernández, La soledad del 
silencio. Microhistoria del santuario de Atotonilco, p. 50. Para San Miguel, vid.: 
Archivo Parroquial San Miguel de Allende (en adelante apsma), asociaciones 
1774-1861, caja 8, libro I de acuerdos, determinaciones y juntas de la Venerable 
y Santa Escuela de Cristo.



Conflictos de jurisdicción, disputa de una devoción / 101 

poderosos,32 ha eclipsado al promotor Pérez de Espinosa en el 
proceso de establecimiento de los filipenses en el Bajío. 
	 En la historiografía mexicana sobre esta congregación de 
clérigos seculares, resalta como el principal autor el padre Luis 
Ávila Blancas. La publicación periódica Noticias y documentos 
históricos y los dos encuentros nacionales de historia oratoriana 
fueron editados en la década de los años ochenta por el Órgano de 
la Comisión de Historia de la Federación de los Oratorios de San 
Felipe Neri de la República Mexicana. Entre los historiadores que 
no son eclesiásticos se puede contar a David Brading, Ernesto de 
la Torre Villar y Mariano Monterrosa como de los pocos que han 
dedicado algunas páginas a este tema.33

	 La llegada de la congregación del Oratorio modificó la vida 
de los habitantes de San Miguel, cambió el paisaje urbano con 
la fundación de casas y templos e intensificó la vida religiosa y 
cultural sobre todo de las elites. En las tres primeras décadas de 
su funcionamiento los padres filipenses habían erigido el Colegio 
de San Francisco Sales (1734), la capilla de Nuestra Señora de la 
Salud (1735)34 y, dentro del templo de los oratorianos, se cons-
truyó la Santa Casa de Loreto (1736), patrocinada por uno de los 
principales vecinos de la villa, don Tomás de la Canal, caballero 
de la Orden de Calatrava.35 
	 Con el paso de los años, la cohabitación entre estas dos comu-
nidades –la cofradía y los filipenses– generó conflictos respecto 
a la posesión de la iglesia, sobre quiénes podían ser enterrados y 
acerca de la devoción al Ecce Homo. El párroco de la villa fue el 
tercero en discordia, pues se negaba a que el templo de los fili-
penses dejara de ser ayuda de parroquia. En esta serie de litigios 

32 Tutino, Creando un nuevo mundo, op. cit., p. 255.
33 Ernesto de la Torre Villar, “El colegio de estudios de San Francisco de Sales en 
la congregación de San Miguel el Grande y la mitra michoacana”, pp. 161-198.
34 Hernández, La soledad del silencio, op. cit., p. 49.
35 Francisco de la Maza, San Miguel Allende. Su historia. Sus monumentos, México, 
p. 49. Vid. también Archivo General de Indias (en adelante agi), México, 716.



102 / Rafael Castañeda García

Mapa 2
Edificios religiosos en la villa de San Miguel el Grande, siglo xviii

Fuente: agn, Indiferente Virreinal, caja 2003, exp. 11, foja 8.
Investigación documental: Rafael Castañeda García
Elaboración y diseño cartográfico: Gerardo Hernández Cendejas
Información cartográfica: Datum: wgs84. Proyección utm Zona 14n



Conflictos de jurisdicción, disputa de una devoción / 103 

salieron a relucir los intereses corporativos, las relaciones con los 
poderes locales y con la feligresía.
	 En 1742 el obispo otorgó su licencia para la fundación del 
beaterio de Santa Ana, que patrocinaron los filipenses;36 también 
apoyaron y promovieron la fundación del convento de las mon-
jas concepcionistas en 1752, cuando iniciaron las gestiones ante 
el rey.37 
	 Para los intereses de este trabajo, fue el año de 1742 cuando se 
cerró un capítulo de litigios entre la cofradía fundada por mula-
tos, los oratorianos y el párroco de la villa, que comenzó en 1712. 
Si hemos señalado que la asociación de fieles instituida en 1595 
era importante, qué podemos decir de los padres filipenses que 
vinieron a cambiar el paisaje urbano (vid. Mapa 2), y le otorgaron 
fama a la villa a través del Colegio de San Francisco Sales. Este 
espacio educativo recibió el privilegio y gracia de Universidad en 
1734, esto es, que sus estudiantes tendrían el derecho de poder 
graduarse en la de México con sus respectivas certificaciones del 
prepósito; y en 1753, se les concedió la licencia en una real cé-
dula “para enseñar a los niños pobres a leer y escribir y a los de 
mayor edad la gramática y retórica, filosofía y teología escolástica 
y moral”.38 Asimismo, su influencia fue más allá de lo regional. 
Esto quedó plasmado en la visita que realizó el obispo en 1766 al 
colegio; en la nómina de estudiantes y catedráticos se detallaron 
los lugares de origen de varios de ellos (los hubo de Campeche, 
Guadalajara, México, Zamora, Guanajuato, Irapuato, Dolores, 
León, Pénjamo y Querétaro).39

36 La primera rectora del beaterio fue la hermana de Juan Antonio Pérez de Espi-
nosa. Brading, Una iglesia asediada, op. cit., pp. 57 y 62.
37 El edificio conventual fue inaugurado el 28 de diciembre de 1765. agi, Mé-
xico, 1061, legajo 1.1
38 Rafael Castañeda, “Ilustración y educación. La congregación del Oratorio de 
San Felipe Neri en Nueva España (siglo xviii)”, pp. 150 y 153.
39 acm, diocesano, general, visitas, informes, siglo xviii, caja 504, exp. 66.



104 / Rafael Castañeda García

	 En suma, estamos frente a dos corporaciones que en su mo-
mento fueron de lo más trascendentales en el contexto local y 
regional, la primera con la devoción al Ecce Homo y la segunda 
con diversas obras religiosas y culturales, entre las que destaca su 
colegio. 

El conflicto: discursos y realidades diversas

Cuando la congregación de presbíteros seculares se instaló en 
San Miguel el Grande, aparentemente los mulatos estuvieron 
de acuerdo en compartir el mismo espacio (como ya se dijo, no 
existe documentación de la cofradía de ningún tipo para los años 
próximos a 1712), pero podemos señalar que siguió funcionando 
con regularidad. Fray Isidro Pérez de Espinosa escribió sobre este 
asunto en la biografía del fundador del oratorio de la villa:

Pasada la cuaresma hicieron varias juntas los republicanos de la 
villa, y convinieron en que se entregase aquella iglesia al padre 
Juan Antonio, teniendo ya la venia del párroco; y el capitán de 
caballos coraza, D. Severino de Jáuregui, que era actual mayor-
domo de la cofradía, habló con los principales mulatos oficiales y 
les propuso sería muy conveniente hiciesen cesión de la iglesia 
y culto del Santo Ecce Homo para su mayor lustre sin que per-
diesen el derecho de hacer todas sus funciones y fiestas como 
hasta aquel día las habían hecho. Dijeron que estaban prontos 
a la propuesta, por lo cual […] el 21 de abril de 1712 el obispo 
dio su licencia, pero “dejando indemne todo lo que era derecho 
parroquial”.40

	 ¿De verdad los mulatos, descendientes de los fundadores, de 
la asociación de fieles aceptaron ceder su iglesia y su principal 
devoción a los filipenses? Si así fuera, ¿qué ganaban ellos como co-

40 Pérez de Espinosa, Biografía del M. R. P., op. cit., p. 37.



Conflictos de jurisdicción, disputa de una devoción / 105 

munidad? Perderían su espacio y parte de su identidad corporativa. 
Los discursos de los filipenses buscarán legitimar esta apropiación 
en diferentes momentos, pero ¿qué sucedió realmente? De mo-
mento sólo tenemos la versión de uno de los actores. 
	 Luego de la aprobación de la licencia por parte del obispo, se 
reunieron el 2 de mayo de ese mismo año “para que tuviese efecto 
la fundación”; se juntaron a cabildo en la iglesia del Ecce Homo los 
principales de la cofradía, el párroco, funcionarios de la villa como 
el corregidor y los alcaldes ordinarios, así como unos 300 vecinos 
españoles, quienes estuvieron conformes con la fundación. Tocó 
el turno de los mulatos cuando el corregidor les preguntó “que si 
se les ofrecía algo en contra, lo propusiesen”. El rector dijo:

Que ahí llevaba un escrito firmado de los mulatos cofrades, en que 
expresaban su sentir, que era no se les diese a los padres dicha 
iglesia. Sacólo del pecho y lo entregó al escribano [...], y éste 
abriéndolo en presencia de los referidos, lo halló (caso raro) todo 
blanco, advirtiendo todos, que al verlo se pusieron los mulatos 
del color del papel. Díjoles el alcalde mayor que aquel billete 
nada contenía, que era un pliego sin letras. Turbados y confusos 
[...] fueron presurosos a la casa donde se había escrito a buscarlo 
[...], no lo encontraron. El rector con los suyos afirmó que aquel 
mismo papel era el que habían escrito y lo traía en el seno. En-
tonces los Sres. del cabildo les dijeron: “proponed de palabra lo 
que teníais escrito”. La mudanza que hubo en el papel, hizo Dios 
en sus corazones, pues reconociendo estaban mal aconsejados, 
a una voz dijeron: que como se les dejasen sus fiestas de iglesia, 
cantar sus misas y poder allí enterrar los hermanos, nada más se 
les ofrecía para hacer cesión o donación de lo que tanto tiempo 
habían poseído como propio.41

	 Ésta es la versión del fundador del oratorio, Juan Antonio 
Pérez de Espinoza. En ella se recurre a un suceso maravilloso ex-

41 Ibidem, p. 39.



106 / Rafael Castañeda García

plicable en exclusiva por la intervención sobrenatural de origen 
divino, para justificar –y con ello hacer creer– la aceptación de la 
comunidad de mulatos para ceder su iglesia a los filipenses. Es de 
resaltar que sí había indicios de rechazo por parte de los cofrades 
para compartir su iglesia y devoción, por lo que esta retórica del 
milagro nos lleva solamente a cuestionarnos acerca de lo sucedido 
en realidad. Los filipenses, mediante la biografía de su funda-
dor, no nada más minimizaron el parecer de los cofrades sino 
que calificaron a la comunidad de transgresora de las costumbres 
cristianas. Este recurso de mostrar observaciones de componente 
moral en algunos alegatos, fue una de las facetas de las considera-
ciones catastróficas que se tenía sobre el oponente en el pleito; las 
líneas argumentales no sólo fueron de tipo legal y jurídico.42

	 Para muestra, en 1718 en un testimonio que no tiene desper-
dicio, Juan Antonio Pérez de Espinosa –fundador del oratorio 
de San Miguel–, se refirió con gran detalle y asombro a la cele-
bración anual que, con el título del “Santo Ecce Homo”, duraba 
ocho días. Escribió un memorial al cabildo y que, en apariencia 
de manera íntegra, transcribió el franciscano fray Isidro Pérez de 
Espinosa, hermano del oratoriano:

Muy ilustre Cabildo y Regimiento de la Villa de San Miguel 
el Grande: la notoria justificación y piedad de V. S. alienta mi 
pluma para poner ante los ojos de su discreción los gravísimos 
daños espirituales y temporales que de las fiestas profanas que 
con el título del culto del Milagroso Santo Ecce Homo ha intro-
ducido la gente vulgar […]. 
	 […] a las fiestas concurren los más insignes vagabundos, 
coimes y gente vulgar de que abundan estos Países; […]. ¡Qué 
juramentos se oyen! El nombre de Dios ultrajado, el de la Vir-
gen Santísima María en varias advocaciones vilipendiado; voto 
a Dios, voto a Cristo, voto a las entrañas de la virgen, juro, etc. 

42 Atienza, Tiempo de conventos, op. cit., p. 456.



Conflictos de jurisdicción, disputa de una devoción / 107 

Estas son las voces con que se alaba al Santo Ecce Homo en estas 
fiestas… 
	 ¿Hay quién se atreve a dar cuenta a Dios de los pecados que 
en la villa de San Miguel se hacen con título y pretexto de las 
fiestas? […], pongo a consideración de V. S. […], eviten seme-
jantes maldades, y que no se convierta esta Villa piadosa en una 
Ginebra disimulada […]. 
	 Su más rendido Siervo… Juan Antonio Pérez de Espinosa.43

	 El discurso por demás exagerado del autor sobre la relación de 
sucesos acontecidos en la fiesta del Ecce Homo, de un regocijo 
público en el que el pueblo participaba de blasfemias y embria-
guez, no es más que el reflejo de un conflicto existente para la 
época entre los cofrades del Ecce Homo y los curas filipenses. 
En ninguna documentación han quedado señalados esos exce-
sos. Tanto en los ramos de Inquisición del Archivo General de la 
Nación como del archivo del obispado de Michoacán (Archivo 
Casa Morelos) no hay indicios de tal comportamiento; tampoco 
en la revisión de los libros de todas las cofradías de San Miguel 
ubicadas en el archivo parroquial existe una alusión a este tema, 
de hecho, la única cofradía que sí aparece cometiendo faltas a la 
ortodoxia es la de negros de San Benito de Palermo.44

	 En cambio, sabemos que para esa época la comunidad piadosa 
fundada por mulatos tenía su iglesia y altares en mejores con-
diciones que la del Santísimo Sacramento. De no ser así, cómo 
entender el desconcierto que se llevó el obispo doctor don Juan 
de Escalante Colombres y Mendoza cuando, en 1707, realizó 
su visita pastoral a la iglesia parroquial dedicada al arcángel san 
Miguel, donde a la par sesionaba la cofradía del Santísimo Sacra-

43 Pérez de Espinosa, Biografía del M. R. P. , op. cit., pp. 60-63.
44 Expresiones como el fandango, la coquetería femenina en las procesiones, el 
gasto superfluo en comilonas y en la quema de cohetes, son algunos ejemplos. 
Vid. Rafael Castañeda García, “Piedad y participación femenina en la cofradía 
de negros y mulatos de San Benito de Palermo en el Bajío novohispano, siglo 
xviii”.



108 / Rafael Castañeda García

mento de españoles, y se sorprendió de hallarla “tan desnuda y 
pobre casi pasa ha indecencia”.45 Fue aún más la extrañeza del pre-
lado, porque el curato era de los primeros en rentas y obvenciones 
de todo el obispado;46 su iglesia principal no sólo no reflejaba dicha 
opulencia sino que además tenía que valerse de los bienes y alhajas 
de la cofradía del Santo Ecce Homo. Este testimonio del obis-
po viene a desmentir o a poner en entredicho la versión del fun-
dador del oratorio filipense –ya antes citada–, acerca de que la 
cofradía no tenía la “decencia debida”. 

La dimensión local de un conflicto 

Los motivos económicos y un cambio de estatus estuvieron detrás 
de las querellas entre las partes involucradas. El 16 de abril de 
1732, el padre prepósito de la congregación filipense, Francisco 
Pérez de Espinoza –hermano del fundador–, se quejaba frente al 
obispo de Michoacán que se encontraba realizando su visita en la 
villa, el doctor don Juan Joseph de Escalona y Calatayud, de ser 
ayuda de parroquia y no tener independencia del curato; solici-
taba que la capilla en la que residían gozara de los fueros de las 
demás iglesias privilegiadas. Además, añadía varias desavenencias 
que había tenido con el párroco y el mayordomo de la cofradía. 
Por ejemplo, no le avisaban los días en que saldrían en procesión 
con la imagen del Ecce Homo, de manera que “entraban a la 
iglesia y sacaban al santo sin dar cuenta de ello a la congregación”. 
Otro asunto era sobre la cera de las ofrendas, cabos de año y en-
tierros, ya que todo era llevada a la parroquia; lo mismo ocurrió 
con los ingresos sobre la “fábrica”, pues, señalaba el filipense: “allá 

45 acm, diocesano, general, visitas, informes, siglo xviii, caja 490, f. 14v.
46 San Miguel se encontraba dentro de los curatos que tenían ingresos mayores 
a 10 000 pesos anuales. Junto a Guanajuato, San Luis Potosí, Celaya, Irapuato, 
Silao, Valladolid y Pátzcuaro. Óscar Mazín, Entre dos majestades, p. 113.



Conflictos de jurisdicción, disputa de una devoción / 109 

perciben y acá se entierran”. Sin duda, las luchas por las limosnas 
y por los estipendios de los servicios religiosos fueron otros de los 
grandes motivos que se evidenciaron en el rechazo a las nuevas 
comunidades religiosas.47 
	 Por último, el filipense manifestaba la necesidad de determi-
nar quiénes debían ser enterrados en la iglesia del Oratorio pues 
se quejaba de que, “hasta ahora, señor, con la despotiquez que 
un cura en su parroquia pudiera disponer de los sepulcros, así lo 
han hecho los mayordomos”. Incluso, enfatizó que algunos que 
habían sido mayordomos y que habían fallecido eran enterrados 
en el presbiterio sin poder ellos “estorbar”, y aun los párvulos eran 
inhumados en esta iglesia. Concluía su petición diciendo que se 
les debía avisar cuando hubiera entierros o misas, pues ya “se ha 
visto estar un padre predicando y venir con un entierro, que lo 
interrumpa”. 48

	 La respuesta no se hizo esperar: el cura de la villa, Juan Carlos 
Muñoz Sanabria, argumentó sobre el primer punto que la igle-
sia de Nuestra Señora de la Soledad funcionaba como ayuda de 
parroquia, por lo que no veía inconveniente en continuar de la 
misma manera. Para el párroco, los padres del oratorio “solamente 
están de arrimados y de prestado a dicha iglesia hasta que conclu-
yan la fabrica de la suya”, pero señalaba que habían suspendido la 
construcción de la obra.49 Recordó que no se les había otorgado 
dominio en dicho templo pues el cabildo, sede vacante cuando 
se establecieron los filipenses en 1712, de manera expresa sólo les 
concedió el uso, administración y cuidado de la iglesia, sus imáge-
nes y adorno. Y añadía que, a partir de la llegada de los filipenses 
a la villa de San Miguel el Grande, comenzaron los pleitos, y “han 
tirado al cura del derecho inconcuso que de dicha iglesia tiene”. 
Por lo que confirmó que el referido edificio religioso debería man-

47 Atienza, Tiempo de conventos, op. cit., p. 452.
48 acm, diocesano, justicia, procesos contenciosos, cofradías, caja 581, exp. 3, f. 2.
49 acm, diocesano, justicia, procesos contenciosos, cofradías, caja 581, exp. 3, f. 3.



110 / Rafael Castañeda García

tenerse como ayuda de parroquia.50 Es interesante observar que el 
pleito con el cura no se dio al momento de la llegada de los fili-
penses a la villa abajeña, aunque ya habían comenzado los roces. 
Tuvieron que pasar 20 años para que se diera el primer conflicto 
de jurisdicción cuando la comunidad del oratorio de San Felipe 
Neri pretendió cambiar su estatus y exigir la remuneración por los 
servicios religiosos. 
	 Sobre los entierros, le respondió al filipense que, durante su 
cargo como cura, no había conocido más que a dos mayordo-
mos de la cofradía, quienes aún vivían, por lo que desmintió esta 
práctica de enterrar a los mayordomos en dicho templo, como 
lo refirió el padre oratoriano. Señaló que nada impedía que se 
“puedan sepultar en dicha iglesia todos los que quisieren o el cura 
pareciere conveniente”. Y que en su mandato no había llegado a 
sus oídos que se hubiese interrumpido un sermón debido a que 
un padre se hubiera ido a hacer un entierro, por lo que, reiteró, 
en su tiempo eso no había sucedido y, si sucedió –se preguntaba–, 
¿por qué los padres no se quejaron para poner un remedio compe-
tente?51 Concluyó que le asistía el derecho para sacar en procesión 
a la dicha imagen milagrosa en las necesidades públicas como la 
peste, falta de lluvias, etc. Pues así lo habían practicado desde 
tiempo inmemorial todos sus antecesores, “trayendo dicha ima-
gen a la parroquia en donde la han tenido no solamente el corto 
tiempo de nueve días sino por meses”.52 
	 El último en ofrecer su parecer fue el mayordomo Juan Gui-
llermo de Mendoza, quien recordó la historia de la cofradía y 
cómo los mulatos construyeron dicha iglesia, además de señalar 
que, desde su fundación, la corporación había estado bajo la dis-
posición del ministro de doctrina de esa villa, y que nunca había 
habido impedimento alguno de parte de los mayordomos para 

50 acm, diocesano, justicia, procesos contenciosos, cofradías, caja 581, exp. 3, f. 5.
51 acm, diocesano, justicia, procesos contenciosos, cofradías, caja 581, exp. 3, f. 6.
52 acm, diocesano, justicia, procesos contenciosos, cofradías, caja 581, exp. 3, f. 7.



Conflictos de jurisdicción, disputa de una devoción / 111 

que la imagen del Ecce Homo saliera en procesión y permaneciera 
el tiempo que fuera necesario en la parroquia. Además, afirmó 
que los gastos del culto siempre habían corrido a cargo de la cofra-
día, “en cuya veneración han aplicado toda su solicitud y puesto 
todo su esmero como se ve pues siendo unos pobres mulatos, 
emprendieron una obra tan suntuosa como la del templo que hoy 
se ve, la acabaron y perfeccionaron a costa de su esmero”.53 El 
principal representante de esta comunidad también utilizó ele-
mentos retóricos que buscaban dignificar y valorar lo hecho por 
los mulatos, pues como ya se señaló, no fueron una asociación de 
fieles pobres, sino todo lo contrario.
	 Fue a partir de 1727 cuando el señor deán y el cabildo sede 
vacante, por auto del 28 de febrero, ordenaron a la cofradía que 
el mayordomo y cofrades entregaran por inventario al padre pre-
pósito de dicho oratorio los ornamentos, cálices, vasos, alhajas y 
demás bienes del servicio de dicha capilla. Además, se les mandó 
que en adelante contribuyeran con dichos padres en lo necesario 
de vino, aceite y cera para decir misa y alumbrar a la sagrada 
imagen, lo cual fue obedecido y hasta el presente cumplido. En 
1732, el mayordomo concluyó su petición solicitando al obispo 
no haber lugar para lo que pretendía el bachiller Francisco Pérez 
de Espinoza en su escrito, por ser contra la fundación de la cofra-
día y su capilla.54

	 A pesar de los argumentos del cura y el mayordomo, las 
autoridades del obispado determinaron darle la autonomía e 
independencia a la iglesia del oratorio respecto a la parroquia; 
también limitaron de manera drástica las acciones de la cofra-
día del Ecce Homo. El obispo señaló que “en el presbiterio de la 
enunciada iglesia no se ha de poder enterrar otra persona alguna 
que los referidos padres que murieren de bajo del instituto de San 

53 acm, diocesano, justicia, procesos contenciosos, cofradías, caja 581, exp. 3, f. 
10. San Miguel el Grande, 30 de abril de 1732.
54 acm, diocesano, justicia, procesos contenciosos, cofradías, caja 581, exp. 3, f. 
10. San Miguel el Grande, 30 de abril de 1732. 



112 / Rafael Castañeda García

Felipe Neri”; declaró que el cura, “cuando hubiera necesidad pú-
blica de enfermedad o falta de lluvias en esta villa no ha de poder 
sacar por sí sólo la imagen del Santo Ecce Homo sin dar primero 
aviso a dichos padres un día o dos antes para que la compongan 
y aliñen”, y que la imagen sólo podría estar en la parroquia el 
tiempo que durase el novenario, sin poder tener el “dicho cura 
arbitrio para poder detener la mencionada imagen más tiempo”.55 
Por último, que todos los estipendios por servicios religiosos que 
hubiera en dicha iglesia deberían ser destinados a los padres de la 
congregación filipense.56

	 Con este panorama, en 1742, el obispo Francisco Pablo de 
Matos y Coronado determinó trasladar la cofradía del Ecce 
Homo junto con sus imágenes y ornamentos a la parroquia, “para 
que tenga en ella el mayor culto la sagrada imagen expuesta a la 
veneración de los fieles en la iglesia Matriz, situada en paraje más 
cómodo para la concurrencia”.57 Asimismo, les otorgó un espacio 
dentro de la Iglesia principal para poder enterrar a los cofrades 
difuntos. En este acuerdo, según Brading, la cofradía había qui-
tado la imagen de su santo patrono y la había depositado en la 
parroquia, dejando en cambio el retablo y el púlpito por la suma 
de 4 185 pesos. Por su parte, el oratorio adquirió el dominio útil, 
pero debía reconocer que la cofradía aún poseía la iglesia y gozaba 
del derecho directo y de propiedad; por ello aceptó como pago 
oficiar cada año en el día de la fiesta anual de la cofradía, llevando 
a un predicador. Sin embargo, los filipenses, no conformes con 
depender “de unos cuantos negros y mulatos”, nuevamente en 
el año de 1779 solicitaron al obispo que no sólo reconociera a su 

55 acm, diocesano, justicia, procesos contenciosos, cofradías, caja 581, exp. 3, f. 
18. Esto fue determinado por el obispo en su visita a la villa, el 21 de mayo de 
1734. (Juan Joseph de Escalona y Calatayud, obispo)
56 acm, diocesano, justicia, procesos contenciosos, cofradías, caja 581, exp. 3, 
f. 17.
57 apsma, asociaciones, caja 1, 1628-1737, libro de autos de cuentas y elecciones 
de la cofradía del Santo Ecce Homo, fs. 19v-20r.



Conflictos de jurisdicción, disputa de una devoción / 113 

congregación como verdadera propietaria de la iglesia, sino que 
también le diera su derecho a recibir el pago de todas las misas y 
servicios celebrados en su iglesia.58

	 Más allá de que este pleito tuvo diversas etapas,59 con la llegada 
de los oratorianos a la villa la comunidad del Ecce Homo perdió 
parte de su identidad e independencia. De tener un espacio pro-
pio donde, junto con el cura del partido, se discutían y resolvían 
asuntos internos de la cofradía e iglesia, se pasó a uno compar-
tido. A partir de 1765, la colectividad fundada por mulatos se 
estableció en alguno de los altares o capillas de la parroquia, que 
para entonces albergaba a otras 11 cofradías y una hermandad.60

Disputa de una devoción: el Ecce Homo

A partir de la segunda mitad del siglo xvii, el Cristo del Ecce 
Homo de San Miguel el Grande se convirtió en la fuente de auxi-
lio divino frente a las pestes y la falta de lluvias. Estos atributos le 
dieron importancia a la imagen hasta convertirla en la advocación 
identitaria de la villa y su región. Su fama de imagen milagrosa 
tuvo acogida entre la sociedad abajeña debido a la difusión del 
culto que hizo de ella su cofradía a través de las demandas y no-
venas. La ubicación geográfica de San Miguel, como parte del 
camino real de Tierra Adentro, fue otro elemento que favoreció 
la promoción de la imagen por las numerosas rutas de acceso que 
fueron utilizadas por los limosneros para ir más allá del obispado 
de Michoacán y por supuesto del ámbito cofradiero.61

58 Brading, Una Iglesia asediada, op. cit., p. 65.
59 Durante los años de 1779 y 1781, el pleito ya no se daría con la cofradía, sino 
entre el prepósito Gamarra, el cura de la villa y el obispo. Ibidem, pp. 65-71.
60 acm, visitas, informes, caja 503, exp. 1.
61 Los lugares que los demandantes visitaban eran variados y algunos se ubicaban 
más allá de los límites de la jurisdicción eclesiástica. Por ejemplo, San Felipe, 
Celaya, Sierra de Guanajuato, Río Verde, San Luis de la Paz, y las jurisdicciones 
de Río Grande y Nueva Galicia. Vid. Castañeda, “La construcción de una 
devoción”, op. cit., pp. 200-201.



114 / Rafael Castañeda García

	 Esta devoción cristocéntrica rebasó los márgenes de su cofradía 
y se convirtió en la imagen más popular de la localidad, al aglu-
tinar a todos los grupos sociales. La disputa por el culto al Ecce 
Homo se dio en varios escenarios: el primero, en la promoción de 
las imágenes y novenas. La cofradía registró dentro de sus gastos, 
en 1736, una lámina para hacer estampas, tinta, 22 manos de 
papel para su elaboración y 16 manos de bulas.62 Es decir, toda 
una imprenta pequeña que se podía transportar sin problemas y 
que permitió a la cofradía producir sus propias estampas y nove-
nas para difundir la devoción del Ecce Homo. Un año después, 
los presbíteros filipenses financiaron la impresión en la ciudad de 
México de una novena dedicada al Ecce Homo de San Miguel,63 
y esta edición fue reimpresa en 1768. El devocionario fue escrito 
por un padre oratoriano que afirmaba que en su “Santa Casa” se 
veneraba al Ecce Homo;64 mas para la fecha de la reimpresión de 
esta novena, la imagen principal de este Cristo ya se encontraba 
en la parroquia; así lo confirma la visita que hizo el prebendado Je-
rónimo López Llergo a la villa de San Miguel en enero de 1766.65

	 El culto a los patrones de las cofradías o santos en general 
se prolongaba a veces por medio de este tipo de impresos. La 
difusión de la imagen milagrosa del Ecce Homo ya no recayó 

62 Los gastos para hacer las estampas devocionales fueron los siguientes: seis 
pesos de una lámina para hacer estampas, siete pesos de un tórculo para hacer 
estampas, 22 manos de papel, cinco pesos de tinta y hechura, 20 pesos de 16 
manos de bulas a diez reales, por abrir la estampa se le dieron a Hilario cuatro 
pesos, 16 pesos de 16 resmas de papel, al estampero tres pesos. Libro de autos de 
cuentas y elecciones de la cofradía del Santo Ecce Homo, apsma, Asociaciones 
1628-1737, caja 1, f. 33v-34v.
63 Sangrientos escarnios, estímulos sagrados: devota novena a la milagrosa imagen del 
Santo Ecce Homo, que se venera en su iglesia, y Oratorio de San Phelippe Neri, de 
la Villa de San Miguel el Grande (año 1737). 
64 Sangrientos escarnios: estímulos sagrados: devota novena a la milagrosa imagen del 
Santo Ecce Homo que se venera en la iglesia parroquial de la Villa de San Miguel 
el Grande (año 1768).
65 acm, visitas, informes, siglo xviii, caja 503, exp. 65, vid.: “Descripción de la 
parroquia y sus capillas”. 



Conflictos de jurisdicción, disputa de una devoción / 115 

exclusivamente en la asociación de fieles; también los oratorianos 
fueron partícipes, junto con los habitantes de San Miguel. Así, 
los filipenses se adueñaron de la iglesia de los fundadores de la 
cofradía y compitieron por el control y monopolio de la devoción 
al Ecce Homo. 
	 A pesar de que ambas corporaciones ya no cohabitaban en el 
mismo espacio religioso, la división y conflicto se activó también 
desde el púlpito. Un ejemplo de ello sucedió en 1758, cuando 
el bachiller filipense Joseph Antonio Ramos de Castilla predicó 
un sermón el primer día del año en la parroquia de la villa. Pri-
mero destacó la labor de su congregación al afirmar que una de 
las causas por las cuales San Miguel el Grande era “tan quieto y 
recogido” se debía al continuo ejercicio de los filipenses, empe-
ñados siempre en “extirpar con sus muchos sermones y pláticas 
doctrinales toda ocasión de ofender a dios”. Luego, enfatizó que 
ya eran muchos los años que se ha unido la congregación del 
Oratorio contra las fiestas que se hacen por enero del “Sr. Ecce 
Homo”, y por septiembre de S. S. Miguel Arcángel.66 
 

[…] siempre ha clamado en estos panegíricos mi congregación 
contra las fiestas anuales que se hacen en esta villa al S. Ecce 
Homo y S. S. Miguel Arcángel, quienes apagan la luz de la gra-
cia en muchos corazones, y yo como siempre lo he hecho ahora 
clamo […] contra la fiesta que ahora no hay, sino contra las que 
habrá de aquí a pocos días y demás, que pueda haber en lo futuro 
[…] contra las que siempre se hacen al S. Ecce Homo y S. S. 
Miguel anuales en esta villa, y las que hay se previenen con toros 
y comedias en la solemnidad de la S. S. imagen de Guadalupe; 
diversiones totalmente opuestas a un asunto y objeto tan sagrado 
contra este género de fiesta crían siempre que se me ofrezca oca-
sión, mis clamores.67

66 agn, Inquisición, vol. 980, exp. 18, f. 270.
67 agn, Inquisición, vol. 980, exp. 18, f. 282r-v. 



116 / Rafael Castañeda García

	 El efecto de un sermón podría ocasionar la división de la po-
blación respecto al tema o asunto que se ha tratado. Al parecer, 
nunca se vivió una polarización entre la sociedad local respecto 
a las disputas que sostuvieron la cofradía y los filipenses sobre la 
imagen del Cristo más popular de la villa. ¿Hasta qué grado este 
sermón es reflejo de lo que en realidad sucedía en las fiestas del 
Ecce Homo? ¿Se acudía al púlpito para descalificar a su cofradía y 
poder adjudicarse el monopolio de su devoción? 
	 La fiesta del Ecce Homo iniciaba el primer día del año; según 
sus constituciones deberían asistir “todos los cofrades y cofra-
das a la Fiesta de la Circuncisión del Sr. que es el titular de esta 
cofradía”.68 El 1 de enero, “día de año nuevo”, iniciaban las acti-
vidades con una procesión solemne que comenzaba a las cuatro 
de la tarde. Ésta iba acompañada de la música de las chirimías 
y del clarinero, y se montaba un altar especial en la capilla de la 
cofradía.
	 Por los años en que fue predicado el sermón, sí conocemos a 
detalle las cuentas de la cofradía, que hasta 1765 mantuvo sus in-
gresos por arriba de los mil pesos. Fue la década de 1730 cuando 
la economía de la colectividad mostró un supuesto mal manejo 
de los recursos, siendo mayor el egreso que el ingreso; probable-
mente la muerte de numerosos cofrades en las epidemias de esos 
años fue un hecho esencial.69 Sin embargo, a partir de 1741 hasta 
los primeros años del siglo xix, su comportamiento fue distinto, 
con un equilibrio en sus cuentas lo que quizá sea muestra de que 
los “hermanos” del Ecce Homo no dilapidaron sus recursos, como 
insinuaban los filipenses.

68 Sumario, 1746, en Archivo General del Estado de Guanajuato, col. clero, San 
Miguel de Allende, exp. 11, archivero 3, cajón 1, f. 1.
69 En el verano de 1737, para ser más preciso en el mes de agosto, se propagó la 
epidemia del matlazahuatl en San Miguel y tuvo como duración nueve meses. 
América Molina del Villar, La Nueva España y el matlazahuatl 1736-1739, p. 
130.



Conflictos de jurisdicción, disputa de una devoción / 117 

Gráfica 1
Evolución del promedio quinquenal de las finanzas de la cofradía 

del Ecce Homo (1731-1825).70

	 De hecho como se observa en la Gráfica 1, en el lustro de 1756 
a 1760, periodo dentro del cual el filipense pronunció su sermón, 
los ingresos superaban casi el doble de lo que se erogaba. Si bien 
eso no nos dice nada sobre el comportamiento moral y la organi-
zación de las fiestas, por lo menos puedo deducir que la cofradía 
no dilapidaba sus recursos en los llamados “gastos superfluos”. 
Todo lo contrario, su buena administración pone en entredicho 
lo que en líneas anteriores habíamos citado, respecto a que, para 
los filipenses, la cofradía “no estaba con la decencia debida”.71 A 
pesar de la disputa por esta devoción entre ambas corporaciones, 
la popularidad del Ecce Homo aglutinó a todos los grupos socia-
les de la villa y sus alrededores. De manera hipotética planteo que 
tanto los filipenses como los cofrades compartieron la organiza-
ción de los rituales públicos dedicados al Cristo local, así como 
los beneficios económicos durante todo el siglo xviii y hasta la 
década de 1810. Debido a la lucha insurgente, la cofradía desa-

70 Los datos se tomaron del libro de cargo y del descargo. apsma, asociaciones, 
caja 1, 1628-1737, libro de cargo y libro del descargo de la cofradía del Santo 
Ecce Homo y Ntra. Sra. de la Soledad, 1731-1826.
71 Pérez de Espinosa, Biografía del M. R. P., op. cit., p. 36.



118 / Rafael Castañeda García

pareció, y el culto quedó a cargo del párroco de San Miguel de 
Allende y de los filipenses, devoción que hasta hoy día continúa 
bajo la denominación de Ecce Homo Señor de las Cosechas.

Conclusiones
 
El pleito aquí estudiado revela cómo las elites fueron las que pro-
movieron la llegada de los filipenses y entregaron la iglesia de la 
cofradía a los presbíteros seculares. Los discursos de los padres de 
San Felipe Neri con respecto a su rival en turno, la corporación 
fundada por los mulatos del Ecce Homo, parecen alejados de la 
realidad. Puedo afirmar que buscaban deslegitimar las prácticas 
religiosas de la cofradía para así poder quedarse con el espacio reli-
gioso y su principal devoción. Por otro lado, los filipenses llegaron 
a ser la principal comunidad eclesiástica de la villa. Con el apoyo 
de las familias pudientes, pudieron realizar varias fundaciones, 
siendo la principal el colegio de San Francisco de Sales; mientras 
que la cofradía y el párroco vieron poco a poco disminuidos sus 
esfuerzos por retener su control sobre la devoción al Ecce Homo. 
Este ejemplo muestra a los eclesiásticos como unos de los princi-
pales actores de la política colonial y sus diferentes redes con los 
poderes locales, aunque evidentemente faltaría ahondar más en 
estos vínculos. La historia de esta cofradía, su dinámica y aportes 
a la cultura local sanmiguelense han pasado desapercibidos, lo 
mismo sus resistencias por la llegada de los oratorianos. De los 
altares de esta asociación piadosa surgió la devoción más impor-
tante de todo San Miguel y su región circunvecina.

Fuentes

Archivos Consultados
Archivo Casa Morelos – acm
Archivo General de Indias – agi



Conflictos de jurisdicción, disputa de una devoción / 119 

Archivo General del Estado de Guanajuato – ageg
Archivo General de la Nación – agn
Archivo Parroquial de San Miguel de Allende – apsma

Fuentes impresas
Ajofrín, Fray Francisco de. Diario del viaje que por orden de la sagrada con-

gregación de Propaganda Fide Hizo a la América Septentrional en el siglo 
xviii, vol. i, Madrid, Real Academia de la Historia, 1958.

Espinosa, Fr. Félix Isidro de. Crónica franciscana de Michoacán, México, 
Universidad de San Nicolás de Hidalgo, 2003.

Espinosa, Fr. Isidro Pérez de. Biografía del M. R. P. Dr. D. Juan Antonio Pé-
rez de Espinosa. Fundador de la congregación del Oratorio de Ntro. Sto. P. 
Felipe Neri en la villa de San Miguel el Grande hoy ciudad de San Miguel 
de Allende, Edo. de Guanajuato, México, México, Imprenta Barrie, 1942. 

López Lara, Ramón (nota preliminar). El obispado de Michoacán en el siglo 
xvii, México, editorial Fimax Publicistas, 1973.

Sangrientos escarnios, estímulos sagrados: devota novena a la milagrosa imagen 
del Santo Ecce Homo, que se venera en su iglesia, y Oratorio de San Phelippe 
Neri, de la Villa de San Miguel el Grande: Sácala a luz el padre Martín 
Jorganes de San Cayetano, presbítero de dicho Oratorio: y consagrala 
a la emperatriz de cielos, y tierra María Santissima de Loreto, que así 
mismo se venera dentro de dicha iglesia, impresa, con licencia en Mé-
xico por Joseph Bernardo de Hogal, Ministro, e Impresor de la Santa 
Cruzada. Año de 1737.

Sangrientos escarnios: estímulos sagrados: devota novena a la milagrosa imagen 
del Santo Ecce Homo que se venera en la iglesia parroquial de la Villa de 
San Miguel el Grande. Sácala a luz el P. Martín Jorganes Cayetano, pres-
bítero del Oratorio de San Felipe Neri de dicha villa, y conságrala a la 
Emperatriz de cielos y tierra maría ssma. de loreto, que se venera en 
su Santa Casa de dicho Oratorio. Reimpresa en México en la imprenta 
de D. Phelipe de Zuñiga y Ontiveros, Calle de la Palma, año de 1768.

Vida del Glorioso padre y patriarca San Felipe Neri fundador de la congregación 
del Oratorio, escrita en italiano por el p. Juan Marciano, prepósito que 
fue de la misma congregación de Napoles, y traducida al castellano por 
Don M. de B., tomo I, con licencia eclesiástica, Madrid, 1853, estable-
cimiento tipográfico de D. N. de Castro Palomino, calle ancha de S. 
Bernardo, 73.

 



120 / Rafael Castañeda García

Bibliografía
Arias de Saavedra, Inmaculada y Miguel Luis López-Guadalupe. “La prela-

ción como conflicto: cofradías y orden en el Antiguo Régimen”, en Ma-
nuel Peña (ed.), La vida cotidiana en el mundo Hispánico (siglos xvi-xviii), 
Madrid, Adaba editores, 2012, pp. 137-158.

Atienza, Ángela. Tiempo de conventos. Una historia social de las fundaciones 
en la España moderna, Madrid, Marcial Pons Historia/Universidad de 
la Rioja, 2008.

Brading, David A. Una Iglesia asediada: el obispado de Michoacán, 1749-
1810, México, fce, 1994.

Carrillo Cázares, Alberto. Michoacán en el otoño del siglo xvii, México, El 
Colegio de Michoacán/Gobierno del Estado de Michoacán, 1993.

Castañeda García, Rafael. “Ilustración y educación. La congregación del 
Oratorio de San Felipe Neri en Nueva España (siglo xviii)”, Historia 
Crítica, 59, enero-marzo 2016, pp. 145-164.

––––––––. “Hacia una geografía de los devotos de ‘color quebrado’ en el 
obispado de Michoacán, siglos xvii-xviii”, en Teresa Serrano y Ricardo 
Jarillo (coords.), Cofradías de indios y negros: origen, evolución y continui-
dades, México, inah, en prensa.

––––––––. “Santos negros, devotos de color. Las cofradías de San Benito 
de Palermo en Nueva España. Identidades étnicas y religiosas, siglos 
xvii-xviii”, en Alberto Angulo Morales, Óscar Álvarez Gila y Jon Ander 
Ramos Martínez (coords.), Devoción y paisanaje: las cofradías, congrega-
ciones y hospitales de naturales en España y América, Vitoria, Universidad 
del País Vasco, 2014, pp. 145-164. 

––––––––. “La construcción de una devoción regional: ‘el milagroso santo 
Eccehomo’ de San Miguel el Grande”, en Rafael Castañeda García y Rosa 
Alicia Pérez Luque (coords.), Entre la solemnidad y el regocijo. Fiestas, 
devociones y religiosidad en Nueva España y el mundo hispánico, México, 
El Colegio de Michoacán/ciesas, 2015, pp. 183-208.

––––––––. “Piedad y participación femenina en la cofradía de negros y mu-
latos de San Benito de Palermo en el Bajío novohispano, siglo xviii”, 
Nuevo Mundo, Mundos Nuevos, [En línea], Debates, Puesto en línea el 
5 de diciembre de 2012. url: <http://journals.openedition.org/nuevo-
mundo/64478> ; doi: <10.4000/nuevomundo.64478>.

 Germenten von, Nicole. Black Blood Brothers. Cofraternities and Social Mo-
bility for Afro-Mexicans, Florida, University of Florida, 2006. 



Conflictos de jurisdicción, disputa de una devoción / 121 

González Sánchez, Isabel. El obispado de Michoacán en 1765, Morelia, Co-
mité Editorial del Gobierno de Michoacán, 1985.

Hernández, Jorge F., La soledad del silencio. Microhistoria del santuario de 
Atotonilco, México, fce, 1991.

López-Guadalupe, Miguel Luis y Juan José Iglesias Rodríguez (coords.). 
Realidades conflictivas. Andalucía y América en la España del Barroco, Se-
villa, Universidad de Sevilla, 2012.

Maza, Francisco de la. San Miguel Allende. Su historia. Sus monumentos, 
México, Frente de Afirmaciones Hispanista, 1972. 

Mazín, Óscar, Entre dos majestades, México, El Colegio de Michoacán, 
1987.

Molina del Villar, América. La Nueva España y el matlazahuatl 1736-1739, 
México, El Colegio de Michoacán/ciesas, 2001.

Monterrosa, Mariano (investigación) y R. P. Francisco Aguilera (pról.). Ora-
torios de San Felipe Neri en México, y un testimonio vivo, la fundación del 
oratorio de San Felipe Neri en la villa de Orizaba, México, Centro de 
Asistencia y Promoción, 1992.

Pérez Puente, Leticia. Los cimientos de la Iglesia en la América española. Los 
seminarios conciliares, siglo xvi, México, unam-Instituto de Investigacio-
nes sobre la Universidad y la Educación, 2017.

Ramírez Méndez, Jessica. “Clérigos curas o religiosos doctrineros. La renun-
cia de los carmelitas descalzos a la parroquia de San Sebastián, 1606”, 
Secuencia, núm. 71, mayo-agosto 2008, pp. 15-32.

Ramírez Montes, Mina. “La parroquia de San Miguel de Allende”, Anales 
del Instituto de Investigaciones Estéticas, núm. 55, 1986, pp. 97-106.

Ruiz Guadalajara, Juan Carlos. Dolores antes de la independencia. Micro-
historia del altar de la patria, vol. i, México, El Colegio de Michoacán/
ciesas, 2004.

Torre Villar, Ernesto de la. “El colegio de estudios de San Francisco de Sales 
en la congregación de San Miguel el Grande y la mitra michoacana”, 
Estudios de Historia Novohispana, vol. ii, 1981, pp. 161-198.

Traslosheros, Jorge E. Historia judicial eclesiástica de la Nueva España, Mé-
xico, unam-Instituto de Investigaciones Históricas/Editorial Porrúa, 
2014.

Tutino, John. Creando un nuevo mundo. Los orígenes del capitalismo en el 
Bajío y la Norteamérica española, México, fce/El Colegio de Michoacán/
Universidad Intercultural del Estado de Hidalgo, 2016.


