
Entre espiritualidad y cultura ilustrada. 
La congregación del Oratorio 
de San Felipe Neri en Nueva España
Between Spirituality and Illustrated Culture. The 
Congregation of San Felipe Neri Oratory in New Spain

		J  esús Joel Peña Espinosa

		  Instituto Nacional de Antropología e Historia-Puebla
		  México

Abstract

This paper studies the essentials moments in the history of the Phillipian or-
atory in Puebla City during the novohispanic era. It analyzes the origin and 
historical process and the spiritual scheme applied for its members. Based on 
unedited information, this paper proposes new lines of research on the topic.
	 Keywords: Puebla, oratory, clerical Concordia, Saint Philip Neri.

Resumen
Este trabajo busca explicar los hitos esenciales en la historia del oratorio 
filipense de la ciudad de Puebla en la época novohispana. Pone énfasis 
en analizar el proceso de constitución y el programa espiritual que le dio 
sustento. Basado en información inédita, propone líneas susceptibles de 
investigación sobre el tema.
	 Palabras clave: Puebla, oratorio, Concordia clerical, san Felipe Neri. 

Artículo recibido: 16-10-2017
Artículo aceptado: 22-2-2018

Historia y Grafía, Universidad Iberoamericana, año 26, núm. 51, julio-diciembre 2018, pp. 53-87



54 / Jesús Joel Peña Espinosa

Origen y establecimiento del oratorio de San Felipe 
Neri en Puebla, 1651-1771

Preámbulo

La comunidad oratoriana de Puebla de los Ángeles nació como 
una congregación clerical,1 y se transformó hasta constituir 

un oratorio en el modelo de San Felipe Neri. En una etapa de 
fuertes tensiones y divisiones del clero diocesano, y dentro del 
marco de los conflictos acaecidos durante el gobierno de Juan 
de Palafox, surgió, entre algunos sacerdotes identificados con el 
proyecto del polémico prelado, la idea de constituir una herman-
dad de clérigos que tiempo después vio en el estilo oratoriano 
la posibilidad de identidad. Su presencia en la ciudad de Puebla 
está vinculada con las necesidades de organización, formación y 
disciplina del clero diocesano. Aquella concordia clerical creció en 
número y prestigio, como alternativa para los miembros del clero 
secular ante la poderosa Congregación de San Pedro; después, 
un pequeño grupo de concordantes se organizó como congrega-
ción filipense al paso de algunas décadas y no pocos problemas. 
Asentada en la ciudad episcopal, con el impulso de los prelados 
Diego Osorio de Escobar y de Manuel Fernández de Santa Cruz, 
la iniciativa permitió a los obispos procurar equilibrios en su clero 
diocesano y contar con un brazo de apoyo en la promoción de la 
disciplina eclesiástica, de manera que los oratorianos consolida-
ron su presencia social en el siglo xviii, y fueron preferidos por 
la reforma de Fabián y Fuero en reemplazo de los jesuitas para 
apuntalar la formación de un sector de la clerecía. Este trabajo 

1 Para este artículo, entiéndase el término “congregación” como una hermandad 
de devotos; no se usa en el sentido del derecho eclesiástico para los Institutos de 
Vida Consagrada, por ello usamos “congregantes” de forma indistinta para los 
pertenecientes a la Concordia y al Oratorio. Al hablar de la Congregación de 
San Pedro, se escribirá con mayúscula “Congregación”. Denominamos “concor-
dantes” a los miembros de la Concordia de Caridad Eclesiástica y “oratorianos” 
o “filipenses” a los del Oratorio.



Entre espiritualidad y cultura ilustrada / 55 

muestra los hitos esenciales en la historia del Oratorio, el proceso 
de constitución, su programa eclesiológico y la contribución al 
ciclo devocional de la sede diocesana. Los aspectos susceptibles 
de estudio son múltiples; se ofrece una vista de posibilidades de 
investigación.
	 Sobre los orígenes, proceso constitutivo e historia del Oratorio 
de Roma, así como la figura de san Felipe Neri, hay abundante 
literatura. Para el caso que aquí nos interesa, sólo conviene se-
ñalar algunos aspectos que contribuyen a explicar el sentido que 
de la obra filipense tomaron los poblanos y con ello darle sig-
nificado a sus proyectos eclesiológicos. El oratorio fundado por 
Felipe Neri es un modelo de vida de consagración apostólica y no 
de consagración religiosa; esta diferencia es fundamental pues sus 
miembros hacen del apostolado en el mundo el cauce principal de 
la santificación personal, al tiempo que no hay votos. El oratorio 
ideado por Felipe Neri fue un método distinto de los ejercicios 
espirituales de san Ignacio de Loyola, que también cobró fuerza 
entre la población; la propuesta filipense es dialogante e incorpora 
el acto devocional. Fue Gregorio XIII quien aprobó, el 15 de julio 
de 1575, el oratorio fundado en Santa María de la Vallicella.
	 La nueva comunidad debía ser una congregación de sacerdo-
tes seculares que vivieran bajo obediencia pero sin ningún voto. 
La regla fue escrita 17 años después de la muerte del fundador y 
aprobada por Paulo V en 1612.2 Estos rasgos definieron historias 
distintas del oratorio en las naciones europeas y su influencia en 
Hispanoamérica; mientras que en el caso español se adoptó más 
la forma original ideada por el fundador pensando en Italia, en 
el reino francés la fundación del Oratorio de Jesús fue diseñada 
por el cardenal Paulo de Bérulle como parte de la renovación del 
catolicismo galo, en especial la reforma del clero, bajo una sola 
estructura gobernada por un superior general.3 No debe pasarse 

2 Jesús Álvarez Gómez, Historia de la vida religiosa, vol. iii, pp. 350-357.
3 Louis Cognet, “La vida de la Iglesia en Francia”, pp. 63-68.



56 / Jesús Joel Peña Espinosa

por alto esta vertiente, pues Francisco de Sales se identificó con el 
proyecto de Bérulle y ambos compartieron el modelo espiritual pa-
ra formación del clero; andando el tiempo, de Sales fue modelo 
para algunos sectores novohispanos, particularmente los oratoria-
nos, a quien le dedicaron su colegio de San Miguel el Grande, así 
como también fue modelo del obispo Fernández de Santa Cruz.
	 ¿Qué imagen transmitía Felipe Neri? Creó un modelo margi-
nal en su época, como explica Prodi, en el sentido de no consti-
tuir una corporación separada del pueblo, sino un interlocutor, 
con una amplia esfera de libertad personal en sus miembros, no 
vinculados mediante voto y con cierta distancia de las maneras pro-
pias de la estructura jerárquica del clero romano; una aportación 
fundamental al paradigma tridentino que fue atractiva para los 
fieles; de ahí el crecimiento del oratorio en el mundo católico ita-
liano e hispánico.4 Estos rasgos se hicieron presentes en la mente 
de los fundadores de la Concordia y después del oratorio poblano.

Difícil desarrollo de un modelo eclesial

Es necesario partir del hecho de que el oratorio poblano no nació 
con el objetivo de formar un oratorio filipense, aunque pronto esa 
posibilidad fue presentada a los miembros y cobró fuerza hasta 
imponerse. Las fuentes directas sobre la Concordia y el Orato-
rio no son abundantes sino un tanto dispersas, dependiendo de 
lo que se quiera indagar. Existen noticias proporcionadas por los 
cronistas novohispanos e información en algunos trabajos sobre 
temáticas que incluyen a padres oratorianos relacionados con ac-
tividades como la homilética, la educación y la imprenta. Hay 
una documentada síntesis histórica, escrita por el padre José de 
Jesús García Islas y publicada en 1971 a propósito del tricentena-

4 Paolo Prodi, Il paradigma tridentino. Un’epoca della storia della Chiesa, pp. 40-
41 y 175-180.



Entre espiritualidad y cultura ilustrada / 57 

rio de la erección pontificia del oratorio poblano, que transcribe 
varios documentos esenciales que el autor tomó de manera di-
recta de su archivo.5 A esto se suma una extraordinaria crónica 
manuscrita, que estamos transcribiendo para darla a conocer a 
todo público, redactada en 1805 por el prepósito Cayetano Me-
dina, basada en los documentos de su archivo y la tradición oral 
que hasta ese año se había acumulado.6 En los archivos civiles y 
eclesiásticos hay testimonios que enriquecen la información. Es 
de lamentar el extravío de una crónica generada por la pluma de 
Antonio Bermúdez de Castro bajo el título Noticia histórica del 
Oratorio de San Felipe Neri de la ciudad de Puebla de los Ángeles,7 
que al parecer quedó en manos de los oratorianos poblanos y, 
aventuro la hipótesis, sirvió a Medina para su obra.

En Puebla, el origen mediante una concordia clerical
El padre Juan Marciano escribió, a mediados del siglo xix, que el 
primer intento de fundar un oratorio en Puebla lo tuvo Francisco 
Verdín, quien fue canónigo de Cartagena y al parecer obispo de 
Puebla. La hipótesis del autor radica en que antes Verdín trató, 
sin éxito, de establecer el oratorio en Murcia, por lo cual es seguro 

5 José de Jesús García Islas, Guión histórico de la congregación del Oratorio de San 
Felipe Neri de la Puebla de los Ángeles.
6 La crónica carece de título, pero en la misma se entiende que el padre Medina 
tenía en mente darla a la imprenta. Se trata de un manuscrito de 422 páginas, 
estructurada en cinco partes; cada capítulo va titulado. Se notan al menos tres 
manos distintas; una de ellas debe ser la de Medina y otras de sus ayudantes. 
Tal vez comenzó a escribirla al despuntar el siglo xix y puedo establecer que 
estaba escribiéndola en 1805 por la estructura narrativa. Era la época en que el 
oratorio mantenía un liderazgo en la formación espiritual del clero, pues su casa 
de Ejercicios reemplazó los ejercicios espirituales que otrora diesen los jesuitas. 
Los filipenses influían en el pensamiento religioso y político de aquel momento. 
En este contexto se generó la crónica. La he denominado Relación histórica de la 
Concordia de Caridad Eclesiástica y del Oratorio de San Felipe Neri en la ciudad de 
Puebla, por lo cual la citaré abreviada, como Relación histórica.
7 Ernesto de la Torre Villar, “Diego Antonio Bermúdez de Castro en la historio-
grafía novohispana”, pp. 397-398.



58 / Jesús Joel Peña Espinosa

que debió intentarlo en Indias.8 El hecho es que Verdín no llegó 
a ser obispo de Puebla, y a excepción de esta mención no hay 
otra que lo refiera como propugnador de establecer un oratorio 
en esta ciudad. El padre Marciano da por hecho que en Puebla la 
congregación oratoriana surgió con la concordia clerical, a pesar 
de no tener el nombre de oratorio. Fernández de Echeverría y 
Veytia, a quien siguen Leicht y otros autores contemporáneos, 
asevera que el objetivo de la hermandad era el socorro de las ne-
cesidades espirituales y corporales de los habitantes de la ciudad 
y la instrucción de los niños,9 tal expresión obedece a las activi-
dades que a mediados del siglo xviii dirigían los filipenses entre 
los habitantes pobres de Puebla y la fama que en varias ciudades 
novohispanas tenían por su dedicación, entre otras cosas, a la en-
señanza elemental.10

	 En realidad, la iniciativa de crear una hermandad de sacerdo-
tes nació de la preocupación por la dignidad del estado clerical, 
la salvaguarda de su honor –valor tan estimado en la sociedad 
novohispana–, vinculado con una espiritualidad y una disciplina 
que dio sentido de identidad eclesial a los miembros del clero dio-
cesano del obispado de Tlaxcala-Puebla. Esta preocupación era 
fruto de la reforma palafoxiana emprendida una década atrás. El 
26 de abril de 1651 el gobierno de la mitra liberó la posibilidad 
de que a los entierros de los clérigos pobres pudiesen asistir con 
sobrepelliz sus colegas; quizá el asunto parezca irrelevante, pero al 
considerar las disposiciones que desde el siglo xvi se tomaron en 
el obispado sobre este tipo de sutilezas, puede entenderse la valo-
ración del estado clerical que había venido a menos y la necesidad 
de elementos simbólicos que cargaran de sentido a un discurso 

8 Juan Marciano, Memorias históricas de la congregación del Oratorio, t. v, p. 326.
9 Mariano Fernández de Echeverría y Veytia, Historia de la fundación de la ciudad 
de Puebla de los Ángeles, t. 2, pp. 415-416. Cfr. Hugo Leicht, Las calles de Puebla, 
p. 87.
10 Rafael Castañeda García, “Ilustración y educación. La congregación del Ora-
torio de San Felipe Neri en Nueva España (siglo xviii)”, pp. 153-155.



Entre espiritualidad y cultura ilustrada / 59 

reformador e impulsor de la imagen del clérigo frente a la conso-
lidada figura de los religiosos.
	 Se fomentaba un ambiente de unidad e identidad entre el 
clero diocesano, necesario para una clerecía que no se reponía 
de un periodo de confrontación contra los regulares y aun entre 
ellos mismos; quizá de ahí la denominación de “concordia” que 
adoptaron. Mientras que las órdenes religiosas habían mostrado 
unidad en el tema de la secularización de las doctrinas y otros 
puntos, el clero diocesano dividió su lealtad cuando el Cabildo 
declaró sede vacante a Palafox; también la asignación de curatos 
mediante examen de oposición aplicado con rigor dejó insatisfe-
chos a varios presbíteros; el empeño de Juan de Merlo –provisor 
de Palafox y quien continuaba encabezando el gobierno dio-
cesano– agitaba los ánimos de diversos sectores eclesiásticos al 
aplicar las disposiciones reformadoras en materia de disciplina, 
visita a hospitales y contabilidad.11

	 A la luz de los efectos producidos por la instrucción de sobre-
pellices, un grupo de 14 sacerdotes presentó el día 8 de agosto 
de 1651 una petición al gobierno diocesano: la de constituir una 
hermandad o concordia que obsequiara beneficios espirituales a 
los clérigos difuntos; una de esas acciones era decir la misa en su 
intención.12 Al día siguiente, los gobernadores de la mitra, Juan 
de Merlo, obispo electo de Honduras, Antonio Peralta Castañeda 
y Nicolás Gómez Briseño, emitieron decreto para autorizar la her-
mandad y ordenaron que se elaborasen sus constituciones. Ese 
mismo mes, el día de san Agustín, se efectuó la primera junta 
en el Seminario Conciliar, presidida por Antonio Peralta, en la 
cual se dictaron y aprobaron las constituciones formadas por 22 

11 Silvia Cano Moreno, “Juan de Merlo. Juez provisor del obispado de Pue-
bla-Tlaxcala 1641-1653”, pp. 93-132; Jonathan Israel, Razas, clases sociales y 
vida política en el México colonial, 1610-1670, pp. 209-248.
12 García Islas, Noticia primera, op. cit., pp. 2 y 13. Afirma que la petición fue 
suscrita el 26 de abril, pero confunde la emisión del decreto relativo a sobrepe-
llices con la solicitud de formar la Concordia.



60 / Jesús Joel Peña Espinosa

capítulos. La normatividad distaba de los principios que rigen al 
oratorio fundado por San Felipe Neri. Su interés central era la 
asistencia en favor de los sacerdotes pobres, al momento y después 
del tránsito, tanto en lo que hace a su bienestar corporal como 
espiritual; por ello se insertó una cláusula que añadía obligaciones 
especiales para asentar como hermanos a los prebendados y otra 
para los diáconos y subdiáconos. Se trataba de formar una con-
cordia clerical de presbíteros cuyo vínculo con san Felipe Neri era 
el simple hecho de haber sido electo como su patrono en razón de 
ser modelo de virtudes para todo clérigo secular.
	 No hay mención de la formación espiritual de los clérigos, 
tampoco de la predicación, no se asienta algo sobre la medita-
ción, ni la promoción por frecuentar los sacramentos, no se hace 
referencia a método alguno en la reflexión o la plegaria; todo ello 
está ausente en aquella legislación primigenia. Incluso, la primera 
adenda a su reglamento, ordenada por Juan de Merlo un año des-
pués, fue la de acompañar la cruz de “ida y vuelta” a la parroquia 
donde se efectuara el entierro de algún clérigo, haciéndolo con 
todo respeto,13 acción que para 1690 les pareció ya muy pesada 
e indigna. Tres años después de la fundación, se introdujo otra 
norma y empezó a realizarse un aniversario a intención de los 
congregantes difuntos. Puede verse que todo está en relación con 
las circunstancias del estado clerical y la salvación de sus almas.
	 Subyacía un espíritu de caridad, desde el membrete que 
adoptó: Concordia de Caridad Eclesiástica. Constituir esta asocia-
ción implicó, en primer término, un contrato espiritual entre los 
congregantes cuya garantía era la conciencia de cada uno, según lo 
señalado en la cláusula 21; se trató de un pacto espiritual para ayu-
darse en la salvación, con acciones en el momento de la muerte y 
después de ésta. El tema de la muerte y la asistencia en las exequias 
de los clérigos dio la base doctrinal para aquella normativa. En 
segundo lugar, se estableció un contrato entre la Concordia y San 

13 Relación histórica, op. cit., p. 11.



Entre espiritualidad y cultura ilustrada / 61 

Felipe Neri, bajo cuyo patrocinio pusieron los congregantes dicha 
obra. A pesar de que las constituciones no reflejan el modelo ora-
toriano, es innegable la presencia de cierto ánimo de esta sociedad 
de vida apostólica. Se evidencia en el deseo de identidad clerical 
y de salvaguarda de la dignidad eclesiástica, propios de la reforma 
dictada por el Concilio de Trento; se trató más de un espíritu de 
época que de una identificación plena con el proyecto filipense. 
¿Cómo fue que tomó el rumbo hacia el modelo oratoriano? 
	 En la complejidad del proceso es factible observar, por parte 
de un sector del clero secular de la diócesis Tlaxcala-Puebla, la 
construcción de una identidad propia de su estado y oficio; ello 
explica la elección mediante voto de Felipe Neri como patrono y 
el hecho de que san Miguel Arcángel perdiera contundentemente 
esa votación frente al santo florentino. La figura del príncipe del 
ejército celeste estaba vinculada al poder político de la sede epis-
copal, pues además de ser el patrón tutelar de la ciudad de Puebla, 
su fiesta estaba bajo control del Ayuntamiento, instancia ligada 
mediante vínculos familiares a los clérigos bien posicionados y 
pertenecientes a la Congregación de San Pedro. ¿Qué imagen 
transmitía Felipe Neri al clero de Puebla? Para responder, me re-
mito a lo dicho párrafos atrás sobre el modelo filipense según lo 
explica Prodi. Al igual que la obra filipense, la concordia poblana 
nació en medio de un clima de crisis clerical y de reforma; ade-
más, es notorio el carácter no jerárquico con el que se articuló en 
su origen y que pronto pasó a segundo término cuando miembros 
del Cabildo catedralicio cooptaron su representación.
	 Un aspecto que me parece importante subrayar es que en las 
Constituciones del Oratorio de Roma, aprobadas por Paulo V en 
1612, se asienta que el nexo entre sus miembros es la mutua cari-
dad, según el deseo del santo fundador: “Cum nostra Congregatio 
solo charitatis mutuæ nexu charitas vinculum perfectionis”,14 ese 

14 Instituta Congregationis Oratorii S. Mariæ in Vallicella de urbe a S. Philippo 
Nerio fundatæ, cap. iv, § 2.



62 / Jesús Joel Peña Espinosa

mismo espíritu es el que se refleja en las Constituciones de la Con-
cordia de Caridad Eclesiástica erigida en Puebla aquel 1651. Esto 
explica la elección del patrono y la posterior segregación de un pe-
queño grupo para transformarla en un oratorio plena, jurídica y 
espiritualmente vinculado con la confraternidad del Oratorio. No 
es el modelo oratoriano el que inspiró la congregación poblana, 
pero flota en el ambiente de su formación un ánimo similar que 
impulsó al modelo oratoriano. A un siglo de iniciada la reforma 
católica, el clero de la diócesis Tlaxcala-Puebla adoptó ese modo 
de vida, esa imagen para sí mismos, obligados a cumplir las dis-
posiciones tridentinas y exhortados por Palafox, quien tuvo su 
paradigma episcopal en Carlos Borromeo. Dicho sea de paso, el 
santo arzobispo de Milán acogió con beneplácito la obra de Felipe 
Neri merced a la afinidad que hubo entre su orientación de for-
mación doctrinal del pueblo en el tenor de la Contrarreforma y el 
deseo del Oratorio de que cada fiel promoviera las virtudes en be-
neficio del prójimo.15 La aplicación que hizo el cardenal italiano 
en su arquidiócesis de la reforma tridentina tuvo amplia resonan-
cia en el orbe católico. Sus disposiciones fueron leídas en todas 
partes y es sabido que la preceptiva dictada por él estuvo presente 
en el aula del Concilio Tercero Mexicano, en 1585, y en el siglo 
xvii fue modelo a seguir por algunos obispos; incluso Palafox lo 
refiere como tal en sus normas para la casa y familia episcopales.
	 Los objetivos de quienes promovieron la Concordia eclesiás-
tica no fueron compartidos a plenitud por los individuos inscritos 
en la misma. El programa espiritual descrito por Antonio de Pe-
ralta en el primer sermón que se predicó en esta congregación 
fue recuperado más tarde por una fracción de concordantes, 
pero el amplio número de agregados buscó sólo una instancia 
de pertenencia y los instalados en sitios de jerarquía eclesiástica 
buscaron la manera de instrumentarla en favor de competencias 
intraeclesiales.

15 Danilo Zardin, Carlo Borromeo. Cultura, santità, governo, p.18.



Entre espiritualidad y cultura ilustrada / 63 

 	 Los sacerdotes involucrados en su origen y aprobación se iden-
tificaban absolutamente con el obispo Palafox. En primer lugar, 
Juan de Merlo, quien apoyó la iniciativa; en segundo lugar, el 
canónigo Antonio de Peralta y Castañeda16 –ambos estuvieron 
entre los miembros del Cabildo catedral que se opusieron a la 
declaratoria de sede vacante cuando Palafox huyó de la sede epis-
copal y se manifestaron en favor del prelado–; en tercer lugar, el 
primer prepósito, Andrés Sáenz de la Peña, electo dentro de las 
instalaciones del seminario y quien antes fue cura de Tlaxcala, 
que con apoyo del obispo accedió también al cabildo eclesiástico 
michoacano y después al angelopolitano.17 Los tres sacerdotes li-
gados al proyecto palafoxiano fueron parte de su núcleo de apoyo 
en diversas acciones y destacados en lo individual por su capaci-
dad intelectual. Además, las primeras gestiones en Madrid para el 
reconocimiento de la Concordia y el permiso de fabricar templo, 
estuvieron a cargo de Íñigo de Fuentes, procurador del obispo Pa-
lafox y de las catedrales novohispanas en la Corte, quien también 
era racionero de la catedral de Puebla.18

	 Dos aspectos adicionales denotan que fue fundación de un 
grupo palafoxianista: 1) el hecho de recibir el apoyo del monas-
terio de Santa Teresa de Jesús, de carmelitas descalzas, ya que los 
congregantes no tenían templo, de manera que en la capilla de 
dicho monasterio realizaron sus actos de culto, y sus procesiones 
salieron desde ahí durante algún tiempo; 2) que sus sesiones se 
realizaban en el seminario a falta de una casa, además de que los 
primeros prepósitos y consultores fueron catedráticos del mismo. 

16 Antonio de Peralta y Castañeda llegó a Nueva España con el obispo Palafox. 
Era doctor en Teología por la Universidad de Alcalá de Henares. Al producirse 
la secularización de doctrinas, fue el primer párroco de Cholula y después ocu-
pó la canonjía magistral de la catedral angelopolitana.
17 Sobre Sáenz de la Peña, vid. Jesús Joel Peña Espinosa, “La pastoral de sacra-
mentos en el programa de reforma de Juan de Palafox y Mendoza”, p. 250.
18 Sobre el racionero Íñigo de Fuentes, cfr. Óscar Mazín, Gestores de la Real Justi-
cia. Procuradores y agentes de las catedrales hispanas nuevas en la corte de Madrid, 
pp. 40-43.



64 / Jesús Joel Peña Espinosa

Ambas circunstancias prevalecieron durante el periodo compren-
dido entre 1652 y 1660. Refuerza mi interpretación el hecho 
contundente de que el sermón predicado en la primera fiesta he-
cha al santo patrono, a cargo del canónigo magistral Antonio de 
Peralta y Castañeda, se publicó con dedicatoria a Palafox.19

	 En esta historia transcurrieron nueve años para que la Con-
cordia clerical tuviera un sitio fijo donde realizar reuniones y 
culto, 17 años para que de dicha Concordia surgiera la iniciativa 
de conformar un oratorio filipense, dos décadas para obtener su 
bula de erección, otras dos para la ejecución de dicho documento, 
además de 90 años para que desapareciera su antecedente directo, 
la Concordia de Caridad Eclesiástica, y subsistiera, en el templo 
de San Felipe Neri, el oratorio formado bajo su modelo. Existen 
grandes diferencias entre el origen de esta congregación en Puebla 
respecto de la erigida en la Ciudad de México tiempo después. En 
1659, el arzobispo Mateo Sagade Bugueiro dio licencia a Antonio 
Calderón de reunir 33 clérigos, suma que ascendió a 120 según 
las Constituciones redactadas por Gregorio Martín de Guijo para 
la Venerable Unión que, desde el principio, se planteó ser un ora-
torio filipense, logro obtenido en 1702 con la celebración de la 
erección canónica.20 En Puebla, el número de clérigos agregados 
a la Concordia creció con celeridad: para la elección de prepósito 
efectuada en 1654 los votos del seleccionado ascendieron a 73.
	 La primera junta electiva sesionó en 1652 en el Colegio de San 
Juan, perteneciente al seminario; eligieron al primer prepósito –el 
presbítero Sáenz de la Peña–, además de 12 consultores, en una 
reunión de más de 45 clérigos. Una de las decisiones fue reunir 

19 Antonio de Peralta y Castañeda, Sermon del glorioso San Phelippe Neri… pre-
dicole el señor don Antonio de Peralta… en la fiesta que en el Convento de Carme-
litas Descalzas celebró á su inclyto patrono la charitativa concordia de sacerdotes, 
preliminares.
20 Luis Ávila Blancas, Bio-bibliografía de la congregación del Oratorio de San Felipe 
Neri de la Ciudad de México, pp. 3-7. Sobre el origen del Oratorio en México, 
cfr. Luis Marín Cano Arenas, “La congregación del Oratorio en México: origen 
e identidad”, pp. 109-126.



Entre espiritualidad y cultura ilustrada / 65 

fondos para la construcción de un templo dedicado a san Felipe 
Neri, para lo cual los sacerdotes prometieron que sus aportaciones 
ascenderían a la cantidad de 10 400 pesos, y además aprobaron 
admitir a 33 laicos dentro de la hermandad, bajo la condición de 
que cada uno aportara 300 pesos de oro común.21 Es clara una 
voluntad febril para acrecentar la congregación y contar con un 
espacio de culto, al grado de que la admisión de seglares parece 
por demás precipitada. Lamentablemente, la algarabía que debió 
tener aquella asamblea no se tradujo en el sonido firme de las 
monedas por la suma ofrecida, como se deduce de las dificultades 
que hubo y la tardanza para empezar a construir el templo. La ins-
cripción de laicos se mantuvo vigente en la Concordia, lo mismo 
que la cantidad requerida para su ingreso; en 1660 obtuvieron 
permiso para aumentar el número de laicos y captar mayores 
recursos.
	 En las siguientes líneas es preciso tener claro que durante poco 
más de 70 años coexistieron dos congregaciones clericales bajo 
la advocación de san Felipe Neri, una fue la Concordia y otra el 
Oratorio; la primera, nutrida en sus integrantes, y la segunda, 
pequeña pero persiguiendo la espiritualidad filipense.

Surgimiento del Oratorio
Fue un pequeño grupo encabezado por el canónigo Juan García 
de Palacios, sexto prepósito de la Concordia, el que presentó la 
solicitud para que se adoptara el modelo del Oratorio romano 
ajustándose a sus constituciones. Contrasta esta decisión en un 
momento en que la congregación había alcanzado un alto número 
de miembros y un gran prestigio. Precisamente la junta electiva 
que votó por García de Palacios en junio de 1668 estuvo presidida 
por el obispo en persona y los votos sumaron 135 en una cerrada 
elección. Las diferencias que observó el prelado en la junta y las 
noticias que tenía, debieron persuadirle para recomendar un vi-

21 Relación histórica, op. cit., pp. 16-17.



66 / Jesús Joel Peña Espinosa

raje en la vida de la congregación, enderezando el rumbo hacia el 
ideal de la obra de san Felipe Neri; por ello el prepósito planteó la 
cuestión. Con la venia del obispo Osorio se redactaron y fueron 
presentadas nuevas constituciones en noviembre de 1668. Dos 
meses después, mediante un edicto suscrito el 28 de enero de 1669, 
el obispo de Tlaxcala-Puebla las aprobó y confirmó señalando que 
estaban hechas conforme a las del Oratorio de Roma.22 Creció la 
necesidad de un templo y de una casa para alojar a los miembros 
del Oratorio y adquirió fuerza la presencia de los congregantes en 
la vida religiosa de la ciudad; por ello, durante el primer semestre 
de aquel año los sacerdotes que sabían náhuatl fueron enviados a 
las parroquias de la ciudad para enseñar la doctrina y en julio or-
ganizaron la confesión para los indios aprovechando que tuvieron 
junta. Esta última acción manifiesta la voluntad de hacer mella en 
la aceptación de la feligresía y ampliar su base social, en compe-
tencia con otros clérigos y con los religiosos.
	 Juan Marciano, al referir un documento del archivo del Ora-
torio romano, apunta que en 1669 el prepósito Juan García de 
los Palacios escribió al prepósito de Roma una relación que narra 
la fundación y crecimiento de la comunidad poblana, haciendo 
hincapié en los esfuerzos invertidos por seguir los ejercicios de san 
Felipe Neri y lo ordenado en las constituciones para su gobierno 
y organización, con la aclaración de que las circunstancias locales 
no permitían la observancia plena y absoluta de la normatividad 
del Oratorio romano. La misiva tenía por objetivo lograr gracias 
espirituales para los seglares pertenecientes a la congregación de 
Puebla, y en la misma se refirió que los sacerdotes incorporados 
a la Concordia sumaban 400, entre quienes estaban todos los 
miembros del Cabildo catedral y algunos obispos. Con la epís-
tola, la Concordia poblana envió como obsequio a la de Roma 
un gran crucifijo de marfil con la cruz de ébano y sus remates de 

22 García Islas, Guión histórico, op. cit., pp. 23-24. El autor copia al pie de la letra 
el edicto. Cfr. Relación histórica, op. cit., pp. 75-77.



Entre espiritualidad y cultura ilustrada / 67 

plata, el cual se veneraba aún en el altar mayor del oratorio ro-
mano.23 Se observa que, ya aprobadas las nuevas constituciones, 
inmediatamente se buscó el vínculo con Roma y que la abultada 
comunidad angelopolitana pretendía asumirse al estilo filipense. 
Obtener la aprobación pontificia fue el siguiente paso. 
	 Dos años después de la reforma de las constituciones fue pro-
mulgado el documento pontificio que aprobaba la Concordia con 
carácter de oratorio. Mediante el breve Ex quo divina maiestas, 
emitido el 28 de abril de 1671 por el papa Clemente X, se aprobó 
y confirmó la erección de la Concordia eclesiástica denominada 
Oratorio de Clérigos Seculares de San Felipe Neri en la ciudad 
de Los Ángeles.24 Como muchos casos novohispanos y siguiendo 
la frase “de Roma viene lo que a Roma va”, el documento ponti-
ficio reconoce en el considerando que la congregación clerical se 
erigió como un oratorio. Por desgracia, en la narratio del breve, 
al señalar que la erección se efectuó por autoridad del Ordinario, 
no precisa si su antecedente jurídico se basa en la autorización 
dada en 1651 por quienes gobernaban la mitra o en el edicto de 
1669 librado por el obispo Osorio. Ya señalé que se trata de dos 
cosas distintas. Ambas son canónicamente lícitas y válidas, pero 
las constituciones aprobadas en 1669 sustituyeron a las de 1651. 
Pese a ello, en la misma narratio puede comprenderse el sentido 
de la decisión pontificia cuando asevera que se trata de sacerdo-
tes cuyas obligaciones son confesar, administrar los sacramentos, 
visitar a los enfermos, brindar auxilios espirituales y otras obras 
de devoción; es decir, la aprobación pontificia habla en el sentido 
del modelo filipense, que fue la base de la reforma al cuerpo le-

23 Marciano, Memorias históricas, op. cit., t. v, pp. 326-327. Cfr. Relación histó-
rica, op. cit., p. 77.
24 García Islas, Guión histórico, op. cit., pp. 28-29. El autor señala como fecha 
el 16 de abril, pero la fotografía que inserta con el traslado del breve dice 28 
de abril, misma que consta en el auto de 1744. Aunque el padre García Islas, 
la Relación histórica y otros documentos hablan todo el tiempo de “la bula”, en 
realidad se trata de un breve, conforme al análisis de la diplomática pontificia.



68 / Jesús Joel Peña Espinosa

gislativo de la Concordia poblana. A partir de este momento, la 
distancia entre la Concordia y el Oratorio empezó a crecer, pues 
el modelo de vida austero y recogido no sería ejercitado por la nu-
trida nómina de los concordantes. Ejemplo de estas tensiones fue 
la propuesta hecha en 1673 para fundar una Concordia advocada 
a San Miguel, petición rechazada con energía por el prepósito y 
los consultores.25 
	 Los moradores del Oratorio dieron impulso a la posibilidad 
de tener un templo amplio y propio en el cual desarrollar las ac-
tividades pastorales que emprenderían, así como espacios para 
alojamiento, sesiones, ejercicios y formación de clérigos. El 11 
de agosto de 1659 eligieron sitio para edificar el templo y casa de 
ejercicios, primero en el Colegio de Niñas Vírgenes y el Cole-
gio de San José de Gracia, respectivamente. Después pensaron 
ocupar el templo de la Santa Vera Cruz. El obispo instruyó a la 
Concordia para que consultara con la cofradía de la Vera Cruz si 
aceptaría una posible agregación a su templo, a lo cual obtuvieron 
una respuesta afirmativa pero condicionada. Aquel templo fue de 
los primeros en construirse en la ciudad, hacia 1545, y junto a él 
también se levantó en 1576 la capilla de la cofradía de San Blas, 
Santa Lucía y San Lázaro. De manera equivocada se ha afirmado 
que su papel como catedral fue por un lapso amplio, cuando en 
realidad sólo fungió pocos años, como también es un yerro el sos-
tener que haya sido lugar del primer convento franciscano.26 De 

25 Relación histórica, op. cit., p. 111.
26 Desde principios del siglo xviii han corrido esas versiones, por demás extrañas, 
considerando que sus autores tendrían información oral hasta cierto punto cer-
cana a la demolición del templo original. Miguel de Alcalá y Diego Bermúdez 
de Castro sostuvieron que ahí estuvo el primer convento franciscano; el segundo 
autor añadió que la parroquia se encontraba ahí hasta 1548. Fernández de Eche-
verría y Veytia contradice la idea de que la primitiva catedral fue ese templo, 
lo mismo que el convento franciscano, y en forma más ajustada señala que de 
forma provisional y temporal el templo de la Vera Cruz fungió como catedral 
en 1556 y 1587. Vid. Miguel de Alcalá y Mendiola, Descripción en bosquejo de 
la imperial cesárea muy mnoble y muy leal ciudad de Puebla de los Ángeles, p. 151; 
Diego Antonio Bermúdez de Castro, Theatro angelopolitano, pp. 198-199; Fer-



Entre espiritualidad y cultura ilustrada / 69 

ese templo de hecho quedó nada, pues fue demolido para edificar 
la iglesia que hasta ahora se conserva. Pactado lo propio, el 12 de 
diciembre de ese año ocurrió la colocación de la imagen de san 
Felipe Neri arriba de la Santa Cruz.27

	 El 10 de marzo de 1670 el obispo otorgó la licencia para hacer 
una nueva iglesia. La Concordia había avanzado con el control 
del espacio y el señoreo sobre el antiguo templo de la Santa Vera 
Cruz, desplazando a las viejas cofradías en sus antiguos derechos 
y haciendo sentir el peso de su influencia y poder. La agregación 
canónica de la congregación a dicho templo había sucedido una 
década atrás, y de forma sutil los congregantes obtuvieron del 
prelado derechos hasta que prácticamente el lugar quedó en sus 
manos. En 1671, con la aprobación papal fue menester apurar la 
construcción; para entonces, la Concordia sesionaba en ese sitio, 
unas veces en la sacristía, otras en la sala construida para biblio-
teca y a veces en el propio templo. Cinco años más tarde todo 
estaba listo para coronar la obra de creación del Oratorio y la con-
solidación de la Concordia: la apertura de un templo reedificado 
y propio.
	 Al finalizar el siglo xvii había concluido la obra principal del 
templo, varios de sus retablos y el claustro, la biblioteca contaba 
con más de 1500 libros y el gobierno diocesano enviaba con los 
oratorianos a los estudiantes del seminario para su mejoría espiri-
tual y disciplinar. La asistencia de los fieles era escasa, pero en días 
de fiesta y sus vísperas aumentaba en busca de la confesión.

La Concordia y la Congregación de San Pedro, 
competencias y acuerdos
La Congregación de San Pedro era una hermandad clerical que 
aglutinaba a buen número de sacerdotes, entre quienes esta-
ban miembros del Cabildo catedral, párrocos y clérigos ligados 

nández de Echeverría y Veytia, Historia de la fundación, t. ii, pp. 42-51.
27 Relación histórica, op. cit., pp. 29-30.



70 / Jesús Joel Peña Espinosa

a familias importantes. La irrupción de la Concordia repre-
sentó competencia para la congregación petrina, de modo que 
el obispo Osorio de Escobar y Llamas maniobró para evitar una 
confrontación.28

	 Con la autoridad que les daba poseer el breve de Clemente X, 
los concordantes dispusieron en 1673 que nadie que perteneciera 
a la Congregación de San Pedro pudiera ser admitido en la Con-
cordia de San Felipe Neri, decisión que puso presión a la clerecía 
secular para decidirse por uno u otro grupo. La Congregación 
de San Pedro pidió explicación por esa interdicción, a lo cual la 
Concordia respondió difiriendo el asunto a discutirse frente al 
señor obispo por parte de la representación de ambas corporacio-
nes;29 todo indica que el Ordinario resolvió que los organismos 
aceptaran a los sacerdotes que solicitaran su inscripción. En 1688 
surgió otra diferencia: los de San Pedro presentaron un memorial 
ante Fernández de Santa Cruz para que dirimiera si los hermanos 
pertenecientes a ambas debían decir tres o cuatro misas, para con 
ello satisfacer la obligación que imponían sus respectivos orde-
namientos. El obispo determinó que debían ser cuatro las misas: 
tres correspondientes a la Congregación de San Pedro y una por 
el lado de la Concordia. Resuelto el diferendo, aprovecharon para 
renovar los pactos de convivencia que suscribieron, en 1673, me-
diante los cuales se puede conocer el tenor de sus disputas y la 
tensa coexistencia de ambos cuerpos clericales a través de un con-
junto de símbolos y precedencias.

28 La congregación petrina de Puebla es aún todo un misterio. Referida en algu-
nos manuscritos de manera tangencial, parece inasible. Asunción Lavrín afirma 
que fue erigida por Palafox en 1648 con base en las reglas que éste dio a esa cor-
poración, lo que me parece improbable; por su parte, Echeverría y Veytia afirma 
que fue fundada por el obispo Gutierre Bernardo de Quirós y reformada por Pa-
lafox; esto último sería más plausible, incluso pensar que la reforma palafoxiana 
disgustó a sus miembros, cosa que explicaría la ríspida relación con la naciente 
Concordia. Vid. Asunción Lavrín, “La Congregación de San Pedro: una cofradía 
urbana del México colonial 1604-1730”, p. 569.
29 Relación histórica, op. cit., pp. 111-113.



Entre espiritualidad y cultura ilustrada / 71 

	 Un ejemplo. Al morir un eclesiástico concorde, si el entierro 
lo organizaba la Congregación, las exequias debían ser presididas 
por el abad de la misma y la Concordia asistía con sobrepelliz 
y estola, y si el entierro corría a cargo de la Concordia, enton-
ces presidía el prepósito y acudían los petrinos con sobrepelliz. 
Dichos acuerdos atendían situaciones como lugares de entierro, 
asistencia a las procesiones de Semana Santa, o el acompaña-
miento mutuo en las fiestas de san Pedro y de san Felipe Neri; 
la renovación y modificación a los pactos fue sancionada por el 
obispo mediante un decreto del 30 de enero de 1689.30 Así como 
lograron acuerdos para salvaguardar la dignidad de cada corpora-
ción, también lo hicieron para repudiar algunas obligaciones que, 
estimaron, supuestamente iban en su desdoro, de ahí que en 1690 
no tuvieron empacho en pedir de manera conjunta al obispo que 
derogara la obligación de acompañar la cruz a los entierros, pues 
los tenían “por monigotes e alquilados”, y que los curas o los alba-
ceas pagaran seis acompañados y sólo en caso de extrema pobreza 
del clérigo fallecido, y siendo miembro de las dos hermandades, 
ambas pagarían dichos acompañantes. Ante tal decisión, el pre-
lado accedió.
	 Las dos agrupaciones desarrollaron formas de comunicación 
entre el clero diocesano. Una de ellas era la noticia de los con-
gregantes difuntos que se enviaba por vía de cordilleras con el 
objetivo de que los agregados que tuvieran su beneficio o sim-
plemente residieran fuera de la sede episcopal, pudieran decir 
los sufragios en favor de los hermanos difuntos; ello hasta 1733, 
cuando decidieron no hacerlo y sólo anotar los nombres al final 
de un cuadernillo.
	 Entre las dos congregaciones hubo diferencias y acercamien-
tos. De modo lamentable, la falta de libros de registro de dichas 
corporaciones nos hace ignorar el número de personas que lle-
garon a formar parte de ellas a la vez o por separado, pues eso 

30 Ibidem, pp. 141-144.



72 / Jesús Joel Peña Espinosa

permitiría calibrar con profundidad la correlación de fuerzas y 
la influencia de factores económicos, de linaje y de participación 
política, así como la constitución y desplazamientos dentro del 
clero secular del obispado de Tlaxcala-Puebla.

La Concordia y el Oratorio, ríspida coexistencia
En 1744 el Oratorio ganó la partida definitiva a la Concordia 
cuando el obispo Pantaleón Álvarez Abreu determinó la extinción 
de la segunda y adjudicó al primero todos los bienes materiales, 
beneficios, gracias y privilegios que durante un siglo se acumula-
ron. Sustentó la decisión con el argumento de que la Concordia 
transitó a un verdadero Oratorio de San Felipe Neri, asentado en 
su decreto del 30 de mayo de 1744.31 Terminó una larga y com-
pleja historia plena de disensos.
	 El modelo de vida filipense fue seguido por un pequeñísimo 
grupo de concordantes. Sirva de comparación el dato de que en 
1669 se comunicó a Roma que la Concordia la integraban cerca 
de 400 miembros, mientras que al revisar las noticias del Orato-
rio el número de sacerdotes asentados no rebasaba la decena. La 
voluntad de los dos obispos –Osorio y Fernández– para mejorar 
al clero contribuyó a que los miembros del Oratorio adquirieran 
prestigio y capacidad de movimiento y decisión. Por ser un pe-
queño núcleo pudieron adoptar decisiones de forma planificada 
y cohesionada, mientras que la Concordia continuaba como una 
corporación grande, con su estructura de prepósito y consultores 
pero que se reunía esporádicamente ya que sus integrantes estaban 
dispersos en la ciudad episcopal y el territorio diocesano. Entre 
1671 y 1744 existieron dos estructuras paralelas –agregadas a un 
mismo espacio físico–, un instrumento normativo –aunque en la 
práctica se observaba de forma distinta– y, en esencia, paradigmas 
religiosos con objetivos disímiles. Los moradores del Oratorio 
trataban de vivir el modelo filipense (también se llamaban Ora-

31 García Islas, Guión histórico, op. cit., p. 52.



Entre espiritualidad y cultura ilustrada / 73 

torio interno), aunque con ciertas deficiencias, mientras que la 
Concordia (quienes se autodenominaban Oratorio externo) se 
limitaba a cumplir lo que señalaban las constituciones sobre la 
atención a los clérigos enfermos y difuntos, y no sin algunos re-
milgos, además de acudir de vez en cuando a las confesiones (en 
Cuaresma), pláticas y los actos de culto más sobresalientes. El 1 
de septiembre de 1683, por indicaciones del obispo Fernández de 
Santa Cruz, se leyeron a los concordantes las constituciones del 
Oratorio romano, se copiaron en el libro de acuerdos y se asen-
taron en una tabla colocada en la sacristía, a la vista de todo el 
público, para recordarles la forma de gobierno y comportamiento 
en lo temporal y lo espiritual.32

	 Los oratorianos comenzaron a enseñar la doctrina y promovie-
ron ejercicios espirituales para los estudiantes del seminario. En 
1676 estuvo listo el templo, mientras que las limosnas y apoyos 
crecieron por parte de clérigos y laicos. Entre las estrategias de 
equilibrio y competencia eclesial, por un lado, y la espiritualidad 
anhelada, por el otro, empezaron a ensancharse los límites y los 
intereses, máxime porque había bienes materiales y de por medio 
privilegios reconocidos jurídicamente. El 28 de mayo de 1690, 
apelando al breve de 1671, los cinco moradores del oratorio, en-
cabezados por el prepósito José Gómez de la Parra, pidieron al 
obispo poblano que declarara erecto el Oratorio y que gozaran de 
los privilegios prescritos en el documento papal. La respuesta de-
moró, justo por las diferencias ya evidentes con la Concordia. No 
obstante, Fernández de Santa Cruz dio un paso más en apoyo de 
los filipenses, promulgó un auto el 11 de julio de 1692 en el cual 
determinó que el oratorio asentado en la Santa Veracruz debía 
gozar de los privilegios y exenciones dispuestos por Clemente X y 
aplicó en su favor el templo, viviendas, rentas y todos los bienes 
anexos.33 Esta decisión alteró los ánimos de los concordantes y fue 

32 Relación histórica, op. cit., p. 128.
33 García Islas, Guión histórico, op. cit., p. 42.



74 / Jesús Joel Peña Espinosa

necesario establecer acuerdos de buena voluntad para apaciguar la 
disputa. Estimo que la decisión del prelado descansó en su propia 
visión del clérigo, inspirada en san Francisco de Sales, de modo 
que recuerdo al lector lo dicho al inicio de este artículo sobre 
Bérulle.
	 En ese convenio se estimó lo siguiente: las fiestas de todo el 
año serían celebradas de forma alternativa; un sacristán –que se-
ría designado por la Concordia procurando fuese un sacerdote 
del Oratorio– se haría cargo del templo y el ajuar litúrgico; en 
el nombramiento de los diputados del Oratorio debía haber dos 
pertenecientes a la Concordia; las capellanías de acólitos se da-
rían a quienes en realidad lo merecían con la acreditación de los 
oratorianos; ambas corporaciones contribuirían para los gastos de 
comidas y cenas que se daban en la cárcel y el hospital de San Ber-
nardo, perteneciente a los juaninos; a los sepelios de los sacerdotes 
de la Concordia por obligación debían asistir los del Oratorio, 
pero el prelado de éste no recibiría el nombre de prepósito sino 
de prefecto; nadie podría ser admitido en el Oratorio si no per-
tenecía a la Concordia; y que el templo de la Santa Vera Cruz y 
San Felipe Neri fuese utilizado por ambas instancias, por lo cual el 
Oratorio entregó las alhajas de la sacristía mediante inventario.34

	 Los filipenses presentaron, el 22 de julio 1706, ante el provisor, 
solicitud en la exención de párrocos y la facultad de administrar 
privadamente los sacramentos unos con otros, dar sepultura ecle-
siástica y celebrar las exequias de los muertos en el Oratorio sin 
intercesión de los curas; un mes después los párrocos del Sagrario 
impugnaron, y la querella duró el resto de ese año. Gobernaba en-
tonces el obispo García de Legazpi. Los del Oratorio se ampararon 
con el breve, y en 1710 el provisor les exigió a los moradores, una 
vez más, que declarasen si estaban dispuestos a vivir conforme a la 
forma del oratorio de Roma y emitió decreto el 10 de septiembre 
de 1710 reconociéndoles la exención de acudir a párrocos, de ma-

34 Ibidem, p. 44.



Entre espiritualidad y cultura ilustrada / 75 

nera que podrían ejercitar unos con otros las veces de curas en las 
funciones que se ofrecieren intraclausura. Eran ya los tiempos del 
obispo Pedro Nogales Dávila. En ese proceso se les pidió, al año 
siguiente, que eligiesen un solo prepósito para evitar que hubiera 
uno exterior y uno interior, “pues al ser un solo cuerpo no podían 
tener dos cabezas”. Los moradores oratorianos aceptaron, pero 
protestó la Concordia alegando que los filipenses no observaban 
a plenitud las constituciones del Oratorio romano, mientras que 
la Concordia se había obligado a su observancia a través de haber 
protestado cumplir el breve.35

	 La paz duró poco y una vez más afloraron las discordias. Du-
rante la primera mitad del siglo xviii hubo diversos conflictos, y 
ni siquiera los esfuerzos del obispo Nogales –quien fue prepósito 
por algunos periodos–, siendo ya prelado, lograron dirimirlos. El 
tono subió al grado de que pensaba consultarse a Roma. El 28 
de mayo de 1733 el provisor Méndez de Cisneros, tomando en 
cuenta un escrito del prepósito de la Concordia del 11 de agosto 
de 1731 en que prometía ajustarse a las constituciones sin ne-
cesidad de que el asunto llegara hasta el Papa, ordenó que así 
lo guardaran tanto los sacerdotes como los acólitos concordantes 
para que en ellos tuviese efecto el auto del obispo Santa Cruz del 
11 de julio de 1692. Regía la mitra el obispo Lardízabal y Elorza. 
El provisor determinó que, en razón de que los padres del Ora-
torio estaban obligados a observar el instituto de san Felipe Neri 
y en evidencia de su cumplimiento, no debía realizarse elección 
de prepósito para la “Concordia exterior”, sólo efectuarse para el 
Oratorio; y una vez constatada su observancia, ordenó que se le 
entregase a éste el gobierno y administración de los bienes y rentas 
de la Concordia, a más tardar en un plazo de cuatro meses; ante 
ello, el prepósito de la Concordia exterior interpuso apelación, la 
cual no prosiguió por haber pactado nuevamente ambas partes, 

35 agn, Indiferente Virreinal, caja 2434, f. 2 r.



76 / Jesús Joel Peña Espinosa

según auto del 18 de septiembre de 1734.36 Se observa cierta am-
bigüedad en las soluciones jurídicas que por décadas se dictaron 
por parte del gobierno diocesano, lo cual agudizó el problema ya 
que concedía a los sujetos en conflicto la percepción de ser legí-
timos usufructuarios de los privilegios y gracias concedidos en el 
Breve pontificio.
	 Una década más tarde los pleitos y las intrigas no cesaban, y 
el obispo Álvarez Abreu decidió poner punto final a esta larga 
historia de desavenencias, pues la Concordia y el Oratorio no po-
dían coexistir más. La solución definitiva llegó en 1744. El obispo 
Pantaleón Álvarez Abreu estaba informado de esa trayectoria de 
disensos y litigios, además de que veía con buenos ojos a los fili-
penses. Aseveró que ahí se habían congregado varones ilustres en 
virtud y letras, cuyas acciones eran para consuelo y beneficio es-
piritual de la república y edificación del clero secular. Viendo esa 
simpatía, Francisco de la Barreda, prepósito del Oratorio, acudió 
al obispo para que éste, con base en el Breve, declarara cuál era 
la verdadera congregación de San Felipe Neri: si la del Orato-
rio erigido como consecuencia de esas disposiciones papales, o la 
denominada Concordia; de manera que, desterradas las dudas, 
cesasen los litigios.
	 La petición se dirimió en el tribunal eclesiástico. Se citó al pa-
dre de la Barreda, quien manifestó los esfuerzos de los moradores 
del Oratorio por cumplir y vivir conforme a las constituciones del 
romano, por lo cual eran los legítimos usufructuarios de las dis-
posiciones pontificias de 1671. El 29 de enero de 1744 se le pidió 
citase a la representación de la Concordia para tratar el asunto, 
y asistió el padre Pedro Rodríguez de la Vega, prepósito, con sus 
consultores y otros sacerdotes; sin duda, una comitiva numerosa 
que tenía como objetivo hacer presión y mostrar fuerza. La reu-
nión estuvo presidida por el obispo en persona. 

36 agn, Indiferente Virreinal, caja 2434, ff. 2 v-3 r.



Entre espiritualidad y cultura ilustrada / 77 

	 Con esos antecedentes, en aquel lance definitivo de 1744 
discutieron los representantes de las dos congregaciones. Los del 
Oratorio argumentaron que cumplían lo dispuesto en el breve de 
Clemente X, y en el calor de la discusión Rodríguez de la Vega re-
nunció a la prepositura y demás derechos que le asistían conforme 
a las constituciones de la Concordia. En ese momento, todos de-
signaron como prepósito al provisor, quien aceptó de inmediato. 
La disputa les llevó a revisar todo el corpus legislativo que susten-
taba a dichas corporaciones y las decisiones adoptadas al paso de 
casi un siglo. De inmediato se revisó la bula de Clemente X y el 
auto del obispo Osorio, precisando que se obtuvo a ruego de la 
Concordia, y de entre sus mismos presbíteros el papa formó una 
congregación del Oratorio bajo la constitución observada en Va-
llicella. Pese a que al inicio no vivieron a plenitud con ese estilo, se 
logró poco a poco gracias a las limosnas y ayudas del obispo Fer-
nández de Santa Cruz y de otros sacerdotes. También se revisaron 
los decretos del 2 de junio y del 11 de julio de 1692 que erigió el 
Oratorio en favor de Gómez de la Parra y quienes ahí moraban, 
quedando formado de entre los mismos presbíteros de la Concor-
dia pero reducida a la congregación con el título de Oratorio de 
San Felipe Neri.
	 Álvarez Abreu confirmó el decreto de 1692 y el del 28 de 
mayo de 1733 y ordenó que se entregase a los moradores del Ora-
torio todo: “pues no varian en los substancial respecto a que no 
se destruie dicha Concordia sino que hizo transito a verdadera 
Congregacion y Oratorio de San Phelippe Neri”; además impuso 
perpetuo silencio para evitar toda controversia. Así, se extinguió 
la Concordia y quedó solamente el Oratorio.37

37 agn, Indiferente Virreinal, Caja 2434, f. 3 v. Auto de sentencia emitido el 30 de 
mayo de 1744 por el obispo Pantaleón Álvarez Abreu. El documento recoge el 
periplo de la controversia y resume las deposiciones de los querellantes.



78 / Jesús Joel Peña Espinosa

La casa de Ejercicios y la proyección del Oratorio
El padre Dionisio de Cárdenas presentó en la junta de 1692 la 
propuesta de construir una pequeña casa de ejercicios sólo para 
sacerdotes, lo que contó con autorización, y la edificó a un lado 
de la capilla de Jesús Nazareno, por donde tenía la puerta de ac-
ceso. Es el primer antecedente de contar con espacios específicos 
para los ejercicios espirituales, cuya infraestructura sirvió para un 
reducido número de sacerdotes. Medio siglo después, el marqués 
de Visoalegre, quien era alcalde mayor de Puebla, costeó la fábri-
ca de una capilla a espaldas de la sacristía para ejercitantes laicos.38 
En 1793 surgió la iniciativa de contar con una casa de ejercicios 
en la cual pudiesen alojarse todos quienes acudieran a realizar 
esas prácticas de formación espiritual. El 3 de enero, el prepósito 
Cayetano Medina presentó la solicitud al obispo. El prestigio al-
canzado por los oratorianos y la ausencia de los jesuitas generó 
un incremento en la demanda de servicios sobre los filipenses. El 
espacio que tenían ya era insuficiente y utilizaban las habitaciones 
de los oratorianos para albergar a los ejercitantes. El proyecto fue 
una casa para 36 personas, con refectorio, capilla, sala de confe-
siones, deambulatorios y espacio para las pláticas. Aprovechando 
viejos aposentos y un pedazo de solar que aún existía junto a la 
casa, se puso manos a la obra.39 Dos apoyos fueron definitivos: el 
del obispo Biempica y Sotomayor, quien concedió gastar 14 000 
pesos en consolidar el sostenimiento de un diácono y dos peniten-
ciarios; otro, fue la autorización del virrey Bucareli y Ursúa para 
que se imprimiesen billetes de la Real Lotería y su paga se aplicase 
en esta obra, extendiendo un permiso dado en 1779 al Oratorio 
para efectuar una rifa y percibir los ingresos.40 La casa de Ejerci-
cios fue consagrada, en un inicio, a nuestra Señora de la Luz. En 
octubre de 1808 el obispo González del Campillo autorizó que 

38 agmp, Libro de Cabildo 47, ff. 170 v.-171 r.
39 García Islas, Guión histórico, op. cit., p. 65.
40 agn, Reales Órdenes, Exp. 9. Real orden del 27 de enero de 1779.



Entre espiritualidad y cultura ilustrada / 79 

también hubiese ejercicios para mujeres, de modo que llegaban a 
darse hasta 20 tandas de ejercicios al año para ambos sexos.41

	 Ese ascenso que el Oratorio obtuvo en el ánimo de los obispos, 
debió hacer contraste con la decepción que produjo su choque y 
triunfo sobre la Concordia, ya que a ella pertenecían distinguidos 
clérigos, entre ellos varios miembros del Cabildo catedral. Los 
prelados les tuvieron como apoyo en la formación del clero dio-
cesano. Los oratorianos fueron la gran opción para uno de los 
representantes más conspicuos de la Ilustración católica en Nueva 
España, el obispo Francisco Fabián y Fuero. Con su acendrado 
antijesuitismo, un tomismo muy personal y su perspectiva de la 
vía espiritual, vio en los filipenses la opción para consolidar el 
estilo que deseaba en la formación de sus seminaristas. Fabián 
dispuso que los ordenados de menores, los subdiáconos y los diá-
conos, asistieran a la oración en el Oratorio de San Felipe Neri los 
días de fiesta y ahí frecuentaran los sacramentos. Parece que no 
hubo mucho eco ya que la mayoría de seminaristas se acercaba 
sólo en época de ordenaciones; sin embargo, es sintomática la ma-
nera en que el obispo ponderó la calidad intelectual y espiritual 
del Oratorio.42

	 Extrañados los padres jesuitas, el 27 de mayo de 1771 deci-
dió el virrey, en connivencia con el visitador Gálvez, el arzobispo 
Lorenzana y el oidor Rivadeneyra, que el Oratorio de San Fe-
lipe Neri de Puebla se trasladara al Colegio del Espíritu Santo, 
de tal manera que todo el colegio con el templo les perteneciera 
sin incluir los bienes muebles y ajuar del culto, sin la posibilidad 
de ampliarlo ni poder fundar congregaciones, tampoco permi-
tir la subsistencia de las cofradías que se habían fundado con 
los jesuitas. La congregación debía adoptar el nombre de Real 
de Filipenses, quedando directamente bajo el real patronato, y 

41 García Islas, Guión histórico, op. cit., p. 68.
42 Edicto del obispo Francisco Fabián y Fuero, Como esta sagrada materia, emi-
tido en Orizaba el 9 de julio de 1766.



80 / Jesús Joel Peña Espinosa

sujetar a la voluntad del rey la advocación; se limitó a 25 el nú-
mero de miembros, se estableció que también fungiera como casa 
correccional clerical, que ejercitaran los actos de virtud de la con-
gregación del Salvador en Madrid, abrir una escuela pública de 
primeras letras, alojar clérigos convalecientes y mantener cinco 
habitaciones para clérigos dementes. Son numerosas instruccio-
nes dictadas para el Oratorio, junto con lo que podría ser su papel 
y el ofrecimiento de las nuevas instalaciones. 
	 Desde luego, existía la pretensión de integrarlos al movimiento 
antijesuita y propalafoxianista con el objetivo de incidir entre la 
población en favor del polémico obispo, cuya causa de canoniza-
ción era razón de Estado para Carlos III, y que coadyuvaran en 
acreentar la animadversión hacia la Compañía de Jesús. Prueba 
fehaciente de ello es que, una vez instalados los oratorianos, se 
previó la colocación de la efigie de Juan de Palafox en caso de que 
Roma concediera su culto, que en una de las puertas principales 
se esculpiese el verso del cántico de Nuestra Señora –“doposuit 
potentes de sede et exaltavit humiles”–, para demostrar al mundo 
la satisfacción ante el agravio que sufrieron prelados y ministros 
en ese sitio que fue el “centro de todas las maquinaciones jesuíti-
cas”, según decían los mandamases del virreinato en 1771.43 Por 
último, los filipenses rechazaron la oferta y permanecieron en sus 
instalaciones.

Proyección espiritual y devoción

Desde el principio se contó con un programa espiritual alineado 
en el ánimo de la reforma católica. En la primera parte de este 
artículo se planteó el sentido de la obra de san Felipe Neri y lo 
retomamos con la intención de mostrar los puntos nodales del 
esquema espiritual de la Concordia y del Oratorio.

43 agn, Real Junta, vol. único, ff. 94 v – 103 v. Cfr. agmp, Libro de Cabildo 53, 
ff. 245 r – 249 r.



Entre espiritualidad y cultura ilustrada / 81 

El primer sermón 
Como si se tratara de un programa de acción, el sermón pronun-
ciado por Antonio de Peralta y Castañeda en el templo de Santa 
Teresa de Jesús el año de 1652, era una guía de vida para la Con-
cordia recién constituida. En primer lugar, la dedicatoria al obispo 
Palafox, de quien el autor dijo que practicaba las mismas virtudes 
heroicas que San Felipe Neri. Recordemos que para ese año aún era 
obispo de Tlaxcala-Puebla, pero ya lo habían llamado a España. Se 
encomia a Felipe Neri como uno de los más esclarecidos clérigos 
seculares que hay. Habla de las flaquezas que suelen adolecer los 
clérigos y la forma para remontarlas, puntualiza la importancia del 
amor a Dios y la observancia de la ley –ambas deben ser visibles y 
transmitir a otros el deseo de imitación–. En ese ejemplo de ac-
ción para la imitación, el que destaca es el santo patrono a quien 
refiere como “una ley viva de ejemplos”; también subraya el sen-
tido reformador de santa Teresa de Jesús. El predicador presentó 
con emoción a Felipe Neri como aquel que tenía todas las gran-
dezas del mundo y renunció a las mismas por el amor a Dios. Fue 
ese amor el que hinchó su corazón –lo señala en sentido real y me-
tafórico–. El modelo que Peralta propuso a los concordantes era el 
de Felipe Neri como clérigo que daba ejemplo en la práctica de las 
virtudes heroicas y los milagros que hizo, producto de su cumpli-
miento en las obligaciones sacerdotales, que no hizo por voto sino 
por respeto y correspondencia al amor de Dios. Les exhortó a ser 
los ejecutores de los deseos del santo florentino por evangelizar en 
las Indias, ya que él no pudo llevarlo a cabo y por ello la Concor-
dia debe parecer hija suya en la obra y en la imagen.44

	 Hubo un meditado modelo espiritual en el origen de la 
Concordia poblana, que se diluyó en la masificación y por las 
condiciones intraeclesiales de la época, pero permaneció latente 
para ahondar en la conciencia de un grupo que optó por seguir el 
modelo filipense.

44 Peralta y Castañeda, Sermon del glorioso San Phelippe Neri, op. cit., ff. 1-13. 



82 / Jesús Joel Peña Espinosa

La procesión primigenia
El mundo novohispano se manifestaba mediante símbolos, y la 
oportunidad para la Concordia llegó con la dedicación de su tem-
plo. La posesión de la Concordia clerical sobre el templo de la 
Santa Vera Cruz fue solemnizada mediante un triduo que des-
bordó pompa. La víspera, el 31 de mayo de 1676, a partir de 
las cuatro de la tarde, tuvo lugar la procesión desde la catedral; 
dio inicio encabezada por la cofradías de negros y la de chinos, 
seguidas de las demás cofradías de la ciudad, luego iban las órde-
nes religiosas acompañando las imágenes de sus fundadores (el 
monasterio de las carmelitas descalzas envió la imagen de santa 
Teresa de Jesús); continuaba un nutrido contingente de clérigos 
seculares residentes en la ciudad episcopal y en las poblaciones 
ubicadas tres leguas a la redonda de Puebla, proseguían los her-
manos de la Concordia. Las imágenes enarboladas por el clero 
diocesano fueron la santa Cruz; san Carlos Borromeo, arreglada 
por el presbítero Nicolás Álvarez; San Felipe Neri, aderezada por 
un grupo de señoras de la oligarquía angelopolitana, y san Igna-
cio de Loyola, que estuvo a cargo del secretario de la Concordia. 
Cerraba la procesión el Cabildo de la catedral con el Santísimo 
Sacramento y en la retaguardia el Ayuntamiento.
	 A lo largo de las tres calles recorridas hubo algunos altares 
donde se recitaron versos. El primero de ellos, a cargo de la cofra-
día de la Expiración de Cristo; otro que colocó el regidor Ventosa 
de Rivadeneyra; uno más por parte del capitán Pedro de Loci y 
Cando; los sacristanes del monasterio de la Concepción pusieron 
el suyo con la imagen de la Purísima Concepción, que salió por 
iniciativa de las religiosas, quienes entonaron motetes mientras 
la procesión permaneció dentro de su templo. La penúltima es-
tación fue en la iglesia de Santa Inés cuya imagen también salió a 
recibir a la procesión. Esa noche ardieron varios castillos pirotéc-
nicos que hicieron las delicias de la población.45

45 García Islas, Guión histórico, op. cit., pp. 35-36.



Entre espiritualidad y cultura ilustrada / 83 

	 El primer día la misa estuvo a cargo del Cabildo catedral, 
cantada con solemnidad por el canónigo Florián de Reynoso, 
llevando como diácono al canónigo Pedro Gómez de la Cuesta 
y como subdiácono a José de Carmona y Tamariz; el sermón a 
cargo del racionero Miguel Suárez de Segovia, rector del Semi-
nario Conciliar, función a la que asistió el Ayuntamiento y los 
conventos representados por sus priores. En la noche hubo teatro 
y más fuegos artificiales pagados por el gobierno municipal, cor-
poración que costeó la misa del segundo día, la cual ofició el deán 
Diego de San Juan Victoria y predicó el cura de Chietla, Juan de 
Estrada; por la tarde, las Vísperas corrieron a cargo del prepósito y 
los congregantes, como también la misa del último día, celebrada 
por el racionero Francisco Rafael del Villar, prepósito, y el sermón 
pronunciado por José Díaz Chamorro.46

	 En el discurso visual que la procesión ofreció hubo una plena 
exaltación del clero secular y de la monarquía española. Las imá-
genes que presidieron la celebración fueron los arquetipos del 
clérigo de la reforma católica y del catolicismo hispano. De en-
trada es interesante que la imagen de Ignacio de Loyola no la 
portaran los padres jesuitas, sino miembros de la propia Concor-
dia. No era su carácter de fundador de una Orden religiosa, sino 
su condición de clérigo, su hispanidad y su identificación con la 
reforma católica, lo que propició su colocación en el presbiterio. 
Huelga explayarse sobre el significado de la imagen de santa Te-
resa de Jesús, cuyo monasterio brindó a la Concordia su capilla 
durante casi una década. Carlos Borromeo representaba el ideal 
episcopal y en especial el palafoxiano, la ejecución de la reforma 
tridentina y con ello el de la disciplina en la vida clerical. La en-
trada de la procesión al templo del monasterio concepcionista 
refrendó el carácter hispano de la Concordia.

46 Relación histórica, op. cit., pp. 104-108.



84 / Jesús Joel Peña Espinosa

Aportaciones al sistema devocional angelopolitano
Desde luego que la principal devoción promovida por la Concor-
dia y por el Oratorio, fue a san Felipe Neri. El segundo prepósito, 
Antonio Peralta, donó una reliquia valiosa: un pedazo de las en-
trañas y la sangre del santo, colocadas en un relicario de oro con 
su pie de plata, que se prestaba a los enfermos para impetrar la 
mediación del santo y obtener la salud.47

	 Desde 1653 la Concordia adoptó la costumbre de salir la no-
che del 24 de diciembre en procesión con la imagen de la Virgen y 
rezando el rosario, con el objetivo de convocar a los fieles para una 
celebración devota de la Navidad, exhortándolos a no incurrir en 
hechos profanos y escandalosos que terminaran en riñas y homici-
dios.48 Fue uno de sus primeros actos públicos dirigidos a orientar 
la vida devocional de la ciudad. Esa vinculación mariana pronto 
fue confirmada al aceptar la invitación del convento franciscano 
para cerrar el novenario en honor de la Purísima Concepción, de 
modo que el 19 de enero de 1654, último del novenario, desde 
el púlpito del convento de Las Cinco Llagas de San Francisco, la 
Concordia hizo su juramento público y solemne de defender el 
privilegio mariano de la concepción inmaculada.
	 Con el paso del tiempo, las devociones de concordantes y ora-
torianos incrementaron el ciclo devocional del microsistema que 
representaba el templo de San Felipe Neri y el sistema de toda la 
urbe. Los tipos ideales para la santidad del clero secular fueron los 
más importantes; san Juan Nepomuceno y san Cayetano fungie-
ron como pilares de dicho sistema devocional, al cual se añadió, 
en el siglo xviii, la virgen de Guadalupe. Un solo atisbo puede 
observarse en la preferencia de los pobladores angelopolitanos a 
la hora de escoger nombres para sus hijos; al igual que en muchas 
partes del virreinato, comenzaron a bautizar a sus hijos con esos 
nombres.

47 Relación histórica, op. cit., p. 23
48 Ibidem, p. 17.



Entre espiritualidad y cultura ilustrada / 85 

Epílogo

La presencia del Oratorio en Puebla ha sido trascendental para la 
fisonomía devocional y los procesos de la estructura eclesiástica, 
con un fuerte impacto sobre la sociedad. Comprender su origen 
permite identificar hitos fundamentales en la historia de una ciu-
dad episcopal.

Fuentes

Fuentes primarias
Archivo General de la Nación – agn
Archivo General Municipal de Puebla – agmp
Colección de Providencias diocesanas dadas por el ilustrísimo y excelentísimo 

señor don Francisco Fabián y Fuero, Valencia, Imprenta de Benito Mon-
fort, 1792.

Instituta Congregationis Oratorii S. Mariæ in Vallicella de urbe a S. Philippo 
Nerio fundatæ, Impresa en Sevilla, 1703.

Pontificale romanum, cura di Manlio Sodi et Achille Maria Traca, editio 
anastática editionis princeps, Città del Vaticano, Libreria Editrice Va-
ticana, 1997.

Bibliografía
Alcalá y Mendiola, Miguel de. Descripción en bosquejo de la imperial cesárea 

muy mnoble y muy leal ciudad de Puebla de los Ángeles, Puebla, buap, 1997.
Álvarez Gómez, Jesús. Historia de la vida religiosa, vol. iii, Madrid, Publica-

ciones Claretianas, 1990.
Ávila Blancas, Luis. Bio-bibliografía de la congregación del Oratorio de San 

Felipe Neri de la Ciudad de México, México, Miguel Ferro editor, 2008.
Bermúdez de Castro, Diego Antonio. Theatro angelopolitano, ed. facsímil de 

la de 1908, Puebla, Junta de Mejoramiento Moral, Cívico y Material, 
1985.

Cano Arenas, Luis Marín. “La congregación del Oratorio en México: origen 
e identidad”, Annales Oratorii, núm. 12, 2014, pp. 109-126.

Cano Moreno, Silvia. “Juan de Merlo. Juez provisor del obispado de 
Puebla-Tlaxcala 1641-1653”, tesis para optar por el grado de Maes-



86 / Jesús Joel Peña Espinosa

tría en Historia, Puebla, Benemérita Universidad Autónoma de Pue-
bla-icsyh, 2005.

Castañeda García, Rafael. “Ilustración y educación. La congregación del 
Oratorio de San Felipe Neri en Nueva España (siglo xviii)”, Historia 
Crítica, núm. 59, enero-marzo 2016, pp. 145-164.

Cognet, Louis. “La vida de la Iglesia en Francia”, en Hubert Jedin (dir.), Ma-
nual de historia de la Iglesia, t. vi, Barcelona, Herder, 1992, pp. 39-181.

Fernández de Echeverría y Veytia, Mariano. Historia de la fundación de la 
ciudad de Puebla de los Ángeles, t. 2, Puebla, Ed. Altiplano, 1963.

García Islas, José de Jesús. Guión histórico de la congregación del Oratorio de 
San Felipe Neri de la Puebla de los Ángeles, ed. particular, s. p. i., 1971.

Israel, Jonathan. Razas, clases sociales y vida política en el México colonial, 
1610-1670, México, Fondo de Cultura Económica, 1980.

Jedin, Hubert (dir.). Manual de historia de la Iglesia, t. vi, Barcelona, Herder, 
1992.

Lavrín, Asunción. “La Congregación de San Pedro: una cofradía urbana 
del México colonial 1604-1730”, Historia Mexicana, vol. 29, abril-junio 
1980, pp. 562-601.

Leicht, Hugo. Las calles de Puebla, Puebla, Junta de Mejoramiento Moral 
Cívico y Material del Municipio de Puebla, 1987. 

Marciano, Juan. Memorias históricas de la congregación del Oratorio, tr. Félix 
Cumplido, t. v, Madrid, Establecimiento tipográfico-literario de Nico-
lás de Castro Palomino, 1854.

Mazín, Óscar. Gestores de la Real Justicia. Procuradores y agentes de las ca-
tedrales hispanas nuevas en la corte de Madrid, México, El Colegio de 
México, 2007.

Medina, Cayetano. “Relación histórica de la Concordia de Caridad Ecle-
siástica y del Oratorio de San Felipe Neri en la ciudad de Puebla”, ms.

Peña Espinosa, Jesús Joel. “La pastoral de sacramentos en el programa de 
reforma de Juan de Palafox y Mendoza”, Memoria del Ciclo de conferen-
cias sobre Juan de Palafox y Mendoza, Puebla, Ayuntamiento de Puebla, 
2011. 

Peralta y Castañeda, Antonio de. Sermon del glorioso San Phelippe Neri… 
predicole el señor don Antonio de Peralta… en la fiesta que en el Convento 
de Carmelitas Descalzas celebró á su inclyto patrono la charitativa concor-
dia de sacerdotes, México, Imprenta de Hipolito de Ribera, 1652.

Prodi, Paolo. Il paradigma tridentino. Un’epoca della storia della Chiesa, Bres-
cia, Morcelliana, 2010.



Entre espiritualidad y cultura ilustrada / 87 

Sánchez Flores, Ramón. “La congregación del Oratorio en la Independencia 
de México”, Primer Encuentro Nacional de Historia Oratoriana, México, 
Comisión de Historia de la Federación de los Oratorios de San Felipe 
Neri de la República Mexicana, 1984, pp. 78-85.

Torre Villar, Ernesto de la. “Diego Antonio Bermúdez de Castro en la histo-
riografía novohispana”, Historia Mexicana, vol. 39, oct.-dic. 1989, pp. 
387-416.

Zardin, Danilo. Carlo Borromeo. Cultura, santità, governo, Milán, Vita e 
Pensiero, 2010.


