Jesuitas y oratorianos’

JesurTs AND ORATORIANS

PerLA CHINCHILLA PAWLING
Departamento de Historia-Universidad Iberoamericana

México

ANTONIO RuBiAL GARCIA
Facultad de Filosofia y Letras-unam

México

ABSTRACT
This article aims to contribute to a comparative reflection between Jesuits
and Oratorians in New Spain. The intention is to propose — through this
case-study — a research agenda that goes beyond isolated visions that hinder
the observation of a complete spectrum of the religious-cultural labor of the
clergy in order to distinguish between the specificities and the generalities of
each religious aggrupation in varied moments.

Keywords: comparative reﬂectz'on, organizations, New Spain, research

agenda.

RESUMEN
Con este articulo queremos contribuir a una reflexién comparativa entre
jesuitas y oratorianos en la Nueva Espafa. Se pretende —con este estu-
dio de caso— proponer una agenda de investigacién para remontar las
visiones aisladas que impiden observar el espectro completo de la labor
religioso-cultural del clero y asi poder distinguir entre lo especifico y lo
general de cada agrupacion religiosa en diversos momentos.

Palabras clave: reflexién comparada, organizaciones, Nueva Espana,
agenda de investigacidn.

* Agradecemos su colaboracién en la busqueda de informacién a Alexandra
Herndndez, y a Paulina Ledn en su apoyo editorial.

Historia y Grafia, Universidad Iberoamericana, afio 26, nium. 51, julio-diciembre 2018, pp. 181-213



Articulo recibido: 16-10-2017
Articulo aceptado: 22-2-2018

UNA CONGREGACION FRENTE A UNA ORDEN RELIGIOSA

Después de la ruptura provocada por la reforma protestante
surgié un abanico de 6rdenes y congregaciones religiosas
en el mundo catélico, cuya finalidad era hacer frente a los re-
tos pastorales de los nuevos tiempos. Algunas de estas érdenes se
constituyeron como ramas reformadas de las viejas instituciones
mendicantes (capuchinos, franciscanos y carmelitas descalzos),
otras surgieron bajo la denominacién de “clérigos regulares” pues,
aunque no tenfan vida comunitaria, hacfan votos solemnes (teati-
nos, barnabitas, somascos, camilos, escolapios y jesuitas). Estaban,
por ultimo, las congregaciones, mds cercanas a la estructura del
clero secular, formadas por sacerdotes o “hermanos seglares”,
quienes s6lo hacian votos simples, o sea temporales (lazaristas,
oblatos de san Ambrosio, sacerdotes de san Sulpicio y los orato-
rianos de san Felipe).! En adelante nos ocuparemos de presentar
algunas similitudes y diferencias entre la orden de los jesuitas y la
congregacién de los oratorianos.

Felipe Neri (1515-1595), un sacerdote romano preocupado
por la escasa preparacién y la relajada moral del clero en la capital
del catolicismo, consiguié en 1575 que el papa Gregorio XIII au-
torizara la ereccion del “oratorio de Roma” y le concediera como
sede la iglesia de Santa Maria Vallicella. En el nuevo instituto,

! Cabe senalar que el término “congregacién” tiene otras acepciones en el marco
institucional de la Iglesia, ademds de aquella en la que estd incluida el orato-
rio filipino. También se le da este nombre a los comités permanentes formados
por cardenales y funcionarios para despachar los asuntos de la curia romana
(del Santo Oficio, de Ritos, para la Propagacién de la Fe, etc.). Igualmente, se
denominan “congregaciones”, en las causas de los santos, a las reuniones ante-
preparatorias, preparatorias y generales. Cfr. Donald Attwater (dir.), Diccionario
enciclopédico de la fe catdlica.

182 / Perla Chinchilla Pawling, Antonio Rubial Garcia



sacerdotes seculares y hombres seglares se dedicarfan principal-
mente a la elevacién moral del clero a través del estudio y la
oracién, pero pronto se ocuparon también de la edificacién de los
fieles, a partir de la instruccién de la juventud y la predicacién. El
fundador no dejé una regla propiamente, sélo estipulé que quie-
nes entrasen en la congregaciéon no quedaran ligados por ningtin
voto y no aceptd que las casas de varias ciudades se uniesen para
formar un solo cuerpo (como en el caso de las 6rdenes regulares),
sino que todas habian de gobernarse separadamente con total in-
dependencia unas de otras. Después de muerto Neri, y a partir de
sus propuestas, Paulo V aprobé en 1612 las Constituciones de la
Congregacién bajo el nombre de Christi fidelium quorumlibet, en
las cuales se organizaban las actividades de los congregantes. El
instituto ya se habia extendido para entonces por Italia, Francia y
Espafia, gracias al apoyo de cardenales y obispos. En las constitu-
ciones se insistia en un carisma en el que la oracién, la predicacién
y los ejercicios de piedad (como la visita a los hospitales) eran el
centro rector de la vida de los congregantes; en ellas también se
organizaba la vida comunitaria dentro de cada casa, el noviciado,
la eleccion de oficios y las pricticas cotidianas. A pesar de todo
ello, en los propios documentos de la congregacién se insistia
en su diferencia con una orden religiosa: “La Congregacién del
Oratorio, fundada por S. Felipe Neri, mas con sus esclarecidas
costumbres, que con leyes que la obligasen, no tuvo alguna pro-
pia regla para el uso de sus religiosos hijos a donde dirigiesen las
consultas de sus acciones”.?

En cambio, Ignacio de Loyola (1491-1556) fue el inspirador
de su instituto, que se constituyé como una orden religiosa, la
Compania de Jests, cuyos miembros hacfan votos solemnes, o
sea permanentes. Los jesuitas se caracterizaban, ademds, por su
voto especial de obediencia al papa, que se conoce como cuarto

? Constituciones vulgares de la Congregacion del Oratorio de Roma fundada por el
glorioso S. Felipe Neri, p. 3.

Jesuitas y oratorianos / 183



voto. Aprobada por Paulo III en 1540 como orden religiosa, su
organizacién cuenta con una serie de documentos que regulan
los diversos aspectos de su accién: unas constituciones —el mds
importante de estos textos— en las que se legisla desde la admi-
sién de sus miembros, pasando por toda su formacién, hasta lo
relativo a sus misiones y el carisma de la orden; las reglas (regu-
lae), o sea “las prescripciones que, formando parte de su cuerpo
juridico llamado desde los comienzos del siglo xvir ‘Instituto’
(Institutum Societatis), lo completan en lo que se refiere a la vida
de una comunidad jesuita, a una determinada categoria de reli-
giosos, o a varios encargos que ellos tenian”;* la Ratio studiorum,
que organiza todos los aspectos educativos de sus colegios; entre
otros documentos. La Compafia se estructurd alrededor de un
generalato, cuya residencia estaba en Roma, del cual dependian
las provincias distribuidas por todo el mundo, cada una, a su vez,
bajo las 6rdenes de un provincial. Ademds, desde sus inicios se
establecié una estricta comunicacién por cartas —anuas, de ge-
neral, de misién, etc.— en las que se informaba a las autoridades
regionales y locales el funcionamiento cotidiano de la orden.

Dos PERSONALIDADES, DOS INSTITUTOS

Ya hemos mencionado la diferencia en lo general entre una con-
gregacién y una orden, y con ello la necesaria distincién entre la
congregacién del Oratorio y la orden religiosa de la Compafia
de Jests. Ahora nos interesa observar esta misma diferencia en
el espacio de su concreta fundacién, pero, a la vez, establecer las
analogias de dos instituciones propias de la Reforma catélica y
posteriormente de la Iglesia postridentina.

Sus fundadores son metdforas vivas de la cercania y la dis-
tancia. Ambos no sélo vivieron en la Roma de la primera mitad

3Robert Danieluk, “Regla”, p. 260.

184 / Perla Chinchilla Pawling, Antonio Rubial Garcia



del xv1, en la que echaron a andar sus respectivas organizaciones,
sino que se conocieron e intercambiaron experiencias, aunque su
diferencia de edad era notoria. Cuando Ignacio llegé a la Ciudad
Eterna en 1538 tenia 47 anos; Felipe era entonces un joven de
23. Su relacién fue tan cercana que incluso algunos bidgrafos de
Felipe Neri sefialan que éste pudo haber entrado en la Compania,
pero que al final él mismo rechazé esta oportunidad pues decidié
dedicarse por su cuenta a hacer apostolado en las calles de Roma.*
El hecho es que ambos tenfan conocimiento de sus mutuos pro-
yectos, los cuales algunos autores relacionan con la personalidad
de estos iniciadores.

Hijos de la Devotio moderna, ambos pretendian lo mismo en
un inicio —la elevacién moral del clero, la reevangelizacién de la
grey y la defensa de la fe ante las herejias—, pero lo fueron con-
siguiendo de un modo casi opuesto. Felipe Neri era un mistico
cuyo ideario —sefiala Hugo Rahner— recuerda, por un lado, “as-
pectos de las vidas de los padres del desierto, como aquel ideal de
la locura por el amor de Cristo”, en tanto que, por otro, estaba
imbuido de la gran alegria del “mistico moderno”, la cual describe
este autor como “la suma perfeccién en vestido de arlequin por el
amor de Dios”.> Su estilo era sencillo, doméstico y satirico; ¢l era
un “conquistador de dnimas” en las calles romanas, en las que se le
conocfa como “Pippo Buono”. Ignacio, en cambio, abandon el
ascetismo de su etapa de conversién en Manresa, “peregrino con
traje de tela burda”, para volverse un devoto del vestido ordinario
que en sus afios de madurez definié como “caracteristica de la ver-
dadera espiritualizacién”.® Siguiendo esta linea, persiguié toda su
vida el anonimato como camino de perfeccién, muy de acuerdo
con su personalidad intimista. Sin embargo, asienta Rahner:

*Hugo Rahner, “Ignazio di Loyola e Filippo Neri”, pp. 1-13. Traduccién nuestra.
> Ihidem, p. 6.
¢ Ibidem, p. 16.

Jesuitas y oratorianos / 185



hay aqui también un vigor en su actuacién, que se diferencia cla-
ramente desde los inicios de la Compania de Jests de aquellos de
la congregacién del Oratorio: fﬁigo no es solamente el corazén,
sino (al contrario de Felipe) también la voluntad de la nueva co-
munidad. Thigo es el hombre cuya presencia est4 a la vista, para
quien ya en los Ejercicios espirituales estd siempre la palabra como
“regla de vida”; un hombre del orden, de la “planificacién”, del
infalible instinto por la jerarquia, por la subordinacién, por el
poder de mando.”

Neri era de un talante muy libre, no deseaba fundar una or-
ganizacién centralizada y dependiente de una autoridad, en tanto
que Loyola crefa en una organizacién vertical y en la disciplina
comunitaria, asi como en las reglas escritas. Mientras el primero
sostenfa que para hacerse obedecer “habfa que no mandar”, el
segundo basé su organizacién en “la obediencia”. Asi, mientras
los oratorianos formaban un grupo pequeno cuyo ideario salié
de las fronteras romanas para quedarse dentro de las de la Europa
catélica en sus primeras décadas, los jesuitas se convirtieron muy
pronto en un “ejército” que abarcaria con sus misiones todo el
mundo conocido.

Es interesante observar que, sin embargo, ambos fundadores
pertenecen a la cultura postridentina, lo cual los acerca nece-
sariamente, como puede observarse a partir de sus respectivas
canonizaciones: Ignacio de Loyola y Francisco Javier fueron cano-
nizados con Teresa de Avila, Isidro Labrador y Felipe Neri el dia
12 de marzo de 1622 por el papa Gregorio XV. Esta exaltacién
colectiva fue la mds numerosa realizada hasta el momento. Pero a
la vez, la cercania es también motivo de rivalidad, y ha generado
casi siempre pugnas politicas dentro de la Iglesia, lo cual no fue
una excepcion en este caso. De hecho, la proximidad de los prin-
cipios de ambos fundadores quedé enturbiada por la competencia
entre Italia y Espana por poseer al santo mds egregio.

7 Ibidem, p. 11.

186 / Perla Chinchilla Pawling, Antonio Rubial Garcia



UNA RELIGIOSIDAD POSTRIDENTINA COMUN

Hasta ahora hemos visto que hay diferencias en términos or-
ganizacionales entre jesuitas y oratorianos, pero es indiscutible
que ambas instituciones se encontraban inmersas en el ideario
postridentino. Hay dos puntos de convergencia que hacen a ora-
torianos y jesuitas hijos de su tiempo, y los cuales pueden seguirse
a lo largo de los siglos xvi1 y xvr: la exterioridad de las précticas,
por una parte, y la linea mistica expresada en los “ejercicios es-
pirituales”, por otra; en suma, la “piedad barroca”, la cual, como
es de sobra sabido, conforma una paraddjica religiosidad. Esta se
encontraba presente en las dos organizaciones, y ello puede ob-
servarse en buena parte de su produccién escrita. Esto es asi por
lo menos en el caso novohispano que nos ocupa.

Entre la fundacién de la Compania en 1540 y la del Oratorio
en 1575 se dio en el mundo catélico un movimiento reformador
que tuvo como su centro el Concilio de Trento (1545-1563). Por
un lado, después de la Reforma protestante y de la exaltacion de
“una santidad obligatoria” para todos los ficles, la Iglesia catélica
hizo una revisién de sus politicas sobre el papel de los laicos den-
tro de la institucién. Asi, aunque la Contrarreforma insistié en la
sujecién de los seglares a los clérigos, el avance de la seculariza-
cién la obligd a poner mayor atencién en reforzar la formacién
de una espiritualidad propia para aquellos miembros de la Iglesia
militante que vivian inmersos en el mundo. Por medio de la ca-
tequesis y la recepcién de los sacramentos se pretendia mejorar el
comportamiento moral de los fieles, a quienes se les conminé a
inscribirse en congregaciones y 6rdenes terceras. Algunas activi-
dades, como el rezo del via crucis, la visita a los enfermos en los
hospitales y los ejercicios espirituales, fueron pensadas como me-
dios fundamentales que permitirian a los seglares interiorizar los
dogmas y encauzar su comportamiento cotidiano a la salvacién
personal. Otras, como las flagelaciones, ayunos y demds précticas
ascéticas, fueron privilegiadas frente a los arrebatos misticos, cuya

Jesuitas y oratorianos / 187



subjetividad era considerada peligrosa a causa del poco control
que podian ejercer sobre ella las instituciones eclesidsticas.

A la par que se daban estos movimientos, encaminados sobre
todo a las elites, la Iglesia postridentina buscaba también atraer
a la grey cristiana por medio de una ritualidad desbordante cen-
trada en el culto externo a reliquias e imdgenes y en la veneracion
a las dnimas del purgatorio. La religiosidad propuesta al “vulgo”
se redujo asf a una serie de practicas con las que la piedad exterior
era mensurable —tanto por los practicantes como por las autorida-
des eclesidsticas— en cuanto a su frecuencia y ortodoxia: encender
veladoras a los santos, hacer oraciones y novenas, rezar el rosario,
acudir a las celebraciones eucaristicas, a las procesiones y a las fiestas
religiosas, pertenecer a cofradias de retribucién, obtener las bulas
de santa Cruzada y otras indulgencias, ir en peregrinacién a los
santuarios y venerar las imdgenes y las reliquias, esperando con ello
conseguir la salud, la fertilidad y, sobre todo, el trdnsito expedito por
el purgatorio y la salvacién eterna. Cabe aclarar que en gran medida
las mismas elites participaron vividamente de esta piedad barroca.

JESUITAS Y ORATORIANOS EN LA NUEvVA EspaRa

Desde su llegada a estas tierras en 1572, los miembros de la Com-
pania de Jests se insertaron en diferentes dmbitos para conseguir
sus objetivos bdsicos: consolidar la fe entre los fieles por medio de
la labor pastoral y la educacién de la juventud, asi como llevar el
mensaje de Cristo a los paganos por medio de la actividad misio-
nera. El confesionario, el pulpito y la cdtedra fueron los espacios
desde los cuales la Compafifa se dirigié a los “cristianos viejos”,
entre los cuales consiguié ganarse el prestigio, las donaciones y
las haciendas, recursos necesarios para su funcionamiento. El pri-
mero de los medios, por ejemplo, fue un importante instrumento
para acercar a la causa jesuitica a las elites y a sus hijas profesas
como religiosas, quienes a menudo tuvieron a los miembros de la
Compafifa como sus directores de conciencia.

188 / Perla Chinchilla Pawling, Antonio Rubial Garcia



El pulpito fue también un medio importante para ganarse adep-
tos, y los jesuitas lo utilizaron a menudo cuando eran llamados a
predicar tanto en los grandes festejos como en las honras flinebres
o en las misiones cuaresmales, las cuales los llevaron a participar
activamente en los espacios rurales cercanos a las ciudades. Pero,
sin duda, los mds efectivos agentes de su propaganda fueron los
colegios, desde cuyas aulas la Compafiia formé a generaciones de
criollos y promovié entre ellos no s6lo sus devociones y sus santos,
sino también la asistencia a los ejercicios espirituales realizados en
sus casas de ejercicios, asi como la activa participacién en sus con-
gregaciones. De esta forma, su dedicacién a la educacién y a las
diversas practicas devocionales fueron sin duda las actividades en
las que estuvieron implicados la mayor parte de los miembros crio-
llos de la Compafifa en Nueva Espana, tal como se puede observar
en las biografias seleccionadas en el apéndice de este articulo.

El otro campo de actuacién de los jesuitas: las misiones entre
infieles, no sélo les dio un gran prestigio, sino ademds fue el sello
de identidad de las provincias fuera de Europa. Esta labor permi-
ti6 también, en buena medida, que a esas provincias misioneras se
incorporaran miembros procedentes de distintos paises europeos:
italianos, alemanes, checos, franceses, polacos, flamencos, irlan-
deses, etc. Su arribo se hizo mds constante a partir de la segunda
mitad del siglo xv11, cuando la Corona permitié abiertamente el
paso de jesuitas no espanoles, siempre que aprendieran castellano
y tuvieran la autorizacién del Consejo de Indias para hacerlo.?

Los apoyos de la Compania provenian de muy diferentes sec-
tores. Uno de sus principales promotores fueron los cabildos de
las ciudades, los cuales les concedieron solares para fundar sus
colegios; otros fueron los poderosos “empresarios”, quienes les
otorgaron tierras y bienes. Pero, sin duda, uno de los espacios
donde tuvieron una influencia excepcional y en el cual obtuvieron
su mds valioso apoyo, fue en la corte virreinal. A veces los mismos

8 Jeftrey Klaiber, Los jesuitas en América Latina. 1545-2000, p. 85.

Jesuitas y oratorianos / 189



virreyes trafan en su séquito un confesor de esa orden, en otras
ocasiones se solicitaba la presencia de sus miembros como consul-
tores o representantes de la mdxima autoridad ante la universidad
o los cabildos catedralicios o como censores de las obras que se
entregaban a la imprenta y que debfan ir avaladas por el virrey.

Llegados a México mds tardiamente, a mediados del siglo xv,
los oratorianos estuvieron, en cambio, mds vinculados con el epis-
copado, los cabildos catedralicios y la universidad que con la corte
virreinal. Como se puede observar en la seleccion de biografias en
el apéndice, varios de ellos fueron consultores y colaboradores de
arzobispos, como Francisco de Aguiar y Seijas, Manuel Rubio y
Salinas o Antonio de Vizarrén; otros fueron examinadores sino-
dales y estuvieron muy cercanos al claustro universitario, uno de
los bastiones del cabildo metropolitano.

Como se ha mencionado en los dos primeros articulos de este
expediente, la congregacién del Oratorio tuvo su primera funda-
cién en Puebla en 1651, la cual nacié como una asociaciéon de
sacerdotes seculares que se propuso vivir bajo la advocacién de san
Felipe Neri con el nombre de “Concordia de Caridad Eclesids-
tica”. No fue, sin embargo, hasta 1659, cuando el bachiller criollo
Antonio Calderén Benavides inicié con otros 33 sacerdotes la
verdadera fundacién oratoriana de Nueva Espana bajo el nombre
de “Pia Unién de San Felipe Neri” en la ciudad de México. Con
el tiempo se fundaron congregaciones de este tipo en varias de las
principales ciudades del virreinato: Oaxaca (1661), Guadalajara
(1679), San Miguel el Grande (1712), Orizaba (1725) y Que-
rétaro (1763). En todas ellas sus grandes promotores fueron los
obispos: Francisco de Aguiar y Seijas en el arzobispado, Manuel
Ferndndez de Santa Cruz y Pantaleén Alvarez Abreu en Puebla,
Felipe Ignacio Trujillo, José de Escalona y Calatayud y Pedro An-
selmo Sdnchez de Tagle en Michoacdn, fray Angel Maldonado en
Oaxaca, y Juan de Santiago Le6n Garabito en Guadalajara.’

?Ernesto de la Torre Villar, “El colegio de estudios de San Francisco de Sales en

190 / Perla Chinchilla Pawling, Antonio Rubial Garcia



Si bien los oratorianos se diferenciaban de los otros institutos
religiosos pues no formaban provincia ni hacfan votos perpetuos,
su actividad pastoral se parecia bastante a la de los jesuitas: se
dedicaban a la predicacién, a la direccién de conciencias y a la
escritura devocional. Esto no debe extranar pues la mayoria se
habia educado con aquéllos y varios de ellos (como se puede apre-
ciar en el apéndice de las biografias) habian sido colegiales en San
Ildefonso.

Aunque en este tiempo no participaban en las misiones ni en
la educacién formal (salvo el colegio de San Francisco de Sales
de San Miguel, fundado en 1734), en todo lo demds constituian
una verdadera corporacién, con sus fiestas, templos y emblemas y
hasta con sus propias crénicas. En efecto, en 1736 sali6 a la luz en
la ciudad de México el libro Memorias historicas de la congregacion
del Oratorio, bajo los auspicios del arzobispo y virrey Juan Anto-
nio de Vizarrén, a quien la obra estaba dedicada. Su autor, Julidn
Gutiérrez Ddvila, quiso reunir en ésta una misceldnea biografica
de cuantos sacerdotes tuvieron que ver con los origenes de la con-
gregacién de san Felipe Neri en la capital, sea como miembros
activos, sea como mecenas.'®

De hecho, otro oratoriano, Juan José de Eguiara, conside-
raba que su institucién posefa “el espiritu de ensefianza de San
Francisco, el trabajo de Loyola contra los herejes, las redencio-
nes de Nolasco y los escritos de San Agustin”. Insistia en que sus
miembros, los oratorianos, a pesar de ser todos clérigos seculares,
conformaban su vida a la de los religiosos y a pesar de no tener
votos se debian comportar como si los tuvieran. Aprovechaban asi
lo mejor de las 6rdenes pero sin sus inconvenientes, y constitufan,
por tanto, una versién mejorada del modelo mendicante.

Desde el siglo xvir los oratorianos de la capital se hicieron cargo

la congregacién de San Miguel el Grande y la mitra michoacana”, pp. 161-198.
' Miriam Bazet, “Crénica filipense. Julidn Gutiérrez Ddvila”, pp. 1419-1432.
""Juan José de Eguiara y Eguren, E/ ladrdn mds diestro del espiritu religioso, el gran
patriarca san Felipe Neri, pp. 107-109.

Jesuitas y oratorianos / 191



de dos importantes actividades: la organizacién de la archicofra-
dia de la Doctrina Cristiana y la administracién del recogimiento
de Belem. La primera fue fundada en 1677 bajo los auspicios del
prefecto del oratorio, Alonso Alberto de Velasco, y se hacia cargo
de la predicacién de la doctrina en el templo de San Felipe. El
recogimiento de Belem, establecido por Domingo Pérez Barcia en
1683, era una casa para prostitutas arrepentidas y mujeres pobres,
bajo el nombre de San Miguel de Belem, cuya autorizacién oficial
no se hizo sino hasta 1686. Aunque el ingreso era voluntario, el
recogimiento funcionaba como un lugar de rigida clausura y el tra-
to con el exterior era similar al de un convento, con torno y reja,
aunque existfa la prohibicién explicita de que el establecimiento
se volviera beaterio o monasterio.

Desde la fundacién del recogimiento, los oratorianos utiliza-
ron los ejercicios espirituales de san Ignacio para la direccién de
las recogidas, impusieron la comunién los primeros domingos del
mes y penitencias, ayunos y devociones propias de las religiosas.
El arzobispo Aguiar y Seijas le dio al recogimiento una estructura
jesuitica. A la directora se la llamé “prepésita” y el sitio se puso bajo
la proteccién de san Ignacio de Loyola. Ademds de cuadros de san-
tas distinguidas por su austeridad de vida, colgaban de sus muros
imdgenes devocionales y lienzos que rememoraban el via crucis.?

Para mediados del siglo xvi11, esta organizacién ya habia con-
seguido imponer su presencia en varias ciudades del virreinato
donde, al igual que los jesuitas, se encargaban del ministerio de
la predicacién tanto en sus templos como en las calles, palenques
de gallos, teatros y pulquerifas; ademds de visitar cdrceles, hospi-
tales y obrajes para administrar sacramentos y consuelo, como
miembros de la archicofradia de la Doctrina Cristiana ensefiaban
el catecismo a nifios y jévenes en sus templos. Una de las regiones
donde tuvieron una mayor presencia fue el Bajio, sobre todo a

12 Josefina Muriel, Los recogimientos de mujeres. Respuesta a una problemdtica so-
cial novohispana, pp. 94 y ss.

192 / Perla Chinchilla Pawling, Antonio Rubial Garcia



partir de la fundacién de San Miguel el Grande, desde donde
ejercieron una fuerte influencia.

Como puede observarse, la cercania de ambos institutos fue
constante a lo largo de una centuria de convivencia en Nueva Es-
pana. Sin embargo, al contrario del lugar comun que considera que
los oratorianos se quedaron como custodios de las instituciones je-
suitas a partir de la expulsién de éstos en 1767, no fue del todo asi,
pues de sus misiones y colegios se hicieron cargo los franciscanos
y el Estado borbénico. Es posible que esta suposicién provenga
de dos famosos casos de excepcion: en 1770 la junta de tempora-
lidades les ofrecié a los primeros el templo y la casa Profesa de los
jesuitas de la capital virreinal, al cual se anexd una casa de ejercicios
espirituales que construyé Manuel Tolsd y que se dedicé a nuestra
senora de los Dolores.”? Afos mds tarde, en 1793, se les adjudicé la
iglesia y el colegio de la extinta Compania en Guanajuato.

A pesar de no haber heredado la mayor parte de sus templos,
el espacio en el que si podemos confirmar un lugar comtn de
ambos, es en el ambito de las devociones, del cual los oratorianos
fueron custodios y continuadores. En la propia casa Profesa man-
tuvieron muchas de las devociones e imdgenes que sus anteriores
ocupantes habian dejado, para recordar con ello su presencia.

UN CASO DE DEVOCIONALISMO JESUITICO
EN FELIPE NERI DE ALFARO

Esto se puede ver especialmente en la obra de Luis Felipe Neri de
Alfaro, ilustre oratoriano criollo, visionario, literato, poeta, mis-
tico y disciplinante, con un desbocado culto por el dolor fisico y
la muerte. Entre 1740 y 1776 este sacerdote se dio a la tarea de
construir un singular santuario en Atotonilco dedicado a Jesus

13 Cfr. Sitio web de la Congregacién del Oratorio de México: <http://oratorio.
modx.mx/historia.html>.

Jesuitas y oratorianos / 193



Nazareno, sin parangdn alguno en la historia de la cristiandad. En
la arquitectura, pinturas y retablos del lugar, este asceta —nacido
en la ciudad de México en 1709— mandé plasmar su personal
visién de la Pasién de Cristo, la muerte, los pecados y el amor
divino representado por el Sagrado Corazén, temas fuertemente
influidos por la espiritualidad jesuitica. De hecho, desde 1765, el
recinto ofrecfa tandas de los ejercicios espirituales de san Ignacio
todos los afios, y se hizo famoso por la prictica del via crucis,
devocién muy fomentada por los ignacianos. Los ejercitantes de
Atotonilco eran también quienes formaban parte de la herman-
dad denominada Santa Escuela de Cristo que el mismo Alfaro
fundé en varias ciudades del Bajio, y en las que se enfatizaba la au-
todisciplina colectiva. La creacién de las santas escuelas de Cristo
en San Miguel, Ledn, San Luis de Paz, Dolores, San Luis Potosi,
Aguascalientes y Zacatecas, que tenfan como funciones ayudar
a los pobres, socorrer a los moribundos, visitar a los enfermos y
practicar penitencias en las procesiones, fueron inspiradas por las
congregaciones marianas jesuiticas.'

Muchas de las imdgenes que aun se pueden contemplar hoy
dia en Atotonilco muestran la fuerte presencia de la Compania
después de la expulsion. Las representaciones del via crucis, de la
mano de Miguel Antonio Martinez de Pocasangre, se basaron en
la obra Evangeliae historiae imagines, del jesuita Jerénimo Nadal,
que son ilustraciones de los ejercicios espirituales de san Ignacio.
En el camarin de la capilla de la virgen del Rosario (terminada en
1766), se puede contemplar a varios santos jesuitas ofreciendo su
corazdn a los cinco corazones de los cinco sefiores.”” De hecho, el
padre Alfaro publicé en 1778 un librito con el titulo Sendero del
cielo por donde lleva al corazén humano el Divino Sagrado Corazin
de Jesiis Nazareno.' Por otro lado, estdn las aterradoras escenas

' Jorge Herndndez, La soledad del silencio. Microhistoria del santuario de Atoto-
nilco, pp. 50 y ss.

15 Ibidem, pp. 101 y ss.

16 Ana Isabel Pérez Gavildn, Corazdn sagrado y profano. Historia e imagen, p. 184.

194 / Perla Chinchilla Pawling, Antonio Rubial Garcia



del infierno claramente inspiradas en la compositio loci ignaciana.
La iglesia del santuario tiene una capilla dedicada a la virgen de
Loreto por el patronato de José Mariano Loreto de la Canal, hijo
espiritual de Alfaro. En la nave del templo de Jests Nazareno hay
un altar en honor de otra devocién jesuitica, la virgen del Refugio,
obra de José de Ibarra.'” Podriamos considerar que el santuario
de Atotonilco, sumamente visitado por peregrinos y ejercitantes
desde su fundacién, fue un espacio donde la memoria jesuitica
siguid viva y actuante después de la expulsidn.

LA PIEDAD BARROCA Y LOS IMPRESOS NOVOHISPANOS
DE JESUITAS Y ORATORIANOS

La mistica meditativa y la piedad externa propias de la religiosi-
dad postridentina en la que nacieron jesuitas y oratorianos, fue
trasplantada en el caso de las dos instituciones novohispanas.
Como es bien sabido, Loyola centré su fundacién en los ejer-
cicios espirituales y los convirti6 en el sello del “ser jesuita”. En
tanto que Neri, mds que ser autor de unos ejercicios propios, uti-
lizé los ignacianos. De hecho, Carlos Rosignioli escribia en sus
Noticias memorables de los Exercicios espirituales de san Ignacio de
1694, sobre el “aprecio a ellos y al modo de oracién ignaciano”
que tenfa Felipe Neri. Asi, tanto oratorianos como jesuitas con-
dujeron su mistica hacia la prictica de los ejercicios espirituales.
Es interesante destacar que dos oratorianos novohispanos —Julidn
Gutiérrez Dévila y Cayetano Cabrera Quintero— son autores de
sendas publicaciones de Ejercicios espirituales. En el caso de los
del primer autor, podemos observar que estdn mds volcados hacia
la prictica externa de la reflexién y la oracién, que a enfatizar

V7 Herndndez, La soledad, op. cit., pp. 83 y ss.
'8 Carlos Rosignoli, Notizie memorabili degli Esercizi Spirituali di S. Ignazio, fon-
datore della Compagnia di Giesii.

Jesuitas y oratorianos / 195



el aspecto meditativo y la interioridad caracteristicos de los ig-

nacianos. Pero la diferencia mds notoria es que la “composicién

de lugar”," tan importante para los segundos, no existe practica-

mente en el primero. Véase, por ejemplo, cémo indica Gutiérrez

Dévila que ha de proceder “el alma devota” en dos de los puntos
q

de sus ejercicios:

Lo tercero, procure todos los dias desembarazarse una hora, 6 4
lo menos media (si fuere por la manana, y de madrugada, serd
mejor, que es el mas oportuno tiempo) en que meditard el punto
que va asignado para cada dia; y despues inmediatamente aca-
bada la meditacion, dird la Oracion que comienza: Adorete Jesus
mio, &c. menos el ultimo dia, en que se dirdn sus especiales
Oraciones, que alli mesmo se pondrén.

Lo quarto procure entre dia andar interiormente recogida,
para lo qual, aprovechard repetir interior, y afectuosamente algu-

nas jaculatorias.?

En cuanto a las pricticas piadosas, también hay una per-
sistente cercanfa entre jesuitas y oratorianos, quienes ademds
compartieron el ser hijos del mundo de la imprenta. Para el
caso novohispano que aqui estudiamos, la promocién de dichas
précticas puede constatarse en las abundantes publicaciones de
los miembros de ambos grupos. Con el fin de observar esto ana-
lizamos en primer lugar la obra tanto de los jesuitas como de
los oratorianos que registra José Toribio Medina.?' En ésta se re-
gistran 416 obras de jesuitas, frente a 128 de oratorianos, y en
ambos casos, como puede observarse en el Cuadro 1, hay una
mayorfa de obras de tipo “piadoso y pastoral”.

19 Cfr. Perla Chinchilla Pawling, De la “compositio loci” a la Repiiblica de las letras:
predicacion jesuita en el siglo Xvil novobispano, pp. 131 y ss.

»Julidn Gutiérrez Dévila, Exercicios espirituales, para que el alma devota se prepare
en el tiempo del Adviento para celebrar con espiritual aprovechamiento la alegre festi-
vidad del Nacimiento del Hijo de Dios, hecho hombre para remedio del mundo, s. p.
! José Toribio Medina, La imprenta en México: 1539-1821.

196 / Perla Chinchilla Pawling, Antonio Rubial Garcia



CUADRO 1

Comparativo de publicaciones

Jesuitas Oratorianas
siglos XVII-XIX siglos XVII-XIX
3 1
\‘l \‘
224 66

36

58

Devocién/ novena/ novenario/ cultos/

septenario (224) Devocién/ novena/ novenario/ cultos/

septenario (66)

Carta/ descripcion/ historia/ informe/

memoria/ relacién/ vida/ noticia (58) Carta/ descripci6n/ historia/ informe/
memoria/ relacién/ vida/ noticia (36)

- Sermén/ elogio (86) . Sermén elogio(11)

- Textos esolares/ textos de fisica,

matemitica y filosofia (20) « Textos esolares/textos de fisica,

matemdtica y filosofia (5)

« Ejercicios espirituales (18) = Ejercicios espirituales (5)
= Poesia (7) = Poesia (4)

. Constituciones/ reglas (3) « Constituciones/ reglas (1)

Ahora bien, si éste es el espectro general para los siglos xvi1 y xvrir,
hay que tener en cuenta que ello varfa cuando nos referimos en
forma individual a las figuras famosas de ambos institutos, sobre
todo porque se les identifica con su aproximacién hacia la deno-
minada “Ilustracidn catélica”. En este caso, si observamos la obra
de tres prominentes jesuitas y de tres oratorianos desarrollada du-
rante el xvir1, podemos también distinguir una coincidencia de
intereses hacia la emergente Modernidad.

Jesuitas y oratorianos / 197



CUADRO 2

Comparativo de obras jesuitas y oratorianas

Francisco Xavier Alegre, S. J.

“ Carta/ descripcién/ historia/ informe/ memoria/ relacion/ vida/ noticia (10)
- Textos escolares/ textos de fisica, matemdtica y filosofia (3)
U + Poesia (2)

= Elogio/ sermén (1)

Francisco Xavier Clavigero, S. J.
‘ Carta/ descripcion/ historia/ informe/ memoria/ relacion/ vida/ noticia (7)
= Textos escolares/ textos de fisica, matemdtica y filosofia (2)

'I 7 = Elogio/ sermon (2)

= Otros (plan de academia de ciencias, manuscritos, varios) (2)
= Poesia (1)

Juan Antonio de Oviedo, S. J.
‘ Elogio/ sermén (12)

2 " Carta/ descripcion/ historia/ informe/ memoria/ relacion/ vida/ noticia (7)

= Devocion/ novena/ novenario/ cultos/ septenario (2)

\‘ Poesia (16)

= Carta/ descripcion/ historia/ informe/ memoria/ relaciéon/ vida/ noticia (5)

Cayetano Cabrera y Quintero, C. O.

16 = Ejercicios espirituales (1)

= Otros (1)

Julian Gutiérrez Dévila, C. O.
‘ Elogio/ sermén (5)
5

= Devocion/ novena/ novenario/ cultos/ septenario (4)
‘ = Carta/ descripcion/ historia/ informe/ memoria/ relacion/ vida/ noticia (3)
= Ejercicios espirituales (1)

Benito Diaz de Gamarra, C. O.
Textos escolares/ textos de fisica, matematica y filosofia (6)
\ 6 Carta/ descripcion/ historia/ informe/ memoria/ relacién/ vida/ noticia (2)
> « Elogio/ sermon (2)
= Otros (coloquios) (1)
2 = Devocion/ novena/ novenario/ cultos/ septenario (1)

= Ejercicios espirituales (1)
= Poesia (1)

En el apéndice se pueden consultar los titulos completos de
cada autor.

198 / Perla Chinchilla Pawling, Antonio Rubial Garcia



Coba

Después de realizar este ejercicio comparativo queremos cerrar
este texto reiterando la idea inicial respecto a la importancia de
continuar con una agenda de investigacién de esta indole. Nos ha
parecido muy interesante observar desde este dngulo comparativo
la labor de esos dos institutos religiosos, ya que la tendencia a la
especializacion enfocada a mostrar de forma aislada su accién,
no permite ver el espectro completo de la labor religioso-cultural
del clero para poder distinguir lo especifico y lo general de cada
agrupacion religiosa en diversos momentos. Con escasas excep-
ciones —entre las que estd la reciente obra de Karen Melvin—?* se
cuenta con pocos ejemplos de esta indole, al menos para el caso
novohispano.[&

APENDICE
BIOBIBLIOGRAFfA DE ALGUNOS ORATORIANOS DESTACADOS

Julidn Gutiérrez Ddvila, 1689-1750

Nacié en la Ciudad de México. Fue colegial del seminario de San
Ildefonso, se matriculé en el segundo curso de artes el 19 de oc-
tubre de 1700. En 1717 fue bachiller en filosofia y teologia por la
Real y Pontificia Universidad. Fue presbitero de la congregacién
de San Felipe Neri de México y su prepésito entre 1725 y 1728,
en 1737, 1740 y 1749 hasta su muerte. Participé en justas litera-
rias, fue confesor, te6logo de cdmara y consulta del arzobispo de
México, Manuel Rubio y Salinas.

2 Building Colonial Cities of God. Mendicant Orders and Urban Culture in New
Spain

Jesuitas y oratorianos / 199



e Obras

Vida y virtudes de el siervo de Dios, el venerable padre d. Domingo
Pérez de barcia, presbitero secular, fundador de la casa, y voluntario
recogimiento de mujeres, nombrado san Miguel de Bethlen, en la ciu-
dad de México. En Madrid/ 1722, Pucherrima Panormi Rosa, Quae
inter regales orta delicias, mundi, fugiens illecebras, aulam reliquit,
ut in antro floresceret cirtutum odore facionorumsque suffimine. Vita
inquams. Rosaliae virgins panormitanae: Cuius heroinae tantae sa-
cra trophea. Superiorem permissu. Mexici: apud heredes Michaelis
de Ribera anno dominil 1725, El vice-dios de la tierra debido a el
vice-dios del cielol 1727, El sabio con el corazén en la diestral 1733,
Ejercicios espirituales para que el alma devota se prepare en el tiempo
de adviento para celebrar con espiritual aprovechamiento la alegre fes-
tividad del nacimiento del Hijo de Dios hecho hombre para remedio
del mundol 1735 Novena de Nuestra Seriora de la Natividadl 1736,
Memorias historicas de la Congregacion de el Oratoriol 1738, Vuelos
amantes de la Sagrada Flor de Palermol 1740, Sermén Panegiricol
1741, Novena al glorioso s. Jacinto del Sagrado Orden de Predica-
dores! 1744, Novena al glorioso mdrtir S. Primitivol 1748, Novena
al maravilloso medico mdrtir san Pantalesn/ “Romance lyrico” En
Salamanca/ Historia mitoldgica en que sucinta y numerosamente da
razdn de los falsos dioses a quienes tributo torpes y sacrilegos cultos la
ciega y supersticiosa vana gentilidad >

Juan José de Eguiara y Eguren, 1696-1763
Nacié en la capital de la Nueva Espana, fue colegial real de opo-
sicién en el Seminario de San Ildefonso y cursé filosoffa en el

2 Fuentes consultadas: José Toribio Medina, La imprenta en México, Amster-
dam, N. Israel, 1965; Olga Valdés Garcia, “Julidn Gutiérrez Ddvila (1689-
1750). Tedlogo, fildsofo, historiador y poeta castellano y latino”, en Anuario
Saber novohispano, México, uNam, 1994, pp. 201-216; José Mariano Beristdin
de Souza, 1756-1817, Biblioteca hispanoamericana septentrional, México, D. E,
uNaM-Instituto de Estudios y Documentos Histéricos, 1980.

200 / Perla Chinchilla Pawling, Antonio Rubial Garcia



Colegio Médximo de San Pedro y San Pablo de la Compania de
Jests. Obtuvo el titulo de clérigo de menores; en la Real y Ponti-
ficia Universidad sigui6 los estudios de Artes, Filosofia y Teologfa.
Fue tesorero de la Catedral de México, examinador sinodal del
Arzobispado, conciliario y diputado de la Hacienda Real de la
Universidad Pontificia, calificador del Santo Oficio de la Inqui-
sicién, capelldn de las monjas capuchinas, tedlogo de cimara y
consultor ordinario del arzobispo Rubio y Salinas, miembro de
la congregacién de San Pedro Judrez y diputado del seminario
conciliar, juez conservador de la provincia del santisimo nombre
de Jests de San Agustin de México.

Desde 1709 mantuvo una academia que comenzd su actividad
en el oratorio de San Felipe Neri y se trasladé después a la Real
Universidad bajo su presidencia en 1712. En sus sermones se da-
ban noticias en torno de las ciencias: astronomia, meteorologia,
minerfa, ndutica, conforme al tema, para difundir esos conoci-
mientos entre el pueblo.

¢ Obras

1748, La quintaescencia de la Perfeccion Christiana en el Instituto
de la Hospitalidad Bethlemitical El Santisimo Sacramento, con-
ductor de nuestra flota/ 1731, El mejor piloto sin artel El Salvador
Mexicanol 1749, Christus el rey admirable, porque hace Reyes| 1748,
Flota y armada en el Santisimo Sacramentol 1749, El remedio de la
bienaventura en la tierral 1727, La verdad de la Resurreccion en
la tierral 1748, La paciencia de Cristo cuando agoniza ensefiando
la doctrina Christianal 1737, La invencién de la Doctrina Chris-
tiana por la Santa Cruz en el cielol 1733, El anteojo de larga vistal
1736, La llave maestra. La Santa Cruzl 1750, La santidad inquieta
y juntamente sosegadal Ano desconocido, La amada de Dios por
antonomasial 1722, La locura del amor divinol/1728, La Santa a
la medida del corazon de Dios/ 1750, La llave del cielo en la mano
del Principe de los Angeles San Miguell 1735, El sacrificio de San

Pablo en su conversionl 1745, El martirio de San Francisco Javier.

Jesuitas y oratorianos / 201



Panegiricol 1748, La campana sonoramente multiplicadal 1750, El
camino para llegar al cielo con descansol 1747, El Serafin entre los
hombre y Cherubin entre los serafines San Luis Gonzagal 1750, San-
tiago apdstol del Nuevo Mundo antes de su descubrimientol 1748, El
hombre convertido en hombrel La congregacion de todos los dngeles
y hombres santos excedida por San Josephl 1727, La estatua de si
mismo. Panegiricol 1745, El camino del cielo en la Congregacion
de San Rafael. Panegiricol 1730, Los dpices de las virtudes com-
pendiadas en los de las letras. Panegiricol 1749, Sermén viernes de
enemigos! 1731, Ldzaro, predicador de la muerte. Sermdnl 1726,
Un Santo en la tierra semejante a los Santos del Cielo y en las mismas
semejanzas sin semejanza. Panegiricol El ladrén mas dichoso de el
espiritu religioso, el Gran Patriarca San Phelipe Neri. Panegiricol
Sermén en la fiesta de San Felipe Neril El apdstol del Mundo sin
salir de Roma. Sermdnl 1724, El ano Santo. Panegiricol 1721, La
muerte de los justos preciosa; la muerte de los pecadores pésima. Ser-
mdnl 1724, El tesoro mds rico en una piedra. Panegiricol Sermon
en la fiesta de la Inmaculada Concepcionl 1721, La flor de los ror-
mentos y flor de las coronas. Sermdnl 1724, Los reverberos luminosos
de la sombra. Panegiricol 1720, Triunfante y cautivo a un tiempo.
Serménl 1723, Los principes de la Sangre. Serménl 1722, El siervo
de la sangre real. Panegiricol 1722, El heroico poder y querer de
Santiago Apdstoll 1721, La santidad heroicamente animada por la
sabiduria. Panegiricol 1718, El capitdn ambidiestrol 1723, El hom-
bre de los hombres y el hombre de Dios, el grande San Antonio de
Padua. Sermdnl 1721, El infierno alambicadol 1725, Christo pri-
sionero de amor en la cdrcel del Augustisimo Sacramento de el altarl
1759, La medida de los pecados/ 1756, Maria Santisima pintdndose
milagrosamente en su bellisima imagen de Guadalupe de Mexico,
saluda a la Nueva Espana y se constituye su Patrona. Panegiricol
1758, Sermén de la Asuncion de nuestra Senoral La mujer fuerte.
Sermonl La muralla de México. Serménl 1759, La madye de todos
los santos. Sermdnl 1727, El triunfo de la omnipotencia. Sermdnl
1758, El llanto de Jesus entrando en Jerusalem. Serménl 1759, Ad-

202 / Perla Chinchilla Pawling, Antonio Rubial Garcia



miracion de que Christo Serior Nuestro, no halle hospicio entrando
triunfante en Jerusalem. Serménl 1760, La palma ingerta en Oliva.
Serménl 1760, El beneficio de la fe. Sermdnl 1760, La redencion del
mundo anticipada y repetida en el Eucaristico Sacramento. Panegi-
ricol 1760, La idea del que comulga. Sermdnl 1761, Jesus a quien
buscan los Reyes Magos, nacido para salvar a todos los hombres. Ser-
mdnl 1761, La entrada de Christo triunfante en Jerusalem. Sermén/
1761, La gloria de la tierra. Conocer por la fe la Santisima Trinidad.
Serménl Conversion de San Pablo en su dia. Serménl Sermin de San
Miguel| Sermén de San Lorenzol Sermdn del Sr. Santiagol Sermdn
en la Pascua del Espiritu Santo/ Sermdn en la fiesta del Santisimol
1761, La bienaventurada de la tierra. Sermon! 1727-1761, Vein-
ticinco Sermones breves de la Institucion del Santisimo Sacramentol
1752, Arte para vivir muchos anos. Sermon de la Circuncicion de
Christo Serior Nuestro. Serménl 1755, El arte de vivir muchos si-
glos. Sermdnl 1757, La redentora del Redentor. Serménl 1754, El
sol y la luna, parados y moviéndose. Sermdnl 1754, El telescopio.
Serminl 1751, El Nuevo Mundo de la Bienaventuranza. Sermonl
1753, Las glovias de los gloriosos seniores san Joaquin y Santa Anna
por ser fundadores de la Congregacion mds santa. Panegiricol 1753,
La quintaescencia. Sermdnl Sermén de la fiesta celebrada dia de
Nuestra Seriora de las Nieves 11755, El hombre convertido en do-
minacion. Sermonl 1754, El hombre convertido en trono. Serminl
1752, El hombre convertido en arcingel. Sermdnl 1753, La hidro-
pesia saludable. Sermdnl 1753, La revelacion al parecer increible.
Serménl 1752, La santidad académica. Sermonl 1758, Cristo Sesior
Nuestro coronado en el martirio de su nacimiento. Sermon/ 1748,
El libro de la generacion de la Iglesia del Nuevo Mundo del Imperio
Mexicano. Panegiricol 1749, La Cristianidad del Imperio Mexi-
cano confirmado por Maria Santisima en su prodigiosa Imagen de
Guadalupe de México. Panegiricol 1739, Maria Santisima desde su
concepcion, templo fabricado por el Espiritu Santo para enseniar a los
hombres a cantar el Rosario de la misma Santisima Seniora. Panegi-
rico.l 1749, Los progresos de la Santidad de Maria en el instante de

Jesuitas y oratorianos / 203



su Concepcion. Panegiricol 1729, La Purisima cifrada en la letra O.
Panegiricol 1732, Todos los remedios en unol 1736, El nacimiento de
todos los santos en el de Maria Santisimal 1723, Sermon de Nuestra
Seriora de las Nieves| 1749, Las reliquias de los buenos pensamien-
tos/ 1750, Frutos de la leccion espirituall 1743, Cristo Nuestro Sefior
convirtiendo a Magdalena y en la Magdalena convertida, ensenia el
modo de convertir gran niimero de pecadores de la ciudad de México,

de todo el reyno y Nuevo Mundo. Sermdn.**

Benito Diaz de Gamarra, 1745-1783

Nacié en Zamora. Fue colegial de San Ildefonso en México y se
gradué de bachiller en Cdnones. En 1764 ingresé al oratorio de
San Miguel el Grande, del cual fue procurador de 1767 a 1770.
Obtuvo el titulo de doctor en Cédnones por la Universidad de Pisa,
fue socio de la Academia de Ciencias de Bolonia y protonotario
apostolico de honor de su Santidad, doctor profesor de Filosofia
y rector del Colegio de San Francisco de Sales, del oratorio de San
Miguel el Grande. En 1778 se le concedieron en propiedad los
titulos y empleos de Calificador y Comisario del Santo Oficio.

* Obras

1774, Elementa recentioris philosophiae, Mexicol 1776, El sacer-
dote frel y segiin el corazén de Dios. Elogio fiinebre que en las exequias
celebradas el 22 de abril de 1776 en el Santuario de Jesus Nazareno
de Atotonilco a su patron y fundador el padre don Luis Felipe Neri de
Alfaro dijo el padre doctorl 1779, Camino del cielo facilitado a los

que viven en el siglo por la vida y nuevo Instituto de San Felipe

% Fuentes consultadas: Agustin Millares Carlo, Don Juan José de Fguiara y Eu-
gren y su Biblioteca Mexicana, México, Imprenta Universitaria, 1957; Juan José
de Eguiara y Eguren, Biblioteca mexicana, prél. y versién espanola de Benja-
min Ferndndez Valenzuela; est. prel., notas, apéndices, indices y coord. gral.
de Ernesto de la Torre Villar, con la colaboracién de Ramiro Navarro de Anda,
Meéxico, unaMm, 1986.

204 / Perla Chinchilla Pawling, Antonio Rubial Garcia



Neril 1780, [Carlos Rolin], Selectae e Veteri Testamento Histo-
riae. Reflexiones cristianas sobre ellas de Gamarral 1783, Santos
deseos de una cristiana muerte o preparacion para ella en un retiro
de ocho dias 0 en un dia de cada mes/ 1790, Memorial ajustadol
1809, Modo ficil y breve y provechoso para visitar a el Santisimo
Sacramentol Afio desconocido, Maximas de educacion en la pie-
dad cristiana y en la politica, para instruccion de los alumnos del
Colegio de San Fco. de Sales del Oratorio de esta villa de San Mi-
guell Afo desconocido, Ejemplar de religiosos. Vida de la M. R.
M Sor Maria Josefa Lino de la Santisima Trinidad, Fundadora del
RI. Conento de la Purisima Concepcion en la villa e San Miguel el
Grandel Ano desconocido, Estevan de Orellana, Instruccion de
la lengua latina o arte deaquirirla por la traduccion de los autores,
Introduccién de Gamarra/ Afio desconocido, [Diego Jose Abad.],
Musa Americana XX1x primeros cantos del poema. Prélogo latino de
Gamarra/ Afo desconocido, Cologuios con Jesiis desde el Huerto
hasta el sepulcrol 1781, Errores del entendimiento humano 11782,
Academias de Geometria/ 1782, Vida de Sor Maria Josefa Luis de
la Trinidad.®

Cayetano Cabrera Quintero, finales siglo xvir o principios

del xviti-ca. 1774

Nacié en la Ciudad de México alrededor de 1700, estudié en
el seminario tridentino de la misma ciudad y asisti6 a la facul-
tad de teologfa en la universidad donde se gradué de bachiller en
1723. Desde entonces fue miembro de la academia teoldgica de
San Felipe Neri, de la cual fue secretario. Entre 1732 y 1746 fue
preceptor y capelldn de pajes del arzobispo-virrey Antonio de Vi-
zarrén y Eguiarreta. Calificador del Santo Oficio en 1747, rector

» Fuentes consultadas: Juan Benito Diaz de Gamarra y Dévalos, Tratados, Mé-
xico, UNAM, 2008; Diccionario Porriia de historia, biografia y geografia de México,
México, Porria, 1995.

Jesuitas y oratorianos / 205



y capelldn de las recogidas de Nuestra Sefiora de la Misericordia
en 1766. Escribié en latin y espafol, fue autor dramdtico, traduc-
tor de Horacio y Juvenal y apologista guadalupano. Murié muy
pobre en el hospital de Betlemitas, alrededor de 1774.

e Obras

1723, Himeneo celebrado. Festivos aplausos, con que la imperial ciu-
dad de México celebrd los desposorios del Principe de Asturias, Luis
Fernando, con la serenisima Princesa de Orleans/ 1725, Sapientiae
sidus, minervalis Hesperi ascensusl 1724, Descripcion del templo y
convento de Corpus Christi, que para Indias religiosas Capuchinas
Jfundo el Exmo. Marqués de Valero, virrey de la Nueva Esparal 1730,
Agui/a mistica exaltada en los dpices del Carmelol 1732, Viva co-
pia del sagrado y magndnimo macabeo Juan Hircanol 1732, Indice
poético de la vida del serdfico padre san Francisco de Asisl 1734, Heb-
domadario trino o ejercicios devotos en honor a la Beatisima Trinidad)/
1741, El patronato disputado o Disertacion apologética del voto y
Jjuramento del Patronato de Nuestra Seiiora de Guadalupel 1746,
Escudo de armas de México, dedicado al rey Fernando VI 1743, Ju-
lio Maximino Vero: Arco triunfal erigido por la Ciudad de México
a la entrada del virrey conde de Fuenclaral 1743, El nuevo Ulises:
Arco triunfal erigido al mismo virrey en su solemne entrada, por la
metropolitana iglesia de Méxicol 17406, Justa gratulatoria al singular
esmero con que celebrd México el segundo siglo de la aparicion de
Nuestra Senora de Guadalupel 1725, Poesias varias sobre la renuncia
que hizo de la corona el senor Felipe VI 1725, Llanto de Apolo en la
muerte de Jacinto. Aparato fiinebre con que el tribunal de la Inquisi-
cion de la Nueva Espana celebrd las exequias del Serior Luis I/ 1740,
Arcos triunfales que la iglesia catedral de la ciudad de México erigid en
la entrada del virrey duque de la Conquistal La esperanza malogradal
El iris de Salamancal Trescientos epigramas latinos de célebres autores,
traducidos en verso castellanol Poesias sagradas latinas y castellanas/
Vida de santa Rosa de Lima en verso latinol Hymni omnis summa et
mesurae ad imitationem Prudentii, Christianil Varias sdtiras y epis-

206 / Perla Chinchilla Pawling, Antonio Rubial Garcia



tolas de Horacio en esparnol] Poema de santa Cristina, la admirablel
Seis sdtiras de Juvenal en tercetos castellanos.*

BIOBIBLIOGRAFiA DE ALGUNOS JESUITAS DESTACADOS

Xavier Francisco Alegre, 1729-1788

Naci6 en la ciudad de Veracruz. En 1741 ingresé al colegio de San
Ignacio en Puebla donde estudié filosofia, después fue a la Ciudad
de México a estudiar derecho y teologia y posteriormente ingresé
al seminario Palafoxiano a continuar con su preparacién en esta
Gltima. En 1747 ingres6 al noviciado de Tepotzotldn, en donde
aprendié italiano, griego, hebreo y después inglés y francés. En
1754 fue ordenado como sacerdote, fue nombrado historiador de
la provincia; maestro de Gramdtica y Humanidades en México,
Retérica y Filosofia en el Colegio de La Habana, Cédnones y De-
recho Eclesidstico en Mérida, Letras Humanas en San Ildefonso;
formé una Academia de Bellas Letras y Matemdticas. Murié en
Bolonia por un ataque de apoplejia.

e Obras

1766, Inscripciones latinas y espanolas del P Fr.\ncisco Xavier Ale-
gre en la obra: Relacion del Funeral Entierro, y Exequias del limo.
Sr. D. Manuel Rubio y Salinasl 1766, Parentalia. in obitu Mariae
Elisabcthae Farnesiae Hispaniae Reginael 1773, Pontiani Tugno-
nii, Civis Mexicani (pseudénimo del P. Francisco Xavier Alegre)

% Fuentes consultadas: Diccionario Porriia de historia, biografia y geografia de
Meéxico, México, Porrtia, 1995; José Mariano Beristdin de Souza, Biblioteca hiso-
panoamericana septentrional, México, uNam, 1980 (Biblioteca del Claustro, Se-
rie Facsimilar); Cayetano Javier de Cabrera y Quintero, Obra dramdtica: Teatro
novohispano del siglo xviil, ed. critica, intr. y notas de Claudia Parodi, México,
uNaM-Instituto de Investigaciones Filoldgicas, 1976; Francisco Ivan Escamilla,
“Cayetano de Cabrera y Quintero y su Escudo de Armas de México”, en Histo-
riografia colonial de tradicion espariola, v. 11, t. 2. de Historiografia mexicana, diri-
gida por Rosa de Lourdes Camelo y Patricia Escandén, México, unam-Instituto
de Investigaciones Historicas, 2012, pp. 583-603.

Jesuitas y oratorianos / 207



Alexandriados, sive de expugnatione Tyri ab. Alexandro Macedone
libri quatuor. Foroliviil 1776, Americani Veracrucensis Homeri
Ilias latino car- mine expressal 1789-1791, Presbyteri Wracrucen-
sis. Institutionum Theologicarum Libri xviiil Afio desconocido, Ars
Rbetorices ex Tulii praeceptis concinnata. Panormil Afo descono-
cido, Elementorum Geometriae Libri X\ Sectionum Conicarum
Libri 1v, una cum Tractatu de Gnomonica. Bononiael Afio descono-
cido, El Arte Poética de Boileau, traducida al castellano, Bolonia/
Afo desconocido, Compendio de Bion y Stonio sobre instrumentos
matemdticos, Bolonia/ Ano desconocido, Alvarus Cienfuegos de
Vita abscondita ad Scholarum usum compendium radactus, Bo-
noniae/ Ano desconocido, Rosaliae poenitentis lacrymae versu
elegiacol Ao desconocido, Lyrica et Gedrgica in B Mariae Guada-
lupanae elogiuml 1841, Historia de la Compania de Jesiis en Nueva
Espana, que estaba escribiendo el P Francisco Javier Alegre al tiempo
de su expulsion, Méxicol 1889, Opiisculos inéditos latinos y castella-
nos del P Francisco Xavier Alegre (Veracruzano) de la Compania de
Jestis, Méxicol 1940, Memorias para la Historia de la Provincia que
tuvo la Compania de Jesiis en Nueva Espana, escritas por el P Javier
Alegre de la misma Compania.

* Francisco Javier Clavigero, 1731-1787

Nacié en la ciudad de Veracruz. Estudié gramitica en el Colegio
de San Jerénimo, filosofia y teologia en el Colegio de San Ignacio
y letras en Tepotzotldn, en donde ingresé al noviciado en 1750.
Estudié griego, hebreo y teologia en el Colegio de México, donde
fue maestro de retérica; ademds, maestro de indios en el Colegio
de San Gregorio de México, operario de indios en el Colegio de
San Francisco Javier de Puebla, profesor de Filosofia en el Co-
legio de Guadalajara y en el Colegio de San Francisco Javier de
Valladolid. Después del destierro a Italia vivié en la misma casa
donde moraban Alegre, Ddvila, Landivar y otros literatos. Murié
en Bolonia.

208 / Perla Chinchilla Pawling, Antonio Rubial Garcia



¢ Obras

1761, Memorias edificantes del doctor dn. Manuel Clavijero, Sa-
cerdote del Obispado de la Puebla, recogidas por su hermanol 1762,
Compencdio de la vida, muerte y milagros de Sn. Juan Nepomuceno,
escrito en lengua italiana por el R César Calmo de la Compania
de Jesiis y traducido a la castellana por el P Javier Clavijero de la
misma Companial 1762, Elogio de Sn. Francisco Javier/ Ano des-
conocido, Edidit Mexici Conclusiones 204 ex universa Philosophia,
quas doudecim e suis auditoribus defendendas susceperunt, quaeque
recentiorum Philosophorum doctrinas physicas continent! 1766,
Elogio de Sn. Ignacio de Loyola, predicado a la Real Academia de
Guadalajaral 1780, Storia antica del Messico cavata da “Migliori
Storici Spagnuoli, da Manuscritti, e dalle pitture antiche degl” in-
diani: Divisa in diecilibri, e corredata di carte geografiche, e di varié
figure: e dissertazione sulla térra, sugli animali, e sugli abitatori del
Messico. Cesenal 1782, Breve ragguaglio della prodigiosa e rinornata
Immagine della Madona di Guadalupe del Messico, Gesena/ 1789,
Storia della California, opera postuma del Nob Sig. Abate D. Fran-
cesco Saverio Clavijero, Venezia/ Ano desconocido, Didlogo entre
Filaletes y Paledfilo sobre la Fisica, Ms./ Afio desconocido, Certa-
men poético para la noche de Navidad del ano 1753, presentando al
Niro Jesiis bajo la alegoria de Pan, Ms.| Afo desconocido, Didlogo
entre Filaletes y Paledfilo contra el argumento de autoridad en la Fi-
sica, Ms./ Afio desconocido. Plan de una academia de ciencias y
Bellas Letras. Ms./ Ano desconocido, Ensayo de la Historia de la
Nueva Espana, Ms./ Ao desconocido, De las colonias de los Tlax-
caltecas, Ms.! Afio desconocido, De los linajes nobles de la Nueva
Espana, Ms./ Aho desconocido, Physica particularis/ Afio desco-
nocido, Manuscrita varia, lingua greca, latina, gillica et etrusca

Juan Antonio de Oviedo, 1670-1757
En 1678 obtuvo el grado de Doctor en Teologfa. Ingresé al no-
viciado de Tepotzotlin en 1690, y en 1695 fue ordenado como

Jesuitas y oratorianos / 209



sacerdote. Fue profesor de Filosofia en el Colegio Mdximo de
México, rector y profesor de Moral en el Colegio de Guatemala,
rector del Seminario de Guatemala, profesor de Sagrada Escritura
en el Colegio de San Ildefonso de Puebla y rector del mismo,
procurador en Espafia y Roma, rector en el Colegio del Espiritu
Santo de Puebla, visitador de la Provincia de Filipinas, rector del
Colegio Méximo de San Pedro y San Pablo de México, provincial
de la Provincia de Nueva Espana, prepésito de la casa Profesa en
México, consultor de Provincia y padre espiritual en el Colegio
Maiximo, prefecto de la Congregacién de la Purisima en México,

prepdsito de la casa Profesa de México y rector del Colegio de San
Andrés de México.

e Obras

1702, Vida ejemplar, heroicas virtudes y apostélicos ministerios del
venerable P Antonio Niiriez de Mirandal 1704, Elogio fiinebre de
don Alonso Cevalles Villagutiérrezl 1718, Panegiricos de Maria
Santisima y de los Santos, Madrid/ 1725, Sermdn de San Ignacio
de Loyolal 1726, Vida de la Virgen Maria manifestada en sus 15
misterios principales/ 1730, Novena del glorioso mdrtir San Juan
Nepomucenol 1727, Vida y virtudes del P Pedro Spechialil 1727,
Vidas de San Estanislao de Kostka y San Luis Gonzagal 1728, Ser-
mén en las honras fiinebres de Sor Maria Inés de los Dolores/ 1731,
Sermén en la publicacion de la Bula de la Santa Cruzadal 1735,
El devoto de la Sma. Trinidad, Méxicol 1637, Vida de San Juan
Francisco Reglel 1739, Sermén en las honras fiinebres de la Mar-
quesa de las Torresl 1747, Menologio de los Varones ilustres/ 1749,
La quinta esencia del amor y compendio maravilloso de las finezas
del Corazdn de Jesiis en el augustisimo Sacramento del Altar/ 1751,
Declaracion del jubileo ano Santol 1752, Vida del P Joseph Vidal.
México/ 1753, Vida y afanes apostélicos del venerable Padre Juan de
Ugarte, Misionero de las Californiasl 1754, Succus Theologiae Mo-
ralisl 1755, Elogio de muchos hermanos Coadjutores/ 1861, Zodiaco
Mariano, historia de la Imagen de Ntra. Sra. de los Dolores que se

210/ Perla Chinchilla Pawling, Antonio Rubial Garcia



venera en una capilla de la Iglesia Parroquial de San Juan Acatzi-
neol 1761, Novena de San Joaquin.

Francisco Xavier Lascano, 1702-1762

Nacié en la ciudad de Puebla, descendiente de san Ignacio de
Loyola, hermano carnal del padre Ignacio Dévila. En 1717 in-
gres6 al noviciado de Tepotzotldn. Fue maestro de gramdtica en
el Colegio Mdximo, al mismo tiempo que estudiaba Teologfa.
En 1726 fue ordenado como sacerdote por el Ilmo. Fray Joseph
Lancicgo, arzobispo de México. En el Colegio de San Ildefonso
de Puebla imparti6 clases de Filosofia y fue rector del mismo, en
la Real Universidad, la Academia Real y el Colegio Maximo de
México fue profesor de Teologia y Prefecto de la Congregacién
de la Purisima.

¢ Obras

1743, Elogio fiinebre del ilmo. Sr. Don Tomds Montano, Rector de
la Universidad de México y Obispo de Oaxaca, Méxicol 1760, Dia
Jeliz en obsequio del amoroso Corazén de Cristo Jesiis sacramentado,
con unas alabanzas anadidas al fin del dulcisimo nombre de Jesiis/
Novena y sibados de la Inmaculada Virgen Maria, coronada Reina
de Loretol Vida y virtudes de los Padres Keller y Mateo Ansaldol
1750, Indice prictico moral para los sacerdotes que auxilian mo-
ribundosl 1750, Opusculum Theophilosophicum de principatu seu
antelatione marianae gratiael 1755, Doctrina cristiana en verso
castellanol 1756, Pldtica moral sobre la limosna, Méxicol 1756,
Suplemento al catecismo del P Bartolomé Castanol 1757, Ejem-
plo que segiin la costumbre de los sdbados de cuaresma predico el
P Francisco Javier Lazcano de la Compania de Jesiis en el Colegio
Miximo de San Pedro y San Pablol 1757, Brevis notitia appari-
tionis mirabilis B. Mariae Virginis de Guadalupe, Roma/ 1758,
Sermén edificante sobre la tierna y venerable memoria del Sr. Dr.
Don Francisco Rodriguez Navarijol 1759, Sermdn panegirico al in-

Jesuitas y oratorianos / 21|



clito patronato de Maria Sra. Nuestra en su milagrosisima imagen
de Guadalupel 1760, Exhortacion evangélica para excitar el celo y
piedad de los fieles americanos para el socorro con limosnas de las
misiones de China, India oriental y costas del Madurél 1760, Vida
ejemplar y virtudes heroicas del venerable padre Juan Antonio de
Oviedo de la Compania de Jesiis| 1832, Novena consagrada a la Vir-
gen Maria de Altagracial 1770, Método para comulgar con mucho
frutol 1794, Novena a San Francisco de Borjal 1764, Dia Angélico
en honor del arcangel San Miguell Opiisculos varios manuscritos.”’

BIBLIOGRAFIA

Attwater, Donald (ed.). Diccionario enciclopédico de la fe catdlica, tr. Pedro
Zuloaga y Carlos Palomar, México, Jus, 1953.

Bazet, Miriam. “Crénica filipense. Julidn Gutiérrez Dévila”, en Rosa Came-
lo y Patricia Escandén (coords.), Historiografia colonial de tradicion es-
paiola, v. 11, t. 2, de Juan Ortega y Medina (coord. gral.), Historiografia
mexicana, México, uNaM-Instituto de Investigaciones Histéricas, 2012,
pp. 1419- 1432.

Constituciones vulgares de la Congregacién del Oratorio de Roma fundada por
el glorioso S. Felipe Neri, s. p., i. Sevilla, s.n., 1703.

Chinchilla Pawling, Perla. De la “compositio loci” a la repiiblica de las letras:
predicacion jesuita en el siglo xvir novohispano, México, Universidad Ibe-
roamericana, 2004.

Danieluk, Robert. “Regla”, en Perla Chinchilla Pawling (dir.), Lexicdn de
formzz: discursivas cultivadas por la Comparia de Jesiis, México, Uia, en
prensa.

Eguiara y Eguren, Juan José de. £l ladrén mds diestro del espiritu religioso, el
gran patriarca san Felipe Neri, México, en la imprenta real del superior
govierno, de Dofia Maria de Rivera, 1733.

¥ Fuente consultada para todas las referencias jesuitas: José Gutiérrez Casillas,
Diccionario bio-bibliografico de la Comparia de Jesiis en México, t. xv-xvi, Mé-
xico, Editorial Jus/Buena Prensa/Editorial Tradicién, 1961.

212 / Perla Chinchilla Pawling, Antonio Rubial Garcia



Gutiérrez Ddvila, Julidn. Exercicios espirituales, para que el alma devota se pre-
pare en el tiempo del Adviento para celebrar con espiritual aprovechamiento
la alegre festividad del Nacimiento Del Hijo de Dios, hecho hombre para re-
medio del mundo, México, Imprenta de la Bibliotheca Mexicana, 1756.

Herndndez, Jorge. La soledad del silencio. Microhistoria del santuario de Aro-
tonilco, México, Fondo de Cultura Econémica, 1991.

Klaiber, Jeffrey. Los jesuitas en América Latina. 1545-2000, Lima, Fondo
Editorial de la Universidad Antonio Ruiz de Montoya, 2007.

Maza, Francisco de la. Los templos del oratorio de San Felipe Neri en la Ciu-
dad de México. Con historias que parecen cuentos, México, Libros de Mé-
xico, 1970.

Medina, José Toribio. La imprenta en México: 1539-1821, México,
uNaM-Coordinacién de Humanidades, 1989.

Melvin, Karen. Building Colonial Cities of God. Mendicant Orders and Ur-
ban Culture in New Spain, Stanford, Stanford University Press, 2012.

Muriel, Josefina. Los recogimientos de mujeres. Respuesta a una problemdtica
social novohispana, México, uNam-Instituto de Investigaciones Histéri-
cas, 1974.

Pérez Gavildn, Ana Isabel. Corazdn sagrado y profano, Historia e imagen, Mé-
xico, Universidad de Coahuila/Plaza y Valdés, 2013.

Rahner, Hugo. “Ignazio di Loyola e Filippo Neri”, Quademi dell’ Oratorio,
nam. 3, 1960, pp. 1-13.

Rosignoli, Carlos. Notizie memorabili degli Esercizi spirituali di Sant Igna-
zio, fondatore della Compagnia di Giesit, Venecia, Presso Paolo Baglioni,
1713.

Rubial, Antonio (coord.). La Iglesia en el México colonial, México, uNnam/
Buar/Educacién y Cultura, 2013.

Sitio web de la Congregacién del Oratorio de México, <http://oratorio.
modx.mx/historia.html>.

Torre Villar, Ernesto de la. “El colegio de estudios de San Francisco de Sales
en la congregacion de San Miguel el Grande y la mitra michoacana”,
Estudios de Historia Novobispana, nim. 7, 1981, pp. 161-198, <www.

¢journal.unam.mx.>.

Jesuitas y oratorianos / 213



