
Cultura de los oratorianos en la Ciudad 
de México, 1659-1821: identidad 
corporativa, entre estructura y acción

Oratorian Culture in Mexico City, 1569-1821: Cor-
porative Identity between Structure and Action

		  Benjamin Reed

		  University of South Carolina 
		  Estados Unidos

Abstract

This essay examines the changing history of Oratorian corporate identity in 
Mexico City, from its foundations in 1659 through the changing social and 
political landscape of Spanish rule. Although I assign priority to the founda-
tions built in the Seventeenth century, the dynamic and changing character 
of Oratorian identity emerges most clearly through comparative interpreta-
tions of institutional and cultural changes in its manifestations over time.
	 Keywords: Oratorians, identity, preaching, prayer, music.

Resumen
El presente ensayo estudia la cambiante historia de la identidad corpo-
rativa de los oratorianos en la Ciudad de México, desde su fundación en 
1659, a través de los cambios sociales y políticos durante el virreinato. 
Aunque priorizaré la fundación durante el siglo xvii, el carácter diná-
mico y de cambio en la identidad de los oratorianos emerge con mayor 
claridad a través de interpretaciones comparativas de cambios institucio-
nales y culturales en sus manifestaciones a través del tiempo.
	 Palabras clave: oratorianos, identidad, predicación, oración, música.

Artículo recibido: 16-10-2017
Artículo aceptado: 22-2-2018

Historia y Grafía, Universidad Iberoamericana, año 26, núm. 51, julio-diciembre 2018, pp. 15-52



16 / Benjamin Reed

Introducción

La historia de las comunidades de oratorianos en América Latina 
virreinal ha recibido, hasta estos momentos, poca atención de 

los estudiosos, a pesar del importante papel que desempeñaron en 
la formación de la sociedad. Para el caso de la Ciudad de México, 
este ensayo valora el desempeño de la primera comunidad local 
de oratorianos, una confraternidad llamada Venerable Unión, en 
la consolidación de la sociedad urbana en el centro de la Nueva 
España. Hasta ahora, la mayoría de los historiadores que han 
debatido sobre el papel de la Venerable Unión en la capital del 
virreinato se basan, sobre todo, en la crónica de Julián Gutiérrez 
Dávila, Memorias históricas de la congregación del Oratorio de la 
Ciudad de México, escrita en 1736. Esta narración presenta la im-
portancia de la Venerable Unión como un antecedente de la más 
reciente congregación del Oratorio, autorizada debidamente por 
sendos decretos del rey y del papa en 1701. Mientras que los perso-
najes y los acontecimientos que abarcan la historia de la Venerable 
Unión son importantes, en la visión de Gutiérrez Dávila éstos se 
encuentran subordinados en última instancia a antecedentes en 
un esquema teleológico de un liderazgo que progresó desde un 
“bosquejo” hasta la “figura completa” de la identidad oratoriana 
en la Ciudad de México. Por mi parte, argumentaré que la regula-
ción más laxa y la comunidad menos estructurada de la Venerable 
Unión fue el vehículo por medio del cual se desarrolló una comu-
nidad amplia de afiliados y redes de recursos que hubiesen sido 
imposibles para una comunidad oratoriana establecida con leyes 
idénticas a la congregación del Oratorio en Roma, por lo cual 
merecen una designación de igual importancia. Más aún, la con-
flictiva historia de los primeros quince años de la congregación 
del Oratorio en la ciudad demuestra que la diversidad de opinión 
promovida por la Venerable Unión sobrevivió más allá de la im-
plementación legal de las constituciones romanas del Oratorio, y 
que, durante el siglo xviii, algunos de sus miembros prefirieron 
las estructuras legales anteriores a las impuestas después.



Cultura de los oratorianos en la Ciudad de México, 1659-1821 / 17 

Primeras noticias y la fundación institucional

El 8 de mayo de 1659, Antonio Calderón Benavides reunió a 
32 compañeros, sacerdotes seculares, en el convento de San Ber-
nardo en la Ciudad de México. Fue el primer paso para cumplir 
una promesa devocional a san Felipe Neri, y así creó lo que él 
llamó la “Venerable Unión de Nuestro Padre San Felipe Neri”. 
Ésta ganó popularidad rápidamente: primero expandió su nú-
mero máximo de miembros, de 33 a 120, y llegó a su máxima 
capacidad en 1660.1 Después, sólo pudieron añadirse nuevos 
miembros cuando alguno abandonara el grupo, ya fuera porque 
lo hubiesen transferido a una localidad muy distante para atender 
los servicios regulares y las reuniones, o por causa de su muerte. 
	 La Venerable Unión tuvo, durante el siglo xvii, cerca de 450 
miembros; sin embargo, es difícil proporcionar un recuento de-
tallado de los cambios en su demografía. Una lista de añadidos 
cronológicos anota, entre 1659 y 1660, 31 instancias de miem-
bros que fueron apuntados al mismo tiempo como “despedidos” 
sin aclarar cuándo fueron apartados.2 Más aún, en algunos casos 
hay anomalías escritas de manera expresa en la lápida que regis-
traba la muerte de los oratorianos cuyos ritos funerarios fueron 
dirigidos por la Venerable Unión. Por ejemplo: Francisco Ruiz 
falleció entre el 20 de abril y el 6 de mayo de 1700, y en los regis-
tros de su lápida dice: “aunque no se asistió a su entierro ni se le 
dijeron las Missas”.3 De igual manera, Juan Yáñez Dávila profesó 
como mercedario en su lecho de muerte en 1675, pero su nombre 
no fue eliminado de la relación de miembros oratorianos hasta 
1699.4 En contraste, el querido arzobispo fray Payo Enríquez 
de Ribera dejó Nueva España en 1682 y expiró en España el 8 de 

1 gg, ms. 114 y 66.
2 gg, ms. 114. 
3 gg, ms. 66, f. 97r.
4 Julián Gutiérrez Dávila, Memorias históricas de la congregación del Oratorio de la 
Ciudad de México, vol. i, p. 78.



18 / Benjamin Reed

abril de 1684; sin embargo, tuvo elegías fúnebres muy extensas 
publicadas y más tarde fue anotado como “congregante en nú-
mero” en México. 
	 La evidencia anecdótica posterior sugiere que, en algunas cir-
cunstancias, las reglas fueron lo suficientemente flexibles como 
para incorporar a nuevos miembros sobre la capacidad máxima. 
Por ejemplo: Gonzalo Suárez de San Martín, un prominente juez 
de la Real Audiencia y oficial de la Real y Pontificia Universi-
dad de México, pidió ser añadido a la membrecía de la Venerable 
Unión, y así se hizo.5 En esencia, las reglas institucionales fueron 
más flexibles en vista de las exigencias de costumbres locales y de 
circunstancias. 
	 Durante los primeros años, las prioridades se enfocaron en la 
admisión de los miembros más viejos. Quizá esto intentaba ase-
gurar que el cada vez mayor número de clérigos seculares tuviese 
acceso a los ritos funerarios mediante su asociación con la Vene-
rable Unión; pero en los hechos se reclutó un gran número de 
sacerdotes profesionales, maduros, cultos, empleados y prestigio-
sos que dotaron a su institución con un alto perfil en la elite de la 
sociedad mexicana. En una fecha tan temprana como el 11 de 
mayo de 1659, el arzobispo Mateo Saga de Bugueiro fue enlistado 
en la Venerable Unión como su “protector” y comenzó a dar sus 
propias confesiones a los sacerdotes en su primera capilla en la 
iglesia de Balvanera.6 De ahí en adelante, durante el siglo xvii, 
cada uno de los subsecuentes arzobispos de la Ciudad de Mé-
xico también se convirtió en protector afiliado, aunque muchos 
de ellos fueron más allá de este papel nominal. En febrero de 
1682, el arzobispo Francisco de Aguiar y Seijas inició una nueva 
tendencia al incluirse primero a sí mismo como un “congregante 
en número”, antes de convertirse en protector honorario. En no-
viembre de ese año, Payo Enríquez de Rivera también se unió 

5 Ibidem, p. 31.
6 Ibidem, p. 28.



Cultura de los oratorianos en la Ciudad de México, 1659-1821 / 19 

como congregante en número, y de igual manera el obispo de 
Puebla, Manuel Fernández de Santa Cruz, así como al arzobispo 
Juan de Ortega Montañez en 1698.7 Mientras que los arzobis-
pos fueron sin duda las figuras más poderosas con presencia en 
la Nueva España por parte de la Iglesia, muchas operaciones co-
tidianas y conductas de la arquidiócesis se basaron en las labores 
de un doble nombramiento oficial conocido como el provisor y 
el vicario general. Desde 1659 hasta 1714, cada vicario general 
también compartió su afiliación con la Venerable Unión.

Tabla
Vicarios generales oratorianos en el arzobispado de México, 

1658-17148 

Año Nombre
Fecha de
incorporación

1658-1662 Alonso Ortiz de Oráa 1659
1663-1667 Nicolas del Puerto 1678
1667 Antonio de Cárdenas y Salazar 1669
1668 Juan Díez de la Barrera 1673
1669-1672 Antonio de Cárdenas y Salazar
1673 Miguel de Perea Quintanilla 1659
1674-1675 Nicolás del Puerto
1676-1678 Juan Díez de la Barrera
1677 Antonio de Cárdenas y Salazar
1678 Alonso Ortiz de Oráa
1679-1682 Juan Cano Sandoval 1680
1680 Juan Díez de la Barrera
1681-1691 Diego de la Sierra 1662

7 gg, ms. 114, ff. 5r-v, 7r.
8 Fuentes: agn, iv – ao, Cajas 2086, 2289, 2306, 2349, 3688, 4795, 5677, 6307; 
agn, iv – bn, Cajas 2186, 2273, 2344, 2419, 2432, 2528; 4015, 4505, 4680, 



20 / Benjamin Reed

Año Nombre
Fecha de 
incorporación

1684 Francisco de Aguiar y Seijas 1682
1692-1698 Antonio de Aunzibay y Anaya 1685
1699 Manuel de Escalante y Mendoza 1676
1700-1704 Antonio de Aunzibay y Anaya
1705 ? ?
1706-1709 Antonio de Aunzibay y Anaya
1710-1714 Antonio de Villaseñor y Monroy 1699

	 Esta tabla muestra varias características significativas en torno 
a las relaciones de poder virreinales a través de los ojos orato-
rianos. En primer lugar, los vicarios generales fueron los jueces 
de los tribunales eclesiásticos en primera instancia entre los arzo-
bispados y obispados, y actuaron como delegados episcopales y 
representantes del poder: nombraban a lectores apropiados que 
pudiesen hablar sobre la viabilidad de la cultura impresa y escu-
chaban quejas traídas y adaptadas para las cortes eclesiásticas. En 

4872, 5074, 5106, 5146, 5205, 5217, 5273, 5328, 5388, 5407, 5626, 5692, 
6128, 6664; Luis Antonio de Aguilar, Ley de gracia, y gracia inmaculada de la 
ley…; Manuel de Anduaga, Evangélicas conclusiones… que… predicó en el Con-
vento de S. Francisco de México…; Juan de Ávila, Mariano pentilitero… en el 
sermón que predicó en el Convento de México…; Francisco de Burgoa, Palestra his-
torial de virtudes y exemplares apostolicos…; Juan de Espinossa Moreno, Sermon, 
que en la annual...; Antonio de Ezcaray, Hvmilde desempeño, que… consagra en 
annuales cultos, al misterio de la Purissima Concepcion…; Francisco de Florencia, 
La milagrosa invencion de un tesoro escondido…; Diego de Leiba, Vida del Vene-
rable Padre Fr. Diego Romero…; Juan de Mendoza Ayala, Sermon en la dedicación 
de la capilla, que se hizo en la Iglesia de Santa María la Redonda de México...; 
Juan Millán de Poblete, Patrocinio de Maria santissima…; Juan de Narváez, Ser-
mon que en la opposicion a la Canoniga Magistral... predicó… Juan de Narvaes; 
Francisco Navarro, Voces del cielo repetidas en la tierra...; Pedro Ramírez del 
Castillo, Sermon de la esclarecida virgen, y martyr Sta. Catharina; Gaspar de los 
Reyes, Sermon que predicó… en las honrras… al Ex.mo Ill.mo Fr. Payo Enriquez 
de Ribera…; José Sáenz de Escobar, Manifiesto apologético…; Ignacio de Santa 
Cruz Aldana, Quintillas castellanas…; Isidro de Sariñana, Llanto del occidente en 
el ocaso del mas claro sol de las Españas…; Bernardo Yunibarbia, Intereses predica-
dos… por las victorias conseguidas de… Philippo Quinto…



Cultura de los oratorianos en la Ciudad de México, 1659-1821 / 21 

segundo lugar, la oficina del vicario general mostró vínculos du-
raderos y multidireccionales que se forjaron entre los oratorianos 
y los ejecutores del poder episcopal hacia dos vías: 1) oratorianos 
que comenzaron a trabajar como vicarios generales; 2) vicarios 
generales que se convirtieron en oratorianos. En tercer lugar, las 
muchas instancias donde diferentes oratorianos se desempeñaron 
como vicarios generales en el mismo año indican dos aspectos re-
levantes: por una parte, la importancia general del interinato y los 
nombramientos temporales en la representación de las relaciones 
de poder oficiales y sus operaciones en la Ciudad de México, y por 
la otra, la notoriedad de la experiencia del interinato en la repro-
ducción cultural del poder imperial. El gran aprendizaje en una 
posición temporal, a menudo precedió el nombramiento oficial, 
ya con una posición de poder plena.
	 El poder del arzobispo reside en la iglesia catedral. Gutiérrez 
Dávila dedicó toda una sección en su crónica a los miembros del 
cabildo de la catedral en la Ciudad de México que se unieron a la 
Venerable Unión.9 En un estudio reciente sobre la consolidación 
de la catedral como una institución coherente e independiente, 
Leticia Pérez Puente presenta la composición del cabildo en tres 
distintos grupos de acuerdo con los años particulares de involu-
cramiento y el número total de años que sirvieron. En cada uno 
de estos rubros, la mayoría de los miembros del cabildo eran tam-
bién oratorianos.10

	 Pero la arquidiócesis no fue la única institución que usaron los 
oratorianos para organizar su poder. Otros miembros fueron dis-
tinguidos inquisidores que apuntalaban este particular terreno de 
experiencia profesional a través de la consolidación de la institu-

9 Más allá de las extensas biografías de Isidro de Sariñana y Cuenca, Diego de 
Malpartida Centeno, José de Torres y Vergara, Juan Millán de Poblete y Juan 
Antonio de Aldave, Gutiérrez Dávila incluye entradas breves de veinte miem-
bros adicionales (Memorias históricas, op. cit., i, pp. 215-219).
10 Leticia Pérez Puente, Tiempos de crisis, tiempos de consolidación. La catedral 
metropolitana de la Ciudad de México, 1653-1680, pp. 195-204.



22 / Benjamin Reed

ción en las décadas de 1640 y 1650. Si se observa a la Inquisición 
a través de los ojos de los oratorianos, se revela cómo la Venerable 
Unión aprovechó la experiencia de un gran rango de profesionales 
entrenados en la cultura legal y espiritual. Por ejemplo: Francisco 
Corchero Carreño fue un renombrado detective del sistema peni-
tenciario de la Ciudad de México. Se valió de su posición como 
capellán, tanto en las prisiones reales y públicas como en las de la 
Inquisición, para obtener admisión de culpa y contrición por 
parte de sus reos.11 Thomas López de Erenchun obtuvo experien-
cia y confianza institucional entre la burocracia inquisitorial mien-
tras ejerció el puesto de secretario en la época de mayor poder de 
la Inquisición, entre 1630 y 1640, y de ahí en adelante pasó la 
mayor parte de la década de 1650 persiguiendo casos como fis-
cal, antes de ser electo como segundo prefecto de la Venerable 
Unión. Otros de los primeros miembros, como Juan de Ortega 
Montañez y Francisco Deza y Ulloa, supervisaban el abanico de 
información producida durante los juicios inquisitoriales y dic-
taron sentencias como jueces de tribuna.12 Estos puestos fueron 
antecedentes importantes y posiciones concurrentes que desem-
peñaron en relación con otras en la arquidiócesis, tal como lo es 
ser obispo, provisor y vicario general. En vísperas de dos audito-
rías de mitad de siglo acerca de la práctica institucional conducida 
por los visitadores peninsulares, oratorianos como Alonso Alberto 
y Velasco y Rodrigo Ruiz de Cepeda Martínez comenzaron a pro-
veer servicios legales de defensa a los prisioneros que habían sido 
detenidos y acusados por crímenes contra la fe.
	 Los oratorianos también trabajaron y colaboraron con las ope-
raciones del tribunal de la Santa Cruzada en la Nueva España. La 
jurisdicción del tribunal abarcó la promulgación de privilegios 

11 Vid. Declaración… que hizo… vn famoso ladron llamado Gabriel Marin... al 
Licenciado Francisco Corchero Carreño…
12 Para Juan de Ortega Montañez, vid. hm 35129, parte ii, 35131, partes i y ii, y 
agn-m, Inquisición, vol. 517, exp. 13. Para Francisco Deza y Ulloa, vid. agn-m, 
Inquisición vol. 534, exp. 8; vol. 536, exp. 76; y vol. 543, exp. 44.



Cultura de los oratorianos en la Ciudad de México, 1659-1821 / 23 

penitenciales y de dieta, la impresión de rezos ortodoxos y las 
relaciones entre oración e indulgencia realizadas a través de la es-
tructura y la práctica de la devoción católica durante los inicios 
de la Modernidad.13 Así como la Inquisición, este tribunal local 
mandaba regularmente reportes a un superior peninsular, quien 
enviaba de vuelta respuestas detalladas e instrucciones. Un códice 
de cartas manuscritas en la última parte del siglo xvii, recolectado 
por José Adame y Arriaga, muestra una cadena consecutiva de 
oratorianos que mantuvieron puestos importantes desde su funda-
ción a mediados de siglo como comisarios y jueces subdelegados: 
Nicolás del Puerto apareció como comisario subdelegado general 
desde 1656.14 A pesar de un intenso conflicto con el arzobispo 
Mateo Saga de Bugueiro en el cual se reusaron antiguas bulas 
impresas para obtener nuevas indulgencias, Del Puerto mantuvo 
su puesto durante la década de 1670.15 Cuando fue nombrado 
obispo de Oaxaca en 1679, el comisario general de la Santa Cru-
zada, Antonio Benavides y Bazán, escribió una carta por medio de 
la cual nombró a Gonzalo Suárez de San Martín como el nuevo 
subdelegado e indicó que José Adame y Arriaga debería servir 
como subdelegado interino ante “ausencias, enfermedades y jus-
tos impedimentos”.16 Aunque no es claro exactamente cuándo fue 
la siguiente transición de autoridad, Adame y Arriaga tomó pose-
sión “en propiedad” entre finales de la década de 1680 e inicios de 
1690.17 Quizá fue el más dinámico de los comisarios oratorianos: 
escribió un tratado legal sobre la concesión histórica de bulas de 

13 José Antonio Benito Rodríguez, La bula de cruzada en Indias; Patrick O’Ba-
nion, “For the Defense of the Faith? The Crusading Indulgence in Early Modern 
Spain”, pp. 164-185.
14 agi, Indiferente 120, n. 86.
15 Con respecto a los conflictos con el arzobispo Saga de Bugueiro, vid. Leticia 
Pérez Puente, “El gobierno episcopal, siglo xvii: Mateo Sagade Bugueiro”, pp. 
61-63, y Gregorio Guijo, Diario, pp. 388-390.
16 banc mss m-m 1718, ff. 3-5.
17 Tal vez en 1685, ya que Suárez de San Martín murió el 16 de noviembre de 
ese año.



24 / Benjamin Reed

la Santa Cruzada en el virreinato de Nueva España en 1692.18 
Su “Manifiesto cronológico de las cruzadas” defendió la práctica 
de resellar las bulas impresas no usadas en América cuando las 
difíciles comunicaciones a través del Atlántico hubiesen de otra 
manera evitado a los fieles recibir indulgencias cuando lo desea-
ran, y de paso quitó a la Corona una de sus más importantes y 
lucrativas formas de patrimonio donado.19

	 Los miembros de la Venerable Unión también constituyeron 
una importante y temprana muestra del clero secular entrenado 
en el derecho canónico y regular (“ambos derechos”) en la Real 
y Pontificia Universidad de México: estaban inmersos en el sis-
tema de patronazgo. Los jurisconsultos oratorianos ocuparon un 
número cada vez mayor de puestos tanto de abogados como de 
jueces (oidores) en la Real Audiencia. Las investigaciones recien-
tes de Rodolfo Aguirre Salvador y Leticia Pérez Puente muestran 
que, como un efecto de consolidación y dominio del clero secu-
lar en el cabildo catedralicio y sobre los consejeros electorales de 
la universidad, el clero secular controló efectivamente la educa-
ción en la única institución acreditada durante el virreinato para 
otorgar grados avanzados en derecho civil.20 Los expertos legales 
oratorianos también transfirieron su experiencia adquirida en la 
universidad y en el tribunal para obtener más títulos especializa-
dos. Por ejemplo, Juan de Gárate promulgó y reforzó decretos 
reales en relación con la creación, distribución y –con posteriori-
dad– los impuestos sobre los naipes en la Nueva España.21

18 “Manifiesto Chronologico de las Cruzadas, y sus concesiones Pontifiçias, que 
en la nueva España, sus Obispados sufragáneos y el de Campeche, y los de las 
Yslas Philipinas, se han practicado desde su Origen”, kc, mss 31013, caja 8, 
ítem 153.
19 Hans P. Kraus Collection of Hispanic American Manuscripts: A Guide, pp. 139-142.
20 Rodolfo Aguirre Salvador, Por el camino de las letras. El ascenso profesional de los 
catedráticos juristas de la Nueva España. Siglo xviii, pp. 30-36; Leticia Pérez Puente, 
“Los canónigos-catedráticos de la Universidad de México (siglo xvii)”, pp. 133-162.
21 Juan de Gárate y Francia, Ordenanzas para la real fábrica de los naipes de esta 
Nueva España.



Cultura de los oratorianos en la Ciudad de México, 1659-1821 / 25 

	 La influencia de los oratorianos en la universidad fue un me-
dio crucial para influir en la producción local de intelectuales, así 
como para asegurar y mantener el liderazgo de los puestos en las 
instituciones de gobierno de la Ciudad de México y para asegurar 
la reproducción de su propia comunidad por medio de la edu-
cación. La habilidad de los oratorianos para crear una presencia 
sostenida en el gobierno de otras instituciones estuvo supeditada 
a su avanzada educación. La adquisición de experiencia de trabajo 
y los vínculos sociales a través del trabajo en curso y en la univer-
sidad se basó por mucho en la habilidad de los estudiantes para 
defender con la palabra hablada argumentos y posturas contra 
las críticas provenientes tanto de sus compañeros como de sus 
profesores. Estas habilidades –diferentes facetas de la “cultura de 
la disputa” oratoria– fueron a su vez empleadas en la universidad 
por instructores para juzgar, por comparación, a candidatos, en 
las competiciones anunciadas para el público, llamadas concursos 
de oposición.22

	 En un nivel básico, la disputa pedía a los participantes dar 
vida a un texto, designado con anticipación como prueba, dentro 
de un determinado campo del conocimiento. Era requerido que 
los oradores actuaran, lo cual implicaba una importante dosis de 
improvisación. Después, se suponía que el efecto residual de la ac-
tuación revelaría fiel o íntegramente una verdad dentro del texto 
que los jueces encontrarían correcto con suficiencia, y lo dotarían 
de una legitimidad canónica en su disciplina. Una variedad de 
materiales muestra la prominencia de los oratorianos y su éxito 
en la cultura de la disputa. Los inscritos y competidores ganaban 
experiencia a través de la defensa pública de sus argumentos y 
generaban conocimiento de sí mismos y de sus capacidades ante 
sus pares y superiores. Inclusive, las Relaciones de méritos y servicios 

22 Vid. Alex Novikoff, The Medieval Culture of Disputation, esp. el cap. 5, y tam-
bién Ku-Ming (Kevin) Chang, “From Oral Disputation to Written Text: The 
Transformation of the Dissertation in Early Modern Europe”, pp. 129-187.



26 / Benjamin Reed

contaban intentos fallidos como “méritos” en la búsqueda de su 
avance profesional.23 Los registros corporativos de la Universidad 
mantienen un recuento meticuloso del número de participantes 
para cada silla profesional, el número de votos que recibió cada 
participante por parte de los jueces y, en ocasiones, el tema que 
definió un concurso particular.24 El mismo proceso se empleó en 
lo fundamental para la elección de abogados que integrarían las 
audiencias, sacerdotes para una parroquia y el canon magistral, o 
bien para el predicador del consejo gobernante de la catedral (el 
cabildo). Muchos oratorianos obtuvieron después, durante el si-
glo xvii, esta prestigiosa posición en la Ciudad de México y otras 
catedrales alrededor de la Nueva España.
	 Por medio de un hábil recorrido a través de las más pode-
rosas instituciones locales de la Nueva España, los oratorianos 
dominaron una tendencia cada vez mayor de control secular 
sobre la Iglesia católica que gradualmente sustituyó los espacios 
jurisdiccionales y el poder de las órdenes regulares, y depuso a la 
elite de laicos de posiciones cruciales de la Real Audiencia y de 
la Universidad. 
	 Mientras que la narración hagiográfica de Gutiérrez Dávila 
presenta a la Venerable Unión como un simple trazo o parte de la 
identidad oratoriana, la inestable identidad corporativa de la de-
voción oratoriana en el siglo xvii permitió que el clero secular con 
intereses comunes adquiriera poder mediante una variada oferta 
de prominentes roles sociales en la Nueva España, y consolidó 
el poder en colaboración con colegas aliados, compañeros de es-
cuela, mentores y discípulos.

23 Vid., por ejemplo, agi, Indiferente 120, N. 86.
24 Vid., por ejemplo, Cristóbal Bernardo de la Plaza y Jaén, Crónica de la Real y 
Pontificia Universidad de México, Lib. v: 22 (vol. 2, pp. 9-10) sobre el uso de las 
Sentencias de Pedro Lombardo como un tema para ocupar una de las sillas de 
Francisco de Siles en Teología.



Cultura de los oratorianos en la Ciudad de México, 1659-1821 / 27 

Las prácticas espirituales de los oratorianos: 
producción cultural y control

Los oratorianos en la Venerable Unión usaron sus poderosas 
influencias en la sociedad para consolidar su propia identidad 
corporativa y reputación como un emplazamiento de expertos de 
todo tipo de oratoria por medio tanto de presentaciones ejempla-
res como de críticas matizadas y de la vigilancia de presentaciones 
oratorias en una variedad de lugares. A continuación me referiré 
al impacto de la devoción oratoriana en tres facetas de su produc-
ción cultural: la oración, la predicación y la música. Aunque las 
estructuras de la crítica literaria e histórica separan analíticamente 
estos tres campos, representan una muy porosa formación de la 
cultura oral dentro de la cual los oratorianos buscaron con ansia 
hacerse del control a través de la producción local y de la censura.
	 Los oratorianos prestaron, con mayor fuerza en el siglo xvii, 
particular atención al desarrollo de oraciones ortodoxas en la Ciu-
dad de México y en la Nueva España. Contribuyeron al auge de 
los pequeños folletos de oraciones en 8° y 16°: manuales portá-
tiles del tamaño de la mano y de la palma que circularon mucho 
entre la sociedad y que además eran baratos.25 Mientras que estos 
manuales enfatizaban de modo implícito el papel central y me-
diador del sacerdote al guiar ejercicios devocionales y súplicas de 
ayuda divina, también demostraron una vibrante diversidad en 
las maneras en que el catolicismo facilitó a sus fieles el apoyo y la 
intercesión por medio de la oración. Los oratorianos mostraron 
habilidades particulares en adaptar partes de la tradición europea 
a un ritual práctico propio de América.
	 El primer oratoriano “prefecto de ejercicios” en la Ciudad 
de México, Diego del Castillo Márquez, recompuso un rosario 

25 Karen Melvin, Building Colonial Cities of God: Mendicant Orders and Urban 
Culture in New Spain, p. 142; Olivia Moreno Gamboa, “La imprenta y los au-
tores novohispanos. La transformación de una cultura impresa colonial bajo el 
régimen borbónico (1701-1821)”, pp. 67-68.



28 / Benjamin Reed

tradicional de tres partes, llamado “Camándula”, en dos partes 
cantadas que formaron una sección regular del culto oratoriano 
iniciado en 1669.26 La Camándula se publicó por primera vez 
en 1682 y se reimprimió veinticinco veces más. El formato se-
cuencial de coros que alternaban versos en la versión de Márquez 
realzó el contenido dramático del imaginario conceptual; más 
aún, el texto impreso usó el simbolismo poético común a la lírica 
de la los albores de la Modernidad, tal como destacar el nombre de 
Jesús por sus primeras letras en cada una de las líneas de un verso 
que era cantado por el coro en turno:

		  Jesvs, llamado assi, por ser tan dulce,
		  Estrella que nos guia, y lleva al puerto,
		  Santidad que justifica nuestras culpas, 
		  Vencedor del infierno, y del pecado,
		  Salud de los enfermos incurables […]27

	 Aunque el arreglo de Márquez no incluyó la notación del 
acompañamiento musical, algunas abreviaciones selectas sugie-
ren que midió con cuidado las palabras específicas y su ritmo 
para facilitar la meditación entre los aspectos de la humanidad 
de Cristo y su adaptación del rosario. Por ejemplo: dó por dónde 
en la siguiente línea de secuencia “Ventana por dó entrò la luz 
al mundo”.28 Esto sugería que las oraciones permitidas eran por 
lo común cantadas (“oraciones rezadas”) para ser entonadas por 
alguno de los coros de los oratorianos (“oraciones cantadas”); sin 
embargo, coloquialmente un “camandulero” o “hacer muchas 
camándulas” podría también significar una máscara hipócrita de 

26 Alonso Rivera, Ofrecimiento de la corona de nuestro sr. jesu-christo, que común-
mente llaman camandula, sacado del libro intitulado: Exercicios del Rosario, que 
compuso el R. P. Fr. Alonso de Rivera, del Orden de Santo Domingo. Dispuesto Aora 
nuevamente por el Br. Diego del Castillo Marquez, Capellan de Choro de la S. 
Iglesia Metropolitana de Mexico, n., p. 7.
27 Ibidem, n., p. 14.
28 Idem.



Cultura de los oratorianos en la Ciudad de México, 1659-1821 / 29 

una devoción fiel y católica, e indicaría las tensiones inherentes a 
las prácticas oratorias religiosas contemporáneas.29

	 Otros manuales de oración difuminan las líneas entre oracio-
nes y sermones: uno de los paratextos del Manual de exercicios 
para los desagravios de Christo Señor Nuestro de Francisco de Soria 
es una página y media del “Sermon de Nuestro Padre San Fran-
cisco à todo el mundo”, compuesto en una serie de cuartetas y 
coplas rítmicas que conmemora a san Francisco y convoca a to-
das las órdenes de los franciscanos (clarisas, terciarios, calzados y 
descalzos) a practicar la devoción penitencial y la oración.30 Los 
textos escritos, dedicados y pagados por oratorianos, consagraron 
un archivo rico de material devocional a la disposición del clero 
de la Nueva España. 
	 Las instituciones religiosas de la Ciudad de México pusieron a 
sus residentes y afiliados a trabajar orando por la salvación de vivos 
y difuntos.31 La Venerable Unión organizó la salvación de los 
vivos en primera instancia mediante la confraternidad de la doc-
trina cristiana y aseguró indulgencias del papa. Todos aquellos 
que se unieron a las reuniones regulares de oración en su iglesia 
también disfrutaron indulgencias de sus pecados por confesar; 
además, comulgaban en la iglesia oratoriana en los días de fiesta 
de san Felipe Neri, san Francisco de Sales y nuestra señora de las 
Nieves.32 Las indulgencias asociadas con el Ofrecimiento de Diego 
del Castillo Márquez ilustran un calendario de indulgencias di-
ferente pero relacionado con la oración. Más específicamente, 
quienes buscaran ganar las indulgencias ofrecidas tenían que po-

29 Diccionario de autoridades, i, p. 84.
30 Francisco de Soria, Manual de exercicios para los Desagravios de Christo Señor 
Nuestro, n., pp. 9-10. Sobre el concepto de paratextos, vid. Gerard Genette, 
Paratexts: Thresholds of Interpretation.
31 Melvin, Building Colonial Cities, op. cit., esp. el cap. 3.
32 Las condiciones de la indulgencia y reglas por miembros de la archicofradía 
están estipuladas en Indulgencias y gracias concedidas… á la Archicofradia de la 
Doctrina Christiana... de que goza, y participa la Unión de San Felipe Neri... 
por bula de agregación...



30 / Benjamin Reed

seer primero la más reciente versión de la bula de la Santa Cruzada 
predicada por el comisario local de la Santa Cruzada para poder 
activar el poder de la indulgencia papal. Los servicios para los 
difuntos comenzaron con los ritos observados por miembros afi-
liados y continuaron por años con las capellanías fundadas en el 
Oratorio y por los oratorianos en otros sitios devocionales.33

	 La Venerable Unión consideró a la prédica como una habi-
lidad en extremo importante para el clero en general y para sus 
propios miembros en particular; de hecho, Gutiérrez Dávila la 
apunta como una de las dos aptitudes necesarias para afiliarse.34 
Los sermones publicados de los predicadores oratorianos fueron 
una importante innovación en la cultura impresa de la Ciudad 
de México durante la última parte del siglo xvii. Los oratorianos 
representaron de manera consistente el más alto nombramiento 
oficial de predicación entre la diócesis: el canónigo magistral de 
la catedral.35La iglesia oratoriana se hizo famosa en especial por 
pronunciar sermones durante los días de feria en honor a san 
Felipe Neri y san Francisco de Sales, así como a su patrona ma-
riana, nuestra señora de las Nieves, pero sus predicadores afiliados 
también trabajaron con intensidad en las iglesias y parroquias 
de la Ciudad de México y de Nueva España. Juan de Pedroza y 
José de Lezamis buscaron notoriamente lugares donde hubiera 
peleas de gallos, y ahí bloqueaban con sus cuerpos las salidas y 
predicaban contra los pecados de los espectadores.36 José García 
de León, en un intento por balancear un estilo de vida ermitaño 
con la evangelización urbana, viajó en compañía de un sirviente 

33 Vid. Gisela von Wobeser, Vida eterna y preocupaciones terrenales. Las capellanías 
de misas en la Nueva España, 1600-1821.
34 Gutiérrez Dávila, Memorias históricas, op. cit., i, p. 9; ii, p. 186.
35 Algunos canónigos magistrales oratorianos de la Ciudad de México fueron: 
Simón Esteban Beltrán de Alzate, Isidro de Sariñana y Cuenca, Ignacio de Ho-
yos Santillana y José Vidal de Figueroa. Juan de Poblete tuvo el mismo puesto 
en Michoacán así como Lorenzo de Salazar Muñatones tanto en Michoacán 
como en Puebla.
36 Gutiérrez Dávila, Memorias históricas, op. cit., i, p. 256.



Cultura de los oratorianos en la Ciudad de México, 1659-1821 / 31 

anciano “moreno” y fue objeto de mención de Gutiérrez Dávila 
cuando éste reprodujo algo de lo dicho por aquél: “Mi moreno 
enseña la doctrina christiana á los muchachos, y á mi me exercita 
la paciencia”.37

	 Los oratorianos también fueron consultados a menudo como 
censores que promovían los sermones de sus compañeros afi-
liados y de sus pares durante el siglo xvii. Los paratextos tales 
como aprobaciones, sentires y pareceres, enmarcados entre los 
sermones, mantuvieron una posición liminar: partes del texto sin 
número de página entre documentos foliados. Incluso cuando los 
sermones han surgido en años recientes como objeto de la crítica 
literaria y la historia como un género importante para interpretar 
la temprana cultura moderna, los paratextos poco a poco han co-
menzado a entrar en la conciencia de los académicos de literatura 
como textos en sí mismos.38 Éstos son registros útiles para rastrear 
las identificaciones cambiantes de los oratorianos en relación con 
los acontecimientos específicos y las acciones registradas en el im-
preso, y en especial una herramienta útil para rastrear los lugares 
de trabajo en tiempo de censores particulares que, de otra forma, 
hubieran dejado pocas huellas cronológicas de sus vidas, y no ten-
drían memoria escrita como “autores” en la biblioteca histórica.
	 Además de los arreglos musicales de la oración, los oratorianos 
también contribuyeron al desarrollo de la cultura del villancico 
en la Ciudad de México. Monserrat Sánchez Siscart arguye que 
las historias de la cultura oratoriana, los oratorios y los villan-
cicos están ciertamente entremezclados desde la mitad del siglo 
xvii, cuando dichas congregaciones comenzaron a aparecer en Es-
paña; sin embargo, no existe una trayectoria clara de influencias 
entre las existentes tradiciones musicales polifónicas de España, 
donde se incluya al villancico, las comunidades oratorianas y el 

37 Ibidem, i, p. 242.
38 Vid. Perla Chinchilla, “La república de las letras y la prédica jesuita novohis-
pana del siglo xvii. Los paratextos y la emergencia del arte como sistema”, pp. 
79-104, y Carlos Herrejón Peredo, “Los sermones novohispanos”, pp. 429-447.



32 / Benjamin Reed

oratorio.39 El último, denominado sin duda como el género de 
los oratorios, no surgió como música publicada o manuscrita sino 
hasta el siglo xviii. Por otra parte, algunos musicólogos argumen-
tan que los textos anteriores clasificados como villancicos reúnen 
cualidades esenciales de los oratorios.40 Las muchas ocasiones ce-
remoniales que requerían de la producción de villancicos en el 
Imperio español y la necesidad de que cada texto proporcionara 
una explicación novedosa de un texto tradicional del catolicismo 
de los albores de la Modernidad, contribuyeron a que incluso los 
escritores más innovadores tomaran –y añadieran– una viva y 
fluida cultura poética que embellecía la tradición católica. 
	 Es claro el papel prominente de algunos oratorianos en el fi-
nanciamiento regular de música polifónica para los servicios en 
la catedral de la Ciudad de México. Javier Marín López encon-
tró, entre los registros de sus servicios musicales polifónicos del 
siglo xviii, 16 festivales separados que conmemoraban las vidas 
de Jesús y María y varios santos. Dichos actos fueron patrocina-
dos por donaciones de oratorianos que recién se habían unido a 
la Venerable Unión en el siglo xvii.41 Oratorianos como Diego 
de Rivera produjeron un número significativo de villancicos en 
verso, y muchos villancicos producidos en los siglos xvii y xviii 
en la catedral de la capital fueron financiados por Simón Beltrán 
de Alzate y García de Legaspi y Velasco.42 Gutiérrez Dávila tam-
bién nota que los oratorianos arreglaron que una campana tocara 
por toda la ciudad para conmemorar la Pasión de Cristo: una 
pequeña ventana a la musicología de la experiencia urbana.43 Las 

39 Moserrat Sánchez Siscart, “Oratorio”, pp. 125-128.
40 María Teresa Ferrer Ballester, “El oratorio barroco español: aportación de nue-
vas fuentes”, pp. 2865-2866.
41 Javier Marín-López, Libros de polifonía de la catedral de México. Estudio y catá-
logo crítico, vol. 1, pp. 119-126.
42 Vid. Jessica Knauss, “Villancico Culture in New Spain: as Seen in a Unique 
‘Sammelband’ in the John Carter Brown Library”.
43 Gutiérrez Dávila, Memorias históricas, op. cit., i, p. 73; vol. ii, pp. 38-39; Geo-
ffrey Baker, “The Resounding City”, p. 1.



Cultura de los oratorianos en la Ciudad de México, 1659-1821 / 33 

contribuciones de los oratorianos a la cultura musical de la Ciudad 
de México muestran un interés por incidir en una serie variada de 
medios textuales y lugares de actuación y por demostrar un es-
fuerzo penetrante para instalar al clero como figura mediadora en 
los escenarios de la actuación musical.
	 Al mismo tiempo buscaron producir ejemplos públicos de una 
“buena” oratoria. Lucharon para formar el destino de la cultura 
oral heterodoxa en América. En 1659, el mismo año en que los 
oratorianos comenzaron a ofrecer sus primeros servicios en la 
Ciudad de México, la Inquisición promulgó un edicto por medio 
del cual prohibió las reuniones religiosas privadas “ilícitas” y otros 
actos devocionales. Con la ayuda de su impresor con licencia y 
del fundador de la primera reunión de los oratorianos, Antonio 
Calderón Benavides, los inquisidores deletrearon al pie de la letra 
el significado en un volante impreso:

[N]os hizo relacion, que [...] se ha introducido de algun tiempo 
a esta parte, por perniciosa, é intolerable costumbre [...] el hazer 
en sus casas Oratorios privados [...] sin determinacion de la 
santa Sede Apostolica [...] donde se hazen los dichos Oratorios, 
hombres, y mugeres, a comer, y bever demasiadamente, a jugar, 
cantar, y baylar con grande deshonestidad, é indecencia [...]44

	 Los miedos a una vestimenta indebida, a tomar, comer, cantar 
y bailar durante los rezos, todo se materializó en las subsecuentes 
juergas de reuniones urbanas en Nueva España, cuyos casos in-
quisitoriales a menudo fueron llevados por los oratorianos. Por 
ejemplo: en 1663 supieron de una reunión en una calle cerrada en 
Puebla de los Ángeles. Maccario Ansures y Guebara, un sacerdote 
local y miembro del coro de la catedral reportó haber visto: 

[L]ucses encendidas y llegar ai mas serca rreconosio un Altar con 
un frontal morado y quatro lucses encendidas y que al son del 

44 Nos los Inquisidores Apostólicos…



34 / Benjamin Reed

Arpa estaua baylando una muger y el Altar tenia diferentes yma-
gines de bulto y pincel y que paresiendole que todo lo dicho 
contra biene a las dispocissiones de los edictos del sancto officio 
de la ynquiçission.45 

	 Regresaron después y vieron que había sido en la casa de Ma-
ría Rodríguez, una mujer “castiza” que estaba fuera del pueblo 
durante la fiesta. El notario de la Inquisición, Juan de Herrera 
Galves, se unió con Ansures de Guebara, otros dos sacerdotes y el 
regidor, Diego Dávila Galindo, para aprehender a los residentes e 
incautar una parte de las posesiones materiales que hallaron en la 
casa. Ahí también encontraron a dos “indios” –Nicolás Bernabé y 
Simón de la Cruz– que estaban tocando, respectivamente, la gui-
tarra y el arpa ante el altar, mientras que otro más, Juan Ramírez, 
veía a Magdalena María, una “india” que en apariencia era la res-
ponsable de la reunión. Todos fueron llevados en custodia a la 
prisión local de la Inquisición y detenidos durante más de un mes 
sin hacer mayor investigación, hasta que el comisario local, An-
tonio de Peralta Castañeda, aceptó que fueran liberados y que se 
les devolvieran sus pertenencias, bajo promesa de secrecía. En una 
comunicación privada, Rodrigo Ruiz de Cepeda Martínez, el fis-
cal mayor de la Ciudad de México, amonestó a Peralta Castañeda 
por proceder tan lento. Las autoridades a menudo consideraron 
los oratorios en espacios domésticos como un lugar problemático 
para las autoridades eclesiásticas, incluso entre las poblaciones ur-
banas de elite de la Nueva España.46 
	 Más aún, una Competencia de 1694 entre el Tribunal de la 
Santa Cruzada y la Inquisición demuestra los esfuerzos de los 
oratorianos para usar los poderes institucionales de la Ciudad 
de México con la finalidad de formar y ganar el control de la 

45 agn-m, Inquisición, vol. 502, Exp. 15, f. 571 r.
46 Por ejemplo: vid. Antonio Rubial García y María de Jesús Díaz Nava, “‘La 
santa es una bellaca y nos hace muchas burlas’: El caso del milagro de los pane-
citos de santa Teresa”, pp. 53-75.



Cultura de los oratorianos en la Ciudad de México, 1659-1821 / 35 

oratoria ritual. El problema en este caso comenzó cuando José 
de Adame y Arriaga publicó un edicto en esta ciudad y usó un 
texto escrito y una proclamación oral a fin de prohibir el uso 
de tres nuevos cantos para buscar el favor de san Felipe Beni-
cio, santo Domingo de Calzada y santa Eulalia Emiritense. La 
Inquisición respondió con celeridad, alegando que había extrali-
mitado su autoridad como una Cruzada oficial y emitió su propio 
edicto en un evento público donde prohibió las órdenes previas 
de Adame y Arriaga.47 Este desacuerdo riguroso y público entre 
el catolicismo ortodoxo difícilmente era una novedad, pero fue 
poco frecuente como para ameritar una investigación de sus res-
pectivos tribunales competentes y un proceso de adjudicación a 
la Real Audiencia. Los persecutores reunieron el testimonio de 
varias autoridades franciscanas, jesuitas, dominicas y diocesanas 
durante febrero y marzo (que comenzó antes de la proclamación 
pública) y expusieron la transgresión de Adame y Arriaga.48 Por 
otra parte, él compuso su propia defensa contra los cargos levan-
tados en su contra, citó a declarar al maestro de ceremonias de la 
Ciudad de México (otro oratoriano llamado Agustín Carrión)49 
y mandó varias licencias reales que demostraban en concreto a 
las autoridades correspondientes que los inquisidores sugeridos 
estaban fuera de su jurisdicción en su denuncia inicial. También 
arguyó que los inquisidores habían creado un escándalo público 
innecesario y que le impusieron multas considerables. La Audien-
cia sostuvo este juicio el 15 de junio de 1694 y falló en favor de 
Adame y Arriaga. Durante los siguientes dos años, el rey Carlos 
II promulgó dos cédulas reales en las cuales declaraba nulas las 
sanciones impuestas por la Inquisición y amonestó a ésta por ex-
tralimitar su autoridad.50

47 agi, México, legajo 278, regecemc, caja 7, carpetas 58, 67 y 68.
48 agn-Inquisición, vol. 694, exp. 4, ff. 322r-325r, 329r-330r.
49 Ibidem, ff. 358r-361.
50 Ibidem, ff. 369r, 371r.



36 / Benjamin Reed

	 Los juicios en contra de los practicantes de hechicería también 
ilustran cómo los laicos adaptaron la oratoria religiosa para buscar 
asuntos similares como curación, amor y adivinación a través de 
caminos heterodoxos que probaron ser eficaces y de paso esqui-
varon la autoridad de la Iglesia.51 Los inquisidores de la Nueva 
España trazaron un mapa en lo que vieron como una geogra-
fía donde hubo una mezcla perversa de las tradiciones rituales 
locales americanas, plantas y otras sustancias naturales, expertos 
religiosos descendientes de comunidades africanas y un amplio 
margen de deseos heterodoxos a los cuales sucumbió la república 
de españoles. Mientras que los diccionarios como el Tesoro de la 
lengua castellana de Sebastián de Covarrubias y los procesos de 
los inquisidores encuadraron a la hechicería como una malévola 
manipulación de las voluntades de otras personas, los oratorianos 
también describieron su eficiente trabajo evangelizador y su pré-
dica como “hechizos sagrados”, lo que demuestra la ambivalencia 
y ansiedad alrededor del poder espiritual en la Nueva España. Por 
ejemplo: Gutiérrez Dávila describió la cultura devocional de los 
oratorianos como:

la santa libertad, que professan los Hijos de San Phelipe para la 
santificacion de sus almas con la puntual observancia de sus Es-
tatutos; y para la de todas aquellas, que atrahidas de el buen olor 
de sus Apostolicos ministerios, quisieren participar en la dulce 
eficacia de su doctrina, que frequentemente reparten con la fami-
liar distribucion de la Divina palabra, assi en la propria Iglesia, y 
Oratorio, como fuera tambien en los Vespertinos Oratorios, en 
que aviendo sazonado nuestro discretissimo Santo Padre con la 
dulce armonia de la Musica, y suave atractivo de la tierna voz de 

51 Durante su periodo como fiscal, Thomas López de Erenchun interrogó con 
vigor y persiguió a varias mujeres con el cargo de hechicería. Vid. Celene García 
Ávila, “Amuletos, conjuros y pócimas de amor: Un caso de hechicería juzgado 
por el Santo Oficio (Puebla de los Ángeles, 1652)”; pp. 45-63, y Amos Megged, 
“The Inquisitorial Perspectivas of an Unmarried Mulatta Woman in Mid-Seven-
theenth Century Mexico”, pp. 67-98.



Cultura de los oratorianos en la Ciudad de México, 1659-1821 / 37 

vn Infante, la fuerza de la Divina palabra, supo confeccionar vn 
como hechizo sagrado, para llevar con eficacia, y dulzura libres, 
y captivas innumerables Almas à el Cielo...52

La confluencia de metáforas sensoriales inspiradas por las devo-
ciones oratorianas se muestra en paralelo con la diferencia radical 
de sentido adscrita a la hechicería en los juicios inquisitoriales y 
subraya la existencia entrelazada de la heterodoxia y la ortodoxia 
entre las prácticas del poder en el temprano catolicismo moderno.
	 Los mismos oratorianos que acumularon la gran fama de sus 
propias prédicas y que proveyeron licencias para publicar sermo-
nes de otros, también utilizaron su autoridad como inquisidores 
para denunciar y censurar sermones calificados como heterodo-
xos. Por ejemplo: en 1681 el procurador general de la provincia 
franciscana del Santo Evangelio, fray Juan Cavallero Carranco, 
denunció un sermón predicado ese año en la fiesta del día de 
santa Catalina de Siena (4 de mayo). Fray Juan Pimentel, un do-
minico, predicó un sermón bajo el escrutinio de un convento de 
monjas consagrado a santa Catalina en la Ciudad de México y 
tomó una detallada explicación de las más recientes publicaciones 
que interpretaban las heridas del martirio de Santa Catalina. La 
denuncia de Cavallero Carranco se basó en la calumniosa presen-
tación de Pimentel sobre los autores franciscanos que hablaron 
sobre el tema. Él los usó como un punto de apoyo retórico para 
elevar la interpretación entre los teólogos dominicos. Tales po-
líticas divisorias, según argumentó Cavallero Carranco, no sólo 
contradecían la comprensión contemporánea sobre el martirio de 
santa Catalina, que era asumida por la Inquisición, sino que, más 
aún, inculcaban peligrosamente una mala interpretación entre los 
devotos a expensas de la reputación de los franciscanos.53

52 Gutiérrez Dávila, Memorias históricas, op. cit., i, p. 34; ii, p. 45.
53 agn-m, Inquisición, vol. 645, exp. 6, ff. 337r-339v.



38 / Benjamin Reed

	 La Inquisición demandó de inmediato que Pimentel enviara 
su sermón manuscrito para una revisión y reunió a un grupo de 
teólogos entre los que se incluyeron dos oratorianos, un jesuita, 
dos agustinos y dos dominicos. A pesar de las elogiosas críticas 
de los dominicos, los inquisidores decidieron en última instancia 
prohibir la circulación del sermón, ya fuera manuscrito, ya fuera 
impreso, a recomendación del capellán de la catedral oratoriana, 
Isidro Sariñana y Cuenca, sin demasiadas revisiones. La crítica 
de Sariñana identificó el uso gratuito del libro El humano serafin 
y único llagado, del franciscano fray Martín del Castillo, como el 
principal problema. Este libro había sido denunciado por otro 
dominico en 1685. Al citar en extenso el trabajo de Castillo para 
representar la teología franciscana, Pimentel desdeñaba a otra 
orden religiosa y ponía en circulación material censurable por 
medio de su propia escritura. Sariñana se ensañó más aún con 
algunas secciones hiperbólicas, cuando, por ejemplo, reclamó que 
santa Catalina fuera el único ejemplo de caridad perfecta, y otros 
pasajes donde el predicador habló a su audiencia como la persona 
de santa Catalina.54

	 La censura del sermón de fray Juan de Pimentel demos-
tró tanto los métodos rigurosos del análisis textual y teológico 
ordenado por los oratorianos, como la gran estima en que la In-
quisición y su tribunal especial de jueces eclesiásticos tenían la 
opinión de Sariñana. El énfasis que puso en El serafin humano, 
y único llagado de Castillo le permitió presentar con audacia el 
argumento teológico del sermón como polémico y divisorio, para 
ofrecer recomendaciones en la enmienda del sermón y para que 
tuviese un mejor uso, así como para evitar de modo explícito el 
comparar a los dominicos con los franciscanos en función de 
quién era el mejor teólogo. El análisis de Sariñana es emblemático 
del tipo de negociaciones que los oratorianos realizaron a menudo 
entre órdenes religiosas rivales, y como voceros dentro de la iglesia 

54 Ibidem, f. 376r.



Cultura de los oratorianos en la Ciudad de México, 1659-1821 / 39 

secular, en nombre de las órdenes regulares y de las instituciones 
con las que mantenían trabajo y vínculos sociales particulares.

La identidad oratoriana entre las instituciones: 
una aproximación desde el recogimiento de San Miguel 
de Belén

A la par de los desarrollos corporativos de la Venerable Unión, los 
oratorianos marcaron el panorama de la Ciudad de México para 
cuidar las instituciones externas. Sus relaciones ante cada actua-
ción subcorporativa cambió con el tiempo, pero refleja las diversas 
influencias producidas por la cultura oratoriana. Un ejemplo par-
ticularmente bien documento es el recogimiento de San Miguel 
de Belén, donde los oratorianos gastaban considerables recursos 
para transformar las vidas de las mujeres y niños de la ciudad. 
Domingo Pérez de Barcia inició esta institución como una casa 
de protección para las mujeres solteras, pobres y divorciadas en el 
barrio de Belén. Se inspiró en la guía de los influyentes consejeros 
espirituales, los jesuitas Antonio Núñez de Miranda y José Vida. 
Pérez de Barcia pasó por la ciudad para recolectar limosna y así 
financiar su proyecto, pero también aseguró importantes redes 
patronales con laicos ricos como Juan Pérez Gallardo, su viuda 
(después de 1681) y Juan de Chavarría Valera, así como el arzo-
bispo Aguiar y Seijas. La institución abrió en 1683 operando sólo 
una pequeña casa donada por Gallardo, pero se desarrolló con 
celeridad durante los siguientes tres años a través de donaciones 
continuas de efectivo y compró los edificios adyacentes, donde 
construyó dormitorios, capillas y oratorios.55 
	 Además de Pérez de Barcia y su patrón oratoriano, Aguiar 
y Seijas, muchos otros oratorianos jugaron importantes pape-
les en las operaciones diarias y las actividades de recogimiento, 

55 Josefina Muriel, La sociedad novohispana y sus colegios de niñas, t. 2, pp. 73-77.



40 / Benjamin Reed

por lo menos hasta su transición formal a la autoridad diocesana 
en 1726. Antes de 1688, cuando el cabildo civil de la Ciudad 
de México forzó a la “india” María de la Concepción a vender 
sus propiedades en Belén al recogimiento en favor del “interés 
público”, es decir, para proveer a las mujeres residentes con una 
capilla y otras comodidades devocionales y residenciales de su 
propiedad, Pérez de Barcia hizo que las mujeres fueran a misa 
cada día a San Felipe Neri y regresaran.56 Lázaro Fernández 
trabajó consistentemente como el segundo en funciones de Pérez 
de Barcia y a menudo tomó el papel principal en la dirección del 
recogimiento durante las ausencias de Pérez de Barcia. Muchos 
otros oratorianos también ayudaron a proveer de personal a la 
institución, sirviendo como predicadores visitantes y escuchando 
las confesiones de las mujeres en el complejo desarrollo eclesiás-
tico de recogimiento.57

	 El desarrollo y la profesionalización de la institución promo-
vieron una plataforma moral para demostrar las virtudes de los 
eclesiásticos y de las piadosas mujeres que aceptaron un estilo de 
vida austero, en reclusión, e intenso en cuanto al trabajo. Las vi-
tae de los oratorianos que trabajaron en el recogimiento refieren 
episodios de intento de tormentos por parte de demonios para 
interrumpir los trabajos piadosos,58 y ofrecen relatos extensos de 
sus éxitos en la evangelización. Por ejemplo: la loa de Gutiérrez 
Dávila sobre la prédica de Juan de Pedrosa contiene una breve 
narración de la vida de Bernarda de la Encarnación, una esclava 
de un ministro de audiencia que compró su propia libertad con 
sus ganancias de trabajo como nodriza. Gutiérrez Dávila asegura 
a sus lectores que Bernarda, como una mujer bella, soltera y “no 

56 Francisco de la Maza y Luis Ortiz Macedo, El plano de la Ciudad de México de 
Pedro de Arrieta, 1737, p. 211.
57 Gutiérrez Dávila, Memorias históricas, op. cit., i, p. 224. Lázaro Fernández y 
Juan de la Pedrosa sucedieron a Pérez de Barcia, por turno, como gobernadores 
del recogimiento.
58 Ibidem, i, p. 225.



Cultura de los oratorianos en la Ciudad de México, 1659-1821 / 41 

protegida”, habría caído presa de una vida pecaminosa más allá de 
la esclavitud si no hubiese tenido la fortuna de escuchar el men-
saje profundo de Pedrosa en las calles de la Ciudad de México y, 
de manera subsecuente, de buscar la industriosa vida privada en 
el recogimiento.59 Para Pedro Arellano y Sosa, él fue “uno de los 
mas anchurosos Teatros de el grande zelo de nuestro Bendito Pa-
dre”.60 Eguiara y Eguren resalta los esfuerzos concertados de Pérez 
de Barcia, Pedrosa y Sosa para mantener la provisión continua de 
pan cotidiano, fruta fresca y medicina durante la escasez de grano 
que culminó con los motines de 1692 en la capital y más adelante 
las devastadoras epidemias de 1693.61 Sin embargo, no todos los 
habitantes del recogimiento percibieron la calidad de vida ni ad-
virtieron una repercusión en su residencia con el mismo gusto. 
Incluso la crónica de Gutiérrez Dávila deja entrever narraciones 
más discordantes al asumir como una carga virtuosa y un juicio 
“lo que [Pérez de Barcia] toleró en las persecuciones y calumnias 
de pretensiosos hombres e incluso de algunas mujeres desde el 
mismo Recogimiento…”62 
	 El estudio de Javier Villa-Flores acerca de cómo las mujeres 
recurrieron a la blasfemia, obtiene en parte sus evidencias de la 
experiencia dentro del recogimiento, e ilumina algunas posturas 
críticas del impacto de los oratorianos en la sociedad virreinal de 
la Ciudad de México y la manera en que algunos percibían lo que 
era ser oratoriano. El autor retoma en parte las experiencias de 
una mujer llamada Juana de Medina, quien vivió con intermiten-
cia en el recogimiento por al menos tres años en un intento de 
escapar de un matrimonio problemático. Villa-Flores argumenta: 
“cuando eran difamadas o confinadas injustamente, las mujeres 
recurrían a la blasfemia para declarar a la fuerza y defenderse; sin 

59 Ibidem, ii, pp. 58-61.
60 Juan José de Eguiara y Eguren, Vida del venerable padre D. Pedro Arellano y 
Sossa, p. 157.
61 Ibidem, p. 159.
62 Gutiérrez Dávila, Memorias históricas, op. cit., i, p. 223.



42 / Benjamin Reed

embargo, al subvertir las expectativas morales de acuerdo con su 
género, el cual demandaba que las mujeres piadosas demostra-
ran contención verbal, comprometían su estatus como mujeres 
cristianas”.63 
	 Juana fue juzgada en varias ocasiones por usar de modo es-
tratégico un discurso blasfemo y así escapar del recogimiento 
donde, después de huir de su esposo, no pudo librarse de sus 
prefectos oratorianos. Pérez de Barcia, Fernández y su compañero 
oratoriano, Pedro de Arellano y Sosa, colaboraron para mantener 
a Juana enclaustrada y silenciada, luego de que su esposo pidió 
al arzobispo Aguiar y Seijas que lo ayudara a preservar su ho-
nor mientras él cumplía una sentencia de exilio en las Filipinas. 
Los oratorianos castigaron físicamente a Juana, la encarcelaron 
en una habitación cerrada y más tarde clausuraron la ventana de 
su cuarto para prevenir que se comunicara con los peatones que 
pasaban por allí. Más aún, los oratorianos y los inquisidores se 
opusieron al inicio de una investigación formal contra Juana, con 
el fin de que, argumenta Villa-Flores, “se evitara establecer un 
precedente que permitiera a las mujeres resguardadas en los reco-
gimientos usar la blasfemia como un medio para ser liberadas”.64

	 Otros casos de la Inquisición revelan de manera tanto inci-
dental como directa experiencias adicionales que discrepan de las 
memorias públicas de los oratorianos del recogimiento. Los tes-
tigos que en 1693 declararon contra fray Francisco de Jordanes y 
lo llamaron “iluso”, también dieron a entender que había inten-
tado tener relaciones sexuales con una mujer de 18 años llamada 
Teresa de Ahumada, mientras él trabajaba como confesor en el 
recogimiento de San Miguel de Belén. El testimonio de Ahumada 
revela que su entonces consejero espiritual, el oratoriano Miguel 
Álvarez, lo había alejado de ella ante las provocaciones sexuales 

63 Javier Villa-Flores, Dangerous Speech: A Social History of Blasphemy in Colonial 
Mexico, pp. 125-126.
64 Ibidem, p. 124 para la cita y pp. 121-125 para el análisis más extenso del caso.



Cultura de los oratorianos en la Ciudad de México, 1659-1821 / 43 

por parte de Jordanes;65 sin embargo, menos de un año después, 
el 7 de mayo de 1694, Álvarez se denunció a sí mismo ante la 
Inquisición en un intento de mitigar una protesta coordinada 
por varias mujeres a quienes había maltratado cuando estaban 
en el mismo lugar.66 Las residentes del recogimiento no podían 
retirarse a voluntad y, por tanto, tenían pocos recursos, salvo dar 
cuenta de los malos tratos a un sistema legal que, como hemos 
visto, estaba saturado de pares de Álvarez.
	 Aunque ningún litigio podía eliminar el abuso que sufrieron 
nueve mujeres que testificaron contra Álvarez, el registro de jui-
cios muestra preocupación entre los oratorianos, cuyo líder José 
Montaño usó los recursos a su disposición para reunir evidencias 
contra Álvarez. El 21 de julio de 1712 la corte lo forzó a declarar 
su culpa a manera de juramento público y le retiraron en defini-
tiva la licencia para escuchar cualquier confesión. Fue suspendido 
por un periodo de diez años y llevado de la Ciudad de México a 
Madrid, y se le ordenó quedar resguardado en la casa de la congre-
gación de Nuestra Señora de Guadalupe de Querétaro durante los 
primeros dos años de la sentencia. En Querétaro, se le ordenó se-
guir un régimen estricto de oración penitencial, se le prohibió dar 
misa por un lapso de dos meses. Fue exiliado permanentemente 
del recogimiento de San Miguel de Belén.67

Conclusión

En 1701 la Venerable Unión recibió respuesta de España en su se-
gunda petición para unirse a la congregación del Oratorio: tanto 
el papa como el rey dieron su anuencia. El siglo xviii fue, en sus 
primeros años, feliz y satisfactorio para la comunidad oratoriana 

65 agn-m, Inquisición, vol. 477, exp. 20. regp, caja 1, carpeta 27.
66 agn-m, Inquisición, vol. 692, exp. 1.
67 banc mss m-m 96/95m, vol. 8, núm. 2.



44 / Benjamin Reed

en la Ciudad de México por haberse cumplido el anhelo que tomó 
cuarenta años en realizarse. También le acompañaron nuevas for-
mas representativas de identidad que construyeron y alteraron el 
curso de la congregación del Oratorio: su nuevo estado generó un 
prolífico interés por su pasado. Muchos escritores consolidaron el 
estatus y los logros de sus antecesores de la Venerable Unión, así 
como las expresiones innovadoras y contemporáneas de la iden-
tidad oratoriana a través de textos memoriales.68 Mientras que 
muchos oratorianos continuaron trabajando como censores para 
la Inquisición y la arquidiócesis durante el siglo xviii, también 
comenzaron a usar la imprenta para conmemorar el reciente re-
conocimiento legal de su identidad como una congregación que 
incluía “licencias de la congregación” entre los textos preliminares 
que representaban la devoción oratoriana. Por ejemplo: el sermón 
Desseos de S. Joseph de Gutiérrez Dávila conmemoró un nuevo 
altar a María en 1740. Éste comienza con la censura provista 
regularmente por la Inquisición y la Arquidiócesis, pero los mate-
riales del prefacio concluyen con una crítica del oratoriano Juan 
de Contreras y una licencia conferida por una “junta particular” 
del prepósito y los diputados de la congregación.69

	 En otro sentido, los textos devocionales oratorianos que ca-
yeron bajo el escrutinio de la Inquisición revelan cómo algunas 
dimensiones de la identidad oratoriana fueron extraídas de la 
memoria de la comunidad. Por ejemplo: la Semana angélica de 
Alonso Alberto, cuya copia se encuentra en la Biblioteca Nacional 
de Chile, muestra que la nominación de ángeles no canónicos se 
convirtió en un problema de contención y un potencial para la 
confusa percepción de la doctrina católica. Pasajes similares en las 

68 Además de la crónica de Gutiérrez Dávila, op. cit., véanse las entradas biblio-
gráficas de Pedro de Arellano y Sossa, Alonso Cuevas y Dávalos, Antonio Gui-
llén de Castro, Domingo Pérez de Barcia y José de Torres y Vergara.
69 Julián Gutiérrez Dávila, Desseos de S. Joseph cumplidos con aversele dedicado en 
la Iglesia de la Congregacion del Oratorio de Mexico un altar â Maria Santissima..., 
p. 5v. de las páginas preliminares sin número.



Cultura de los oratorianos en la Ciudad de México, 1659-1821 / 45 

Estaciones de la pasión de sor María de la Antigua, cuya copia está 
en la John Carter Brown Library, muestra también preocupación 
por la proyección dogmática de heridas específicas de Cristo.70 
	 Mientras que las oraciones del rosario creadas por Castillo 
Márquez y Alberto y Velasco sobrevivieron con una fama du-
radera y continua circulación, el dominico fray José de Cabezas 
calificó otra guía contemporánea hecha por el oratoriano José de 
Lezamis como un “rosario intruso”, en una denuncia hecha en 
1757.71 El expediente explica que una queja formal de Cabezas 
fue sólo la más reciente en un hilo particular de quejas por parte 
de los dominicos que data desde inicios de la década de 1660. 
En esta queja aclara que las oraciones no autorizadas que circu-
laban impresas, dañaban en demasía las almas tanto de los fieles 
vivos como de los separados que necesitaban de salvación.72 Los 
“rosarios intrusos”, según explicó Cabezas, eran una forma per-
niciosa de la intromisión del diablo en el plan divino de Dios 
que engañaban a los fieles para abrazar de buena fe y con energía 
la recitación de rosarios falsos, mientras que las almas mortales 
presentes y pasadas agonizaban en pecado. La extensa herencia 
de las constituciones dominicas que Cabezas cita para aclarar qué 
porciones de los rosarios censurados se desviaban de los rosarios 
ortodoxos y dadores de indulgencia, puede explicar por qué ni 
Gutiérrez Dávila ni alguna otra bibliografía posterior mencionan 
este folleto.
	 Durante las celebraciones inaugurales de la congregación, 
Juan Millán de Poblete proclamó airosamente en su Sermón gra-
tulatorio en 1701 que “Quiso Christo Señor n[uestro] perpetuar, 
y dilatar aquella Union que tenía compuesta de ciento y veinte 
Discipulos, y que se dilatasse la Congregacion de su Catholica 

70 Alonso Alberto y Velasco, Semana angelica, y recuerdos a la devocion de los siete 
espiritus assistentes...; María de la Antigua, Estaciones de la passión del Señor... 
dedicadas a el licenciado Diego Calderon Benavides...
71 agn-m, Inquisición, vol. 975, exp. 3, f. 22r.
72 Ibidem, 35v-36r.



46 / Benjamin Reed

Iglesia a que los embiava; para ellos les manifiesta primero, que le 
es dada toda la potestad en el Cielo, y en la tierra […]”.73 Su len-
guaje providencial presenta a la Venerable Unión como receptores 
felices de la bula, con su total fuerza confraternal en compañía 
de miembros que habitaban fuera de ella. Pero tal consenso so-
brevivió poco tiempo, ya que nuevos derechos concedieron un 
nuevo estado que también los dotó de nuevas responsabilidades 
y una sumisión a una interpretación más rígida de las constitu-
ciones de las Congregaciones romanas. Los representantes de la 
gran mayoría de la comunidad oratoriana que vivieron en depar-
tamentos y casas privadas no asociadas con los dormitorios de la 
Iglesia estaban menos entusiasmados al aprender que, de acuerdo 
con su nueva constitución, no podrían participar en las elecciones 
comunitarias como miembros electores74 Los desacuerdos entre 
unos miembros sobre la interpretación apropiada y particular de 
la constitución oratoriana llevaron a un debate en 1707, durante 
el segundo trienio de elección de los oficiales oratorianos desde su 
formalización en 1701. Los oratorianos no residentes objetaron la 
elección de 1707, llevada a cabo en exclusiva entre los miembros 
residentes y en la cual eligieron sólo a sus pares para el concejo 
corporativo oratoriano. Los quejosos declararon nula la elección y 
escribieron al arzobispo Juan de Ortega Montañez, para protestar. 
Este fallo definitivo en favor de los oratorianos residentes cambió 
de manera permanente la organización interna y la cultura polí-
tica de la comunidad oratoriana de la Ciudad de México.
	 Una confusión corporativa similar acecharía a la congregación 
en 1768, cuando un terremoto dañó de modo irreparable tanto 
la iglesia tradicional como la construcción –que se encontraba en 
proceso– de la que sería una casa más grande para el culto. En 
vista de dos eventos recientes: el terremoto y la expulsión de los 

73 Juan Millán de Poblete, Sermon gratulatorio en la solemne fiesta, que celebró la 
Congregacion del Oratorio... de Mexico..., p. 4.
74 José María Marroquí, La Ciudad de México, t. 2, p. 432.



Cultura de los oratorianos en la Ciudad de México, 1659-1821 / 47 

jesuitas de Nueva España, los oratorianos compraron derechos 
para ingresar a la casa Profesa en el centro de Nueva España, que 
perteneció a los jesuitas, pero al hacer eso cambiaron algo de su 
independencia cultivada con esmero. Subsecuentemente, la co-
munidad oratoriana se convirtió en una “Congregación Real” y 
adquirió nuevas responsabilidades para mantener algunos ejerci-
cios espirituales jesuitas en su nuevo hogar. Éstos y otros cambios 
en el siglo xvii atestiguan la flexibilidad de la identidad oratoriana 
para afrontar nuevos retos e incorporar nuevas regulaciones; sin 
embargo, dicho dinamismo se construyó sobre una base muy di-
versa de redes y recursos desarrollados por los esfuerzos únicos de 
la Venerable Unión en el siglo xvii. 

Traducción: Uriel Iglesias Colón

Fuentes

Fuentes manuscritas
agi – Archivo General de Indias (España)
agn – Archivo General de la Nación (México)
ao – Arzobispos y Obispos
bn – Bienes Nacionales 
Inq. – Ramo Inquisición
iv – Indiferente Virreinal
Banc. Ms. – Mexican Inquisition Documents, Bancroft Library, University 

of California - Berkeley, usa.
gg – Genaro García Collection, Nettie Lee Benson Latin American Collec-

tion, University of Texas-Austin, usa.
hm – Mexican Inquisition Papers, Huntington Library, San Marino, Cali-

fornia, usa.
kc – Hans Peter Kraus Collection of Hispanic American Manuscripts, Li-

brary of Congress, Washington, D. C., usa.
regecemc – Richard E. Greenleaf Eighteenth Century Ecclesiastical Mexi-

can Collection, Latin American Library, Tulane University, New Or-
leans, Louisiana, usa.

regp – Richard E. Greenleaf Papers, Center for Southwest Research, Uni-
versity of New Mexico, Albuquerque, New Mexico, usa.



48 / Benjamin Reed

Fuentes primarias impresas
Aguilar, Luis Antonio de. Ley de gracia, y gracia immaculada de la ley..., Mé-

xico, La Viuda de Miguel de Ribera, 1707.
Alberto y Velasco, Alonso de. Semana angelica, y recuerdos a la devocion de los 

siete espiritus assistentes..., México, Francisco Rodríguez Lupercio, 1682.
Anduaga, Manuel de. Evangélicas conclusiones... que... predicó en el Convento 

de S. Francisco de México..., México, La Viuda de Francisco Rodríguez 
Lupercio, 1687.

Antigua, María de la. Estaciones de la passion del Señor... dedicadas a el licen-
ciado Diego Calderon Benavides..., México, Juan de Ribera, 1684.

Ávila, Juan de. Mariano pentilitero... en el sermón que predicó en el Convento 
de México..., México, La Viuda de Francisco Rodríguez Lupercio, 1684.

Beristain de Souza, José Mariano. Biblioteca hispanoamericana septentrio-
nal..., 3 vols. México, Alejandro Valdés, 1816-1821.

Burgoa, Francisco de. Palestra historial de virtudes y exemplares apostolicos..., 
México, Imprenta de Juan Ruiz, 1670.

Declaración... que hizo... vn famoso ladron llamado Gabriel Marin... al Li-
cenciado Francisco Corchero Carreño..., México, Viuda de Bernardo 
Calderón, 1654.

Eguiara y Eguren, Juan José. Vida del venerable padre D. Pedro Arellano y 
Sossa, México, Doña Maria de Rivera, 1735.

Ezcaray, Antonio de. Humilde desempeño, que... consagra en annuales cultos, 
al misterio de la Purissima Concepcion..., México, La Viuda de Bernardo 
Calderón, 1681.

Florencia, Francisco de. La milagrosa invención de un tesoro escondido..., Mé-
xico, La Viuda de Juan de Ribera, 1685. 

Gárate y Francia, Juan de. Ordenanzas para la Real fábrica de naipes de esta 
Nueva España, México, 1674r.

Garrido de Rivera y Vargas, Manuel. Vaticinios de Joseph... cumplidos, en el 
sentido fallecimiento de el señor doct. D. Joseph Torres, y Vergara..., México, 
Los Herederos de Miguel de Rivera, 1728.

Guillén de Castro, Antonio. Despertador catequistico... platicas que en la Igle-
sia de S. Felipe Neri de Mexico predicó el P. D. Antonio Guillen de Castro..., 
México, Doña María de Rivera, 1736.

Gutiérrez Dávila, Julián. Desseos de S. Joseph cumplidos con aversele dedicado 
en la Iglesia de la Congregacion del Oratorio de Mexico un altar â Maria 
Santissima..., México, Joseph Bernardo de Hogal, 1740.



Cultura de los oratorianos en la Ciudad de México, 1659-1821 / 49 

––––––––. El sabio con el corazon en la diestra Oracion funebre... del Sr. Dr. 
D. Joseph de Torres, y Vergara..., México, Los Herederos de la Viuda de 
Francisco Rodríguez Lupercio, 1727.

––––––––. Memorias históricas de la congregación del Oratorio de la Ciudad de 
México, México, Imprenta de María de Rivera, 1736.

––––––––. Vida y virtudes de el siervo de Dios... Domingo Perez de Barcia..., 
Madrid, Nicolás Rodríguez Francos, 1720.

Indulgencias y gracias concedidas... á la Archicofradia de la Doctrina Christia-
na... de que goza, y participa la Unión de San Felipe Neri... por bula de 
agregación..., México, Viuda de Bernardo Calderon, 1679.

Leiba, Diego de. Vida del Venerable Padre Fr. Diego Romero..., México, Juan 
de Ribera, 1684.

Mendoza Ayala, Juan de. Sermon en la dedicación de la capilla, que se hizo 
en la Iglesia de Santa María la Redonda de México..., México, Francisco 
Rodríguez Lupercio, 1679.

Millán de Poblete, Juan. Patrocinio de Maria Santissima..., México, Herede-
ros de la Viuda de Bernardo Calderón, 1693.

––––––––. Sermón gratulatorio en la solemne fiesta, que celebró la Congrega-
cion del Oratorio... de Mexico..., México, Los Herederos de la Viuda de 
Bernardo Calderón, 1702.

Narváez, Juan de. Sermón que en la opposicion a la Canoniga Magistral... 
predicó... Juan de Narvaes..., México, Los Herederos de la Viuda de Fran-
cisco Rodríguez Lupercio, 1699.

Navarro, Francisco. Voces del cielo repetidas en la tierra..., México, Miguel de 
Ribera Calderón, 1703.

Nos los Inquisidores Apostólicos..., México, 1659. Inquisition 242, Miguel 
Ángel Porrúa Collection, University of Notre Dame Rare Books & Spe-
cial Collections.

Plaza y Jaén, Cristóbal Bernardo de la. Crónica de la Real y Pontificia Uni-
versidad de México, ed. y pról. por Nicolás Rangel, México, Talleres Grá-
ficos del Museo Nacional de Arqueología, Historia y Etnografía, 1931.

Ramírez del Castillo, Pedro. Sermón de la esclarecida virgen, y martyr Sta. Ca-
tharina..., México, Los Herederos de la Viuda de Francisco Rodríguez 
Lupercio, 1701.

Reyes, Gaspar de los. Sermón que predicó... en las honrras... al Ex.mo Ill.mo... 
Fr. Payo Enriquez de Ribera..., México, La Viuda de Francisco Rodríguez 
Lupercio, 1684. 



50 / Benjamin Reed

Rivera, Alonso, Ofrecimiento de la corona de nuestro sr. jesu-christo, que co-
múnmente llaman camandula, sacado del libro intitulado: Exercicios del 
Rosario, que compuso el R. P. Fr. Alonso de Rivera, del Orden de Santo 
Domingo. Dispuesto Aora nuevamente por el Br. Diego del Castillo Mar-
quez, Capellan de Choro de la S. Iglesia Metropolitana de Mexico, México, 
Francisco Rivera Calderon, 1682.

Robles, Antonio de. Diario de sucesos notables (1665-1703), México, Im-
prenta de J. R. Navarro, 1853.

––––––––. Resguardo contra el olvido... del Illmo. Sr. Dr. D. Alonso de Cuevas 
Davalos..., México, Joseph Bernardo de Hogal, 1757.

Sáenz de Escobar, José. Manifiesto apologetico..., México, s/n, 1710.
Santa Cruz Aldana, Ignacio de. Quintillas castellanas..., México, Herederos 

de Juan Ruiz, 1676.
Sariñana, Isidro de. Llanto del occidente en el ocaso del mas claro sol de las 

Españas..., México, La Viuda de Bernardo Calderón, 1666.
Soria, Francisco de. Manual de exercicios para los Desagravios de Christo Señor 

Nuestro, México, Doña María de Benavides, 1697.
Yunibarbia, Bernardo. Intereses predicados... por las victorias conseguidas de... 

Philippo Qvinto..., México, Los Herederos de Juan Joseph Guillena Ca-
rrascoso, 1711.

Fuentes secundarias
Aguirre Salvador, Rodolfo. Por el camino de las letras. El ascenso profesional de 

los catedráticos juristas de la Nueva España. Siglo xviii, México, unam-ce-
su, 1998.

Baker, Geoffrey. “The Resounding City”, en Geoffrey Baker y Tess Knigh-
ton (eds.), Music and Urban Society in Colonial Latin America, Cambri-
dge, Cambridge University Press, 2011, pp. 1-20.

Benito Rodríguez, José Antonio. La bula de cruzada en Indias, Madrid, Fun-
dación Universitaria Española, 2002.

Chang, Ku-Ming (Kevin). “From Oral Disputation to Written Text: The 
Transformation of the Dissertation in Early Modern Europe”, History of 
Universities, vol. 19.2, 2004, pp. 129-187.

Chinchilla, Perla. “La república de las letras y la prédica jesuita novohispana 
del siglo xvii. Los paratextos y la emergencia del arte como sistema”, 
Estudios de Historia Novohispana, vol. 41, jul.-dic. 2009, pp. 79-104.

Diccionario de Autoridades, 3 vols., Madrid, 1729.



Cultura de los oratorianos en la Ciudad de México, 1659-1821 / 51 

Ferrer Ballester, María Teresa. “El oratorio barroco español: aportación de 
nuevas fuentes”, Revista de Musicología, vol. 16.5, 1993, pp. 2865-2866.

García Ávila, Celene. “Amuletos, conjuros y pócimas de amor: un caso de 
hechicería juzgado por el Santo Oficio (Puebla de los Ángeles, 1652)”, 
Contribuciones desde Coatepec, vol. 17, jul.-dic. 2009, pp. 45-63.

Genette, Gérard. Paratexts: Thresholds of Interpretation, tr. Jane Lewin, Cam-
bridge, Cambridge University Press, 1997.

Guijo, Gregorio Martín. Diario de sucesos virreinales, México, Porrúa, 1986.
Hans P. Kraus Collection of Hispanic American Manuscripts, ed. J. Benedict 

Warren, Washington, D. C., The Library of Congress, 1974.
Herrejón Peredo, Carlos. “Los sermones novohispanos”, en Raquel Chang 

Rodríguez (coord.), Historia de la literatura mexicana, vol. 2: La cultura 
letrada en la Nueva España del siglo xvii, México, Siglo XXI, 2002, pp. 
429-447.

Knauss, Jessica. “Villancico Culture in New Spain: as Seen in a Unique 
‘Sammelband’ in the John Carter Brown Library”, Providence, R. I., 
s/n, 2002.

Lewis, Laura. Hall of Mirrors: Power, Witchcraft and Caste in Colonial Mexi-
co, Durham, Duke University Press, 2003.

Marín-López, Javier. Los libros de polifonía de la catedral de México. Estudio 
y catálogo crítico, Jaén, Universidad de Jaén/Sociedad Española de Mu-
sicología, 2012.

Marroquí, José María. La Ciudad de México, 3 t., México, J. Aguilar y Vera, 
1900-1903.

Maza, Francisco de la y Luis Ortiz Macedo. El plano de la Ciudad de México 
de Pedro de Arrieta, 1737, México, unam, 2008.

Megged, Amos. “The Inquisitorial Perspectives of an Unmarried Mulatta 
Woman in Mid Seventeenth Century Mexico”, en Michale Goodich 
(ed.), Voices from the Bench: The Narratives of Lesser Folk in Medieval 
Trials, Nueva York, Palgrave-Macmillan, 2006, pp. 67-98.

Melvin, Karen. Building Colonial Cities of God: Mendicant Orders and Ur-
ban Culture in New Spain, Stanford, Stanford University Press, 2012.

Méndez, María Águeda (coord.). Catálogo de textos marginados de la Inqui-
sición, 2 vols., México, AGN, 1992-1997.

Moreno Gamboa, Olivia. “La imprenta y los autores novohispanos. La 
transformación de una cultura impresa colonial bajo el régimen borbó-
nico (1701-1821)”, tesis para optar por el grado de Doctora en Historia, 
unam, 2013.



52 / Benjamin Reed

Muriel, Josefina. La sociedad novohispana y sus colegios de niñas, t. ii: Funda-
ciones de los siglos xvii y xviii, México, unam, 2004.

Novikoff, Alex. The Medieval Culture of Disputation, Philadelphia, Universi-
ty of Pennsylvania Press, 2013.

O’Banion, Patrick. “For the Defense of the Faith? The Crusading Indulgen-
ce in Early Modern Spain”, Archive for Reformation History, vol. 101, 
2010, pp. 164-185.

––––––––. “The Crusading State: The Expedition for the Cruzada Indul-
gence from Trent to Lepanto”, Sixteenth Century Journal, vol. 44.1, 
Spring 2013, pp. 97-116.

Pérez Puente, Leticia. Tiempos de crisis, tiempos de consolidación. La catedral 
metropolitana de la Ciudad de México, 1653-1680, México, unam, 2005.

––––––––. “Los canónigos-catedráticos de la Universidad de México (siglo 
xvii)”, en Enrique González González y Leticia Pérez Puente (coord.), 
Colegios y universidades. Del antiguo régimen al liberalismo, México, 
unam-cesu, 2001, pp. 133-162.

––––––––. “El gobierno episcopal en México, siglo xvii: Mateo Sagade Bu-
gueiro”, en Alicia Mayer y Ernesto de la Torre Villar (eds.). Religión, 
poder y autoridad en la Nueva España, México, unam-Instituto de Inves-
tigaciones Históricas, 2004, pp. 55-66.

Rubial García, Antonio y María de Jesús Díaz Nava. “‘La santa es una be-
llaca y nos hace muchas burlas’: El caso del milagro de los panecitos de 
santa Teresa”, Estudios de Historia Novohispana, vol. 24, ene.-jun. 2001, 
pp. 53-75.

Sánchez Siscart, Monserrat. “Oratorio”, en Emilio Casares Rodicio (dir.), 
Diccionario de la música española e hispanoamericana, Sociedad General 
de Autores y Editores, 2001, vol. 8, pp. 125-128.

Villa-Flores, Javier. Dangerous Speech: A Social History of Blasphemy in Colo-
nial Mexico, Tucson, University of Arizona Press, 2006.

Von Wobeser, Gisela. Vida eterna y preocupaciones terrenales. Las capellanías 
de misas en la Nueva España, 1600-1821, México, unam, 2005.


