Cultura de los oratorianos en la Ciudad
de México, 1659-1821: identidad
corporativa, entre estructura y accion

OraroriaNn Currure IN Mexico Crrty, 1569-1821: COR-

PORATIVE IDENTITY BETWEEN STRUCTURE AND ACTION

BenJAMIN REED
University of South Carolina
Estados Unidos

ABSTRACT

This essay examines the changing bistory of Oratorian corporate identity in
Mexico City, from its foundations in 1659 through the changing social and
political landscape of Spanish rule. Although I assign priority to the founda-
tions built in the Seventeenth century, the dynamic and changing character
of Oratorian identity emerges most clearly through comparative interpreta-
tions of institutional and cultural changes in its manifestations over time.

Keywords: Oratorians, identity, preaching, prayer, music.

RESUMEN

El presente ensayo estudia la cambiante historia de la identidad corpo-
rativa de los oratorianos en la Ciudad de México, desde su fundacién en
1659, a través de los cambios sociales y politicos durante el virreinato.
Aunque priorizaré la fundacién durante el siglo xvi1, el cardcter dind-
mico y de cambio en la identidad de los oratorianos emerge con mayor
claridad a través de interpretaciones comparativas de cambios institucio-
nales y culturales en sus manifestaciones a través del tiempo.

Palabras clave: oratorianos, identidad, predicacién, oracién, musica.

Articulo recibido: 16-10-2017
Articulo aceptado: 22-2-2018

Historia y Grafia, Universidad Iberoamericana, afio 26, nium. 51, julio-diciembre 2018, pp. 15-52



INTRODUCCION

a historia de las comunidades de oratorianos en América Latina
irreinal ha recibido, hasta estos momentos, poca atencién de
los estudiosos, a pesar del importante papel que desempenaron en
la formacién de la sociedad. Para el caso de la Ciudad de México,
este ensayo valora el desempefio de la primera comunidad local
de oratorianos, una confraternidad llamada Venerable Unién, en
la consolidacién de la sociedad urbana en el centro de la Nueva
Espana. Hasta ahora, la mayoria de los historiadores que han
debatido sobre el papel de la Venerable Unién en la capital del
virreinato se basan, sobre todo, en la crénica de Julidn Gutiérrez
Dévila, Memorias historicas de la congregacion del Oratorio de la
Ciudad de México, escrita en 1736. Esta narracion presenta la im-
portancia de la Venerable Unién como un antecedente de la mds
reciente congregacién del Oratorio, autorizada debidamente por
sendos decretos del rey y del papa en 1701. Mientras que los perso-
najes y los acontecimientos que abarcan la historia de la Venerable
Unién son importantes, en la visién de Gutiérrez Ddvila éstos se
encuentran subordinados en tltima instancia a antecedentes en
un esquema teleolégico de un liderazgo que progresé desde un
“bosquejo” hasta la “figura completa” de la identidad oratoriana
en la Ciudad de México. Por mi parte, argumentaré que la regula-
cién mds laxa y la comunidad menos estructurada de la Venerable
Unién fue el vehiculo por medio del cual se desarrollé una comu-
nidad amplia de afiliados y redes de recursos que hubiesen sido
imposibles para una comunidad oratoriana establecida con leyes
idénticas a la congregacion del Oratorio en Roma, por lo cual
merecen una designacién de igual importancia. Mds atin, la con-
flictiva historia de los primeros quince afios de la congregacién
del Oratorio en la ciudad demuestra que la diversidad de opinién
promovida por la Venerable Unién sobrevivié mds alld de la im-
plementacién legal de las constituciones romanas del Oratorio, y
que, durante el siglo xvii1, algunos de sus miembros prefirieron
las estructuras legales anteriores a las impuestas después.

16 / Benjamin Reed



PRIMERAS NOTICIAS Y LA FUNDACION INSTITUCIONAL

El 8 de mayo de 1659, Antonio Calderén Benavides reunié a
32 compaiferos, sacerdotes seculares, en el convento de San Ber-
nardo en la Ciudad de México. Fue el primer paso para cumplir
una promesa devocional a san Felipe Neri, y asi cre6 lo que él
llamé la “Venerable Unién de Nuestro Padre San Felipe Neri”.
Esta gané popularidad rédpidamente: primero expandié su nd-
mero mdximo de miembros, de 33 a 120, y llegd a su médxima
capacidad en 1660." Después, s6lo pudieron anadirse nuevos
miembros cuando alguno abandonara el grupo, ya fuera porque
lo hubiesen transferido a una localidad muy distante para atender
los servicios regulares y las reuniones, o por causa de su muerte.
La Venerable Unién tuvo, durante el siglo xvii, cerca de 450
miembros; sin embargo, es dificil proporcionar un recuento de-
tallado de los cambios en su demografia. Una lista de anadidos
cronoldgicos anota, entre 1659 y 1660, 31 instancias de miem-
bros que fueron apuntados al mismo tiempo como “despedidos”
sin aclarar cudndo fueron apartados.” Mds atin, en algunos casos
hay anomalias escritas de manera expresa en la ldpida que regis-
traba la muerte de los oratorianos cuyos ritos funerarios fueron
dirigidos por la Venerable Unién. Por ejemplo: Francisco Ruiz
falleci6 entre el 20 de abril y el 6 de mayo de 1700, y en los regis-
tros de su ldpida dice: “aunque no se asistié a su entierro ni se le
dijeron las Missas”.? De igual manera, Juan Ydnez Davila profes6
como mercedario en su lecho de muerte en 1675, pero su nombre
no fue eliminado de la relacién de miembros oratorianos hasta
1699.* En contraste, el querido arzobispo fray Payo Enriquez
de Ribera dejé Nueva Espafa en 1682 y expird en Espana el 8 de

'GG, ms. 114y 66.

2GG, ms. 114.

3GG, ms. 66, f. 97r.

Julidn Gutiérrez Dévila, Memorias historicas de la congregacion del Oratorio de la

Ciudad de México, vol. 1, p. 78.

Cultura de los oratorianos en la Ciudad de México, 1659-1821/ 17



abril de 1684; sin embargo, tuvo elegfas finebres muy extensas
publicadas y mds tarde fue anotado como “congregante en nu-
mero” en México.

La evidencia anecdética posterior sugiere que, en algunas cir-
cunstancias, las reglas fueron lo suficientemente flexibles como
para incorporar a nuevos miembros sobre la capacidad médxima.
Por ejemplo: Gonzalo Sudrez de San Martin, un prominente juez
de la Real Audiencia y oficial de la Real y Pontificia Universi-
dad de México, pidié ser afnadido a la membrecia de la Venerable
Unién, y asi se hizo.” En esencia, las reglas institucionales fueron
mis flexibles en vista de las exigencias de costumbres locales y de
circunstancias.

Durante los primeros afos, las prioridades se enfocaron en la
admisién de los miembros mds viejos. Quizd esto intentaba ase-
gurar que el cada vez mayor nimero de clérigos seculares tuviese
acceso a los ritos funerarios mediante su asociacién con la Vene-
rable Unidn; pero en los hechos se recluté un gran nimero de
sacerdotes profesionales, maduros, cultos, empleados y prestigio-
sos que dotaron a su institucién con un alto perfil en la elite de la
sociedad mexicana. En una fecha tan temprana como el 11 de
mayo de 1659, el arzobispo Mateo Saga de Bugueiro fue enlistado
en la Venerable Unién como su “protector” y comenzé a dar sus
propias confesiones a los sacerdotes en su primera capilla en la
iglesia de Balvanera.® De ahi en adelante, durante el siglo xvir,
cada uno de los subsecuentes arzobispos de la Ciudad de Mé-
xico también se convirtié en protector afiliado, aunque muchos
de ellos fueron mds alld de este papel nominal. En febrero de
1682, el arzobispo Francisco de Aguiar y Seijas inicié una nueva
tendencia al incluirse primero a si mismo como un “congregante
en niimero’, antes de convertirse en protector honorario. En no-
viembre de ese afo, Payo Enriquez de Rivera también se unié

> Ibidem, p. 31.
¢ Ibidem, p. 28.

18 / Benjamin Reed



como congregante en nimero, y de igual manera el obispo de

Puebla, Manuel Fernindez de Santa Cruz, asi como al arzobispo

Juan de Ortega Montanez en 1698.” Mientras que los arzobis-

pos fueron sin duda las figuras mds poderosas con presencia en

la Nueva Espana por parte de la Iglesia, muchas operaciones co-

tidianas y conductas de la arquididcesis se basaron en las labores

de un doble nombramiento oficial conocido como el provisor y

el vicario general. Desde 1659 hasta 1714, cada vicario general

también compartié su afiliacién con la Venerable Unién.

TaBLa

Vicarios generales oratorianos en el arzobispado de México,

1658-1714°
FecHA DE

Axo NOMBRE INCORPORACION
1658-1662 Alonso Ortiz de Orda 1659
1663-1667 Nicolas del Puerto 1678
1667 Antonio de Cdrdenas y Salazar 1669
1668 Juan Diez de la Barrera 1673
1669-1672 Antonio de Cdrdenas y Salazar
1673 Miguel de Perea Quintanilla 1659
1674-1675 Nicolds del Puerto
1676-1678 Juan Diez de la Barrera
1677 Antonio de Cérdenas y Salazar
1678 Alonso Ortiz de Orda
1679-1682 Juan Cano Sandoval 1680
1680 Juan Diez de la Barrera
1681-1691 Diego de la Sierra 1662

7GG, ms. 114, ff. 5r-v, 7r.
8 Fuentes: AGN, 1v — 40, Cajas 2086, 2289, 2306, 2349, 3688, 4795, 5677, 6307;
AGN, 1V — BN, CAJAS 2186, 2273, 2344, 2419, 2432, 2528; 4015, 4505, 4680,

Cultura de los oratorianos en la Ciudad de México, 1659-1821/ 19



FEcHA DE

Axo NOMBRE INCORPORACION
1684 Francisco de Aguiar y Seijas 1682
1692-1698 Antonio de Aunzibay y Anaya 1685
1699 Manuel de Escalante y Mendoza 1676

1700-1704 Antonio de Aunzibay y Anaya

1705 ? ?

1706-1709 Antonio de Aunzibay y Anaya

I1710-1714 Antonio de Villasefior y Monroy 1699

Esta tabla muestra varias caracteristicas significativas en torno
a las relaciones de poder virreinales a través de los ojos orato-
rianos. En primer lugar, los vicarios generales fueron los jueces
de los tribunales eclesidsticos en primera instancia entre los arzo-
bispados y obispados, y actuaron como delegados episcopales y
representantes del poder: nombraban a lectores apropiados que
pudiesen hablar sobre la viabilidad de la cultura impresa y escu-
chaban quejas traidas y adaptadas para las cortes eclesidsticas. En

4872, 5074, 5106, 5146, 5205, 5217, 5273, 5328, 5388, 5407, 5626, 5692,
6128, 6664; Luis Antonio de Aguilar, Ley de gracia, y gracia inmaculada de la
ley...; Manuel de Anduaga, Evangélicas conclusiones... que... predicé en el Con-
vento de S. Francisco de Meéxico...; Juan de Avila, Mariano pentilitero... en el
sermdn que predicd en el Convento de México. . .; Francisco de Burgoa, Palestra his-
torial de virtudes y exemplares apostolicos...; Juan de Espinossa Moreno, Sermon,
que en la annual...; Antonio de Ezcaray, Humilde desempeno, que... consagra en
annuales cultos, al misterio de la Purissima Concepcion. . .; Francisco de Florencia,
La milagrosa invencion de un tesoro escondido. ..; Diego de Leiba, Vida del Vene-
rable Padre Fr. Diego Romero...; Juan de Mendoza Ayala, Sermon en la dedicacion
de la capilla, que se hizo en la Iglesia de Santa Maria la Redonda de México...;
Juan Milldn de Poblete, Patrocinio de Maria santissima...; Juan de Narvéez, Ser-
mon que en la opposicion a la Canoniga Magistral... predicé... Juan de Narvaes;
Francisco Navarro, Voces del cielo repetidas en la tierra...; Pedro Ramirez del
Castillo, Sermon de la esclarecida virgen, y martyr Sta. Catharina; Gaspar de los
Reyes, Sermon que predicd... en las honrras... al Ex.mo Ill.mo Fr. Payo Enriquez
de Ribera...; José Sdenz de Escobar, Manifiesto apologético...; Ignacio de Santa
Cruz Aldana, Quintillas castellanas. ..; Isidro de Sarifiana, Llanto del occidente en
el ocaso del mas claro sol de las Esparias...; Bernardo Yunibarbia, Intereses predica-

dos... por las victorias conseguidas de. .. Philippo Quinro...

20 / Benjamin Reed



segundo lugar, la oficina del vicario general mostré vinculos du-
raderos y multidireccionales que se forjaron entre los oratorianos
y los ejecutores del poder episcopal hacia dos vias: 1) oratorianos
que comenzaron a trabajar como vicarios generales; 2) vicarios
generales que se convirtieron en oratorianos. En tercer lugar, las
muchas instancias donde diferentes oratorianos se desempefaron
como vicarios generales en el mismo afo indican dos aspectos re-
levantes: por una parte, la importancia general del interinato y los
nombramientos temporales en la representacién de las relaciones
de poder oficiales y sus operaciones en la Ciudad de México, y por
la otra, la notoriedad de la experiencia del interinato en la repro-
duccién cultural del poder imperial. El gran aprendizaje en una
posicién temporal, a menudo precedié el nombramiento oficial,
ya con una posicién de poder plena.

El poder del arzobispo reside en la iglesia catedral. Gutiérrez
Dévila dedicé toda una seccién en su crénica a los miembros del
cabildo de la catedral en la Ciudad de México que se unieron a la
Venerable Unién.” En un estudio reciente sobre la consolidacién
de la catedral como una institucién coherente e independiente,
Leticia Pérez Puente presenta la composicién del cabildo en tres
distintos grupos de acuerdo con los anos particulares de involu-
cramiento y el nimero total de afos que sirvieron. En cada uno
de estos rubros, la mayoria de los miembros del cabildo eran tam-
bién oratorianos."

Pero la arquididcesis no fue la Gnica institucién que usaron los
oratorianos para organizar su poder. Otros miembros fueron dis-
tinguidos inquisidores que apuntalaban este particular terreno de
experiencia profesional a través de la consolidacién de la institu-

9 Més alld de las extensas biograffas de Isidro de Sarifiana y Cuenca, Diego de
Malpartida Centeno, José de Torres y Vergara, Juan Millén de Poblete y Juan
Antonio de Aldave, Gutiérrez Ddvila incluye entradas breves de veinte miem-
bros adicionales (Memorias histéricas, op. cit., 1, pp. 215-219).

10 Leticia Pérez Puente, Tiempos de crisis, tiempos de consolidacion. La catedral

metropolitana de la Ciudad de México, 1653-1680, pp. 195-204.

Cultura de los oratorianos en la Ciudad de México, 1659-1821 / 21



cién en las décadas de 1640 y 1650. Si se observa a la Inquisicion
a través de los ojos de los oratorianos, se revela cémo la Venerable
Unién aprovechd la experiencia de un gran rango de profesionales
entrenados en la cultura legal y espiritual. Por ejemplo: Francisco
Corchero Carrefo fue un renombrado detective del sistema peni-
tenciario de la Ciudad de México. Se valié de su posicién como
capelldn, tanto en las prisiones reales y publicas como en las de la
Inquisicién, para obtener admisién de culpa y contricién por
parte de sus reos.'! Thomas Lépez de Erenchun obtuvo experien-
ciay conflanza institucional entre la burocracia inquisitorial mien-
tras ejercié el puesto de secretario en la época de mayor poder de
la Inquisicién, entre 1630 y 1640, y de ahi en adelante pasé la
mayor parte de la década de 1650 persiguiendo casos como fis-
cal, antes de ser electo como segundo prefecto de la Venerable
Unién. Otros de los primeros miembros, como Juan de Ortega
Montanez y Francisco Deza y Ulloa, supervisaban el abanico de
informacién producida durante los juicios inquisitoriales y dic-
taron sentencias como jueces de tribuna.'” Estos puestos fueron
antecedentes importantes y posiciones concurrentes que desem-
penaron en relacién con otras en la arquididcesis, tal como lo es
ser obispo, provisor y vicario general. En visperas de dos audito-
rias de mitad de siglo acerca de la practica institucional conducida
por los visitadores peninsulares, oratorianos como Alonso Alberto
y Velasco y Rodrigo Ruiz de Cepeda Martinez comenzaron a pro-
veer servicios legales de defensa a los prisioneros que habian sido
detenidos y acusados por crimenes contra la fe.

Los oratorianos también trabajaron y colaboraron con las ope-
raciones del tribunal de la Santa Cruzada en la Nueva Espana. La
jurisdiccién del tribunal abarcé la promulgaciéon de privilegios

""Vid. Declaracion... que hizo... vn famoso ladron llamado Gabriel Marin... al
Licenciado Francisco Corchero Carrerio. ..

'2Para Juan de Ortega Montafiez, vid. im 35129, parte 11, 35131, partes 1y 11, y
AGN-M, Inquisicién, vol. 517, exp. 13. Para Francisco Deza y Ulloa, vid. AGN-M,

Inquisicién vol. 534, exp. 8; vol. 536, exp. 76; y vol. 543, exp. 44.

22 / Benjamin Reed



penitenciales y de dieta, la impresién de rezos ortodoxos y las
relaciones entre oracién e indulgencia realizadas a través de la es-
tructura y la prictica de la devocién catélica durante los inicios
de la Modernidad." Asi como la Inquisicidn, este tribunal local
mandaba regularmente reportes a un superior peninsular, quien
enviaba de vuelta respuestas detalladas e instrucciones. Un cédice
de cartas manuscritas en la tltima parte del siglo xvi1, recolectado
por José Adame y Arriaga, muestra una cadena consecutiva de
oratorianos que mantuvieron puestos importantes desde su funda-
cién a mediados de siglo como comisarios y jueces subdelegados:
Nicolds del Puerto aparecié como comisario subdelegado general
desde 1656." A pesar de un intenso conflicto con el arzobispo
Mateo Saga de Bugueiro en el cual se reusaron antiguas bulas
impresas para obtener nuevas indulgencias, Del Puerto mantuvo
su puesto durante la década de 1670." Cuando fue nombrado
obispo de Oaxaca en 1679, el comisario general de la Santa Cru-
zada, Antonio Benavides y Bazdn, escribi6 una carta por medio de
la cual nombré a Gonzalo Sudrez de San Martin como el nuevo
subdelegado e indicé que José Adame y Arriaga deberia servir
como subdelegado interino ante “ausencias, enfermedades y jus-
tos impedimentos”.'® Aunque no es claro exactamente cudndo fue
la siguiente transicién de autoridad, Adame y Arriaga tomé pose-
sién “en propiedad” entre finales de la década de 1680 e inicios de
1690." Quiz4 fue el mds dindmico de los comisarios oratorianos:
escribié un tratado legal sobre la concesién histérica de bulas de

'3 José Antonio Benito Rodriguez, La bula de cruzada en Indias; Patrick O’Ba-
nion, “For the Defense of the Faith? The Crusading Indulgence in Early Modern
Spain”, pp. 164-185.

4 acI, Indiferente 120, n. 86.

1> Con respecto a los conflictos con el arzobispo Saga de Bugueiro, vid. Leticia
Pérez Puente, “El gobierno episcopal, siglo xvir: Mateo Sagade Bugueiro”, pp.
61-63, y Gregorio Guijo, Diario, pp. 388-390.

1 ganc Mss M-m 1718, ff. 3-5.

'7Tal vez en 1685, ya que Sudrez de San Martin murié6 el 16 de noviembre de
ese afio.

Cultura de los oratorianos en la Ciudad de México, 1659-1821 / 23



la Santa Cruzada en el virreinato de Nueva Espafa en 1692."
Su “Manifiesto cronoldgico de las cruzadas” defendié la préctica
de resellar las bulas impresas no usadas en América cuando las
dificiles comunicaciones a través del Atldntico hubiesen de otra
manera evitado a los fieles recibir indulgencias cuando lo desea-
ran, y de paso quité a la Corona una de sus mds importantes y
lucrativas formas de patrimonio donado."

Los miembros de la Venerable Unién también constituyeron
una importante y temprana muestra del clero secular entrenado
en el derecho canénico y regular (“ambos derechos”) en la Real
y Pontificia Universidad de México: estaban inmersos en el sis-
tema de patronazgo. Los jurisconsultos oratorianos ocuparon un
nimero cada vez mayor de puestos tanto de abogados como de
jueces (oidores) en la Real Audiencia. Las investigaciones recien-
tes de Rodolfo Aguirre Salvador y Leticia Pérez Puente muestran
que, como un efecto de consolidacién y dominio del clero secu-
lar en el cabildo catedralicio y sobre los consejeros electorales de
la universidad, el clero secular controlé efectivamente la educa-
cién en la Unica institucién acreditada durante el virreinato para
otorgar grados avanzados en derecho civil.*” Los expertos legales
oratorianos también transfirieron su experiencia adquirida en la
universidad y en el tribunal para obtener mds titulos especializa-
dos. Por ejemplo, Juan de Gdrate promulgd y reforzé decretos
reales en relacién con la creacién, distribucién y —con posteriori-
dad- los impuestos sobre los naipes en la Nueva Espana.”!

'8 “Manifiesto Chronologico de las Cruzadas, y sus concesiones Pontificias, que

en la nueva Espana, sus Obispados sufragdneos y el de Campeche, y los de las
Yslas Philipinas, se han practicado desde su Origen”, kc, Mss 31013, caja 8,
item 153.

' Hans P Kraus Collection of Hispanic American Manuscripts: A Guide, pp. 139-142.
? Rodolfo Aguirre Salvador, Por el camino de las letras. El ascenso profesional de los
catedriticos juristas de la Nueva Esparia. Siglo xvin, pp. 30-36; Leticia Pérez Puente,
“Los can6nigos-catedraticos de la Universidad de México (siglo xv1)”, pp. 133-162.
' Juan de Gdrate y Francia, Ordenanzas para la real fibrica de los naipes de esta
Nueva Esparia.

24 [ Benjamin Reed



La influencia de los oratorianos en la universidad fue un me-
dio crucial para influir en la produccién local de intelectuales, asi
como para asegurar y mantener el liderazgo de los puestos en las
instituciones de gobierno de la Ciudad de México y para asegurar
la reproduccién de su propia comunidad por medio de la edu-
cacién. La habilidad de los oratorianos para crear una presencia
sostenida en el gobierno de otras instituciones estuvo supeditada
a su avanzada educacién. La adquisicidn de experiencia de trabajo
y los vinculos sociales a través del trabajo en curso y en la univer-
sidad se bas6 por mucho en la habilidad de los estudiantes para
defender con la palabra hablada argumentos y posturas contra
las criticas provenientes tanto de sus compafieros como de sus
profesores. Estas habilidades —diferentes facetas de la “cultura de
la disputa” oratoria— fueron a su vez empleadas en la universidad
por instructores para juzgar, por comparacion, a candidatos, en
las competiciones anunciadas para el pablico, llamadas concursos
de oposicién.*

En un nivel bdsico, la disputa pedia a los participantes dar
vida a un texto, designado con anticipacién como prueba, dentro
de un determinado campo del conocimiento. Era requerido que
los oradores actuaran, lo cual implicaba una importante dosis de
improvisacién. Después, se suponia que el efecto residual de la ac-
tuacién revelaria fiel o integramente una verdad dentro del texto
que los jueces encontrarian correcto con suficiencia, y lo dotarian
de una legitimidad canénica en su disciplina. Una variedad de
materiales muestra la prominencia de los oratorianos y su éxito
en la cultura de la disputa. Los inscritos y competidores ganaban
experiencia a través de la defensa publica de sus argumentos y
generaban conocimiento de si mismos y de sus capacidades ante
sus pares y superiores. Inclusive, las Relaciones de méritos y servicios

2 Vid. Alex Novikoft, 7he Medieval Culture of Disputation, esp. el cap. 5, y tam-
bién Ku-Ming (Kevin) Chang, “From Oral Disputation to Written Text: The
Transformation of the Dissertation in Early Modern Europe”, pp. 129-187.

Cultura de los oratorianos en la Ciudad de México, 1659-1821 / 25



contaban intentos fallidos como “méritos” en la bisqueda de su
avance profesional.”® Los registros corporativos de la Universidad
mantienen un recuento meticuloso del nimero de participantes
para cada silla profesional, el nimero de votos que recibié cada
participante por parte de los jueces y, en ocasiones, el tema que
definié un concurso particular.* El mismo proceso se emple6 en
lo fundamental para la eleccién de abogados que integrarian las
audiencias, sacerdotes para una parroquia y el canon magistral, o
bien para el predicador del consejo gobernante de la catedral (el
cabildo). Muchos oratorianos obtuvieron después, durante el si-
glo xv11, esta prestigiosa posicién en la Ciudad de México y otras
catedrales alrededor de la Nueva Espana.

Por medio de un hdbil recorrido a través de las mds pode-
rosas instituciones locales de la Nueva Espafia, los oratorianos
dominaron una tendencia cada vez mayor de control secular
sobre la Iglesia catélica que gradualmente sustituyé los espacios
jurisdiccionales y el poder de las 6rdenes regulares, y depuso a la
elite de laicos de posiciones cruciales de la Real Audiencia y de
la Universidad.

Mientras que la narracién hagiogrifica de Gutiérrez Davila
presenta a la Venerable Unién como un simple trazo o parte de la
identidad oratoriana, la inestable identidad corporativa de la de-
vocién oratoriana en el siglo xvir permitié que el clero secular con
intereses comunes adquiriera poder mediante una variada oferta
de prominentes roles sociales en la Nueva Espafa, y consolid6
el poder en colaboracién con colegas aliados, compafieros de es-
cuela, mentores y discipulos.

» Vid., por ejemplo, acl, Indiferente 120, N. 86.

*Vid., por ejemplo, Cristobal Bernardo de la Plaza y Jaén, Cronica de la Real y
Pontificia Universidad de México, Lib. v: 22 (vol. 2, pp. 9-10) sobre el uso de las
Sentencias de Pedro Lombardo como un tema para ocupar una de las sillas de
Francisco de Siles en Teologfa.

26 / Benjamin Reed



LAS PRACTICAS ESPIRITUALES DE LOS ORATORIANOS:
PRODUCCION CULTURAL Y CONTROL

Los oratorianos en la Venerable Unién usaron sus poderosas
influencias en la sociedad para consolidar su propia identidad
corporativa y reputacién como un emplazamiento de expertos de
todo tipo de oratoria por medio tanto de presentaciones ejempla-
res como de criticas matizadas y de la vigilancia de presentaciones
oratorias en una variedad de lugares. A continuacién me referiré
al impacto de la devocién oratoriana en tres facetas de su produc-
cién cultural: la oracién, la predicacién y la musica. Aunque las
estructuras de la critica literaria e histérica separan analiticamente
estos tres campos, representan una muy porosa formacién de la
cultura oral dentro de la cual los oratorianos buscaron con ansia
hacerse del control a través de la produccién local y de la censura.

Los oratorianos prestaron, con mayor fuerza en el siglo xvir,
particular atencién al desarrollo de oraciones ortodoxas en la Ciu-
dad de México y en la Nueva Espafa. Contribuyeron al auge de
los pequenos folletos de oraciones en 8° y 16°: manuales portd-
tiles del tamafo de la mano y de la palma que circularon mucho
entre la sociedad y que ademds eran baratos.”> Mientras que estos
manuales enfatizaban de modo implicito el papel central y me-
diador del sacerdote al guiar ejercicios devocionales y suplicas de
ayuda divina, también demostraron una vibrante diversidad en
las maneras en que el catolicismo facilit a sus fieles el apoyo y la
intercesién por medio de la oracién. Los oratorianos mostraron
habilidades particulares en adaptar partes de la tradicion europea
a un ritual prictico propio de América.

El primer oratoriano “prefecto de ejercicios” en la Ciudad
de México, Diego del Castillo Mdrquez, recompuso un rosario

» Karen Melvin, Building Colonial Cities of God: Mendicant Orders and Urban
Culture in New Spain, p. 142; Olivia Moreno Gamboa, “La imprenta y los au-
tores novohispanos. La transformacion de una cultura impresa colonial bajo el
régimen borbénico (1701-1821)”, pp. 67-68.

Cultura de los oratorianos en la Ciudad de México, 1659-1821 / 27



tradicional de tres partes, llamado “Camdndula”, en dos partes
cantadas que formaron una seccién regular del culto oratoriano
iniciado en 1669.%° La Camdndula se publicé por primera vez
en 1682 y se reimprimi6 veinticinco veces mds. El formato se-
cuencial de coros que alternaban versos en la versién de Mdrquez
realzé el contenido dramdtico del imaginario conceptual; mds
aun, el texto impreso usé el simbolismo poético comtn a la lirica
de la los albores de la Modernidad, tal como destacar el nombre de
Jesus por sus primeras letras en cada una de las lineas de un verso
que era cantado por el coro en turno:

Jesvs, llamado assi, por ser tan dulce,
Estrella que nos guia, y lleva al puerto,
Santidad que justifica nuestras culpas,
Vencedor del infierno, y del pecado,

Salud de los enfermos incurables [...]¥

Aunque el arreglo de Mérquez no incluyé la notacién del
acompafiamiento musical, algunas abreviaciones selectas sugie-
ren que midié con cuidado las palabras especificas y su ritmo
para facilitar la meditacién entre los aspectos de la humanidad
de Ciristo y su adaptacién del rosario. Por ejemplo: dé por dénde
en la siguiente linea de secuencia “Ventana por dé entro la luz
al mundo”.”® Esto sugeria que las oraciones permitidas eran por
lo comun cantadas (“oraciones rezadas”) para ser entonadas por
alguno de los coros de los oratorianos (“oraciones cantadas”); sin
embargo, coloquialmente un “camandulero” o “hacer muchas
camdndulas” podria también significar una mdscara hipdcrita de

% Alonso Rivera, Ofrecimiento de la corona de nuestro sr. jesu-christo, que comain-
mente llaman camandula, sacado del libro intitulado: Exercicios del Rosario, que
compuso el R. P Fr. Alonso de Rivera, del Orden de Santo Domingo. Dispuesto Aora
nuevamente por el Br. Diego del Castillo Marquez, Capellan de Choro de la S.
Iglesia Metropolitana de Mexico, n., p. 7.

7 Ibidem, n., p. 14.

28 Idem.

28 / Benjamin Reed



una devocién fiel y catdlica, e indicaria las tensiones inherentes a
las practicas oratorias religiosas contemporaneas.”

Otros manuales de oracién difuminan las lineas entre oracio-
nes y sermones: uno de los paratextos del Manual de exercicios
para los desagravios de Christo Serior Nuestro de Francisco de Soria
es una pagina y media del “Sermon de Nuestro Padre San Fran-
cisco a todo el mundo”, compuesto en una serie de cuartetas y
coplas ritmicas que conmemora a san Francisco y convoca a to-
das las 6rdenes de los franciscanos (clarisas, terciarios, calzados y
descalzos) a practicar la devocién penitencial y la oracién.*® Los
textos escritos, dedicados y pagados por oratorianos, consagraron
un archivo rico de material devocional a la disposicién del clero
de la Nueva Espana.

Las instituciones religiosas de la Ciudad de México pusieron a
sus residentes y afiliados a trabajar orando por la salvacién de vivos
y difuntos.’’ La Venerable Unién organizé la salvacién de los
vivos en primera instancia mediante la confraternidad de la doc-
trina cristiana y aseguré indulgencias del papa. Todos aquellos
que se unieron a las reuniones regulares de oracién en su iglesia
también disfrutaron indulgencias de sus pecados por confesar;
ademds, comulgaban en la iglesia oratoriana en los dias de fiesta
de san Felipe Neri, san Francisco de Sales y nuestra senora de las
Nieves.** Las indulgencias asociadas con el Ofrecimiento de Diego
del Castillo Médrquez ilustran un calendario de indulgencias di-
ferente pero relacionado con la oracién. Mds especificamente,
quienes buscaran ganar las indulgencias ofrecidas tenfan que po-

¥ Diccionario de autoridades, 1, p. 84.

39 Francisco de Soria, Manual de exercicios para los Desagravios de Christo Serior
Nuestro, n., pp. 9-10. Sobre el concepto de paratextos, vid. Gerard Genette,
Paratexts: Thresholds of Interpretation.

3' Melvin, Building Colonial Cities, op. cit., esp. el cap. 3.

32 Las condiciones de la indulgencia y reglas por miembros de la archicofradia
estdn estipuladas en Indulgencias y gracias concedidas... 4 la Archicofradia de la
Doctrina Christiana... de que goza, y participa la Unién de San Felipe Neri...
por bula de agregacién...

Cultura de los oratorianos en la Ciudad de México, 1659-1821 / 29



seer primero la mds reciente versién de la bula de la Santa Cruzada
predicada por el comisario local de la Santa Cruzada para poder
activar el poder de la indulgencia papal. Los servicios para los
difuntos comenzaron con los ritos observados por miembros afi-
liados y continuaron por afios con las capellanias fundadas en el
Oratorio y por los oratorianos en otros sitios devocionales.”

La Venerable Unién consideré a la prédica como una habi-
lidad en extremo importante para el clero en general y para sus
propios miembros en particular; de hecho, Gutiérrez Dévila la
apunta como una de las dos aptitudes necesarias para afiliarse.*
Los sermones publicados de los predicadores oratorianos fueron
una importante innovacién en la cultura impresa de la Ciudad
de México durante la dltima parte del siglo xvi1. Los oratorianos
representaron de manera consistente el mds alto nombramiento
oficial de predicacidn entre la didcesis: el canénigo magistral de
la catedral.”La iglesia oratoriana se hizo famosa en especial por
pronunciar sermones durante los dias de feria en honor a san
Felipe Neri y san Francisco de Sales, asi como a su patrona ma-
riana, nuestra sefiora de las Nieves, pero sus predicadores afiliados
también trabajaron con intensidad en las iglesias y parroquias
de la Ciudad de México y de Nueva Espafia. Juan de Pedroza y
José de Lezamis buscaron notoriamente lugares donde hubiera
peleas de gallos, y ahi bloqueaban con sus cuerpos las salidas y
predicaban contra los pecados de los espectadores.®® José Garcia
de Ledn, en un intento por balancear un estilo de vida ermitafio
con la evangelizacién urbana, viajé en compania de un sirviente

3 Vid. Gisela von Wobeser, Vida eterna y preocupaciones terrenales. Las capellanias
de misas en la Nueva Esparia, 1600-1821.

3 Gutiérrez Dévila, Memorias histdricas, op. cit., 1, p. 95 11, p. 186.

% Algunos canénigos magistrales oratorianos de la Ciudad de México fueron:
Simén Esteban Beltrdn de Alzate, Isidro de Sarifiana y Cuenca, Ignacio de Ho-
yos Santillana y José Vidal de Figueroa. Juan de Poblete tuvo el mismo puesto
en Michoacidn asi como Lorenzo de Salazar Mufatones tanto en Michoacin
como en Puebla.

% Gutiérrez Davila, Memorias histéricas, op. cit., 1, p. 256.

30 / Benjamin Reed



anciano “moreno” y fue objeto de mencién de Gutiérrez Davila
cuando éste reprodujo algo de lo dicho por aquél: “Mi moreno
ensefa la doctrina christiana 4 los muchachos, y 4 mi me exercita
la paciencia”.”

Los oratorianos también fueron consultados a menudo como
censores que promovian los sermones de sus companeros afli-
liados y de sus pares durante el siglo xvir. Los paratextos tales
como aprobaciones, sentires y pareceres, enmarcados entre los
sermones, mantuvieron una posicion liminar: partes del texto sin
namero de pdgina entre documentos foliados. Incluso cuando los
sermones han surgido en afios recientes como objeto de la critica
literaria y la historia como un género importante para interpretar
la temprana cultura moderna, los paratextos poco a poco han co-
menzado a entrar en la conciencia de los académicos de literatura
como textos en sf mismos.*® Estos son registros ttiles para rastrear
las identificaciones cambiantes de los oratorianos en relacién con
los acontecimientos especificos y las acciones registradas en el im-
preso, y en especial una herramienta atil para rastrear los lugares
de trabajo en tiempo de censores particulares que, de otra forma,
hubieran dejado pocas huellas cronolégicas de sus vidas, y no ten-
drfan memoria escrita como “autores” en la biblioteca histérica.

Ademds de los arreglos musicales de la oracién, los oratorianos
también contribuyeron al desarrollo de la cultura del villancico
en la Ciudad de México. Monserrat Sdnchez Siscart arguye que
las historias de la cultura oratoriana, los oratorios y los villan-
cicos estdn ciertamente entremezclados desde la mitad del siglo
xv11, cuando dichas congregaciones comenzaron a aparecer en Es-
pana; sin embargo, no existe una trayectoria clara de influencias
entre las existentes tradiciones musicales polifénicas de Espana,
donde se incluya al villancico, las comunidades oratorianas y el

3 [bidem, 1, p. 242.

38 Vid. Perla Chinchilla, “La reptiblica de las letras y la prédica jesuita novohis-
pana del siglo xvir. Los paratextos y la emergencia del arte como sistema”, pp.
79-104, y Carlos Herrejon Peredo, “Los sermones novohispanos”, pp. 429-447.

Cultura de los oratorianos en la Ciudad de México, 1659-1821 / 31



oratorio.” El dltimo, denominado sin duda como el género de
los oratorios, no surgié como mdsica publicada o manuscrita sino
hasta el siglo xviir. Por otra parte, algunos musicélogos argumen-
tan que los textos anteriores clasificados como villancicos retinen
cualidades esenciales de los oratorios.* Las muchas ocasiones ce-
remoniales que requerfan de la produccién de villancicos en el
Imperio espafol y la necesidad de que cada texto proporcionara
una explicacién novedosa de un texto tradicional del catolicismo
de los albores de la Modernidad, contribuyeron a que incluso los
escritores mds innovadores tomaran —y afadieran— una viva y
fluida cultura poética que embellecia la tradicién catélica.

Es claro el papel prominente de algunos oratorianos en el fi-
nanciamiento regular de musica polifénica para los servicios en
la catedral de la Ciudad de México. Javier Marin Lépez encon-
tr6, entre los registros de sus servicios musicales polifénicos del
siglo xvr, 16 festivales separados que conmemoraban las vidas
de Jestis y Maria y varios santos. Dichos actos fueron patrocina-
dos por donaciones de oratorianos que recién se habfan unido a
la Venerable Unién en el siglo xvir.*! Oratorianos como Diego
de Rivera produjeron un nimero significativo de villancicos en
verso, y muchos villancicos producidos en los siglos xvir y xvin
en la catedral de la capital fueron financiados por Simén Beltrdn
de Alzate y Garcia de Legaspi y Velasco.*? Gutiérrez Ddvila tam-
bién nota que los oratorianos arreglaron que una campana tocara
por toda la ciudad para conmemorar la Pasién de Cristo: una
pequena ventana a la musicologia de la experiencia urbana.”® Las

¥ Moserrat Sdnchez Siscart, “Oratorio”, pp. 125-128.

0 Marfa Teresa Ferrer Ballester, “El oratorio barroco espafiol: aportacién de nue-
vas fuentes”, pp. 2865-2866.

# Javier Marin-Ldpez, Libros de polifonia de la catedral de México. Estudio y catd-
logo critico, vol. 1, pp. 119-126.

2 Vid. Jessica Knauss, “Villancico Culture in New Spain: as Seen in a Unique
‘Sammelband’ in the John Carter Brown Library”.

® Gutiérrez Ddvila, Memorias histéricas, op. cit., 1, p. 73; vol. 11, pp. 38-39; Geo-
ffrey Baker, “The Resounding City”, p. 1.

32 / Benjamin Reed



contribuciones de los oratorianos a la cultura musical de la Ciudad
de México muestran un interés por incidir en una serie variada de
medios textuales y lugares de actuacién y por demostrar un es-
fuerzo penetrante para instalar al clero como figura mediadora en
los escenarios de la actuacién musical.

Al mismo tiempo buscaron producir ejemplos publicos de una
“buena” oratoria. Lucharon para formar el destino de la cultura
oral heterodoxa en América. En 1659, el mismo ano en que los
oratorianos comenzaron a ofrecer sus primeros servicios en la
Ciudad de México, la Inquisicién promulgé un edicto por medio
del cual prohibié las reuniones religiosas privadas “ilicitas” y otros
actos devocionales. Con la ayuda de su impresor con licencia y
del fundador de la primera reunién de los oratorianos, Antonio
Calderén Benavides, los inquisidores deletrearon al pie de la letra
el significado en un volante impreso:

[N]os hizo relacion, que [...] se ha introducido de algun tiempo
a esta parte, por perniciosa, ¢ intolerable costumbre [...] el hazer
en sus casas Oratorios privados [...] sin determinacion de la
santa Sede Apostolica [...] donde se hazen los dichos Oratorios,
hombres, y mugeres, a comer, y bever demasiadamente, a jugar,
cantar, y baylar con grande deshonestidad, ¢ indecencia [...]*

Los miedos a una vestimenta indebida, a tomar, comer, cantar
y bailar durante los rezos, todo se materializ6 en las subsecuentes
juergas de reuniones urbanas en Nueva Espana, cuyos casos in-
quisitoriales a menudo fueron llevados por los oratorianos. Por
ejemplo: en 1663 supieron de una reunién en una calle cerrada en
Puebla de los Angeles. Maccario Ansures y Guebara, un sacerdote
local y miembro del coro de la catedral report6 haber visto:

[L]ucses encendidas y llegar ai mas serca rreconosio un Altar con

un frontal morado y quatro lucses encendidas y que al son del

# Nos los Inquisidores Apostdlicos. ..

Cultura de los oratorianos en la Ciudad de México, 1659-1821 / 33



Arpa estaua baylando una muger y el Altar tenia diferentes yma-
gines de bulto y pincel y que paresiendole que todo lo dicho
contra biene a las dispocissiones de los edictos del sancto officio
de la ynquigission.®

Regresaron después y vieron que habia sido en la casa de Ma-
ria Rodriguez, una mujer “castiza” que estaba fuera del pueblo
durante la fiesta. El notario de la Inquisicién, Juan de Herrera
Galves, se unié con Ansures de Guebara, otros dos sacerdotes y el
regidor, Diego Ddvila Galindo, para aprehender a los residentes e
incautar una parte de las posesiones materiales que hallaron en la
casa. Ahi también encontraron a dos “indios” —Nicolds Bernabé y
Simén de la Cruz— que estaban tocando, respectivamente, la gui-
tarra y el arpa ante el altar, mientras que otro mds, Juan Ramirez,
vefa a Magdalena Marfa, una “india” que en apariencia era la res-
ponsable de la reunién. Todos fueron llevados en custodia a la
prisién local de la Inquisicién y detenidos durante mds de un mes
sin hacer mayor investigacién, hasta que el comisario local, An-
tonio de Peralta Castaneda, acepté que fueran liberados y que se
les devolvieran sus pertenencias, bajo promesa de secrecia. En una
comunicacién privada, Rodrigo Ruiz de Cepeda Martinez, el fis-
cal mayor de la Ciudad de México, amonesté a Peralta Castaneda
por proceder tan lento. Las autoridades a menudo consideraron
los oratorios en espacios domésticos como un lugar problemadtico
para las autoridades eclesidsticas, incluso entre las poblaciones ur-
banas de elite de la Nueva Espafa.

Mis atn, una Competencia de 1694 entre el Tribunal de la
Santa Cruzada y la Inquisicién demuestra los esfuerzos de los
oratorianos para usar los poderes institucionales de la Ciudad
de México con la finalidad de formar y ganar el control de la

# AGN-M, Inquisicién, vol. 502, Exp. 15, f. 571 r.

% Por ejemplo: vid. Antonio Rubial Garcfa y Marfa de Jests Diaz Nava, “La
santa es una bellaca y nos hace muchas burlas’: El caso del milagro de los pane-
citos de santa Teresa’, pp. 53-75.

34 / Benjamin Reed



oratoria ritual. El problema en este caso comenzé cuando José
de Adame y Arriaga publicé un edicto en esta ciudad y us6 un
texto escrito y una proclamacién oral a fin de prohibir el uso
de tres nuevos cantos para buscar el favor de san Felipe Beni-
cio, santo Domingo de Calzada y santa Eulalia Emiritense. La
Inquisicién respondié con celeridad, alegando que habia extrali-
mitado su autoridad como una Cruzada oficial y emitié su propio
edicto en un evento publico donde prohibié las 6rdenes previas
de Adame y Arriaga.”’ Este desacuerdo riguroso y publico entre
el catolicismo ortodoxo dificilmente era una novedad, pero fue
poco frecuente como para ameritar una investigacién de sus res-
pectivos tribunales competentes y un proceso de adjudicacién a
la Real Audiencia. Los persecutores reunieron el testimonio de
varias autoridades franciscanas, jesuitas, dominicas y diocesanas
durante febrero y marzo (que comenz6 antes de la proclamacién
publica) y expusieron la transgresién de Adame y Arriaga.”® Por
otra parte, ¢l compuso su propia defensa contra los cargos levan-
tados en su contra, citd a declarar al maestro de ceremonias de la
Ciudad de México (otro oratoriano llamado Agustin Carrién)*
y mand§ varias licencias reales que demostraban en concreto a
las autoridades correspondientes que los inquisidores sugeridos
estaban fuera de su jurisdiccién en su denuncia inicial. También
arguy6 que los inquisidores habian creado un esciandalo publico
innecesario y que le impusieron multas considerables. La Audien-
cia sostuvo este juicio el 15 de junio de 1694 y fall6 en favor de
Adame y Arriaga. Durante los siguientes dos anos, el rey Carlos
II promulgé dos cédulas reales en las cuales declaraba nulas las
sanciones impuestas por la Inquisicién y amonesté a ésta por ex-
tralimitar su autoridad.”

7 ac1, México, legajo 278, REGECEMC, caja 7, carpetas 58, 67 y 68.
8 AGN-Inquisicidn, vol. 694, exp. 4, ff. 322r-325r, 329r-330r.

“ Ihidem, ff. 358r-361.

0 Ihidem, ff. 369r, 371r.

Cultura de los oratorianos en la Ciudad de México, 1659-1821 / 35



Los juicios en contra de los practicantes de hechiceria también
ilustran c6mo los laicos adaptaron la oratoria religiosa para buscar
asuntos similares como curacién, amor y adivinacion a través de
caminos heterodoxos que probaron ser eficaces y de paso esqui-
varon la autoridad de la Iglesia.”’ Los inquisidores de la Nueva
Espafia trazaron un mapa en lo que vieron como una geogra-
fia donde hubo una mezcla perversa de las tradiciones rituales
locales americanas, plantas y otras sustancias naturales, expertos
religiosos descendientes de comunidades africanas y un amplio
margen de deseos heterodoxos a los cuales sucumbié la repiblica
de espanoles. Mientras que los diccionarios como el Zesoro de la
lengua castellana de Sebastidn de Covarrubias y los procesos de
los inquisidores encuadraron a la hechicerfa como una malévola
manipulacién de las voluntades de otras personas, los oratorianos
también describieron su eficiente trabajo evangelizador y su pré-
dica como “hechizos sagrados”, lo que demuestra la ambivalencia
y ansiedad alrededor del poder espiritual en la Nueva Espana. Por
ejemplo: Gutiérrez Diévila describié la cultura devocional de los
oratorianos como:

la santa libertad, que professan los Hijos de San Phelipe para la
santificacion de sus almas con la puntual observancia de sus Es-
tatutos; y para la de todas aquellas, que atrahidas de el buen olor
de sus Apostolicos ministerios, quisieren participar en la dulce
eficacia de su doctrina, que frequentemente reparten con la fami-
liar distribucion de la Divina palabra, assi en la propria Iglesia, y
Oratorio, como fuera tambien en los Vespertinos Oratorios, en
que aviendo sazonado nuestro discretissimo Santo Padre con la
dulce armonia de la Musica, y suave atractivo de la tierna voz de

3! Durante su periodo como fiscal, Thomas Lépez de Erenchun interrogé con
vigor y persigui6 a varias mujeres con el cargo de hechicerfa. Vid. Celene Garcia
Avila, “Amuletos, conjuros y pécimas de amor: Un caso de hechicerfa juzgado
por el Santo Oficio (Puebla de los Angeles, 1652)”; pp. 45-63, y Amos Megged,
“The Inquisitorial Perspectivas of an Unmarried Mulatta Woman in Mid-Seven-
theenth Century Mexico”, pp. 67-98.

36 / Benjamin Reed



vn Infante, la fuerza de la Divina palabra, supo confeccionar vn
como hechizo sagrado, para llevar con eficacia, y dulzura libres,

y captivas innumerables Almas 4 el Cielo...

La confluencia de metédforas sensoriales inspiradas por las devo-
ciones oratorianas se muestra en paralelo con la diferencia radical
de sentido adscrita a la hechiceria en los juicios inquisitoriales y
subraya la existencia entrelazada de la heterodoxia y la ortodoxia
entre las practicas del poder en el temprano catolicismo moderno.
Los mismos oratorianos que acumularon la gran fama de sus
propias prédicas y que proveyeron licencias para publicar sermo-
nes de otros, también utilizaron su autoridad como inquisidores
para denunciar y censurar sermones calificados como heterodo-
xo0s. Por ejemplo: en 1681 el procurador general de la provincia
franciscana del Santo Evangelio, fray Juan Cavallero Carranco,
denunci6é un sermén predicado ese ano en la fiesta del dia de
santa Catalina de Siena (4 de mayo). Fray Juan Pimentel, un do-
minico, predicé un sermén bajo el escrutinio de un convento de
monjas consagrado a santa Catalina en la Ciudad de México y
tomé una detallada explicacién de las més recientes publicaciones
que interpretaban las heridas del martirio de Santa Catalina. La
denuncia de Cavallero Carranco se basé en la calumniosa presen-
tacién de Pimentel sobre los autores franciscanos que hablaron
sobre el tema. El los usé como un punto de apoyo retérico para
elevar la interpretacion entre los tedlogos dominicos. Tales po-
liticas divisorias, segiin argumenté Cavallero Carranco, no sélo
contradecian la comprensién contempordnea sobre el martirio de
santa Catalina, que era asumida por la Inquisicidn, sino que, més
aun, inculcaban peligrosamente una mala interpretacién entre los
devotos a expensas de la reputacién de los franciscanos.>

52 Gutiérrez Dévila, Memorias histéricas, op. cit., 1, p. 34; 11, p. 45.
%3 AGN-M, Inquisicidn, vol. 645, exp. 6, ff. 337r-339v.

Cultura de los oratorianos en la Ciudad de México, 1659-1821 / 37



La Inquisicién demandé de inmediato que Pimentel enviara
su sermén manuscrito para una revisién y reuni6 a un grupo de
teblogos entre los que se incluyeron dos oratorianos, un jesuita,
dos agustinos y dos dominicos. A pesar de las elogiosas criticas
de los dominicos, los inquisidores decidieron en dltima instancia
prohibir la circulaciéon del sermén, ya fuera manuscrito, ya fuera
impreso, a recomendacién del capelldn de la catedral oratoriana,
Isidro Sarifiana y Cuenca, sin demasiadas revisiones. La critica
de Sarinana identificé el uso gratuito del libro £/ humano serafin
y tnico llagado, del franciscano fray Martin del Castillo, como el
principal problema. Este libro habia sido denunciado por otro
dominico en 1685. Al citar en extenso el trabajo de Castillo para
representar la teologia franciscana, Pimentel desdefaba a otra
orden religiosa y ponfa en circulacién material censurable por
medio de su propia escritura. Sarifiana se ensafé mds ain con
algunas secciones hiperbélicas, cuando, por ejemplo, reclamé que
santa Catalina fuera el tinico ejemplo de caridad perfecta, y otros
pasajes donde el predicador hablé a su audiencia como la persona
de santa Catalina.”

La censura del sermén de fray Juan de Pimentel demos-
tré tanto los métodos rigurosos del andlisis textual y teolédgico
ordenado por los oratorianos, como la gran estima en que la In-
quisicion y su tribunal especial de jueces eclesidsticos tenian la
opinién de Sarifiana. El énfasis que puso en E/ serafin humano,
y dnico llagado de Castillo le permitié presentar con audacia el
argumento teoldgico del sermén como polémico y divisorio, para
ofrecer recomendaciones en la enmienda del sermén y para que
tuviese un mejor uso, asi como para evitar de modo explicito el
comparar a los dominicos con los franciscanos en funcién de
quién era el mejor tedlogo. El andlisis de Sarinana es emblemdtico
del tipo de negociaciones que los oratorianos realizaron a menudo
entre 6rdenes religiosas rivales, y como voceros dentro de la iglesia

4 Ihidem, f. 376r.

38 / Benjamin Reed



secular, en nombre de las érdenes regulares y de las instituciones
con las que mantenian trabajo y vinculos sociales particulares.

LA IDENTIDAD ORATORIANA ENTRE LAS INSTITUCIONES:
UNA APROXIMACION DESDE EL RECOGIMIENTO DE SAN MIGUEL
DE BELEN

A la par de los desarrollos corporativos de la Venerable Unidn, los
oratorianos marcaron el panorama de la Ciudad de México para
cuidar las instituciones externas. Sus relaciones ante cada actua-
cién subcorporativa cambié con el tiempo, pero refleja las diversas
influencias producidas por la cultura oratoriana. Un ejemplo par-
ticularmente bien documento es el recogimiento de San Miguel
de Belén, donde los oratorianos gastaban considerables recursos
para transformar las vidas de las mujeres y ninos de la ciudad.
Domingo Pérez de Barcia inicid esta institucién como una casa
de proteccion para las mujeres solteras, pobres y divorciadas en el
barrio de Belén. Se inspir6 en la gufa de los influyentes consejeros
espirituales, los jesuitas Antonio Nunez de Miranda y José Vida.
Pérez de Barcia pasé por la ciudad para recolectar limosna y asi
financiar su proyecto, pero también aseguré importantes redes
patronales con laicos ricos como Juan Pérez Gallardo, su viuda
(después de 1681) y Juan de Chavarria Valera, asi como el arzo-
bispo Aguiar y Seijas. La institucién abrié en 1683 operando sélo
una pequena casa donada por Gallardo, pero se desarrollé con
celeridad durante los siguientes tres afios a través de donaciones
continuas de efectivo y compré los edificios adyacentes, donde
construy6 dormitorios, capillas y oratorios.”

Ademds de Pérez de Barcia y su patrén oratoriano, Aguiar
y Seijas, muchos otros oratorianos jugaron importantes pape-
les en las operaciones diarias y las actividades de recogimiento,

% Josefina Muriel, La sociedad novohispana y sus colegios de ninias, t. 2, pp. 73-77.

Cultura de los oratorianos en la Ciudad de México, 1659-1821 / 39



por lo menos hasta su transicién formal a la autoridad diocesana
en 1726. Antes de 1688, cuando el cabildo civil de la Ciudad
de México forzé a la “india” Marfa de la Concepcién a vender
sus propiedades en Belén al recogimiento en favor del “interés
publico”, es decir, para proveer a las mujeres residentes con una
capilla y otras comodidades devocionales y residenciales de su
propiedad, Pérez de Barcia hizo que las mujeres fueran a misa
cada dfa a San Felipe Neri y regresaran.’® Ldzaro Ferndndez
trabajé consistentemente como el segundo en funciones de Pérez
de Barcia y a menudo tomé el papel principal en la direccién del
recogimiento durante las ausencias de Pérez de Barcia. Muchos
otros oratorianos también ayudaron a proveer de personal a la
institucién, sirviendo como predicadores visitantes y escuchando
las confesiones de las mujeres en el complejo desarrollo eclesids-
tico de recogimiento.”’

El desarrollo y la profesionalizacién de la institucién promo-
vieron una plataforma moral para demostrar las virtudes de los
eclesidsticos y de las piadosas mujeres que aceptaron un estilo de
vida austero, en reclusién, e intenso en cuanto al trabajo. Las vi-
tae de los oratorianos que trabajaron en el recogimiento refieren
episodios de intento de tormentos por parte de demonios para
interrumpir los trabajos piadosos,”® y ofrecen relatos extensos de
sus éxitos en la evangelizacién. Por ejemplo: la loa de Gutiérrez
Dévila sobre la prédica de Juan de Pedrosa contiene una breve
narracién de la vida de Bernarda de la Encarnacién, una esclava
de un ministro de audiencia que compré su propia libertad con
sus ganancias de trabajo como nodriza. Gutiérrez Ddvila asegura
a sus lectores que Bernarda, como una mujer bella, soltera y “no

56 Francisco de la Maza y Luis Ortiz Macedo, £/ plano de la Ciudad de México de
Pedro de Arrieta, 1737, p. 211.

7 Gutiérrez Dévila, Memorias histéricas, op. cit., 1, p. 224. Lizaro Ferndndez y
Juan de la Pedrosa sucedieron a Pérez de Barcia, por turno, como gobernadores

del recogimiento.
38 Ibidem, 1, p. 225.

40 / Benjamin Reed



protegida”, habria caido presa de una vida pecaminosa mds alld de
la esclavitud si no hubiese tenido la fortuna de escuchar el men-
saje profundo de Pedrosa en las calles de la Ciudad de México vy,
de manera subsecuente, de buscar la industriosa vida privada en
el recogimiento.” Para Pedro Arellano y Sosa, ¢l fue “uno de los
mas anchurosos Teatros de el grande zelo de nuestro Bendito Pa-
dre”.** Eguiara y Eguren resalta los esfuerzos concertados de Pérez
de Barcia, Pedrosa y Sosa para mantener la provisién continua de
pan cotidiano, fruta fresca y medicina durante la escasez de grano
que culminé con los motines de 1692 en la capital y mds adelante
las devastadoras epidemias de 1693.¢' Sin embargo, no todos los
habitantes del recogimiento percibieron la calidad de vida ni ad-
virtieron una repercusién en su residencia con el mismo gusto.
Incluso la crénica de Gutiérrez Ddvila deja entrever narraciones
mis discordantes al asumir como una carga virtuosa y un juicio
“lo que [Pérez de Barcia] toler6 en las persecuciones y calumnias
de pretensiosos hombres e incluso de algunas mujeres desde el
mismo Recogimiento...”®

El estudio de Javier Villa-Flores acerca de cémo las mujeres
recurrieron a la blasfemia, obtiene en parte sus evidencias de la
experiencia dentro del recogimiento, e ilumina algunas posturas
criticas del impacto de los oratorianos en la sociedad virreinal de
la Ciudad de México y la manera en que algunos percibian lo que
era ser oratoriano. El autor retoma en parte las experiencias de
una mujer llamada Juana de Medina, quien vivié con intermiten-
cia en el recogimiento por al menos tres afios en un intento de
escapar de un matrimonio problemdtico. Villa-Flores argumenta:
“cuando eran difamadas o confinadas injustamente, las mujeres
recurrian a la blasfemia para declarar a la fuerza y defenderse; sin

%9 Ibidem, 11, pp. 58-61.

®Juan José de Eguiara y Eguren, Vida del venerable padre D. Pedro Arellano y
Sossa, p. 157.

O Ihidem, p. 159.

2 Gutiérrez Dévila, Memorias bistéricas, op. cit., 1, p. 223.

Cultura de los oratorianos en la Ciudad de México, 1659-1821 / 41



embargo, al subvertir las expectativas morales de acuerdo con su
género, el cual demandaba que las mujeres piadosas demostra-
ran contencion verbal, comprometian su estatus como mujeres
cristianas”.®

Juana fue juzgada en varias ocasiones por usar de modo es-
tratégico un discurso blasfemo y asi escapar del recogimiento
donde, después de huir de su esposo, no pudo librarse de sus
prefectos oratorianos. Pérez de Barcia, Ferndndez y su companero
oratoriano, Pedro de Arellano y Sosa, colaboraron para mantener
a Juana enclaustrada y silenciada, luego de que su esposo pidi6
al arzobispo Aguiar y Seijas que lo ayudara a preservar su ho-
nor mientras é| cumplia una sentencia de exilio en las Filipinas.
Los oratorianos castigaron fisicamente a Juana, la encarcelaron
en una habitacién cerrada y mds tarde clausuraron la ventana de
su cuarto para prevenir que se comunicara con los peatones que
pasaban por alli. Mds atn, los oratorianos y los inquisidores se
opusieron al inicio de una investigacién formal contra Juana, con
el fin de que, argumenta Villa-Flores, “se evitara establecer un
precedente que permitiera a las mujeres resguardadas en los reco-
gimientos usar la blasfemia como un medio para ser liberadas”.*

Otros casos de la Inquisicién revelan de manera tanto inci-
dental como directa experiencias adicionales que discrepan de las
memorias pablicas de los oratorianos del recogimiento. Los tes-
tigos que en 1693 declararon contra fray Francisco de Jordanes y
lo llamaron “iluso”, también dieron a entender que habia inten-
tado tener relaciones sexuales con una mujer de 18 anos llamada
Teresa de Ahumada, mientras él trabajaba como confesor en el
recogimiento de San Miguel de Belén. El testimonio de Ahumada
revela que su entonces consejero espiritual, el oratoriano Miguel
Alvarez, lo habfa alejado de ella ante las provocaciones sexuales

% Javier Villa-Flores, Dangerous Speech: A Social History of Blasphemy in Colonial
Mexico, pp. 125-126.
% Jbidem, p. 124 para la cita y pp. 121-125 para el andlisis mds extenso del caso.

42 / Benjamin Reed



por parte de Jordanes;* sin embargo, menos de un afio después,
el 7 de mayo de 1694, Alvarez se denuncié a si mismo ante la
Inquisicién en un intento de mitigar una protesta coordinada
por varias mujeres a quienes habfa maltratado cuando estaban
en el mismo lugar.®® Las residentes del recogimiento no podian
retirarse a voluntad y, por tanto, tenfan pocos recursos, salvo dar
cuenta de los malos tratos a un sistema legal que, como hemos
visto, estaba saturado de pares de Alvarez.

Aunque ningtn litigio podia eliminar el abuso que sufrieron
nueve mujeres que testificaron contra Alvarez, el registro de jui-
cios muestra preocupacion entre los oratorianos, cuyo lider José
Montafio usé los recursos a su disposicion para reunir evidencias
contra Alvarez. El 21 de julio de 1712 la corte lo forzé a declarar
su culpa a manera de juramento publico y le retiraron en defini-
tiva la licencia para escuchar cualquier confesion. Fue suspendido
por un periodo de diez anos y llevado de la Ciudad de México a
Madrid, y se le ordené quedar resguardado en la casa de la congre-
gacién de Nuestra Sefiora de Guadalupe de Querétaro durante los
primeros dos anos de la sentencia. En Querétaro, se le ordend se-
guir un régimen estricto de oracién penitencial, se le prohibié dar
misa por un lapso de dos meses. Fue exiliado permanentemente
del recogimiento de San Miguel de Belén.*

CONCLUSION

En 1701 la Venerable Unién recibié respuesta de Espafa en su se-
gunda peticién para unirse a la congregacién del Oratorio: tanto
el papa como el rey dieron su anuencia. El siglo xviir fue, en sus
primeros afos, feliz y satisfactorio para la comunidad oratoriana

 AGN-M, Inquisicién, vol. 477, exp. 20. REGP, caja 1, carpeta 27.
 AGN-M, Inquisicidn, vol. 692, exp. 1.
¢ BANC Ms$ M-M 96/95m, vol. 8, nim. 2.

Cultura de los oratorianos en la Ciudad de México, 1659-1821 / 43



en la Ciudad de México por haberse cumplido el anhelo que tomé
cuarenta anos en realizarse. También le acompafaron nuevas for-
mas representativas de identidad que construyeron y alteraron el
curso de la congregacién del Oratorio: su nuevo estado gener6 un
prolifico interés por su pasado. Muchos escritores consolidaron el
estatus y los logros de sus antecesores de la Venerable Unién, asi
como las expresiones innovadoras y contempordneas de la iden-
tidad oratoriana a través de textos memoriales.® Mientras que
muchos oratorianos continuaron trabajando como censores para
la Inquisicién y la arquididcesis durante el siglo xvii1, también
comenzaron a usar la imprenta para conmemorar el reciente re-
conocimiento legal de su identidad como una congregacién que
inclufa “licencias de la congregacién” entre los textos preliminares
que representaban la devocién oratoriana. Por ejemplo: el sermén
Desseos de S. Joseph de Gutiérrez Ddvila conmemoré un nuevo
altar a Marfa en 1740. Este comienza con la censura provista
regularmente por la Inquisicién y la Arquidiécesis, pero los mate-
riales del prefacio concluyen con una critica del oratoriano Juan
de Contreras y una licencia conferida por una “junta particular”
del prepésito y los diputados de la congregacién.®

En otro sentido, los textos devocionales oratorianos que ca-
yeron bajo el escrutinio de la Inquisicién revelan c6mo algunas
dimensiones de la identidad oratoriana fueron extraidas de la
memoria de la comunidad. Por ejemplo: la Semana angélica de
Alonso Alberto, cuya copia se encuentra en la Biblioteca Nacional
de Chile, muestra que la nominacién de dngeles no candnicos se
convirtié en un problema de contencién y un potencial para la
confusa percepcién de la doctrina catdlica. Pasajes similares en las

 Ademds de la crénica de Gutiérrez Dévila, op. cit., véanse las entradas biblio-
gréficas de Pedro de Arellano y Sossa, Alonso Cuevas y Ddvalos, Antonio Gui-
1lén de Castro, Domingo Pérez de Barcia y José de Torres y Vergara.

® Julidn Gutiérrez Ddvila, Desseos de S. Joseph cumplidos con aversele dedicado en
la Iglesia de la Congregacion del Oratorio de Mexico un altar 4 Maria Santissima...,
p. 5v. de las pdginas preliminares sin nimero.

44 |/ Benjamin Reed



Estaciones de la pasion de sor Maria de la Antigua, cuya copia estd
en la John Carter Brown Library, muestra también preocupacién
por la proyeccién dogmatica de heridas especificas de Cristo.”

Mientras que las oraciones del rosario creadas por Castillo
Mirquez y Alberto y Velasco sobrevivieron con una fama du-
radera y continua circulacién, el dominico fray José de Cabezas
calificé otra guia contempordnea hecha por el oratoriano José de
Lezamis como un “rosario intruso”, en una denuncia hecha en
1757.7" El expediente explica que una queja formal de Cabezas
fue sélo la mds reciente en un hilo particular de quejas por parte
de los dominicos que data desde inicios de la década de 1660.
En esta queja aclara que las oraciones no autorizadas que circu-
laban impresas, dafaban en demasia las almas tanto de los fieles
vivos como de los separados que necesitaban de salvacién.”” Los
“rosarios intrusos”, segun explicé Cabezas, eran una forma per-
niciosa de la intromisién del diablo en el plan divino de Dios
que enganaban a los fieles para abrazar de buena fe y con energia
la recitacion de rosarios falsos, mientras que las almas mortales
presentes y pasadas agonizaban en pecado. La extensa herencia
de las constituciones dominicas que Cabezas cita para aclarar qué
porciones de los rosarios censurados se desviaban de los rosarios
ortodoxos y dadores de indulgencia, puede explicar por qué ni
Gutiérrez Ddvila ni alguna otra bibliografia posterior mencionan
este folleto.

Durante las celebraciones inaugurales de la congregacion,
Juan Milldn de Poblete proclamé airosamente en su Sermdn gra-
tulatorio en 1701 que “Quiso Christo Sefior n[uestro] perpetuar,
y dilatar aquella Union que tenfa compuesta de ciento y veinte
Discipulos, y que se dilatasse la Congregacion de su Catholica

7 Alonso Alberto y Velasco, Semana angelica, y recuerdos a la devocion de los siete
espiritus assistentes...; Marfa de la Antigua, Estaciones de la passion del Seror...
dedicadas a el licenciado Diego Calderon Benavides...

7! AGN-M, Inquisicién, vol. 975, exp. 3, f. 22r.

72 [bidem, 35v-306r.

Cultura de los oratorianos en la Ciudad de México, 1659-1821 / 45



Iglesia a que los embiava; para ellos les manifiesta primero, que le
es dada toda la potestad en el Cielo, y en la tierra [...]”.”* Su len-
guaje providencial presenta a la Venerable Unién como receptores
felices de la bula, con su total fuerza confraternal en compafia
de miembros que habitaban fuera de ella. Pero tal consenso so-
brevivié poco tiempo, ya que nuevos derechos concedieron un
nuevo estado que también los doté de nuevas responsabilidades
y una sumisién a una interpretacién mds rigida de las constitu-
ciones de las Congregaciones romanas. Los representantes de la
gran mayoria de la comunidad oratoriana que vivieron en depar-
tamentos y casas privadas no asociadas con los dormitorios de la
Iglesia estaban menos entusiasmados al aprender que, de acuerdo
con su nueva constitucién, no podrian participar en las elecciones
comunitarias como miembros electores™ Los desacuerdos entre
unos miembros sobre la interpretacién apropiada y particular de
la constitucién oratoriana llevaron a un debate en 1707, durante
el segundo trienio de eleccién de los oficiales oratorianos desde su
formalizacion en 1701. Los oratorianos no residentes objetaron la
eleccién de 1707, llevada a cabo en exclusiva entre los miembros
residentes y en la cual eligieron sélo a sus pares para el concejo
corporativo oratoriano. Los quejosos declararon nula la eleccién y
escribieron al arzobispo Juan de Ortega Montafiez, para protestar.
Este fallo definitivo en favor de los oratorianos residentes cambié
de manera permanente la organizacién interna y la cultura poli-
tica de la comunidad oratoriana de la Ciudad de México.

Una confusién corporativa similar acecharia a la congregacién
en 1768, cuando un terremoto dané de modo irreparable tanto
la iglesia tradicional como la construccién —que se encontraba en
proceso— de la que seria una casa mds grande para el culto. En
vista de dos eventos recientes: el terremoto y la expulsién de los

73 Juan Milldn de Poblete, Sermon gratulatorio en la solemne fiesta, que celebrd la
Congregacion del Oratorio... de Mexico..., p. 4.
74José Marfa Marroqui, La Ciudad de México, t. 2, p. 432.

46 / Benjamin Reed



jesuitas de Nueva Espana, los oratorianos compraron derechos
para ingresar a la casa Profesa en el centro de Nueva Espafa, que
perteneci6 a los jesuitas, pero al hacer eso cambiaron algo de su
independencia cultivada con esmero. Subsecuentemente, la co-
munidad oratoriana se convirtié en una “Congregacién Real” y
adquirié nuevas responsabilidades para mantener algunos ejerci-
cios espirituales jesuitas en su nuevo hogar. Estos y otros cambios
en el siglo xvi1 atestiguan la flexibilidad de la identidad oratoriana
para afrontar nuevos retos e incorporar nuevas regulaciones; sin
embargo, dicho dinamismo se construyé sobre una base muy di-
versa de redes y recursos desarrollados por los esfuerzos tinicos de
la Venerable Unién en el siglo xvir.

Traduccién: Uriel Iglesias Colén

FUENTES

Fuentes manuscritas

AGI — Archivo General de Indias (Espana)

AGN — Archivo General de la Nacién (México)

A0 — Arzobispos y Obispos

BN — Bienes Nacionales

Ing. — Ramo Inquisicién

1v — Indiferente Virreinal

Banc. Ms. — Mexican Inquisition Documents, Bancroft Library, University
of California - Berkeley, usa.

GG — Genaro Garcia Collection, Nettie Lee Benson Latin American Collec-
tion, University of Texas-Austin, USA.

HM — Mexican Inquisition Papers, Huntington Library, San Marino, Cali-
fornia, USA.

kc — Hans Peter Kraus Collection of Hispanic American Manuscripts, Li-
brary of Congress, Washington, D. C., usa.

REGECEMC — Richard E. Greenleaf Eighteenth Century Ecclesiastical Mexi-
can Collection, Latin American Library, Tulane University, New Or-
leans, Louisiana, USA.

REGP — Richard E. Greenleaf Papers, Center for Southwest Research, Uni-
versity of New Mexico, Albuquerque, New Mexico, USA.

Cultura de los oratorianos en la Ciudad de México, 1659-1821 / 47



Fuentes primarias impresas

Aguilar, Luis Antonio de. Ley de gracia, y gracia immaculada de la ley..., Mé-
xico, La Viuda de Miguel de Ribera, 1707.

Alberto y Velasco, Alonso de. Semana angelica, y recuerdos a la devocion de los
siete espiritus assistentes..., México, Francisco Rodrl'guez Lupercio, 1682.

Anduaga, Manuel de. Evangélicas conclusiones... que... predicé en el Convento
de S. Francisco de México..., México, La Viuda de Francisco Rodriguez
Lupercio, 1687.

Antigua, Maria de la. Estaciones de la passion del Seror... dedicadas a el licen-
ciado Diego Calderon Benavides..., México, Juan de Ribera, 1684.

Avila, Juan de. Mariano pentilitero... en el sermon que predicd en el Convento
de México..., México, La Viuda de Francisco Rodriguez Lupercio, 1684.

Beristain de Souza, José Mariano. Biblioteca hispanoamericana septentrio-
nal..., 3 vols. México, Alejandro Valdés, 1816-1821.

Burgoa, Francisco de. Palestra historial de virtudes y exemplares apostolicos...,
Meéxico, Imprenta de Juan Ruiz, 1670.

Declaracién... que hizo... vn famoso ladron llamado Gabriel Marin... al Li-
cenciado Francisco Corchero Carreiio..., México, Viuda de Bernardo
Calderdn, 1654.

Eguiara y Eguren, Juan José. Vida del venerable padre D. Pedro Arellano y
Sossa, México, Dona Maria de Rivera, 1735.

Ezcaray, Antonio de. Humilde desemperio, que... consagra en annuales cultos,
al misterio de la Purissima Concepcion..., México, La Viuda de Bernardo
Calderén, 1681.

Florencia, Francisco de. La milagrosa invencion de un tesoro escondido..., Mé-
xico, La Viuda de Juan de Ribera, 1685.

Gdrate y Francia, Juan de. Ordenanzas para la Real fibrica de naipes de esta
Nueva Espaia, México, 1674r.

Garrido de Rivera y Vargas, Manuel. Vaticinios de Joseph... cumplidos, en el
sentido ﬁz[/ecimiento de el serior doct. D. ]m'ep/a Torres, y Vergara..., México,
Los Herederos de Miguel de Rivera, 1728.

Guillén de Castro, Antonio. Despertador catequistico... platicas que en la Igle-
sia de S. Felipe Neri de Mexico predicé el P D. Antonio Guillen de Castro...,
México, Dona Maria de Rivera, 1736.

Gutiérrez Ddvila, Julidn. Desseos de S. Joseph cumplidos con aversele dedicado
en la Iglesia de la Congregacion del Oratorio de Mexico un altar & Maria
Santissima..., México, Joseph Bernardo de Hogal, 1740.

48 / Benjamin Reed



. El sabio con el corazon en la diestra Oracion funebre... del Sr. Dr.
D. Joseph de Torres, y Vergara..., México, Los Herederos de la Viuda de
Francisco Rodriguez Lupercio, 1727.

. Memorias bistdricas de la congregacion del Oratorio de la Ciudad de
Meéxico, México, Imprenta de Marfa de Rivera, 1736.

. Vida ¥ virtudes de el siervo de Dios... Domingo Perez de Barcia...,
Madrid, Nicolds Rodriguez Francos, 1720.

Indulgencias y gracias concedidas... d la Archicofradia de la Doctrina Christia-
na... de que goza, y participa la Unidn de San Felipe Neri... por bula de
agregacion..., México, Viuda de Bernardo Calderon, 1679.

Leiba, Diego de. Vida del Venerable Padre Fr. Diego Romero..., México, Juan
de Ribera, 1684.

Mendoza Ayala, Juan de. Sermon en la dedicacion de la capilla, que se hizo
en la Iglesia de Santa Maria la Redonda de México..., México, Francisco
Rodriguez Lupercio, 1679.

Milldn de Poblete, Juan. Patrocinio de Maria Santissima..., México, Herede-
ros de la Viuda de Bernardo Calderén, 1693.

. Sermon gmtu/dtorio en la solemne ﬁe:m, que celebré la Congregﬂ—
cion del Oratorio... de Mexico..., México, Los Herederos de la Viuda de
Bernardo Calderén, 1702.

Narvéez, Juan de. Sermén que en la opposicion a la Canoniga Magistral...
predicd... Juan de Narvaes..., México, Los Herederos de la Viuda de Fran-
cisco Rodriguez Lupercio, 1699.

Navarro, Francisco. Voces del cielo repetz'dﬂ: en la tierra..., México, Miguel de
Ribera Calderén, 1703.

Nos los Inquisidores Apostélicos..., México, 1659. Inquisition 242, Miguel
Angel Porriia Collection, University of Notre Dame Rare Books & Spe-
cial Collections.

Plaza y Jaén, Cristobal Bernardo de la. Crdnica de la Real y Pontificia Uni-
versidad de México, ed. y prél. por Nicolds Rangel, México, Talleres Gré-
ficos del Museo Nacional de Arqueologfa, Historia y Etnografia, 1931.

Ramirez del Castillo, Pedro. Sermdn de la esclarecida virgen, y martyr Sta. Ca-
tharina..., México, Los Herederos de la Viuda de Francisco Rodriguez
Lupercio, 1701.

Reyes, Gaspar de los. Sermdn que predicé... en las honrras... al Ex.mo Ill.mo...
Fr. Payo Enriquez de Ribera..., México, La Viuda de Francisco Rodriguez
Lupercio, 1684.

Cultura de los oratorianos en la Ciudad de México, 1659-1821 / 49



Rivera, Alonso, Ofecimiento de la corona de nuestro sr. jesu-christo, que co-
munmente llaman camandula, sacado del libro intitulado: Exercicios del
Rosario, que compuso el R. P Fr. Alonso de Rivera, del Orden de Santo
Domingo. Dispuesto Aora nuevamente por el Br. Diego del Castillo Mar-
quez, Capellan de Choro de la S. Iglesia Metropolitana de Mexico, México,
Francisco Rivera Calderon, 1682.

Robles, Antonio de. Diario de sucesos notables (1665-1703), México, Im-
prenta de J. R. Navarro, 1853.

———— Resguardo contra el olvido... del Illmo. Sr. Dr. D. Alonso de Cuevas
Davalos..., México, Joseph Bernardo de Hogal, 1757.

Séenz de Escobar, José. Manifiesto apologetico..., México, s/n, 1710.

Santa Cruz Aldana, Ignacio de. Quintillas castellanas..., México, Herederos
de Juan Ruiz, 1676.

Sarifiana, Isidro de. Llanto del occidente en el ocaso del mas claro sol de las
Espaas..., México, La Viuda de Bernardo Calderén, 1666.

Soria, Francisco de. Manual de exercicios para los Desagravios de Christo Serior
Nuestro, México, Dona Maria de Benavides, 1697.

Yunibarbia, Bernardo. Intereses predicados... por las victorias conseguidas de...
Philippo Quinto..., México, Los Herederos de Juan Joseph Guillena Ca-
rrascoso, 1711.

Fuentes secundarias

Aguirre Salvador, Rodolfo. Por el camino de las letras. El ascenso profesional de
los catedrdticos Juristas de la Nueva Espana. Siglo xvirr, México, UNAM-CE-
su, 1998.

Baker, Geoffrey. “The Resounding City”, en Geoffrey Baker y Tess Knigh-
ton (eds.), Music and Urban Society in Colonial Latin America, Cambri-
dge, Cambridge University Press, 2011, pp. 1-20.

Benito Rodriguez, José Antonio. La bula de cruzada en Indias, Madrid, Fun-
dacién Universitaria Espafola, 2002.

Chang, Ku-Ming (Kevin). “From Oral Disputation to Written Text: The
Transformation of the Dissertation in Early Modern Europe”, History of
Universities, vol. 19.2, 2004, pp. 129-187.

Chinchilla, Perla. “La republica de las letras y la prédica jesuita novohispana
del siglo xvi1. Los paratextos y la emergencia del arte como sistema”,
Estudios de Historia Novohispana, vol. 41, jul.-dic. 2009, pp. 79-104.

Diccionario de Autoridades, 3 vols., Madrid, 1729.

50 / Benjamin Reed



Ferrer Ballester, Marfa Teresa. “El oratorio barroco espafol: aportacién de
nuevas fuentes”, Revista de Musicologia, vol. 16.5, 1993, pp. 2865-2866.

Garcfa Avila, Celene. “Amuletos, conjuros y pécimas de amor: un caso de
hechicerfa juzgado por el Santo Oficio (Puebla de los Angeles, 1652)”,
Contribuciones desde Coatepec, vol. 17, jul.-dic. 2009, pp. 45-63.

Genette, Gérard. Paratexts: Thresholds of[merpremtz'an, tr. Jane Lewin, Cam-
bridge, Cambridge University Press, 1997.

Guijo, Gregorio Martin. Diario de sucesos virreinales, México, Porrtia, 1986.

Hans P Kraus Collection of Hispanic American Manuscripts, ed. J. Benedict
Warren, Washington, D. C., The Library of Congress, 1974.

Herrején Peredo, Carlos. “Los sermones novohispanos”, en Raquel Chang
Rodriguez (coord.), Historia de la literatura mexicana, vol. 2: La cultura
letrada en la Nueva Espana del siglo xvir, México, Siglo XXI, 2002, pp.
429-447.

Knauss, Jessica. “Villancico Culture in New Spain: as Seen in a Unique
‘Sammelband’ in the John Carter Brown Library”, Providence, R. L.,
s/n, 2002.

Lewis, Laura. Hall 0sz'rmr;: DPower, \Vz’tfhtmﬁ and Caste in Colonial Mexi-
co, Durham, Duke University Press, 2003.

Marin-Lépez, Javier. Los libros de polifonia de la catedral de México. Estudio
y catdlogo critico, Jaén, Universidad de Jaén/Sociedad Espafiola de Mu-
sicologfa, 2012.

Marroqui, José Marfa. La Ciudad de México, 3 t., México, J. Aguilar y Vera,
1900-1903.

Maza, Francisco de la y Luis Ortiz Macedo. £/ plano de la Ciudad de México
de Pedro de Arrieta, 1737, México, uNam, 2008.

Megged, Amos. “The Inquisitorial Perspectives of an Unmarried Mulatta
Woman in Mid Seventeenth Century Mexico”, en Michale Goodich
(ed.), Voices from the Bench: The Narratives of Lesser Folk in Medieval
Trials, Nueva York, Palgrave-Macmillan, 2006, pp. 67-98.

Melvin, Karen. Building Colonial Cities of God: Mendicant Orders and Ur-
ban Culture in New Spain, Stanford, Stanford University Press, 2012.

Méndez, Maria Agueda (coord.). Catdlogo de textos marginados de la Inqui-
sicion, 2 vols., México, AGN, 1992-1997.

Moreno Gamboa, Olivia. “La imprenta y los autores novohispanos. La
transformacién de una cultura impresa colonial bajo el régimen borbé-
nico (1701-1821)”, tesis para optar por el grado de Doctora en Historia,
UNAM, 2013.

Cultura de los oratorianos en la Ciudad de México, 1659-1821 /51



Muriel, Josefina. La sociedad novohispana y sus colegios de ninias, t. 1: Funda-
ciones de los siglos xvir y xviir, México, unam, 2004.

Novikoft, Alex. The Medieval Culture of Disputation, Philadelphia, Universi-
ty of Pennsylvania Press, 2013.

O’Banion, Patrick. “For the Defense of the Faith? The Crusading Indulgen-
ce in Early Modern Spain”, Archive for Reformation History, vol. 101,
2010, pp. 164-185.

——— “The Crusading State: The Expedition for the Cruzada Indul-
gence from Trent to Lepanto”, Sixteenth Century Journal, vol. 44.1,
Spring 2013, pp. 97-116.

Pérez Puente, Leticia. Tiempos de crisis, tiempos de consolidacién. La catedral
metropolz'mna de la Ciudad de México, 1653-1680, México, uNam, 2005.

. “Los canénigos-catedréticos de la Universidad de México (siglo
xvi1)”, en Enrique Gonzdlez Gonzdlez y Leticia Pérez Puente (coord.),
Colegios y universidades. Del antiguo régimen al liberalismo, México,
UNAM-CESU, 2001, pp. 133-162.

. “El gobierno episcopal en México, siglo xvir: Mateo Sagade Bu-
gueiro”, en Alicia Mayer y Ernesto de la Torre Villar (eds.). Religion,
poder y autoridad en la Nueva Espana, México, uNam-Instituto de Inves-
tigaciones Historicas, 2004, pp. 55-66.

Rubial Garcfa, Antonio y Marfa de Jestis Diaz Nava. “‘La santa es una be-
llaca y nos hace muchas burlas’: El caso del milagro de los panecitos de
santa Teresa”, Estudios de Historia Novohispana, vol. 24, ene.-jun. 2001,
pp. 53-75.

Sénchez Siscart, Monserrat. “Oratorio”, en Emilio Casares Rodicio (dir.),
Diccionario de la miisica espariola e hispanoamericana, Sociedad General
de Autores y Editores, 2001, vol. 8, pp. 125-128.

Villa-Flores, Javier. Dangerous Speech: A Social History of Blasphemy in Colo-
nial Mexico, Tucson, University of Arizona Press, 2006.

Von Wobeser, Gisela. Vida eterna y preocupaciones terrenales. Las capellanias
de misas en la Nueva Espana, 1600-1821, México, uNam, 2005.

52 / Benjamin Reed



