La técnica y el sujeto:
rutas criticas para una lectura

TaE TECHNIQUE AND THE SUBJECT:
CriTicAL ROUTES FOR A READING

Joseea By
Departamento de Letras-Universidad Iberoamericana

México

Barrios, José Luis. Mdquinas, dispositivos, agenciamientos. Arte, afecto y
representacién, México, Universidad Iberoamericana, 2016.'

Ante este libro del Dr. José Luis Barrios, resulta problemdtico acudir
a la operacién acostumbrada cuando uno hace las veces de resefista.
Aludo, pues, al bosquejo realizado, con mds o menos fortuna, en el
que uno intenta pergefiar un marco de referencia. Y resulta proble-
mdtico porque en el libro que nos ocupa el contenido estd poniendo
en tela de juicio este angosto y manido continente: se apela a una
transgresién anatemdtica de la nocién de marco en uno de sus em-
plazamientos criticos. En concreto, aquel que pone a dialogar la obra
de Melanie Smith con la de Kazimir Malevich (Cuadrado rojo, impo-
sible rosa): transgresién que resulta revulsivamente estético-politica.
En este sentido, quiero que se entienda este, de raiz torpe, conato de
acufiar un marco de referencia en la direccién rizomdtica que plantea
el propio libro (esto es, contra si misma): un marco que es conti-

giiidad copular en lugar de claustro, abertura que —en virtud de la

"El texto resenado fue elaborado en el marco de la cdtedra de investigacion
“Desterritorializaciones del poder: cuerpo y exclusién (estética, politica y vio-
lencia en la modernidad globalizada”, apoyada y financiada por la Direccién de
Investigacién de la Universidad Iberoamericana Ciudad de México.

Historia y Grafia, Universidad Iberoamericana, afio 25, nim. 49, julio-diciembre 2017, pp. 257-269



vocacién que le es inherente—, desata de modo recursivo las potencias
suturantes que, contrarias a su naturaleza desplegada, pudiere alber-
gar hacia noveles flujos semdnticos.

Por otra parte, no quiero contar el libro: no atentaré contra el au-
tor ni contra los buenos oficios de los resefistas finos. Diré, empero,
desde este proceloso sitio enunciativo, que lo integran dos partes
bien diferenciadas: una en la que se hilvana una serie de pondera-
ciones tedrico-criticas, otra en la que una ringla de emplazamientos
criticos se cifie sobre gramdticas artistico-estéticas tangibles (la de
Melanie Smith, la de Thomas Hirschhorn, la de Jordi Colomer,
etc...). A lo anterior agrego que el ¢je de pensamiento es nitido: un
aspa que entrevera los discursos de Gilles Deleuze y de Walter Ben-
jamin. Aunque también hay un manejo excelso de los postulados de
Foucault, Derrida, Lacan y del inefable Kant.

Voy, entonces, con el marco referido. El concepto de arte que se
maneja en esta publicacién de la Universidad Iberoamericana estd
por completo desacralizado. Pienso en lo sagrado como el culmen
del apartamiento humanistico. Y con el apartamiento humanistico
remito a cierta “autoconcepcién” gestada en el seno de las contro-
vertibles “Humanidades”. Esto es: que las “Humanidades” son algo
elevado, escindido de la sociedad en que se producen y de los usos
politicos del momento. Siempre he creido que esta autoconcepcién,
particularmente vinculada al “Ser de Espana”, deberia activar una in-
cisiva conciencia critica en esta Latinoamérica que es hija bastarda de
la “Hispanidad” (sé, de buena fuente, que muchas de las cavilaciones
de Barrios —y, a mi parecer, esta obra asi lo constata— tienen origen en
la imperiosa necesidad que existe de generar este momento critico).
Si, verbigracia, leyéramos dicha autoconcepcién echando mano de
los paradigmas tedricos que nos brinda Edward Said —el palestino en-
clava su critica en otras tesituras— nos percatarfamos de que, lejos de
ser algo encerrado en su esclusa, el pensamiento humanistico actia
como un dispositivo de apropiacién politico-simbdlico de la mate-
rialidad econdmica. Dispositivo a través del cual se inscrumentaron
la discutida “Reconquista” y las ulteriores “Conquista” y “Evangeli-
zacién” de América: de mds estd decir que, a todos estos procesos, los

258 / Resenas



acompand la consustancial ereccién de un protocapitalismo (si no es
que un capitalismo a ultranza). Lo primero que hay que comprender,
en consecuencia, es que el arte, desde el materialismo/inmanentismo
radical que se esgrime en el libro, se incardina en el proceso de pro-
duccién de objetos. Es decir, esa rama de las llamadas, 0 —mejor— mal
llamadas “Humanidades”, que es el arte, estd inmersa, sin medias
tintas, en los circuitos de produccién y de consumo. A partir de esta
concepcidn, que debe acompanar sefieramente cualquier trénsito por
estas péginas, el autor puede proponer el arte, o cierto arte, tal un
paraje fecundo que propicia las condiciones de posibilidad para es-
tructurar una critica radical al sistema (sistema —capitalista— del que
el arte mismo, en cuanto proceso social, tal y como lo entendemos
hoy dia, es progenie). Es decir, a la estrategia mendaz, en razén de
la cual, mediada una cadena de culpables abstracciones, se disocian
vida y cultura, o, dicho en términos mds econémico-marxistas, valor
de uso y valor de cambio. Juzgo, de la mano de la obra que tenemos
enfrente, que merece la pena abundar en lo antecedente.

Pensemos, asi, que la “produccién” comporta una complejidad
inusitada. Brota con base en una necesidad e implica una aporia in-
trinseca entre condiciones objetivas dadas e imagen. Esta aporfa se
dirime, a su vez, en una objetivacién de nuevo cufio: la transforma-
cién del mundo que conlleva la confeccién del objeto que satisface
la necesidad. No hay aqui niimenes, magias ni dioses. Y si los hay, su
existencia estd relacionada con las condiciones de produccién material.

Pensemos, asimismo, sin embargo, que en esta dindmica —nece-
sidad, imagen, transformacién, satisfaccién— surge una distincién
de gran relevancia para la temdtica de la obra en liza: la que separa
produccién de objetos econémicos stricto sensu de la de objetos ar-
tisticos. Los primeros satisfacen una necesidad primaria y, por tanto,
auspician una afeccién estrecha que se agota en si misma. Los segun-
dos, por atender, en una trabajosa espiral recursiva, a una necesidad
de otra indole, provocan una afeccidén compleja: afeccién que com-
promete, de suyo, como lo hacia la necesidad originaria, el estatuto
de lo sensible, esto es, en esta afeccién compleja, necesidad y afeccién
no se agotan sino que se confunden. Porque, para seguir con la des-

Resenas / 259



envoltura de esta enmadejada red que acarrea lo artistico, hay que
afiadir que el vinculo entre imagen y materialidad se manifiesta —en
esta esfera de la produccién artistica— enfdticamente enrevesado: el
arte no s6lo desemboca en la transformacién del mundo que de-
viene objeto, sino que ese objeto, en cuanto gramadtica inscrita en
la materia, prevé encender una efervescencia aporética de segundo
orden, habida cuenta de que la mencionada gramdtica se aparta de

la referencialidad inmediata® a través de una céfila de singularidades

2 De este modo argumenta Maurice Blanchot desde el campo literario; argu-
mentacién en la que se subraya el dédalo cabalistico, en lo que a complejidad
respecta, que comporta la incorporacién a esa herramienta —a ese sistema, a ese
mecanismo, a esa estructura—: el lenguaje (natural); herramienta que, en princi-
pio, presenta, por la superlativa cotidianidad de su presencia, un inocuo visaje
de inocencia. El ingenuo no es el lenguaje: la ingenua es esta consideracién. Ha-
blamos, en realidad, de un sistema de signos cuya estructura se ordena en razén
de su funcién capital: la valencia simbdlica (a diferencia de los lenguajes forma-
les); sistema que, en la inntimera mudanza de su desdoblamiento (H/h)istérico,
se manifiesta como una arbitrariedad y que, por ende, como bien anota Al-
fredo Lépez Austin en su conferencia “Mito y oralidad en la tradicién mesoa-
mericana’ — nétese que con la mera mencién de este académico he saltado,
con una intencionalidad aleve, de la ramploneria de la herramienta cotidiana
a la penetrante hondura de la antropologia—, es un ingenio heredado que trae
consigo una tara simbdlica de prosapia (H/h)istérica que no se puede desdefiar
pues, per se, al incorporarnos a él, nos sume en estructuras narrativas y campos
semdnticos que construyen el mundo y nos construyen (identitariamente) mds
alld de lo sospechado (verbigracia, sumergiéndonos en comandos discursivos
de cardcter mitico, aun cuando nuestra intencién primigenia hubiese sido la
supuesta superacion del mito que es urdir modelos cientificos). Esta acertada
restitucion del sitial complejo que ocupa el lenguaje en lo literario-estético es de
agradecérsele al francés, puesto que el autor al que de modo velado estoy refi-
riendo para desentranar algunas de las concepciones (artistico-materialistas) del
Dr. Barrios, Adolfo Sdnchez Vdzquez, parece eludir esta relevante ponderacién
(con la salvedad de algunas timidas negociaciones —no pretendo ser taxativo—,
en cierto sentido obligadas, al tener que bregar con la obra de Galvano della
Volpe y con los herederos de la urbanizacién heideggeriana —a decir de Maurizio
Ferraris— perpetrada por Gadamer: los estetas de la recepcién; he tenido noticia,
ademds, a través de César Andrés Nafez —con quien comparti mesa magistral
en el Congreso Estudiantil de Critica e Investigacion Literarias xv1 de la Uni-
versidad Auténoma Metropolitana— de unos textos tempranos en los que el fil6-
sofo espafiol reconoce el tratamiento singular que amerita el lenguaje —posicién
que, quizd, el andaluz desdena en su obra posterior por la filiacién estalinista

260 / Resenas



expresivas que no me gustarfa llamar mediaciones (por la explicita
discusién que el inmanentismo radical de esta obra sostiene con el
trascendentalismo que en la categoria de la representacion pudiere, a
decir de una de las estirpes tedricas del autor —la deleuziana—, radicar)
e incide en la materialidad incoando un afecto bisofio (como ya vefa-
mos) en el estatuto de lo sensible, esto es, en el cuerpo; y, por tanto,
crea una nueva gama de efectos/afecciones: el régimen de lo estético.

Si voy asediando, entonces, la tesis de mayor calado que se
subsume de esta obra, compruebo que ésta se enreda con varias dis-
cusiones teéricas de importancia suma. Me conduzco, pues, hacia
dicha tesis: si esta gramdtica inscrita en el objeto artistico prevé un
régimen de afectos/efectos que incide en el cuerpo, en cierto modo
lo estd administrando vy, si lo estd administrando, este régimen de
administracién puede estar alineado a un proyecto de aprehensién
politico-material como, en el momento histérico que vivimos, re-
sulta ser el (alto/tardo) capitalismo...; o, a la contra, esa gramdtica
podria plantearse como una gramdtica de liberacién corporal y, por
ende, politico-material. En este segundo caso, dicha gramdtica seria
liberadora (estética y politicamente hablando) en virtud, justo, de
que estd fincando las condiciones de posibilidad de una critica liber-
tante, antihegemonica. Y ésa es la critica que, ya no mixturada con lo
artistico, sino critica de manera aséptica (en la expresiva contigiiidad

que de estos textos dimana—: aguardo, con liminar azoro, la publicacién de la
pesquisa critica de César). Lo que llama mi atencién es que Barrios maneja con
magisterio este aquilatamiento del lenguaje (natural), que lo restaura en una
posicién que no se debe relegar para un andlisis a profundidad de las gramdticas
artistico-literarias, en pos del andlisis de gramdticas artisticas no literarias y, por
consiguiente, no estrictamente “lingiifsticas™: el lenguaje (natural), para Barrios,
rezuma en todas las esferas de la existencia, precede a su explicita y especifica
puesta en acto, nos sujeta a légicas cosmovisionales, identitarias ¥, por tanto,
performativas. A juicio de Barrios, lo artistico-estético debe militar (por apelar,
de seguida, a una instancia fordnea, a una ilogicidad constitutiva: lo sensible, lo
corporal) con empecinamiento contra esta sujecion. De ahi, el idiolecto erudito
que empapa el libro, sesgado por incisivas categorias filoséficas, antropoldgicas y
psiconaliticas que, de manera continua, debaten con el estructuralismo y el pos-
testructuralismo (y, por descontado, con la aficidn de estas teorfas a la perifrasis
y a la, a veces hiperbdlica, bisqueda de una jerga de la autenticidad).

Resenas / 261



material-copular de lo artistico), trata de actualizarse en este libro.
Como ya apuntaba: 1) como mera reflexién teérica, 2) circunscrita a
objetos concretos. Pero esto —ya lo decia— nos sittia en un trasmallo
de discusiones tedricas que no se deben desatender si pretende-
mos elucidar la denodada postura asumida por el autor: un radical
materialismo inmanentista que deviene revulsivo en el seno de los
materialismos mds tradicionales, como el materialismo dialéctico e,
incluso, en el seno de las versiones mds innovadoras y revolucionarias
(desde el viso tedrico) del materialismo dialéctico, esto es, la Escuela
de Fréncfort.

La primera cuestidn, para ir dibujando las citadas discusiones y
las coordenadas en que al respecto se ubica nuestro autor, guarda
relacién con la coyuntura histérico-material en la que estamos en-
vueltos: un sistema (ya denunciado en este texto) que aprehende
simbélicamente la materialidad, el (alto/tardo) capitalismo. Es decir,
la reconduce, la explota. Introduce nuestra vida, en cuanto hecho
material, en una inercia pardsita, abstracta 7 crescendo pero con con-
secuencias materiales concretas y definidas a la perfeccién, que la
disocia en su sustantividad (la vida vale en tanto cuanto nutre al
sistema y no al revés; de ahi, el desplazamiento que se ejecuta sobre
los cuerpos que no “valen”: los enfermos, los que van a morir, los que
mueren, los precarizados que sélo importan cuando fungen como
mano de obra de bajo costo). Inercia pardsita que nada mds halla ra-
z6n de ser en la légica instrumental que encamina la consecucién de
su exclusivo cometido: la entelequia de la ganancia que posee como
envés tangible la administracién de la vida. Antano, en el capitalismo
industrial, esta légica instrumental se encauzaba en una secuencia
temperada, con hipocresia, de esfuerzos y extenuaciones. Hogafo, en
las latitudes y subjetividades mds “favorecidas” por el (alto/tardo) ca-
pitalismo, las condiciones materiales platican de un reagenciamiento
hacia un contexto de ociosidades, deseos y desenfrenados consu-
mos. Barrios, no refutando su legado francfortiano, robora aquello
que nadie como Herbert Marcuse con su hombre unidimensional ha
podido aseverar: que este sistema, disefiando una maquinaria esteti-

zante sin parangén, cuasiirrebatible —por su perfeccién— a un nivel

262 / Resenas



de razén instrumental, ha conseguido redirigir lo ilégico —o sea, el
ansia, el deseo: cualesquier rastro de atavismo y de pulsién— hacia
una sinergia meticulosamente 1dgica, recursiva y autocomplaciente
que, de manera perversa, nunca permite la satisfaccién, pues su éxito
es generar el diferencial avorazado que compele al ininterrumpido
consumo.

Esto da pie al segundo momento reflexivo. Tiene que ver con
cuanto ya he argiiido. Barrios, consciente de que nos encontramos
ante una vida rota, fragmentada (en aras de un enloquecido y, a un
tiempo, bien disefiado consumo), indaga en el arte las condiciones
criticas para la restitucién de ésta... Queda claro, pues, con lo dicho
en esta resefia, su posicionamiento critico, spero cudl es, entonces,
la ruta teérica emprendida —a la que aludia— para la ubicacién de
dichas condiciones criticas? El académico mexicano es, aqui, muy
consciente de dos vias tedricas, con las que negocia de seguida en
estos escritos.” Ambas se incardinan en la mentada advocacién cri-
tica del materialismo dialéctico que proviene de los francfortianos.
La primera, la de Theodor Adorno en trabajos como (a titulo de
paradigma) su Estética, Minima moralia y La industria cultural (este
tltimo junto con Max Horkheimer), reivindica cierta asuncién del
sujeto como instancia fordnea al proceso histérico-material y se re-
monta as{ al instante filoséfico kantiano, por lo demds “moderno”
con rotundidad, en que el sujeto se intuye como una sustraccién, en
mucho (a)histérica, desde la que se puede emplazar la critica racio-
nal. Desde este ensalzamiento de la razén, la razén subjetiva, valga
la redundancia, auspiciard las condiciones para establecer una critica
de la articulacién (H/h)istérica de la razén misma, columbrando la

3En el recorrido por el problema de lo aporético en la produccién que he trazado
—que, como hemos visto, también compete al arte—, una de estas vias pareciera
abundar en el papel que juega la imagen; la otra, en el papel del objeto transfor-
mado; aunque esta afirmacién es un esquematismo preliminar en el que habrd
que ahondar.

*En el sentido instituido por José Gaos en sus Notas sobre la historiografia —esto
es, el distingo no exento de ironia entre Historia como género discursivo y la
historia como materialidad/acontecer—, este texto plantea obcecados juegos con
la tipografia maytscula/minuscula.

Resenas / 263



cauda de exclusiones que ha ido propiciando ésta en su desenvolvi-
miento material. Concomitando con el ya citado Marcuse, esta via
argumenta que un grado elevado de racionalidad es quien estd capaci-
tado para escrutar y defenestrar determinadas légicas instrumentales
de la razén estructuradas, precisamente, para aprehender y recondu-
cir la materialidad. Siendo fiel a esta via, en la coyuntura del (alto/
tardo) capitalismo, el arte debe rescatar la criticidad que le ha sido
vedada por la légica instrumental disociatoria del sistema, legataria
de una subjetividad estética construida, a su vez, desde las practicas
disociantes de la contencién y de la contemplacién. Dicho rescate
critico repondré con innovadoras gramdticas artisticas (puesto que el
diagndstico es, en La industria cultural y Minima moralia, por igual
pesimista para la “alta” y la “baja” cultura) que prevean una estética
negativa’ de la inmersidn y del abandono. Es decir, esta via arriesga
una subjetividad critica que, a partir del arte como lugar propiciato-
rio, incluya el cuerpo (de una inclusién de esta laya nos habla Barrios
en su opusculo E/ curador como dispositivo de visibilidad) como cate-
gorfa trascendental (alterando, en parte porque sigue siendo gregaria
de la razén, la cavilacién kantiana afianzada en el tiempo, en el es-
pacio...). Se comprende que la direccién “introspectiva’ inaugurada
por esta via desconfie de los flujos y de las alteraciones materiales
en cuanto subversivas potencias subjetivas (que abomine, por ejem-
plo, del jazz cuya genialidad desciende del hiato ocasionado por un
pueblo histéricamente diasporizado y esclavizado que arrostra unos
instrumentos con un registro musical diferente al que ¢l fija en su
imaginario; que enaltezca, por ejemplo, la planificacién innovadora
de Schoenberg en detrimento del eclecticismo irracionalista de Stra-
vinsky...).

Pudiendo partir de aqui —aunque en cierto sentido lo hace porque
las vias no son exacta ni necesariamente enemigas—, en su bisqueda
de un materialismo radical, Barrios se percata de que en esta pri-

mera via el sujeto moderno y su criticismo semejardn —en su grado

> Negatividad que pelea contra las relaciones de identidad de una dialéctica posi-
tiva; que responde a “lo mismo de lo mismo” con lo “otro de lo otro”.

264 | Resenas



mds elevado, més critico en puridad— ser premisas cuasiinmutables,
cuasiontogenéticas, que descuidan la apreciacién de la historicidad
material que les es inherente (esto es —advierto— una reduccién ma-
tizable —de mi parte—, en virtud de la profundidad —siempre grata,
ajena a la superficialidad que pulula en la academia— de la critica ador-
niana). Por ello, se decanta por el materialismo —acaso mds netamente
marxista y menos kantiano/hegeliano— de la segunda via: la benjami-
niana. Walter Benjamin, en trabajos como E/ autor como productor y
La obra de arte en la época de su reproductibilidad técnica, colige que
la subjetividad, y la subjetividad moderna en particular (si es que,
acaso, hay otra antecedente: Michel Foucault, en la etapa ética de
su investigacién alegarfa que si), es un constructo (H/h)istérico que
evidencia su conflictividad para con el sistema que la configura en las
contradicciones materiales que provoca, o que imprime, a la hora de
“trabajar/transformar” el mundo (verbigracia: la constatable fractura
entre “Libertad, Igualdad, Fraternidad”, conditio sine qua non parala
ereccién de la subjetividad moderna del capitalismo industrial, y la
gris materialidad proletaria, en la que, contradictoriamente, el alto
ideal revolucionario-francés es, a su vez, conditio sine qua non —valga
la iteracién— para el acto “libre” que produce la reificacién del sujeto
atado al tiempo de produccién —fabril, en cadena—). En el terreno del
arte, estas contradicciones encarnan en determinadas técnicas o dis-
positivos que ponen de manifiesto su “ruinicidad potencial”. Abundo
en esto. Estas técnicas ponen en claro que, tarde o temprano, deven-
drdn ruina en el criminal despliegue del sistema (H/h)istérico que
las arroja como productos.® Benjamin quiere develarlas en estaciones
modernas abigarradas de manera enfética en lo que a contradiccio-
nes se refiere: el Barroco, el Romanticismo, el Alto Capitalismo —ya
en su época, este Ultimo, transfigurado en un incipiente (alto/tardo)
capitalismo—. Estos dispositivos (como el cine, como el jazz) son, en
si, lugares materiales, inmanentes, para la critica: no necesitan ser

articulados desde sustraccion alguna, puesto que se constituyen, de

La “ruinicidad potencial” hace que el sistema se vuelva sobre si mismo; en otras
palabras —atendiendo al étimo de ruina—: que colapse.

Resenas / 265



suyo, en pura articulacién, puro montaje (activan, en consecuencia,
una mirada herética, melancdlica y, en cierto modo, empdtica hacia
los “montajes” anteriores: hacia el triste abandono en que pervive
la ruina). Luego esclarecen el montaje que comporta el arte y su
impregnacién aurdtica’ (ruina potencial de si mismo), que, por su-
puesto, va de la mano con el montaje que comportan la subjetividad
y las categorias en que ésta se desplaza (ruinas potenciales de si mis-
mas), que, por supuesto, va de la mano con el montaje que comporta
el mundo disociado —a la mayor gloria del sistema que escinde vida
y cultura, ganancia capital y necesidad— del (alto/tardo) capitalismo
ya de modo absoluto implantado en la época en que Barrios escribe
(ruina potencial de si mismo). Nétese que la segunda via —con qué
fortuna la activa Barrios en sus artefactos tedrico-criticos— no enun-
cia, desde las categorfas (H/h)istéricas de la subjetividad moderna, la
negatividad generada por la (H/h)istoricidad del sistema; es mucho
mis visceral: desmonta la Historia, su temporalidad cruel (y con ella,
claro estd, la subjetividad moderna y sus categorizaciones). Y abre la
posibilidad, en la terminologfa de Benjamin, de una redencién del
pasado, o mds bien de los pasados que han dejado de contar para
la Historia, de un tiempo otro —que sélo persisten, el pasado y el
tiempo otro, en las ruinas materiales, tristemente diseminadas en los
mirgenes del proyecto (H/h)istérico—.

No descansa Barrios, sin embargo, en su escrutinio en favor de la
radicalidad. Aun cuando se presente en una advocacién severamente
alterada, en virtud de la negatividad o de la retrospeccién, ambas vias
asumen la dialéctica. Por muy tergiversada que, desde un viso critico,
ésta pueda manifestarse, la dialéctica conlleva un encuadramiento
especifico (una didnoia) de la dindmica aporética explicitada, esto es,
una ordenacién instrumentada desde cierta nocién de la (H/h)isto-

ricidad que acarrea secuenciacion, jerarquias representativas y una,

7 El auratismo artistico/estético es ruina de si mismo porque en ¢l hiberna una
sacralidad desplazada hipalagéticamente hacia la positividad en curso de lo esté-
tico. En efecto, habita en Benjamin una critica feral a los usos politico/elitistas
del aura, pero tampoco se puede descartar, en la riqueza oximorénica de su
poética filoséfica, cierta melancolia de lo sagrado.

266 / Resenas



quizd remota y vilipendiada y sometida a implacables juicios criticos,
pero al fin y al cabo presente en algin sentido, trascendentalidad;
trascendentalidad que se resuelve en una insoslayable, muchas veces
a pesar de los esfuerzos tedricos, nocién de absoluto.

En aras del materialismo radical que debe resolverse en un in-
manentismo que evada el trascendentalismo dialectizante, Barrios
introduce el tercer momento teérico desde el que se cifran sus
coordenadas enunciativas: el momento deleuziano-postestructura-
lista. Contra la consecucién de un absoluto que le hurta —a pesar
de Adorno, pero con él en cierto modo— a cada una de las partes de
su secuencia su potencialidad expresiva, la apertura hacia la red
de marginalidades desplazadas; contra una violencia dicotémica y
trascendentalista sobre la materialidad que supone la sumisién a las
categorias espacio-temporales del tiempo dialéctico —a pesar de Ben-
jamin, pero con él en cierto modo—; contra la linealidad teleoldgica,
contra la imagineria representativa, contra la trascendencia escatol4-
gica y superadora. .., Barrios responde —desde Deleuze—: inmanentismo
sin concesiones. Inmanentismo sin concesiones en el que fluyen,
transgrediendo cualquier demarcacién lineal hacia una cépula reti-
cular (de significados, jamds de significantes), subjetividad, imagen,
produccién, arte, transformacion, critica, teorfa...: como singulari-
dades expresivas. De esta guisa, como colofén de esta resefia, deseo
retomar el paradigma de la cartografia que abre el libro y preside su
(anti)comando argumentativo: porque éste emplaza una discusion
nada disimulada con la propuesta de mapa de Fredic Jameson. Jame-
son, un adorniano-kantiano confeso, al postular el mapa se sustrae
de la superficie y del terreno, colocando la figuracién, que en su caso
es critica, en una suerte de extrapolacién abstrayente. Barrios, con
un Benjamin al que subvierte Deleuze (como hemos visto), propone
la cartografia, que implica una contigiiidad a la expresién super-
ficial del terreno (expresividad que se adiciona a la expresividad,
arboreciendo en efectos y afectos) que se estd recorriendo: la “subje-
tividad” cartografica es un paisaje més en el inmanentismo radical,
cuajado de intensidades y remansos, en que acontecen las afluencias
materiales.

Resenas / 267



La intransigencia estética de Barrios, que es, de seguida, una
intransigencia ética, nos convoca a un nivel de reflexion que elide
cualquier dejo de ramploneria. Un libro dificil, sin duda. Pero sélo
lo dificil compromete, sélo lo dificil estimula.®

BIBLIOGRAFIA

Adorno, Theodor W. Estética, ed. Eberhard Ortland, Buenos Aires, Editorial
Las Cuarenta, 2013.

. Minima moralia: reflexiones desde la vida danada, tr. Joaquin
Chamorro Mielke, Madrid, Akal, 2006.

8Si el espacio sustantivo del texto es el lugar para el reconocimiento, el andlisis
e, incluso, el encomio..., la adjetiva marginalidad, este margen final —creo que
esto a José Luis le agradaria—, puede ser el sitio propicio para que incursione una
sucinta critica. Critica que, lejos de clausurar, perviva como un rescoldo para
encender nuevos debates.

Dos cosas me preocupan, y las dos tienen que ver con el salto hacia la radi-
calidad inmanente del tercer momento teérico.

La primera apunta, en la linea de Alain Badiou en Deleuze el clamor del ser:
una teorfa que aventura un inmanentismo radical no brinda las claves suficientes
para contemplarse a si en el campo del inmanentismo. Por lo mismo que una
teorfa l6gico/formal no puede autoformularse justificando todas sus premisas, al
menos debe haber una indemostrable: esta teoria que postula el radicalismo in-
manentista tiene preceptivamente que pensarse como una trascendencia fordnea
al propio discurrir de la inmanencia. En este sentido, es —acaso— una fascinacién
trascendente ante una torrentera de inmanentes flujos materiales, de una mul-
tiplicidad que, en el momento teérico, se transfigura en una unidad plotiniana,
una unicidad venerada.

La segunda, en la linea de Georg Lukacs en E/ asalto a la razén: una teorfa
que pugna, desde el arte, por una restitucién visceral de una suerte de vitalismo
de prosapia cuasiirracionalista podria estar desdefando algunos de los logros
cuya consecucion se debe, precisamente, a una disociacién entre vida y cultura.
Logros que auspicia y ensalza la razén, por considerar, justo desde la razén, que
la cultura debe ser superior a la vida (verbigracia, la polis de S6crates a la physis de
Trasimaco: la justicia del espacio publico a la naturaleza injusta), y que, desde las
instancias normativas que de la razén emanan, la vida, en una incesante praxis,
debe irse transformando hacia el ideal que fija la cultura. El vitalismo (cuasiirra-
cionalista) de Barrios tiene una gran, yo dirfa que incluso necesaria, contunden-
cia estetizante: de sus riesgos politicos también tenemos noticia (H/h)istorica.

268 / Resenas



. “Moda sin tiempo (sobre el jazz)”, en Prismas: la critica de la
cultura y la sociedad, tr. Manuel Sacristdn, Barcelona, Ediciones Ariel,
1962, pp. 76-85.

Badiou, Alain. Deleuze: el clamor del Ser, Buenos Aires, Manantial, 1997.

Benjamin, Walter. £/ autor como productor, México Editorial Ttaca, 2004.

. El libro de los pasajes, Madrid, Akal, 2013.

. La obra de arte en la época de su reproductibilidad técnica, Méxi-
co, Editorial Ttaca, 2003.

Blanco Aguinaga, Carlos. “;Cudl era ‘el problema de Espafa?”, en Juventud
del 98, Madrid, Siglo xx1 Editores, 1970, pp. 3-38.

Blanchot, Maurice. £/ espacio literario, Barcelona/México, Paidés, 1992.

Deleuze, Gilles. Mil mesetas: capitalismo y esquizofrenia, tr. José Vizquez Pé-
rez, Valencia, Pre-Textos, 2010.

Ferraris, Maurizio. Historia de la hermenéutica, México, Siglo xx1 Editores,
2002.

Horkheimer, Max y Theodor W. Adorno. Dialéctica de la ilustracién: frag-
mentos filosdficos, Madrid, Trotta, 2009.

Jameson, Frederic. E/ posmodemi_vmo 0la lo’gz'az cultural del mpz’m[i:mo avan-
zado, Barcelona, Paidéds, 1995.

Lain Entralgo, Pedro. Esparia como problema, Madrid, Aguilar, 1962.

Lépez Austin, Alfredo. “Mito y oralidad en la tradicién mesoamericana”,
México, Descarga cultura unam. Online. Disponible en <http://descar-
gacultura.unam.mx/app12sharedltem=4647641>.

Lukdcs, Gyorgy. El asalto a la razon: la trayectoria del irracionalismo desde
Schelling hasta Hitler, México, Grijalbo, 1983.

Maravall, José Antonio. Antiguos y modernos. La idea de progreso en el desa-
rrollo inicial de una sociedad, Madrid, Alianza, 1986.

. Las comunidades de Castilla. Una primera revolucién moderna,
Madrid, Ediciones Atalaya, 1998.

Marcuse, Herbert. E/ hombre unidimensional: ensayo sobre la z'deologz’ﬂ de la
sociedad industrial avanzada, tr. y prol. Antonio Elorza, México, Planeta
Agostini, 1993.

Said, Edward. Cultura e imperialismo, tr. Nora Catelli, Barcelona, Anagra-
ma, 1996.

Sénchez Vizquez, Adolfo. De la estética de la recepcion a una estética de la
participacion, México, UNAM-FFyL, 2005.

. Ideas estéticas de Marx, México, Siglo xx1 Editores, 2005.

Resenas / 269



