
De Lennon a Derrida: 
la historia, un “MacGuffin”
From Lennon to Derrida: the History, a MacGuffin

		L  uis Arturo Torres Rojo

		  Universidad Autónoma de Baja California Sur
		  México

Nava Murcia, Ricardo. Deconstruir el archivo: la historia, la huella, la ceni-
za, México, Universidad Iberoamericana-Departamento de Historia, 
2015, 166 pp.

La reseña en la era de la nueva dispersión

Las ideas que a continuación aparecen –al fin espectros– intentan es-
tar en tono y armonía con el reto impuesto por la obra que se reseña; 
esto es, el de ser capaces de proveer un ámbito propicio de disemina-
ción y “destinerrancia” del pensamiento y constituirse como cónclave 
abierto a las diversas maneras de la imaginación. Se trata, entonces, 
de un intento por hacer de la escritura una recepción –rearticula-
ción– filosófica e historiográfica. Sí, una invitación a la lectura del 
libro y mensura de su valía y pertinencia académica, pero desde una 
perspectiva del estado del arte que se radicaliza en los términos esté-
ticos que componen epistémicamente los rasgos de la incertidumbre 
como modo del ser y la narración de sus historias.
	 En consecuencia, la crítica se asume como signo celebratorio de 
afecto y admiración.

Historia y Grafía, Universidad Iberoamericana, año 24, núm. 48, enero-junio 2017, pp. 193-200



194 / Reseñas

		  i

Cuando el nombre del músico inglés John Lennon emerge de entre 
las líneas del libro de Ricardo Nava, en referencia al título de una 
de sus canciones –“Tomorrow Never Knows”– y en el contexto de 
presentación de la Histórica de Michel de Certeau como una 
escritura perteneciente a los ámbitos del deseo y el duelo, el lec-
tor intuye que el desplazamiento filosófico que se avecina estará 
marcado, de modo ineluctable, por la musicalidad poética del pen-
samiento. Pero también, a partir de ello, comprende la profundidad 
literaria otorgada en los capítulos previos a las nociones de “his-
toricidad” entendida en tanto que “conciencia histórica” cobijada 
bajo los presupuestos metafóricos de la vida como “combustión” 
e incandescencia, huella mnémica y ceniza, así como –de la mano 
de Foucault– de la de los límites y modos de su representación 
–a-histórica, supra-histórica– que al provenir de instancias genea-
lógicamente conscientes de la contingencia y fragilidad del devenir 
asume la configuración paradójica de un artificio cultural –escri-
tural–enfrentado de manera radical a la muerte como sublimación 
del por-venir: porvenir.
	 La disposición conjunta de Lennon y su viaje mágico y misterioso 
–“Tomorrow Never Knows”– y De Certeau, el “caminante herido”, 
como lo llama Dosse, articulan el dispositivo espacio-temporal 
de la travesía como motivo de significación histórica de acuerdo con 
la estructura de la destinerrancia desplazada por Nava del discurso 
de Derrida. De ahí la posibilidad de la analogía con el MacGuf-
fin que, en palabras de Blumenberg, se asemeja en su operación 
a las condiciones del sentido del ser portadas como “encami-
namiento”:

Si el MacGuffin desapareciera se detendría el movimiento del mundo. 
Los medios justifican el fin, los misterios descubiertos por el camino 
justifican lo que permanece encubierto. La respuesta pendiente a la 
pregunta por el sentido del ser ha suscitado el empeño de sonsacar 
al Dasein la unidad de sus expresiones y modos de comportamiento. 



Reseñas / 195 

En el camino había demoras; y el demorarse se ha acreditado como 
el sentido del camino.1

		  ii

La “retórica del caminante” que concentra los haberes del escribir y 
el andar, proporciona la identificación de la conciencia histórica como 
un viaje de indagación y descubrimiento (O’Gorman), como un pro-
vocar una experiencia siempre incierta en su sentido y fin (Koselleck) 
propiciada por el afán de ver y saber (Gaos) y cuya representación 
no es un informe procesado de asimilaciones orográficas desplazadas 
del acontecer existencial, sino origen de todo ello como voluntad y 
diseminación: signo.
	 La hondura y la demora, al mismo tiempo que delineación me-
tafísica de la ascendencia corporal de la quietud y el movimiento, se 
trastocan materializándose en “escritura que rasga la realidad” y que, 
en términos derridianos, asume la impronta de “un efecto mitológico 
de retorno”, de un “mitograma” plegado a la “multidimensionalidad” 
posible contenida en la iteración de lo inteligible y lo sensible, lo 
invisible y lo visible: “De ahí que la frase, mañana nunca se sabe, 
cobra la forma de una sentencia que advierte cómo lo imprevisible 
está activamente por-venir, en donde la meditación aparece como un 
saber y una pausa, darse un tiempo de cara al deseo y a la añoranza 
de otro modo” (p. 56).
	 De modo adyacente, esta detención puntual del fluir del pen-
samiento, se comprende, proporciona un ardid observacional, trans-
versal a la descripción de fuerzas culturales que operan por medio de 
oscilaciones simultáneas entre polos pulsionales y complementarios 
en el marco de órbita de Eros y Tánatos como Anagké.
	 Elevar la sublimación del pasado como espectrografía a una “poé-
tica de lo imposible” y ésta, a su vez, mediante un quiebre hacia la 
différance –el signo: diferencia entre mundo y muerte– a una episte-

1 Hans Blumenberg, La posibilidad de comprenderse, tr. César González, Madrid, 
Editorial Síntesis, 1996, p. 127.



196 / Reseñas

mología de la incertidumbre como deconstrucción y diseminación 
de trayectorias y pasados-futuros abiertos.
	 Una Iglesia del no Camino (Fadanelli) signada por la imprevisi-
bilidad del fin y cuyo acento genealógico marca de inicio la idea de 
retorno como crítica autorrecursiva y visionaria. No a la manera de una 
historia del concepto, pues la deconstrucción es “hiperconceptual”, 
trasciende hacia los espacios de lo pre-lingüístico –extra-lingüís-
tico– en que se orquestaron originariamente signos y símbolos como 
arqueoescritura y cuyo rendimiento filosófico ocurre al compás de la 
dilución fenomenológica de las presencias y el logos hermenéutico de 
la interpretación sonsacados a la oralidad. Por eso la diseminación 
se adscribe al signo –la memoria, la huella, la ceniza–, insisto, como 
“efecto mitológico de retorno” en el que el pensamiento y el relato 
confluyen como aspiración y recepción, como ámbito performativo 
del cual emergen las múltiples aristas que posibilitan la confabula-
ción de vidas e historias como fundamento existencial.

		  iii

El acento poético del artefacto escritural asume, tras la anterior tesi-
tura en el complejo de Nava –también por vía del recurso constante 
a la condición enigmática contenida en la narrativa de Borges– el 
perfil de su inseminación trágica y el rasgo que complementa sobre 
el vórtice del artificio la consistencia análoga de la relación entre la 
“conciencia histórica” y el MacGuffin. Esto es, el señalamiento de 
una “magnitud indeterminada de la realidad” mediante la que “a lo 
que es trivial para el sentido de una historia se le concede la distin-
ción de la relevancia óptica”.2

	 Y si el argumento es fílmico, es porque busca instaurar un mo-
mento propio de destinerrancia en el que la diseminación estética 
de Nava es leída en clave metacinética, como imagen que es movi-
miento y reproduce a su manera los contextos llave de la “poética de 
lo imposible” aquí considerados y con los que el autor deconstruye 

2 Ibidem, p. 125.



Reseñas / 197 

el paradigma logofonocéntrico del archivo para los historiadores: el del 
signo como determinación exclusiva de la presencia de lo real y lo 
pensable –hasta lo indecible– y el del enclave de la diferencia que se 
decanta como formulación de sentido en los términos de una teoría 
de la incertidumbre –“seguir el camino de la incertidumbre”– (p. 82) 
operando como diseminación deconstructiva-constructiva de funda-
mento ético –entre lo visible y lo enunciable–.
	 El presupuesto del autor que permite la regulación es aquí meri-
diano, desde Lennon, Auster o Goya –Cronos devorando a sus hijos–: 
“el archivo se da muerte para conservarse” (p. 136) y, a partir de 
ello, precipita los límites fácticos de toda representación del aconteci-
miento resguardado hacia los porosos lindes del “simulacro”:

Lo que se puede inferir es que el acontecimiento nunca es, salvo 
en el orden del discurso dispuesto por los procesos de archivación, 
consignación y ley. El archivo performa aquello que nombramos 
como acontecimiento, performatividad en relación con aquello que 
ya no está, eso otro ausente que se nombra como pasado, que escapa 
al instante del presente y ronda a final de cuentas sólo como espectro 
(p. 142).

	 La ascendencia trágica evidente tras el predominio de lo formal 
e implicada de inicio por la remisión a autores como Freud y De 
Certeau, adquiere en el trato de Nava la fisonomía de lo que De-
rrida dejó encubierto bajo las denominaciones de “artefactualidad” 
y “actuvirtualidad”,3 y que, historiográficamente, son proclives a 
su empalme –“la posibilidad de la citacionalidad”– (p. 137) con la 
ideación de “mitograma” que el filósofo argelino-francés retoma de 
Leroi-Gourhan y que, al final de cuentas, responde a atribuciones 
filosóficas similares a las que, como concepto-imagen, refiere la in-
vención hitchcockiana del MacGuffin:

3 Según Nava, ambas nociones “tienen que ver con cómo la actualidad es 
producida, investida e interpretada por múltiples dispositivos técnicos, ficticios 
o artificiales, selectivos y determinados por poderes e intereses, a los que se liga 
a través de una hechura ficcional” (p. 143).



198 / Reseñas

escritura que deletrea sus símbolos en la pluridimensionalidad: 
en ella el sentido no está sometido a la sucesividad, al orden del 
tiempo lógico o a la temporalidad irreversible del sonido. Esta 
pluridimensionalidad no paraliza la historia en la simultaneidad, 
corresponde a otra capa de la experiencia histórica y también se 
puede considerar, a la inversa, el pensamiento lineal como una 
reducción de la historia.4

	 En el archivo, como en la fotografía o el cuadro cinematográfico 
y la composición musical, lo que se juega, justo a partir de su pos-
tulación performativa como diseminación, es la producción de un 
acontecimiento que hace estallar las disposiciones unilineales de la 
explicación logocéntrica de la verdad en la historia y sus implicacio-
nes culturales, en aras de una iteración de sentido que es de manera 
esencial instauradora y atemporal –multidimensional– y cuya impre-
sión como huella, memoria y ceniza, conjura los haberes sublimados 
de la teoría de la pulsión freudiana como “nueva mitología” y como 
inversión radical de las prioridades asignadas por la metafísica a la 
dualidad voz/presencia, por encima de las propias de la fórmula es-
critura/ausencia.
	 Lo que se oculta y silencia, lo subterráneo –y que por eso puede 
ser también supralunar y retorno–, aporta no sólo los cauces ficcio-
nales de todo acontecimiento como supresión de lo real, sino que, 
en lo que es más importante, eleva la condición sensible de lo que 
es origen a estado de recepción y, por lo tanto, a espacio-tiempo se-
dimental de la cultura como creación de máxima artificialidad. En 
palabras de Žižek parafraseando a Heidegger: “el Acontecimiento no 
tiene nada que ver con procesos que se desarrollan fuera, en la reali-
dad. El Acontecimiento designa una nueva trascendencia del Ser, el 
surgimiento de un nuevo ‘mundo’ (un horizonte de significado en 
el que aparecen todas las entidades)”.5

4 Jacques Derrida, De la gramatología, tr. Óscar del Barco y Conrado Ceretti, 
México, Siglo XXI Editores, 1971, p. 113.
5 Slavoj Žižek, Acontecimiento, tr. Raquel Vicedo, España, Sextopiso, 2014, p. 39.



Reseñas / 199 

		  iv

Desde una perspectiva “metacinética”, el sino escritural que demarca 
la determinación sensible del signo y el desplazamiento sensual y 
afectivo de lo oculto y trivial –“llamo secreto tanto a una intimidad 
como a una manera de hacer las cosas: lo inimitable”–,6 hacia el pa-
thos de la relevancia óptica de lo que pueda ser considerado digno 
de mostrarse en una historia –la producción de entidades espectrales 
como hechos históricos–, codifica la articulación de las nociones de 
“artefactualidad” y “actuvirtualidad” en los términos de un hacer que 
es cada vez –única– el fin del mundo y voluntad –conciencia histórica, 
distinción y decisión de destinerrancia: diseminación–.
	 La ruptura metafórica del estado de clausura del archivo en los 
términos del concepto “archivo”, desestabiliza, antes que nada, la cir-
cunstancia histórica fundada sobre el paradigma que hace de la es-
critura copia de una realidad ausente, de presencia por fuerza oral, y 
avanza, diseminándose, de manera deconstructiva, hasta los difusos 
márgenes de los signos produciendo imágenes sustanciadas simbó-
licamente. La incertidumbre y el movimiento hacen de la verdad 
circunstancia –hasta el detenimiento total o parcial– y de lo real es-
pejismo: régimen de visibilidad. Por eso, la condición de estar en el 
mundo –“Derrida no hace depender la posibilidad de movimiento 
del pensamiento de cuál sea el fin que se persiga, sino del acto mismo 
de pensar persiguiendo un fin”– (p. 82) adquiere la tesitura meto-
nímica de lo que el canon occidental ha asignado por tradición al 
teatro y la novela como estatuto de significación trascendental de la 
experiencia, y que ahora se reproduce en el cine como acertijo de 
agudo contenido metahistórico.

Una partitura historiográfica en la cual las notas son los símbolos 
constitutivos de una sinfonía mítica productora de realidades. Es por 
eso que si el MacGuffin dejado por Nava en su obra deconstructiva 

6 Jacques Derida, Cada vez única, el fin del mundo, tr. Manuel Arranz, España, 
Pre-textos, 2005, p. 60.



200 / Reseñas

es el de la presencia de la muerte de Lennon como acontecimiento, el 
perteneciente a este texto no podría ser otro que el de la implicación 
paradójica de la célebre frase de McCartney frente a la insidia mediá-
tica incubada por su supuesta desaparición: “I wasn’t really dead”.7

		  v

La oralidad, la musicalidad del pensamiento y su escritura y razón 
conceptual, sublimadas bajo el poderoso influjo del movimiento de 
la imagen fílmica como previsión historiográfica y oracular: pre-vi-
sión y destinerrancia, diseminación virtual.
	 Tomorrow never knows.

7 Entrevista a Paul McCartney, Rolling Stone, 30 de abril de 1970, disponible en 
<http://www.rollingstone.com/music/features/paul-mccartney-19700430>.


