Sobre la influencia de Brentano

en el pensamiento freudiano.

Un aporte a la bistoria intelectual del padre
del psicoandlisis

ON THE INFLUENCE OF BRENTANO IN FREUDIAN THOUGHT.
A CONTRIBUTION TO INTELLECTUAL HISTORY FROM THE FATHER
OF PSYCHOANALYSIS

GERARDO GONZALEZ CHAUVET
Universidad Veracruzana
México

Juan CAPETILLO HERNANDEZ
Instituto de Investigaciones Psicologicas
Universidad Veracruzana

México

ABSTRACT
The conceptual and historical signes presented in this article open up the
question of the likely importance which the encounter between Sigmund
Freud and philosopher and psychologist Franz Brentano might have. Sev-
eral historical circumstances that psychology saw during the last decades of
the 19th century are analyzed, clarifying certain similarities and differences
between the psychology proposed by Brentano and the one which was later
developed by Freud. It also explores how each author addryesses the concepts of
representation, affection, object, intention and unconscious mental acts. In
the light of this, we have sought to clarify what the Natural Sciences meant
to Freud, within which he always included psychoanalysis.

Keywords: Freud, Brentano, psychology, science, representation, affec-
tion, object, intention, act and unconsciousness.

Historia y Grafia, Universidad Iberoamericana, afio 24, nim. 48, enero-junio 2017, pp. 141-183



REsUMEN
En el presente articulo se presentan los indicios histéricos y conceptuales
que permiten abrir la pregunta por la posible importancia que pudiera
tener el encuentro de Sigmund Freud con el fildsofo y psicélogo Franz
Brentano. Se analizan algunas de las circunstancias histéricas que vivié
la psicologia durante las tltimas décadas del siglo x1x, al aclarar algunas
semejanzas y diferencias entre la psicologfa propuesta por Brentano y la
que Freud desarrollé més tarde. También se explora el modo en que cada
autor aborda los conceptos de “representacién”, “afecto”, “objeto”, “in-
tencién” y “acto animico inconsciente”. Con esto hemos buscado aclarar
lo que significaban para Freud las ciencias de la naturaleza, dentro de las
que siempre incluy6 al psicoandlisis.

Palabras clave: Freud, Brentano, psicologia, ciencia, representacién,

afecto, objeto, intencionalidad, acto e inconsciente.

Articulo recibido: 20-4-2016
Articulo aceptado: 17-10-2016

INTRODUCCION

| objetivo de este trabajo es participar en el esclarecimiento de

una significativa y poco estudiada influencia del pensamiento
freudiano. En concreto, intentaremos aclarar la relevancia que tuvo
el temprano encuentro de Freud con el filésofo Franz Brentano
para la gestacién del psicoandlisis.' Pero la importancia atribuible
a la historia intelectual de Sigmund Freud no sélo es relevante
para la disciplina psicoanalitica; el descubrimiento y demostra-
cién de los actos animicos inconscientes es un acontecimiento
decisivo para la concepcién contempordnea del ser humano y su

! Franz Clemens Honoratuss Brentano (1838-1917) fue un filésofo y psicélogo
cuya importancia histérica ha quedado un tanto eclipsada, en parte, por la
falta de publicaciones, dado que su ensenanza fue ante todo oral. Sin embargo,
la influencia que dicho pensador imprimié sobre el pensamiento cientifico y
filoséfico del siglo xx es amplisima, y merece la debida atencién.

142 / Gerardo Gonzalez Chauvet, Juan Capetillo Hernandez



relacidon con la historia y el lenguaje.” Nuestro propdsito en la
presente investigacion es ofrecer un andlisis historico-conceptual
de la polémica filoséfica paralela al nacimiento del psicoanilisis,
ante la cual se puede realizar una adecuada valoracién critica de
los fundamentos ontolégicos y epistemoldgicos en los que se apo-
ya la demostracién de los procesos animicos inconscientes.
Primero, presentaremos los indicios que nos permiten estable-
cer el acontecimiento del encuentro entre estos dos pensadores,
para familiarizar al lector con las evidencias que sefialan la re-
levancia del tema. Después de ello, distinguiremos la propuesta
cientifica con la que Brentano se convirtié en el fundador de una
psicologia empirica de corte introspectivo. Comprenderemos
con qué método este pensador defendié la idea de que no sélo la
via puramente experimental podria considerarse cientifica. Esto
nos llevard a abordar la diferencia entre la objetividad del posi-
tivismo y la objetalidad del alma en la psicologia brentaniana.
Explicaremos cémo esta propuesta tedrica y metodolégica quedé
delimitada por medio de una antigua concepcién heredada de la
tradicién filoséfica. Nos referimos a la llamada intencionalidad
del acto animico, que Brentano estudia de modo empirico me-
diante el andlisis fenomenoldgico de la experiencia interna. Esto
desemboca en un concepto de alma que, de acuerdo con su au-
tor, permite una precisa clasificacion de los fenémenos animicos.
Confrontaremos todo ello con algunos elementos fundamentales
del pensamiento freudiano, buscando demostrar cierta continui-
dad en la diferencia, y cerraremos nuestro trabajo discutiendo el
modo en que Brentano aborda, en forma minuciosa, las vias 16-
gico-ontoldgicas que permitirfan demostrar la existencia de actos
animicos inconscientes. Veremos entonces cémo la tesis de Freud

?La obra freudiana tiene un peso capital en la teorfa de la historia que se nutre
o dialoga con Freud. Los trabajos de Michel de Certeau, Jaques Derrida,
Yosef Hayim Yerushalmi, Carlo Ginzburg y Jan Assman son algunos ejemplos
significativos del impacto que el psicoandlisis ha tenido en la comprension de la
historicidad y, en consecuencia, en la escritura de la historia.

Sobre la influencia de Brentano en el pensamiento freudiano / 143



responde de manera adecuada a las condiciones formales que su
maestro exigia como evidencia para cualquiera que intentara sos-
tener una demostracion formal a partir de evidencias.

1. PLANTEAMIENTO DEL PROBLEMA

El sentido de la palabra “ciencia”, por naturaleza ha tenido mal-
tiples matices a lo largo de la vasta historia de la filosofia, y el
debate que se desarrollé en la segunda mitad del siglo x1x, en
torno a la cientificidad de la psicologia, nos servird como marco
para el presente estudio. Tanto si se busca impugnar como de-
fender el pensamiento freudiano, no se puede obviar el sentido
especifico que adquieren conceptos tales como “ciencia’, “verdad”
o “experiencia” dentro de sus planteamientos y argumentaciones,
asi como el cardcter polémico que Brentano presenta frente a
otros pensadores interesados, como él, en definir el rumbo para
los estudios del alma. Pero, ;podemos encontrar y comprender el
concepto de ciencia que descansa como fundamento del pensar
especificamente freudiano?

En 1981, Paul-Laurent Assoun publicé en Francia Introduc-
cion a la epistemologia freudiana, un libro en el que se intent6
responder a esta pregunta.’ Se trata de una obra bien conocida
en la que se analizan diversas influencias epistemoldgicas de las
que depende la obra de Freud. Du Bois-Reymond, Ernst Mach,
Briicke, Herbart, Fechner y Helmholtz son destacados ahi como
los pensadores cientificos que, de acuerdo con Assoun, marcaron
con mayor hondura la nocién de ciencia con la que Freud trabaja,
dejando clara la comunidad de pensamiento con los cientificos
de la época. Resulta notable que la figura de Franz Brentano no
sea considerada dentro del trabajo, ya que el objetivo de dicha
obra es analizar las influencias de sus contempordneos, cientificos
sefialados. La cuidadosa lectura de Assoun muestra la familiari-

3 Paul-Laurent Assoun, Introduccion a la epistemologia freudiana.

144 /| Gerardo Gonzalez Chauvet, Juan Capetillo Hernandez



dad epistemoldgica que surge al comparar los conceptos clave
de la metapsicologia, por un lado, con los de la epistemologia de
aquellos pensadores que proclamaban el naturalismo, en rechazo
de la especulacién. Sin embargo, ya en 1976 Assoun habia reco-
nocido la relevancia histérica del encuentro entre Freud y aquel
importante filésofo.* S6lo que no va mds alld de sefalar la inne-
gable relevancia de su encuentro, sin analizar en consecuencia el
problema. En conjunto, los trabajos de Assoun son instructivos
en sumo grado, y su conocimiento se ha convertido en una re-
ferencia bien conocida entre psicoanalistas. Sus investigaciones
ofrecen un valioso esclarecimiento de los campos conceptuales
con los que el pensamiento freudiano nacié en didlogo. Sin em-
bargo, cabe sefalar que la problemitica relacién con Brentano
queda sin la atencién merecida.

En esta investigacién queremos participar en el propdsito
que guia los trabajos de Assoun, ofreciendo una aportacién sig-
nificativa en la misma intencién general que busca esclarecer la
genealogia del pensamiento freudiano. Nuestra indagacién abor-
dard algunos indicios del didlogo directo de la metapsicologia
freudiana con las exigencias légicas, ontolégicas y epistemoldgicas
que Franz Brentano expone como requisitos para desarrollar una
psicologia empirica que tenga en consideracién la analitica de los
objetos del alma.

Brentano fue uno de los mds importantes filésofos de la cien-
cia, sin divorciarse de la tradicion especulativa. Gran conocedor
de la historia de la filosoffa, se encuentra entre los mds importan-
tes exegetas de Aristdteles, y destaca como el tinico en su tiempo
capaz de armonizar el empirismo de la época con la metafisica
mds abstracta. La erudicion filoséfica de Brentano era tan am-
plia como su conocimiento exhaustivo y profundo en todos los
campos particulares de la ciencia contempordnea. Asi, con una
intensa autoridad dialéctica, defendié en obra y discurso una fi-

4 Paul-Laurent Assoun, Freud, la filosofia y los fildsofos, pp. 11-26.

Sobre la influencia de Brentano en el pensamiento freudiano / 145



losofia y una psicologia cientificas, al participar en las primeras
lineas del debate tedrico y metodoldgico que la psicologia vivié
durante la segunda mitad del siglo x1x. Desde luego, la ciencia
freudiana se enmarca en dichas coordenadas histéricas, por lo que
su condicién innovadora debe contrastarse con aquellos abordajes
pertenecientes a la época.

Como veremos, la metapsicologia freudiana posee un buen
numero de simetrias con la concepcién ontoldgica de la psicolo-
gia defendida por Brentano, y deja ver una significativa cercania
en lo tocante a la busqueda de una ciencia del alma. Ahora bien,
antes que pretender borrar la originalidad y singularidad que
caracteriza a la obra legada por Freud, intentaremos clarificar el
marco histérico y epistemoldgico en el que dicha originalidad
tiene lugar. Después de ello, el lector podrd juzgar cudl es la im-
portancia del encuentro entre estos dos autores. Mas para que tal
cosa sea posible necesitaremos avanzar con lentitud, presentando
primero los indicios del problema.

2. EL ACONTECIMIENTO

En el afio de 1874 tienen lugar varios hechos fundamentales para
lo que aqui nos ocupa. Brentano publica su Psicologia desde un
punto de vista empirico,’ también inicia su cdtedra en la univer-
sidad de Viena, y sucede el temprano encuentro de Freud con
este joven erudito de 36 anos. La primera referencia obligada al
respecto se encuentra en la famosa biografia del padre del psicoa-
nalisis, escrita por su discipulo Ernest Jones durante la década de

> Franz Brentano, Psychologie vom empirischen Standpunkt, Leipzig, Wiederauflage
bei Ontos, 1874. En castellano sélo contamos con una traduccién incompleta
de esta importante obra: Franz Brentano, Psicologia, tr. de José Gaos. En este
trabajo citaremos esta excelente traduccion siempre que sea posible. Para los
capitulos que no se publicaron en nuestra lengua nos serviremos de la traduccién
completa al inglés: Franz Brentano, Pychology from an Empirical Standpoint.

146 /| Gerardo Gonzalez Chauvet, Juan Capetillo Hernandez



los afios cincuenta.® En ella se consigna coémo, durante su segundo
semestre como estudiante de medicina, Freud asiste a las materias
optativas de filosofia dictadas por el gran filésofo, recién llegado
de Alemania. El hecho se encuentra registrado en algunas de las
cartas que Freud dirige, por aquel entonces, a su amigo Eduard
Silberstein, con quien mantiene una copiosa correspondencia en
la que podemos conocer los tempranos intereses del futuro padre
del psicoandlisis.” El hecho es retomado por Peter Gay, quien se
apoya en estas cartas para sefalar la admiracién expresada por
Freud al hablar de Brentano:

Las experiencias filoséficas de Freud en su época de joven estu-
diante universitario lo introdujeron en el refrescante y seductor
ambiente del filésofo Franz Brentano; asistié a no menos de
cinco cursos de conferencias y seminarios ofrecidos por este
“maldito tipo listo”, ese “genio”, y le solicitd entrevistas privadas.
Brentano, un ex sacerdote, era un exponente claro de la filosoffa
aristotélica y la psicologfa empirica. Maestro estimulante que crefa
en Dios y al mismo tiempo respetaba a Darwin, hizo que Freud
cuestionara las convicciones ateas que llevd consigo a la uni-
versidad. Cuando la influencia de Brentano estaba en su punto
4lgido, Freud le confesé a Silberstein: “Ya no soy un materia-
lista, pero tampoco todavia un teista’. Pero nunca se convirtié
en teista; segiin le dijo a su amigo en 1874, en su corazdn era
“un estudiante de medicina empirista y sin Dios”. Después de
abrirse camino a través de los argumentos persuasivos con los
que Brentano lo habia abrumado, Freud volvié a su increduli-
dad y permanecié en ella. Sin embargo, Brentano habfa com-
plicado y estimulado el pensamiento de Freud, y sus escritos
psicolégicos dejaron sedimentos significativos en la mente de

este tltimo.®

Ernest Jones, Sigmund Freud: Life and Work.
7Sigmund Freud, Cartas de Juventud.
8 Peter Gay, Freud, una vida de nuestro tiempo, p. 53.

Sobre la influencia de Brentano en el pensamiento freudiano / 147



La referencia anterior permitié que los psicoanalistas co-
nociéramos el hecho, aunque de modo insuficiente. La lectura
completa de las cartas en las que Freud se refiere a Brentano sélo
lleva a formar una idea vaga del encuentro, y muy poco de la
opinién que Freud se hizo acerca de las doctrinas del maestro. El
respeto es evidente, pero en la correspondencia con Silberstein
reina un ambiente jovial, nada exento de ironias; esto dificulta
formarse una idea clara partiendo de sus afirmaciones. Leamos un
fragmento donde esto parece evidente:

Uno de los cursos —jescucha y maravillate!- trata de la existen-
cia de Dios, y el profesor Brentano, quien lo da, es un hombre
magnifico, un sabio y fildsofo a pesar de que considera necesario
apoyar con sus razones esta existencia etérea de Dios. Préxima-
mente te escribiré, es decir, tan pronto como un argumento suyo
toque realmente el asunto (de momento no hemos pasado atn

las cuestiones previas), para no cortarte el camino a la fe.”

Al parecer, la mofa no le impide reconocer la grandeza de
aquel pensador sutil. Freud se maravilla de que Brentano se en-
tregue a la tarea de intentar demostrar la existencia de Dios, jgran
sorpresa!, con presunto rigor légico y metodoldgico. Freud puede
ver que no se trata de un mero creyente. Brentano es un filésofo
al que, incluso en ese punto tan singular, con mucha dificultad
se puede rebatir. Posee un arsenal de argumentos que, mds que
convencer a Freud, lo dejan carente de recursos e intrigado frente
al maestro. El dia 15 de marzo de 1875, después de una visita
que hace a la casa de Brentano para contra argumentar la fun-
damentacién de su tefsmo, Freud narra a Silberstein el saldo del
encuentro. Presenta un relato muy licido y aleccionador, que ter-
mina con lo siguiente:

?Sigmund Freud, “30. Viena, 8 de noviembre de 1874”, Cartas de juventud, op.
cit., pp. 117-118.

148 / Gerardo Gonzalez Chauvet, Juan Capetillo Hernandez



Hasta aqui todo irfa bastante bien y td podrias sentirte halagado
de que tu amigo fuera honrado por reunirse con un hombre
tan excelente, si no fuera porque son miles a los que ¢l invita
y trata, cosa que reduce notablemente su preferencia por noso-
tros. Hay que pensar que es un hombre que ha venido aqui para
hacer escuela, ganar seguidores, y por eso dedica su tiempo y
su amabilidad a cualquiera que le pida algo. Con todo, no he
escapado a su influencia, no soy capaz de refutar un simple ar-
gumento tefsta, que es la culminacién de sus disquisiciones. Su
gran mérito es el desprecio de toda fraseologfa, de toda pasién y
del empefo de tachar de herejfa a cualquier cosa. Demuestra a
Dios con tan poco partidismo y con tanta exactitud como otros
demostrarfan la excelencia de la teorfa de la ondulacién frente a

la de la emisién.'®

Se trata de la inica carta que se extiende en los detalles de un
encuentro con aquel hombre. El tema central de la conversacién
es la opinién que a Brentano le merece cada uno de los grandes
filésofos de la historia. Orienta su lectura y advierte posibilida-
des de tropiezo en la comprension. Pero nada de esto hace de
Freud un discipulo de Brentano. Tan sélo un estudiante mds
con el que el gran maestro tiene la amabilidad de brindarse para
expandir su influencia. Brentano apenas cuenta con 36 afos,
aunque su trayectoria y sabiduria lo hacen un hombre de gran
autoridad. Por otra parte, su influencia sobre Freud no puede
medirse por la mera adhesion a tesis particulares, y entre ellas la
diferencia que hay en lo tocante a Dios resulta evidente. Bren-
tano es un maestro del pensamiento. Su ensefanza consistia en
despertar en sus alumnos la fuerza del razonamiento mediante
el cuidado de los principios légicos y ontolégicos més funda-
mentales. Por esto, entre los muchos discipulos de Brentano no
encontraremos una adhesién dogmadtica a sus tesis y conclusio-

10 Sigmund Freud, “40. Viena, 13 de marzo de 1875”, Cartas de juventud, op.
cit., p. 156.

Sobre la influencia de Brentano en el pensamiento freudiano / 149



nes. Por el contrario, tal apego seria muestra de que la ensefianza
del maestro habria fracasado."

Por medio del estimulo de Brentano, Freud llega a pensar que
terminard por matricularse en la facultad de filosofia. Decision
de la que habrd de retractarse después.'? Veamos cémo contintia
la carta antes citada, en la que puede sentirse el espiritu con el
que Freud se enfrenta a la experiencia que le significé conocer a
Brentano:

Evidentemente s6lo soy teista a la fuerza, porque soy lo bastante
honesto como para reconocer mi indefensién ante su argumento,
pero no tengo la intencién de darme por vencido tan rdpida y
completamente. A lo largo de varios semestres pienso conocer a
fondo su filosoffa y me reservaré el juicio sobre ella y también
una decisién sobre el tefsmo y el materialismo. De momento he

dejado de ser materialista pero todavia no soy teista.'

Brentano no era un mero conocedor de la filosofia; se trata de
uno de los pensadores mds influyentes, de cuyas ideas se despren-
den grandes consecuencias para la epistemologia, la ontologia, la
psicologia y la ética desarrolladas durante el siglo xx. El descono-
cimiento de esta importancia se debe a lo errdtico de su relacién
con la publicacién de su obra. Mucho quedé péstumo, y las tra-
ducciones han tardado en aparecer. Ademds, su ensenanza fue
ante todo oral. La influencia que pudo tener sobre Freud no debe
ser obviada ni juzgada con ligereza.

Como quiera que sea, la lectura de la correspondencia con
Silberstein nada mds nos permite estimular el interés por el acon-
tecimiento, sin que alcancemos con ello la deseada claridad, por

" Cfr. Liliana Albertazzi, Massimo Libardi y Robert Poli, 7he School of Franz
Brentano.

12 Sigmund Freud, “40. Viena, 13 de marzo de 18757, Cartas de juventud, op.
cit., p. 152.

13 Ibidem, p. 156.

150 / Gerardo Gonzalez Chauvet, Juan Capetillo Hernandez



lo que s6lo puede decidirse mediante un detallado andlisis con-
ceptual. Pero el problema es mayutsculo debido a la complejidad
de ambos autores, asi que antes de adentrarnos en dichas comple-
jidades, terminemos con las referencias biogréficas, observando lo
que Elisabeth Roudinesco ha dicho al respecto en su més reciente
publicacién:

Freud recordard esta ensefanza en el momento de elaborar su
doctrina. Pero en esa época todavia sofiaba con ir a la busqueda
de un doctorado en filosoffa. Con la ayuda de su amigo y con-
discipulo Josef Paneth, se propuso pues impugnar el tefsmo de
Brentano y adherirse al materialismo de Ludwig Feurbach [...].

Después de librar batalla contra Brentano —su respetado pro-
fesor, que pese a ello acepté dirigir su tesis—, Freud renuncié a
emprender una carrera de filosoffa sin traicionar, empero, su ad-
hesién al materialismo.'

Como hemos dicho, el tema es conocido, pero no por ello re-
sulta clara su significacién. Las referencias biogréficas que estamos
consignado apenas permiten sefialar el hecho de que Freud no
fuera indiferente al encuentro. Por su parte, Brentano pudo haber
encontrado en Freud un alumno brillante, pero del que no podia
sospechar la singularidad de su futura importancia.

3. EL COMBATE DE BRENTANO EN TORNO AL METODO
DE LA PSICOLOGIA CIENTIFICA

Durante la segunda mitad del siglo xix, la psicologia vivié un
paulatino divorcio de la larga tradicién filoséfica que se habia
encargado de responder a la pregunta ;qué es el alma? Para el
espiritu cientifico de la época, dicho cuestionamiento parecia de-
masiado comprometido con presupuestos metafisicos que habia
que desestimar como problemas abstractos carentes de valor. Ha-

14 Elisabeth Roudinesco, Freud, en su tiempo y en el nuestro, p. 39.

Sobre la influencia de Brentano en el pensamiento freudiano / 151



bia que renunciar a la busqueda de la esencia o la sustancia del
alma para atender a los hechos y sus leyes. En adelante, la psicolo-
gia dejarfa de ser la ciencia del alma para convertirse en la ciencia
de los fenémenos animicos. A ello se sumaba la presunta nece-
sidad de mantener a la psicologia dentro de los rediles del método
de las ciencias exactas, de lo que se derivé un intenso debate en
torno al valor metodolégico de la introspeccién. En dicho con-
texto Brentano ocupé un lugar muy importante al declarar la
total infalibilidad metodoldgica de la experiencia interior, con-
cepto que abordaremos, y que Brentano distingue de la llamada
introspeccién.

Dos articulos de la Revista Espariola de Historia de la Psicologia
registran de forma clara el problema. Por desgracia, ambos textos
toman partido en contra de Brentano sin llegar a comprender
los complejos motivos filoséficos que deben tenerse en conside-
racion. Estos articulos dan clara cuenta del juicio con el que la
psicologfa positiva rechazaria las doctrinas y los métodos de Franz
Brentano:

Después de cada una de las grandes criticas —léase, p. e., Comte
(1930) primero, y luego Wundt (1863, 1863) y Maudsley
(1867)—, el método introspectivo tuvo la suerte de encontrar
grandes defensores en las figuras de Stuart Mill (1865) y Bren-
tano (1874), respectivamente. Mas, dada la ineficacia de la
respuesta de este tltimo y el progreso de la critica —Lewes (1879),
Wundt (1883)—, junto con la desconfianza introducida por los
trabajos de Sully (1881) y de Ribot (1881), el método intros-
pectivo segufa estando en una situacién de extrema debilidad.
Cabria esperar que James —el hombre de la “corriente de la con-
ciencia’~ fuera esta vez la figura providencial. Pero ciertamente
no ocurrid asi [...] Aquella desconfianza en la “introspeccién”
terminé traduciéndose en la dramdtica decisién de suprimir in-
cluso la “consciencia”. Después de todo, desde un punto de vista
cientifico, ;qué sentido tiene mantener la existencia de un mero

fantasma, incapaz de someterse a las normas més elementales de

152 / Gerardo Gonzalez Chauvet, Juan Capetillo Hernandez



control exigidas por la ciencia? Por sorprendente que parezca,
en su articulo “;Existe la conciencia?” (1904) puede leerse:
“Hace veinte aflos comencé a preguntarme si la conciencia era
en verdad un ser... Desde hace siete u ocho afios, trato de dar
a mis alumnos el equivalente pragmdtico de la conciencia en las
realidades de la experiencia... Me parece llegado el momento
de negar la conciencia publica y francamente”. El curso de la
historia parecia estar ya determinado a tomar un nuevo rumbo,
incluyendo la aparente paradoja de un James adelantdndose al

mismo Watson."

Tal es el contexto histérico, pero la perspectiva historiografica
del estudio citado en realidad se ve comprometido por la filiacién
de quienes lo suscriben, dado que, aun siendo cierto el rechazo de
Brentano bajo la corriente positivista, resulta ignorada su am-
plia influencia sobre los nada desdefables trabajos de psicologia
fenomenoldgica, entre los que debe incluirse la psicologia de la
Gestalt. Estas corrientes no pueden ser desestimadas hasta su
desconocimiento, tal como lo hace el juicio del positivismo. Ob-
servemos el marco de dicho juicio:

Desde el punto de vista histérico, nuestro interés se centra en
la siguiente pregunta: ;Consiguié Brentano salvar las criticas de
Wundt y de Maudsley con el mismo acierto con el que lo ha-
bia hecho Stuart Mill respecto a las de Comte? Creemos que la
defensa de Brentano de la introspeccién fue abiertamente insu-
ficiente y en gran medida ineficaz. Existen suficientes motivos
para emitir este juicio critico.

1.- El objeto de andlisis que propone constituye una verda-
dera “abstraccién” [...]

11.- Su nocién de la “percepcién interior” [...], si se la toma
como proceso de “conocimiento” resulta mas que discutible [...]
La “percepcién interior” de la que habla Brentano tiene que ver

!5 Margarita Diges Junco y José Quintana Ferndndez, “Método introspectivo
‘infalibilidad’” en Brentano vs. ‘falibilidad’ en James”, p. 99.

Sobre la influencia de Brentano en el pensamiento freudiano / 153



mds con la “vivencia” misma de los actos psiquicos que con un
“conocimiento” cientifico de los mismos.

11.- Brentano, en fin, dejé sin resolver la mayoria de los pro-
blemas del método introspectivo. El del “particularismo” —y del
“subjetivismo” subsiguiente— o el del control especifico contra
sus posibles excesos o desviaciones quedaron tan abiertos como
lo habfan estado hasta el momento. No entré siquiera en los
problemas metodolégicos que conlleva la condicién de “cambio
constante” y de “evanescencia’ de la consciencia y de los esta-
dos de conciencia, de la que venfan haciéndose un amplio eco
Reide, Kant y Herbart, e igualmente Wundt, Sully o James [...]
La doctrina de la “percepcién interior” parecia dar por resueltas
por adelantado estas y otras cuestiones. Eso resulta cierto; pero
no hay que olvidar que la aceptacién de una tal doctrina hubo
de hacerse a costa de dejar en el camino nada menos que el ob-
jeto real de la investigacién psicoldgica y de utilizar una singular
nocién de conocimiento cuya estructura no podia sino hacerla

problemadtica.'¢

De acuerdo con esto, Brentano tropieza desde el comienzo
mismo de su experiencia cientifica a caer en la abstraccién, y
extiende su error en una nocién de experiencia y método, insoste-
nibles, claro estd, para otros criterios epistemolégicos. La ciencia
en Brentano tiene sus propias exigencias internas, y no aquellas
con las que es medido desde otros pardmetros formales. La pers-
pectiva histérica de la pregunta termina deformando la diferencia
epistemoldgica. Ademis, el articulo desatiende de modo evidente
la lectura directa de Brentano, dado que éste, en los capitulos de-
dicados al tema, distingue con claridad entre percepcién interna e
introspeccién. Brentano rechaza esta Gltima al declarar la imposi-
bilidad de tomar la vida animica como objeto de observacién en
el mismo sentido con el que la ciencia observa los objetos de la

'¢ José¢ Quintana Ferndndez, “Wundt, Maudsley, Brentano. Cara o cruz del
método introspectivo”, pp. 286-287.

154 / Gerardo Gonzalez Chauvet, Juan Capetillo Hernandez



percepcidn externa.” Entendemos, sin embargo, que los autores
de esta critica estdn en su derecho al asumir el camino que su filia-
cién epistemoldgica les permite tomar, pero los articulos citados
desconocen o callan la existencia de las escuelas que orientaron su
préctica siguiendo la propuesta cientifica de Brentano. Por eso, el
abordaje no sélo es engafoso en el nivel historiografico, también
lo es en el plano epistemoldgico, dado que presenta como resuel-
tos los problemas que encontraron soluciones alternas dentro de
otra concepcién de la ciencia. En todo caso el problema contintia
abierto, por lo que aqui buscaremos atenderlo desde otro dngulo.

Cuando, en la década de 1960, Georges Canguilhem se aden-
tré en la reflexion acerca de lo que podemos entender como
psicologia, sefalé lo siguiente:

La pregunta “;qué es la Psicologfa?” parece mds perturbadora

. ’ z <« z
para el psic6logo de lo que para el filésofo la pregunta “;Qué es
la filosoffa?” Porque para la filosoffa, la pregunta por su sentido
y por su esencia la constituye, mucho més de lo que la define,
una respuesta a esta cuestion. El hecho de que la pregunta resurja
incesantemente, por falta de una respuesta satisfactoria, es, para
quien querrfa llamarse filésofo, una razén de humildad y no una
causa de humillacién. Pero para la Psicologfa, la pregunta por su
esencia 0, mds modestamente, por su concepto, cuestiona tam-
bién la existencia misma del psicélogo, en la medida en que al
no poder responder exactamente sobre lo que es, se le hace muy
dificil poder responder por lo que hace. Sélo puede, entonces,
buscar en una eficacia siempre discutible la justificacién de su
importancia como especialista, importancia de la cual él no se
lamentaria en absoluto, pero que en el filésofo generarfa un com-
plejo de inferioridad.*®

'7 Cfr. Franz Brentano, Psychology, op. cit., pp. 21-58.

'8 Georges Canguilhem, “;Qué es la psicologia?”. Fue publicada por vez primera
en la Revue de Métaphysique er de Morale, 1958, num. 1, pp. 12-25. Reproduci-
da en 1966 en Cabiers pour l'analyse, marzo-abril 1966, nam. 2, pp. 75-91,
con una presentacién (Avertissement) de Jean-Claude Milner (pp. 73-74) y las

Sobre la influencia de Brentano en el pensamiento freudiano / 155



El problema de método es prioritario para la fundamentacién
de toda ciencia, pero es a partir de cada campo y de cada abor-
daje de donde ha de nacer la singularidad de las investigaciones,
cosa que sélo puede ocurrir si antes son clarificados de manera
conceptual el objeto y los problemas relativos a sus indagaciones.
Pero dicho objeto no estd dado sin mds. ;Qué ocurre, de acuerdo
con Canguilhem, en lo que atafe a la psicologfa? ;Existe algo que
podamos llamar psique, o tratamos con un concepto vacio (un
fantasma de acuerdo con James)? ;Acaso el problema se resuelve
cambiando la palabra, ya sea por alma o por mente? Desde luego
que no, porque si el problema no es de nomenclatura, sino de
la posible aclaracién del concepto, en el camino tendremos que
comprender también el concepto del “concepto” y entrar de lleno
en los problemas epistemolégicos mds antiguos.

No hace mucho tiempo la psicologia seguia siendo un tépico
de la filosofia mds que una disciplina cientifica separada. ;Ha sido
ésta una via legitima y conveniente? ;En qué medida? Todo ello
es propio de la pregunta filoséfica por la esencia de la psicologfa,
de la que dependen su método de investigacion y su praxis. Pero
hemos visto que dicha reflexién amenaza con paralizar la prictica
profesional del psic6logo. Debemos apreciar el problema.

Siguiendo a Canguilhem podemos ver cémo el esfuerzo fi-
loséfico permanece sin interrupcién inconcluso, mientras que la
préctica de la psicologia positiva tiende a ser evaluada por su efica-
cia. Pero la separacién radical entre pensamiento y experiencia es
errénea, y crea una frontera artificial entre la filosoffa y la ciencia.
Mis que separar con radicalidad los campos, ;no es mejor nutrir
la reflexién filoséfica con los aportes de la ciencia especializada,
para luego refundar filoséficamente los principios de nuestra
inteligibilidad, habiendo juzgado la experiencia cosechada por
nuestra exploracién mds concreta del campo? Pues bien, dentro

observaciones de Robert Pages (pp. 92-98). Por tltimo fue recogida en Etudes
d'histoire et de philosophie des sciences, Vrin, Paris, 1968, pp. 365-381.

156 / Gerardo Gonzalez Chauvet, Juan Capetillo Hernandez



del debate por la instauracién de las ciencias, la teoria del cono-
cimiento defendida por Franz Brentano ofrecié los medios para
reavivar la relacién entre reflexién y experiencia, superando los
obstdculos epistemoldgicos que se apuntalan en la disyuncién de
la experiencia y el concepro.

El 22 de abril de 1874 Brentano pronuncié en la Universi-
dad de Viena la conferencia con la que inauguraba su cdtedra de
filosoffa. No sabemos si Freud asistié; sin embargo, se trata del
pronunciamiento con el que se anunciaban los objetivos de la en-
sefanza que pretendia impartir al alumnado. Brentano expuso ahi
los motivos histéricos que determinaban la falta de credibilidad
que la ciencia atribuia a la reflexién filoséfica. Su discurso buscaba
demostrar que la filosofia debia recuperar su fundamento en la ex-
periencia cientifica, menoscabado por los excesos especulativos de
la tradicién alemana. Veamos tan sélo el comienzo de su discurso:

Hace algunos decenios, al presentarse un profesor de filosoffa
en un nuevo circulo, crefa que su misidn era desenvolver ante
los ojos de sus oyentes el cuadro de su sistema filoséfico espe-
cial. Hace algunos afos, por el contrario, hubiera considerado
en iguales circunstancias, como primera obligacién suya pronun-
ciarse sobre el método de su investigacién: sobre si cree capaz al
espiritu humano para levantar el edificio de un saber especula-
tivo por medio de una intuicién creadora y de una construccién
a priori, o bien si, al igual que el naturalista, no dispone de nin-
glin otro camino conducente a la verdad sino el de la observacién
y la experiencia; sobre si es capaz de abarcar en una sola mirada,
importado en un vuelo audaz, el todo de la verdad, o si tiene que
contentarse, por el contrario, con ir proposicién tras proposi-
cién, verdad tras verdad.

Hoy ha vuelto a cambiar la situacién. La lucha de entonces
ha terminado; lo que entonces era cuestién es ya cosa resuelta.
Ya no queda duda ninguna de que tratdndose de asuntos filosé-
ficos no puede haber mds maestro que la experiencia, y de que

no se trata de suministrar con un gesto genial el todo de una

Sobre la influencia de Brentano en el pensamiento freudiano / 157



concepcién mds perfecta del mundo, sino que el filésofo tiene
que adentrarse en su campo conquistdndolo paso a paso como
cualquier otro investigador."”

Desde sus primeros pasos como filésofo, Brentano se habia
fijado como tarea la rectificaciéon de los métodos filoséficos con-
forme a los de la ciencia de la naturaleza. Llegado el momento
de infundir una influencia sobre los estudiantes vieneses, su
programa filoséfico-cientifico ya estaba delimitado. Lo anterior
explica por qué Brentano atacé con tanta dureza la ciencia que
naci6 bajo el influjo del pensamiento kantiano y hegeliano, al
tiempo que rectificaba las insuficiencias que encontraba en el pro-
grama del empirismo inglés. Freud se muestra con amplitud afin
a todo ello cuando sefala lo siguiente:

Muchas veces hemos oido el reclamo de que una ciencia debe
constituirse sobre conceptos bésicos claros y definidos con pre-
cisién. En realidad, ninguna, ni aun la mds exacta, empieza con
tales definiciones. El comienzo correcto de la actividad cientifica
consiste mds bien, en describir fenémenos que luego son agrupa-
dos, ordenados e insertados en conexiones. Ya para la descripcion
misma es inevitable aplicar al material ciertas ideas abstractas
que se recogieron de alguna otra parte, no de la sola experiencia
nueva. Y més insoslayables todavia son esas ideas —los posteriores
conceptos bésicos de la ciencia— en el ulterior tratamiento del
material. Al principio deben comportar cierto grado de indeter-
minacién; no puede pensarse en cefiir con claridad su contenido.
Mientras se encuentran en ese estado, tenemos que ponernos de
acuerdo acerca de su significado por la remisién repetida al mate-
rial empirico del que parecen extraidas, pero que en realidad, les
es sometido. En rigor, poseen entonces el cardcter de convencio-
nes, no obstante lo cual es de interés extremo que no se las escoja
al azar, sino que estén determinadas por relaciones significativas

con el material empirico, relaciones que se cree colegir aun antes
19 Franz Brentano, Las razones del desaliento en filosofia, p. 7.

158 / Gerardo Gonzalez Chauvet, Juan Capetillo Hernandez



que se las pueda conocer y demostrar. Sélo después de haber
explorado més a fondo el campo de fenémenos en cuestidn, es
posible aprehender con més exactitud sus conceptos cientificos
bdsicos y afinarlos para que se vuelvan utilizables en un vasto
dmbito, y para que, ademds, queden por completo exentos de
contradiccién. Entonces quizds haya llegado la hora de acufiar-
los en definiciones. Pero el progreso del conocimiento no tolera
rigidez alguna, tampoco en las definiciones. Como lo ensena
palmariamente el ejemplo de la fisica, también los “conceptos
bdsicos” fijados en definiciones experimentan un constante cam-

bio de contenido.?®

La lucidez y claridad de esta reflexién no sélo nos alecciona
en lo tocante a la tarea de establecer y hacer operar los concep-
tos; también nos ensena que la experiencia pura, desasida de las
condiciones de inteligibilidad que le aporta el lenguaje, es una
ficcion peligrosa. El lenguaje cientifico, en el mejor de los casos,
necesita de un cuidado analitico para establecer sus conceptos,
mas no una fijacién esclerética labrada por medio de definiciones
exentas de reflexién sobre la naturaleza de un objeto dado. Por su
parte, el pensamiento freudiano se funda en la continua revisién y
reelaboracién de sus presupuestos conforme a lo que la experien-
cia le muestra, remodelando la faz de las nociones abstractas. Si
la experiencia lo muestra necesario, toda doctrina cientifica debe
ajustarse a ello.

4. DEeL OBJETO DE INEXISTENCIA INTENCIONAL
AL OBJETO DEL INCONSCIENTE

Como hemos visto, la escuela wundtiana de psicologia experi-
mental se esforzaba con denuedo en la defensa de una concepcién
de la empiria, entendida ésta por la disyuncién del sujeto y el ob-
jeto, por mor de objetividad. En marcado contraste, la psicologia

2 Sigmund Freud, “Pulsiones y destinos de pulsién”, p. 113.

Sobre la influencia de Brentano en el pensamiento freudiano / 159



de Brentano postula que todo fenémeno psiquico se encuentra
fundado en la “intencionalidad de la ligadura vital que hay entre
la conciencia y su objeto”, de lo que se desprende la realidad efec-
tual de los objetos animicos, aun cuando éstos no tengan realidad
material. Esto podremos comprenderlo al abordar el concepto
brentaniano de “objeto de inexistencia intencional”. Después po-
dremos compararlo con la concepcién freudiana del “objeto del
inconsciente”, constituido a partir de la nocién de pulsién. En
relacién con este problema podemos encontrar un antecedente en
un trabajo titulado “De intencionalidades y representaciones: de
Franz Brentano a Sigmund Freud”,” donde Felipe Flores-More-
los analiza la relacién conceptual que estamos senalando:

Un ensayo sobre las relaciones entre Freud y Brentano podria
seguir muchas vertientes: no me ocuparé aqui de la manera
como Freud y Brentano conciben la ciencia y la teorfa del co-
nocimiento; no me ocuparé tampoco de coémo comparten un
empirismo no experimental en psicologia, de su desconfianza ha-
cia una especulaciéon que no esté basada en los hechos; no hablaré
de la relacién de ambos con Mill y Herbart y de c6mo ella deter-
mina aspectos importantes de la teoria de la representacién y de
la teorfa de la represién; tampoco me internaré en el camino que
desde aqui se abre para pensar el tema de la realidad psiquica,
etcétera, ni de la teorfa del objeto. Trataré de centrarme en un
solo concepto que en mi opinién es central en metapsicologia en
general y en teorfa de las pulsiones en particular: el concepto de
Reprisentanz. Este concepto no recoge todo lo que tiene que ver
con la intencionalidad en Freud. Este concepto excede el con-
cepto brentaniano o le da un giro fundamentalmente diverso.
Este concepto, o el lugar que ocupa en la concepcién freudiana
de la pulsidn, recoge lo que centralmente significa “intencionali-
dad de la representacién”. Las tesis centrales de este ensayo, y en

las que quisiera poner toda mi atencién son estas:

! Felipe Flores-Morelos, “De intencionalidades y representaciones: de Franz
Brentano a Sigmund Freud”.

160 / Gerardo Gonzalez Chauvet, Juan Capetillo Hernandez



1. La intencionalidad de la representacién (Intentionale
Inexistenz der Vorstellung, Intentionalitit der Vorstellung) en
Brentano se convierte en Freud en la representancia de la repre-
sentacién (Vorstellungsreprisentanz, o Vorstellungsreprisentanz
des Triebes).

2. La representancia es el concepto que define a la pulsién;
independientemente de que se trate de la representancia de la
representacién (Vorstellungsreprisentanz) o de la representancia
del afecto (Affektreprisentanz).?

En su trabajo, Flores-Morelos aclarard un aspecto importante
de la continuidad que hay entre la exploracién psicoanalitica del
sujeto y la propuesta ontoldgica sobre la que descansa la distin-
cién de los fenémenos animicos propuesta por Brentano. Veamos
cémo este tltimo define al objeto del alma y su relacién funda-
mental con todo fenémeno animico:

Todo fenémeno psiquico estd caracterizado por lo que los esco-
ldsticos de la Edad Media han llamado la inexistencia intencional
(o mental) de un objeto, y que nosotros llamarfamos, si bien
con expresiones no enteramente inequivocas, la referencia a un
contenido, la direccién hacia un objeto (por el cual no hay que
entender aqui una realidad), o la objetividad inmanente. Todo
fenémeno psiquico contiene en si algo como su objeto, si bien
no todos del mismo modo. En la representacién hay algo repre-
sentado; en el juicio hay algo admitido o rechazado; en el amor,
amado; en el odio, odiado; en el apetito, apetecido, etc.

Esta inexistencia intencional es exclusivamente propia de los
fenémenos psiquicos. Ningtn fenémeno fisico ofrece nada se-
mejante. Con lo cual podemos definir los fenémenos psiquicos,
diciendo que son aquellos fenémenos que contienen en si, inten-

cionalmente, un objeto.?

2 [bidem, p. 44.

» Franz Brentano, Psicologia, op. cit., p. 31.

Sobre la influencia de Brentano en el pensamiento freudiano / 161



El objeto del que habla Brentano es un objeto inherente a la vida
del alma, no es la cosa del mundo exterior. Por medio de dicho
concepto podemos ver que Brentano no repudia los objetos vir-
tuales de la fantasfa, como si lo hizo el positivismo, dado que
entiende de modo muy distinto la realidad o irrealidad de un
objeto. Por ejemplo, un objeto inexistente, pero deseado, posee
plena realidad ontoldgica en la intencionalidad de quien lo an-
hela, determinando su efectualidad.

La nocién de intencionalidad le permite a Brentano entender la
nocién de lo real de un modo distinto en su totalidad, superando
su identificacién con la metafisica de la presencia tanto como
con el incognoscible notimeno. Esto, como veremos, se lo debe
Brentano a la psicologia aristotélica, dado que toda la psicologia
brentaniana se funda en una reapropiacién magistral de tratado
Acerca del alma, de donde se desprende una larga tradicién que
Brentano busca poner en consonancia con la ciencia moderna.

Ya Arist6teles ha hablado de esta inherencia psiquica. En sus li-
bros sobre el alma, dice que lo sentido en cuanto sentido, estd
en quien siente; el sentido aprehende lo sentido, sin la materia;
lo pensado estd en el intelecto pensante. En Filén encontramos
igualmente la doctrina de la existencia e inexistencia mental. Pero
confundiendo ésta con la existencia, en su sentido propio, llega
a su contradictoria doctrina del Logos y las Ideas. Cosa parecida
les ocurre a los neoplaténicos. S. Agustin menciona el mismo
hecho, en su doctrina del Verbum mentis y el exitus interior de
éste. S. Anselmo lo hace en su famoso argumento ontoldgico; ha-
biendo muchos subrayado que el fundamento de su paralogismo
consistié en considerar la existencia mental como una existencia
real. Santo Tomds de Aquino ensena que lo pensado estd inten-
cionalmente en el que piensa, el objeto del amor en el amante,
lo apetecido en quien apetece, y utiliza estas afirmaciones para

fines teleolégicos.*

4 Ibidem, pp. 31-32.

162 / Gerardo Gonzalez Chauvet, Juan Capetillo Hernandez



Aristételes aparece como un basamento conceptual acerca de
los objetos a los que se dirige el alma, presentando al deseo como
su fundamento. Por su parte, el realismo que desprecia la inma-
terialidad del objeto mental descuida la realidad del deseo como
causa, dejando fuera de la psicologia a sus objetos mds propios.
Ahora veamos la forma en que Freud nos habla del objeto del
alma:

Asf como Kant nos alertd para que no juzgdsemos a la percepcién
como idéntica a lo percibido incognoscible, descuidando el con-
dicionamiento subjetivo de ella, asi el psicoandlisis nos advierte
que no hemos de sustituir el proceso psiquico inconsciente, que
es objeto para la conciencia, por la percepcidén que esta hace de
él. Como lo fisico, tampoco lo psiquico es necesariamente en la
realidad segtn se nos aparece. No obstante, nos dispondremos
satisfechos a experimentar que la enmienda de la percepcion in-
terior no ofrece dificultades tan grandes como la de la percepcién
exterior, y que el objeto interior es menos incognoscible que el
mundo exterior.”

Aqui la referencia a Kant no debe entenderse como un indicio
de pertenencia a su via, sino como una enmienda que se asemeja
a la critica que Brentano dirige a la teoria del conocimiento defen-
dida por el famoso sabio de Konigsberg. El propio Freud expresa
la satisfaccién experimentada por la enmienda de la percepcién
interior, por medio de la cual el objeto interior es menos incog-
noscible que el objeto del mundo exterior. Encontramos aqui més
de un paralelismo con el siguiente pensamiento de Brentano:

We have seen what kind of knowledge the natural scientist is able
to attain. The phenomena of light, sound, heat, spatial location
and locomotion which he studies are not things which really and
truly exist. They are signs of something real, which, through its

causal activity, produces presentations of them. They are not,

» Sigmund Freud, “Lo inconsciente”, p. 167.

Sobre la influencia de Brentano en el pensamiento freudiano / 163



however, an adequate representation of this reality, and they give
us knowledge of it only in a very incomplete sense [...]. The
truth of physical phenomena is, as they say, only a relative truth.
The phenomena of inner perception are a different matter. They
are true in themselves. As they appear to be, so they are in reality,
a fact which is attested to by the evidence with which they are
perceived. Who could deny, then, that this constitutes a great

advantage of psychology over the natural sciences?*

De nuevo nos encontramos con la nocién de una percepcién
interior, ante cuyo objeto la dificultad epistémica no es tan grande
como la que nos presentan los fenémenos fisicos. La influencia
de este concepto en Freud también ha sido subrayada por Luis
Tamayo en un articulo dedicado al problema:

En el psicoandlisis, al igual que en la “psicologfa del acto” de
Brentano, existe una inmanencia entre el sujeto y el objeto, en
el psicoanilisis no se deja fuera al sujeto, se trata de una investi-
gacién del analizante sobre si mismo ante otro, la cual conduce
a modificar la propia vida, a generar un analista. [...] En el psi-
coandlisis, lo reitero, el analista no opera como un sujeto que
estudia un objeto “exterior” —el paciente— sino un espacio donde
el impaciente analizante se estudia a si mismo, en tanto “suje-
tobjeto”, [...] inaugurando, de esa manera, una prictica cuyo
antecedente, lejano pero antecedente al fin, es, reitero, el método

de la “percepcién interna” de Brentano.”

En verdad, al asumir la experiencia del andlisis, el analizante no
se separa de si para conocerse; permanece lejano a la experiencia
objetiva buscada por la psicologia positiva. Pero esta compara-
cién metodoldgica entre el ejercicio psicoanalitico y el método
de la percepcién interna, si bien no es desdenable, tampoco pa-
rece del todo concluyente. Mientras la percepcion interior es una

%6 Franz Brentano, Psychology, ap. cit., pp. 14-15.
¥ Luis Tamayo, “Brentano en los origenes del psicoandlisis”, p.154.

164 / Gerardo Gonzalez Chauvet, Juan Capetillo Hernandez



experiencia personal de observacién y andlisis de la experiencia
interior, el psicoanilisis se funda en el andlisis de la relacién trans-
ferencial del paciente con su analista.

El tema no es simple, y merece mds de un estudio. A nuestro
juicio, Brentano acierta, confiando en la antigua herencia filosé-
fica que lo alimenta, en sehalar la intencionalidad como la nota
distintiva de todo fenémeno animico. Al analizar el problema
légico relacionado con lo psiquico inconsciente, explicaremos
cémo la nocién de intencionalidad prepara al pensamiento para
la demolicién de la falsa identidad entre los conceptos de psique y
conciencia, tesis que estorba, de manera légica, al planteamiento
mismo de lo inconsciente.?®

5. REPRESENTACION, JUICIO Y AFECTOS

En lo que sigue, abordaremos el modo en que Brentano y Freud
se ocupan de la relacién entre las representaciones mentales, los
juicios y los afectos. Después de ello trataremos de entender el

% Una opinién distinta a la nuestra la ha defendido el psicoanalista Roberto
Castro, quien de hecho demuestra una inusual comprensién y conocimiento
de la obra de Franz Brentano. Su trabajo sobre el pensamiento temprano de
Sigmund Freud es excelente. En su abordaje sobre la intencionalidad Castro
concluye: “Freud no hereda nada de Brentano en cuanto a intencionalidad,
tal como aparece en su obra”. (Cf. Roberto Castro Rodriguez, Notas sobre el
Proyecto de Psicologia de Sigmund Freud, p. 17).

De acuerdo con nuestro anilisis, esto es incorrecto. No sabemos si dicha
afirmacién nace de la frecuente confusién que desliza el significado de la inten-
cionalidad hacia un sentido limitado, el de intencién consciente (voluntad), y
no como la nota distintiva de lo animico. Su lectura de Brentano es consistente
e informada; sin embargo, creemos que su opinién se debe a que reduce el con-
cepto de intencionalidad. Castro llega a la mencionada conclusion al considerar,
cosa por demds cierta, que la inclusion de lo inconsciente por Freud redefine los
miérgenes de la vida animica. En todo caso, seguimos necesitando responder a la
pregunta: jen qué consiste lo animico de lo inconsciente? ;Acaso no es por sus
intenciones que lo inconsciente se hace escuchar? Los argumentos de nuestra
investigacion apuntan en esa direccién, pero se limitan a ofrecer indicios y argu-
mentos que, por supuesto, cada lector valorard por su cuenta.

Sobre la influencia de Brentano en el pensamiento freudiano / 165



sentido problemdtico de dicha continuidad al abordar también
la ruptura que el descubrimiento freudiano, producto de la expe-
riencia, le impone al planteamiento de su maestro.

Pues bien, representaciones, juicios y afectos (fenémenos de
amor-odio) constituyen el nicleo diferencial en el conjunto de los
fenémenos que Brentano atribuye al dmbito de la vida animica.
Cada uno de estos conceptos senala la forma especifica que ad-
quiere un principio general —la intencionalidad— en la diversidad
de los fendmenos animicos. Por tanto, la intencionalidad es la
nota distintiva que separa a los fenémenos animicos de los fené-
menos fisicos. Separacién ontoldgica con la que Brentano deja
ver su profunda filiacién con la doctrina cartesiana que distin-
gue, de forma clara y distinta, entre la res cogitans y la res extensa.
Aclaremos lo anterior mediante un ejemplo. La audicién es un
fenémeno animico, dado que sélo existe en la experiencia cons-
ciente. Por su parte, el sonido, entendido como las vibraciones
del aire que impactan al timpano, es el fenémeno fisico concomi-
tante, pero del que no podemos tener conocimiento inmediato.
De todo ello se deriva la confianza con la que Brentano asumird
la percepcién interna como el Gnico camino para una psicologia
fundada en la ontologia, es decir, siguiendo el orden natural de las
cosas. Veamos esto con mayor detenimiento:

Hablamos de una representacién siempre que algo se nos apa-
rece. Cuando vemos algo, nos representamos un color; cuando
oimos algo, un sonido; cuando imaginamos algo, un producto
de la fantasia. Gracias a la generalidad con que usamos la palabra,
pudimos decir que es imposible que la actividad psiquica se re-
fiera de algtin modo a algo que no sea representado. Cuando oigo
y comprendo un nombre, me represento lo que designa; y, en
general, éste es el fin de los nombres, provocar representaciones.

Entendemos por juicio, el admitir algo (como verdadero), o
rechazarlo (como falso), de conformidad con la acepcién filosé-
fica usual. Pero hemos indicado ya que este admitir o rechazar se

encuentra también en ciertos casos para los que muchos no usan

166 / Gerardo Gonzalez Chauvet, Juan Capetillo Hernandez



la expresion juicio, como, por ejemplo, en la percepcién de los
actos psiquicos y en el recuerdo. Y naturalmente, no dejaremos
de subordinar también estos casos a la clase del juicio.

Una expresidn unitaria, justamente apropiada, falta en general
para la tercera clase, cuyos fendmenos denominamos emociones,
fenémenos del interés, o fendmenos de amor. Segin nosotros,
esta clase debe comprender todos los fenémenos psiquicos que no
estdn contenidos en las dos primeras clases. Pero se entiende co-
munmente por emociones sélo los afectos que estdn ligados a una
excitacién fisica notable. La célera, el miedo, el apetito violento,
serdn para todo el mundo emociones; mas dentro de la generali-
dad con que nosotros usamos la palabra, debe aplicarse del mismo

modo a todo deseo, toda resolucién y todo propdsito.’

Por su parte, como intentaremos aclarar sobre la marcha de
nuestro articulo, Freud se ha servido de este ordenamiento de los
fenémenos del alma para el desarrollo de su metapsicologia, muy
a pesar de que la nocién misma de lo inconsciente (unida a una
singular concepcién de la sexualidad), al tener el centro de grave-
dad en todo ello, agrega la problemdtica de los diversos sistemas
de registro constitutivos de la memoria, y con ello la complejidad
del conflicto animico. Veamos un fragmento del trabajo metapsi-
colégico de La represion:

En las elucidaciones anteriores consideramos la represién de una
agencia representante de la pulsion, entendiendo por aquella
una representacién o un grupo de representaciones investidas
desde la pulsién con un determinado monto de energia psiquica
(libido, interés). Ahora bien, la observacién clinica nos constrifie
a descomponer lo que hasta aqui concebimos como unitario,
pues nos muestra que junto a la representacion (Vorstellung)
interviene algo diverso, algo que representa (ripresentieren) a
la pulsién y puede experimentar un destino de represién total-

mente diferente del de la representacién. Para este otro elemento
» Franz Brentano, Psicologia, op. cit., pp. 96-98.

Sobre la influencia de Brentano en el pensamiento freudiano / 167



de la agencia representante psiquica ha adquirido carta de ciuda-
dania el nombre de monto de afecto; corresponde a la pulsién en
la medida en que esta se ha desasido de la representacién y ha en-
contrado una expresién proporcionada a su cantidad en procesos
que devienen registrables para la sensacién como afectos. Desde
ahora, cuando describamos un caso de represion, tendremos que
rastrear separadamente lo que en virtud de ella se ha hecho de la
representacién, por un lado, y de la energia pulsional que adhiere
a esta, por el otro.*

En este fragmento podemos ver el modo en que Freud elabora
la relacién entre las representaciones y los afectos en cuanto a
sus destinos diferenciados dentro del fenémeno de la represion.
Desde luego, no nos hacemos a la idea de que con esto se de-
muestre la influencia de Brentano en Freud. Debemos avanzar
con lentitud. Ahora nos toca observar un pasaje donde Freud ana-
liza la relacién entre la represién y los fenémenos del juicio, de la
que depende el pensamiento en su aceptacién o rechazo de las re-
presentaciones como verdaderas o falsas. Se trata de un fragmento
de su famoso trabajo “La negacién” (o denegacién, como se ha
preferido traducir desde que el problema fuera analizado por Jean
Hyppolite, el 10 de febrero de 1954, en el marco del seminario
que Lacan comenzaba a impartir). Para su lectura conviene notar
la estrecha relacién que se establece entre pensamiento vy juicio:

Un contenido de representacién o de pensamiento reprimido
puede irrumpir en la conciencia a condicién de que se deje 7e-
gar. La negacién es un modo de tomar noticia de lo reprimido;
en verdad, es ya una cancelacién de la represién, aunque no,
claro estd, una aceptacion de lo reprimido. Se ve cémo la funcién
intelectual se separa aqui del proceso afectivo. Con ayuda de la
negacion es enderezada sélo una de las consecuencias del proceso
represivo, a saber, la de que su contenido de representacién no

llegue a la conciencia. [...]
% Sigmund Freud, “La represion”, op. cit., p. 147.

168 / Gerardo Gonzalez Chauvet, Juan Capetillo Hernandez



Puesto que es tarea de la funcién intelectual del juicio afirmar
o negar contenidos de pensamiento, las consideraciones anterio-
res nos han llevado al origen psicoldgico de esa funcién. Negar
algo en el juicio quiere decir, en el fondo, “Eso es algo que yo
preferirfa reprimir”. El juicio adverso (Verurteilung) es el susti-
tuto intelectual de la represion. [...] Por medio del simbolo de la
negacion, el pensar se libera de las restricciones de la represién y
se enriquece con contenidos indispensables para su operacién.’!

Pero atin no hemos conseguido gran cosa. El concepto de
representacién es el sello de toda la filosoffa moderna. De esta
suerte, resulta obvio que tanto el pensamiento como los afectos
son temas propios de la psicologia. ;En realidad puede verse en
estos pasajes una influencia de Brentano?

El mds reciente articulo que se ha publicado al respecto lo
firma Guillermo Bustamante Zamudio, de la Universidad Peda-
gbgica de Bogotd, Colombia. En dicho estudio se hace una critica
de aquellas “lecturas eruditas” que pretenden esclarecer la genea-
logia freudiana sin recurrir a la experiencia clinica como punto
de partida. De ello se desprende una fuerte critica de las inves-
tigaciones realizadas por Agustin Kripper quien, en opinién de
Bustamante, desconoce la problemdtica clinica del psicoandlisis:

La reflexién de Kripper se hace desde la filosofia, no desde el
psicoandlisis, por ende, a) ciertos pasajes del articulo que toma
como objeto de reflexién se destacan en funcién de la argumen-
tacion filoséfica; b) otros pasajes cobrardn menos importancia
de la que tienen para el psicoandlisis; ¢) algunos términos no se
entenderdn desde el psicoandlisis; y d) la perspectiva de lectura
tendrd su propio polo a tierra, que no necesariamente ha de coin-
cidir con el del psicoandlisis.

:Da lo mismo que las reflexiones condensadas en el articulo

sobre la negacién se lean desde la légica de los argumentos filosé-

' Sigmund Freud, “La negacién”, pp. 253-254.

Sobre la influencia de Brentano en el pensamiento freudiano / 169



ficos, que desde la 16gica de los argumentos que se fundamentan
en la clinica? ;No cambiard la magnitud de la influencia buscada

seglin uno se sitdie en uno u otro extremo de la balanza?*

Sin embargo, el modo en que Freud se expresa acerca del jui-

cio da clara cuenta de su conocimiento filoséfico del problema,

mismo que sin duda estudié durante los cursos con Brentano,

quien

desarrollaba por entonces el tema. El trabajo de Freud,

afirma Kripper, denuncia una clara filiacién brentaniana, des-

estimada por Bustamante. Por nuestra parte, consideramos que

ambos trabajos presentan aspectos importantes del problema. Es

verdad que los problemas clinicos del juicio merecen atencién es-

pecifica, pero la investigacién llevada a cabo por Kripper ayuda a

comprender las traiciones filoséficas y el planteamiento de Bren-

tano, destacando importantes aspectos retomados por Freud:

Recordemos que, para Brentano, la naturaleza del juicio y las
emociones es andloga, pues “si algo puede volverse el contenido
de un juicio, en el sentido de que pueda ser aceptado como verda-
dero o rechazado como falso, también puede volverse el objeto de
un fenémeno [...] que pueda ser agradable [...] como algo bueno,
o desagradable como algo malo”. En Brentano se dibuja, al igual
que en Freud, una serie que incluye lo afectivo y lo judicativo: de
cardcter positivo, como afirmacién [Annehmen] —bueno-placer—,
y de cardcter negativo, como negacién [Verwerfen] —malo-dis-
placer—. Asi, en Freud, “la afirmacién [Bejahung] —como sustituto
de la unién [Ersatz der Vereinigung]— pertenece al Eros, y la ne-
gacién [Verneinung] —sucesora de la expulsién [Nachfolge der
Ausstoflung]—, a la pulsién de destruccién” (Freud, 1986, 256):
la afirmacidn sustituye a la introyeccién y la negacién sucede a la
expulsién. Esto recuerda a quienes eran objeto de la critica de
Brentano porque desembocaban, como hemos visto, en “la idea
de combinarlo [el juicio] con las emociones en una tnica clase e

%2 Guillermo Bustamante Zamudio, “;Qué tanto le debe Freud a Brentano?”,

p. 277.

170 / Gerardo Gonzalez Chauvet, Juan Capetillo Hernandez



interpretar la afirmacién como una especie del amor y la nega-
cién como una especie del odio” (Brentano, 1973, 224-25).

Para concluir, es evidente que no puede sostenerse que Freud
combine los juicios y las emociones en una unica clase. Eso irfa
en contra del espiritu freudiano segtin el cual “la funcién inte-
lectual se separa aqui [con la negacién] del proceso afectivo”,
ya que implicarfa desconocer la dimensién tépica, dindmica y
econémica que sostiene su original concepcién de la negacién,
donde lo cancelado no puede ser aceptado a causa del proceso de
la represién. En ese punto, la distancia que separa el pensamiento
de Freud del de Brentano es abismal. No obstante, es claro que la
vinculacién brentaniana de la afirmacién con el placer, el amor
y lo bueno, y la negacién con el displacer, el odio y lo malo, no
deja de sentar un sélido precedente.”

Si bien es cierto que el problema del juicio, en Freud, sélo
puede ser comprendido en el nivel clinico, el trabajo de Kripper
aclara muchos de los ingredientes que operan en el abordaje con
el que se confronta la reflexion freudiana. Ademds, Kripper no
deja de dar constancia de las diferencias que separan a Freud de
Brentano. Su trabajo es del todo meritorio y vale la pena aden-
trarse en el detallado andlisis que su autor realiza de la historia
del problema del juicio. Con ello el lector podrd entender con
mayor detalle la manera en la que el texto de Freud responde,
con efectividad, a la tradicién filos6fica. Por desgracia, aqui nada
mds podemos citar un fragmento y recomendar su lectura.

Continuando con nuestro andlisis, observemos la distincién
que Freud hace entre lo consciente y lo inconsciente, por medio
de la relacién que hay entre sus distintos tipos de representacio-
nes, y la relacién que éstas guardan con las investiduras pulsionales
dirigidas al objeto, tal como se nos ensefia en la metapsicologia
freudiana:

¥ Agustin Kripper, “La negacidn: los antecedentes brentanianos en el texto de
Freud”, p. 402.

Sobre la influencia de Brentano en el pensamiento freudiano / 171



De golpe creemos saber ahora dénde reside la diferencia entre
una representacién consciente y una inconsciente. Ellas no son,
como crefamos, diversas transcripciones del mismo contenido en
lugares psiquicos diferentes, ni diversos estados funcionales de in-
vestidura en el mismo lugar, sino que la representacién consciente
abarca la representacion-cosa mds la correspondiente representa-
cidn-palabra, y la inconsciente es la representacién-cosa sola. El
sistema /cc [inconsciente] contiene las investiduras de cosa de los
objetos, que son las investiduras de objeto primeras y genuinas; el
sistema Prce [preconsciente] nace cuando esa representacién-cosa
es sobreinvestida por el enlace con las representaciones-palabra
que le corresponden. Tales sobreinvestiduras, podemos conjetu-
rar, son las que producen una organizacién psiquica més alta y
posibilitan el relevo del proceso primario por el proceso secunda-
rio que gobierna en el interior del Prec.

Nos preguntamos ahora si es licito comparar la distincién entre
representaciones-palabra y representaciones-cosa, por un lado,
con la distincién que hace Brentano entre los juicios y los afectos.
Esto no parece obvio, y, sin embargo, una lectura atenta permitird
plantearlo. Intentaremos argumentarlo con base en todo lo que
hemos comprendido hasta este punto.

Recordemos que para Brentano la vida animica se define por
su referencia intencional a un objeto. La representacién es ya un
objeto intencional inherente a la vida del alma. Sobre la base de
las representaciones recae una segunda intencién que establece su
verdad o falsedad. El sujeto se pregunta: ;es real este objeto repre-
sentado? Su rechazo o aceptacién en el alma son para Brentano la
esencia del juicio. Lo mismo pasa con el afecto, que determina las
atracciones y repulsiones sentidas ante el objeto como otra forma
de intencionalidad segunda, agregada a la mera representacion.
Por su parte, cuando Freud nos habla de las sobreinvestiduras

%4Sigmund Freud, “Lo inconsciente”, gp. cit., p. 198. Lainclusién de la traduccién
de las abreviaturas entre corchetes es un agregado de esta transcripcion.

172 / Gerardo Gonzalez Chauvet, Juan Capetillo Hernandez



de las representaciones parece seguir las mismas estructuras en
la relacién que guardan dichos elementos. Veamos ahora otro
fragmento de “La negacién” en donde se habla de la formacién
del principio de realidad mediante un trabajo de duelo ante los
objetos perdidos (anhelados), cuya realidad virtual en el alma re-
cordard al objeto de inexistencia intencional:

La funcién del juicio tiene, en lo esencial, dos decisiones que
adoptar. Debe atribuir o desatribuir una propiedad a una cosa,
y debe admitir o impugnar la existencia de una representacién
en la realidad. La propiedad sobre la cual se debe decidir pudo
haber sido originariamente buena o mala, til o dafina. Expre-
sado en el lenguaje de las mociones pulsionales orales, las mds
antiguas: “Quiero comer o quiero escupir esto”. Y en una tra-
duccién mds amplia: “Quiero introducir esto en mi o quiero
excluir esto de mi”. Vale decir: “esto debe estar en mi o fuera de
mi{”. El yo-placer originario quiere, como lo he expuesto en otro
lugar, introyectarse todo lo bueno, arrojar de si todo lo malo. Al
comienzo son para ¢l idénticos lo malo, lo ajeno al yo, lo que se
encuentra afuera.

La otra de las decisiones de la funcién del juicio, la que recae
sobre la existencia real de una cosa del mundo representada, es
un interés del yo-realidad definitivo, que se desarrolla desde el
yo-placer inicial (examen de realidad). De nuevo, como se ve,
estamos frente a una cuestion de afuera y adentro. Lo no real, lo
meramente representado, lo subjetivo, es sélo interior; lo otro,
lo real, estd presente también ahi afiera. En este desarrollo se
deja de lado el miramiento por el principio de placer. La expe-
riencia ha enseniado que no nada més es importante que una cosa
del mundo (objeto de satisfaccién) posea la propiedad “buena”,
y por tanto merezca ser acogida en el yo, sino también que se
encuentre ahi, en el mundo exterior, de modo que uno pueda
apoderase de ella si lo necesita.®

¥ Sigmund Freud, “La negacion”, op. cit., pp. 253-254.

Sobre la influencia de Brentano en el pensamiento freudiano / 173



De acuerdo con esto, el juicio decide la verdad de las cosas con la
guifa del principio de placer, pero distinguiendo entre el objeto real
y otro nada mds representado (subjetivo). Sélo que dicho objeto es
apetecido o repudiado, y luego buscado en la realidad. Lo hemos
dicho ya: aquello que en Brentano se presenta como fenémeno de
amor/odio es retomado por Freud como proceso primario. Por su
parte, el juicio establece con posterioridad la realidad del objeto en
el mundo, y esto es idéntico en ambos autores.*®

Pero recordemos que no estamos tras la busqueda de la
identidad plena entre las obras que hemos comparado. Nos
conformaremos con sefalar los indicios de una influencia sig-
nificativa. Para los fines de esta exploracién del problema nos
bastard con destacar una simetria que emparienta, por una parte,
al concepto de juicio con la dindmica estructural del proceso se-
cundario, y por la otra, al concepto de afecto con la vida pulsional
del inconsciente. Nos limitamos, pues, a senalar cémo la meta-
psicologia parece prolongar la indagacién fictica de los fenémenos
del alma, partiendo de las distinciones que Brentano establecié
como su estructura real.

Recapitulemos ahora, antes de continuar con el udltimo
apartado de nuestro trabajo. Hemos reconocido una cercania
epistémica importante en la forma de entender la relacién que
debe haber entre los conceptos y la experiencia cientifica general.
Después, en lo especifico de la psicologia, hemos encontrado una
importante cercania en la determinacién ontoldgica del objeto

% Cabe destacar que el juicio no ha sido entendido de esta manera por todos
los filésofos de la modernidad. Brentano es en especial agudo en su critica
contra Kant y Hume debido a que, en su opinién, la gran influencia de
dichos autores diseminé graves errores en la comprension del fenémeno. Por
desgracia, los médrgenes de nuestro trabajo se verfan rebasados con la exposicién
de esta polémica entre titanes. Sefalarlo tiene aqui el cometido de acentuar el
hecho de que toda semejanza entre los planteamientos de Freud y Brentano
no se debe a una universal interpretacion del juicio. Para todo ello, ¢fr. Franz
Brentano, Psicologia, op. cit.; Franz Brentano, Breve esbozo de una teoria general
del conocimiento.

174 | Gerardo Gonzalez Chauvet, Juan Capetillo Hernandez



del alma. La diferencia entre ambos pensadores comienza a acen-
tuarse en lo tocante al método, que en cada caso se relaciona con
la experiencia a la que cada cual se entrega; por un lado, Brentano
afirma la percepcién interior; por su parte, Freud se adentra en
los fenémenos clinicos mediante el andlisis de la transferencia.
Sin embargo, la distancia se acorta si se observa cémo, en ambos
autores, se afirma una mayor inteligibilidad del objeto animico
frente a los problemas que presenta el conocimiento del mundo
exterior al alma. Por tltimo, representaciones, juicios y afectos pa-
recen compartir un suelo comun, que, sin embargo, se ve alterado
por la inclusién de un concepto ineludible para la experiencia
psicoanalitica: lo inconsciente. Por tanto, ahora debemos abordar
y comprender la continuidad y la diferencia con relacién a este
problema capital. Con ello cerraremos nuestro presente trabajo.

6. EL PROBLEMA DE LOS PROCESOS ANfMICOS INCONSCIENTES

En la primera edicién de su Psicologia (1874), después de un andli-
sis exhaustivo del tema, Brentano rechazé la idea del inconsciente.
Lo cual significa una importante diferencia respecto de Freud. Sin
embargo, la distancia no es tan grande como pudiera parecer. El
largo capitulo en el que Brentano expone sus argumentos en con-
tra de dicha tesis no presentan, por principio, un rechazo de la
pregunta, misma que por entonces circulaba con amplitud entre
filésofos y psicologos de toda indole. Ahora bien, no se necesita
leer a Brentano para entender que dicho combate sélo lo enta-
bla contra las ideas filoséficas que precedieron a Freud, quien no
estd aiin en el horizonte del pensamiento cuando Brentano ya ha
planteado su punto de vista. Antes de su abordaje psicoanalitico,
la idea de un aspecto inconsciente de la vida animica circulaba
de dos formas. La primera de ellas provenia de las especulaciones
vitalistas del romanticismo. La conciencia, en este caso, nada mds
podria captar una parte minima del inefable misterio de la vida,
siendo ésta inconsciente en su mayor parte. Un ejemplo de este

Sobre la influencia de Brentano en el pensamiento freudiano / 175



punto de vista se encuentra en la famosa Filosofia del inconsciente
(1869), de Eduard von Hartmann, en la que se presta atencién a
los llamados fenémenos paranormales como presunta demostra-
cién. Pero Brentano deja claro que no es legitimo argumentar a
partir de ahi. Difiriendo de dicho abordaje estdn las propuestas de
corte cientifico. Entre éstas Brentano destaca los trabajos de Ha-
milton, James Mill, Maudsley, Wundt y Helmholtz, asi como la
teorfa de los umbrales de conciencia propuestos por la psicofisica
de Gustav Fechner.

De modo curioso, para la edicién de 1911 de su Pricologia,
Brentano deja fuera una gran cantidad de capitulos, entre los que
se encuentra justo el que dedica al problema de lo inconsciente.
¢Estaba enterado para entonces de los trabajos de Freud? Con
dificultad podremos saberlo. De entrada, no se trata del tnico
capitulo retirado del libro para esa segunda edicion, en la que, sin
embargo, Brentano incluye una serie de apéndices en respuesta a
las criticas que habia recibido su libro. Freud nunca se pronuncié
acerca del mismo, y Brentano permanecié mudo con relacién a
los trabajos del psicoandlisis. Como sea, Brentano afronta el pro-
blema en forma minuciosa:

We have seen that no mental phenomenon exists which is not, in
the sense indicated above, consciousness of an object. However,
another question arises, namely, whether there are any mental
phenomena which are not objects of consciousness. All men-
tal phenomena are estates of consciousness; but are all mental
phenomena conscious, or might there also be unconscious men-
tal acts?

Some people would shake their heads at this question. To
postulate an unconscious consciousness seems to them absurd.
Even eminent psychologists such as Locke and John Stuart Mill
consider it a direct contradiction. But anyone who has paid at-
tention to the foregoing definition will hardly think so.?”

% Franz Brentano, Psychology, op. cit., p. 79.

176 /| Gerardo Gonzalez Chauvet, Juan Capetillo Hernandez



En su anilisis de 1874, Brentano no sélo plantea la pre-
gunta acerca de los actos animicos inconscientes al senalar que
su planteamiento estd lejos de ser absurdo. También establece
los requisitos necesarios para su formulacién y defensa, dejando
abierto el desafio. El filésofo comienza por sefalar como evidente
el hecho de que, de existir actos animicos inconscientes, éstos no
pueden ser fendmenos que podamos conocer de forma directa,
dado que carecerfamos de noticia acerca de ellos:

Forsaken by experience, how are we supposed to decide the
question? In answer to this charge the defenders of unconscious
consciousness have rightly pointed out, nevertheless, that what
cannot be directly experienced can perhaps be deduced indi-
rectly from empirical facts. They have no hesitated to gather such
facts, and to offer a great variety of arguments as proof of their
contention.”®

En su andlisis, Brentano asegura que nada mds existen cuatro po-
sibles vias para ello, y se dedica a demostrar que nadie ha dado
con la buscada prueba, ya que en ningin caso se cumplen las
necesarias condiciones particulares de cada una de dichas vias.
Con una sola que se cumpla, el problema deberd considerarse
resuelto.”

La primera posibilidad consiste en demostrar la existencia de
un fenémeno de conciencia que sélo pueda ser explicado gra-
cias a la inferencia de un acto inconsciente como su causa. La
segunda es su opuesta: demostrar que un fenémeno consciente
por necesidad conduce a un efecto animico que, de no aparecer
en la conciencia, tendria que ser inferido como inconsciente. La
tercera se refiere a los grados de intensidad que necesita la causa
para producir conciencia, dejando fuera de la conciencia los su-
tiles efectos de un estimulo inferior a cierto umbral. Brentano la

38 [bidem, p. 81.
¥ Cfr. ibidem, pp. 78-106.

Sobre la influencia de Brentano en el pensamiento freudiano / 177



descarta como improcedente, sefialando que se sale del campo
de la psicologia en direccién a los fenémenos fisicos. La cuarta es
la que mds interesa a Brentano, ya que se trata de un argumento
filoséfico con una larga tradicion que pasa por Tomds de Aquino.
Brentano pretende demostrar que se trata de una falacia que en-
seguida explicaremos. El argumento tomista inicia sefialando la
reflexién de la conciencia sobre si misma como un fenémeno
constatable que obliga a postular dos actos de conciencia: el de
la percepcién del contenido (sensacién, idea, afecto, objeto), y
el de la propia conciencia del contenido. Se tiene asi conciencia
de la conciencia. Pero, de no haber actos animicos inconscientes,
senala el argumento, se desprenderia una infinita compleji-
dad de actos animicos reflexivos: es decir, una conciencia de la
conciencia de la conciencia, de la conciencia, ad infinitum. La
importancia de esta cuarta via estriba en que, mediante su en-
frentamiento, Brentano indica el camino ontolégico de toda su
psicologia. La respuesta de Brentano consiste en afirmar que la
conciencia de un sonido y el acto de escuchar no son dos actos
que se suman, sino un mismo acto cuya referencia intencional
tiene dos objetos. Uno es el objeto de la percepcién, mientras
que el otro es el objeto de la conciencia interna. Con este giro,
Brentano consigue desprender el cogito de un lastre escoldstico
en el que se ve comprometida la captaciéon del fenémeno en su
estructura, que se corresponde con el cambio fundamental de la
filosofia antigua a la moderna, del realismo ingenuo a la fenome-
nologia de la conciencia.

Resumiendo lo anterior, saltard a la vista el cuadro histérico
del problema ontoldgico que representaba la pregunta por los
procesos animicos inconscientes. Brentano realiza la critica de las
cuatro vias por las que se ha intentado sostener la existencia de
lo inconsciente, define sus requisitos formales, demuestra que la
tercera y cuarta vias son falaces, y afirma que a la fecha nadie ha
podido responder de manera satisfactoria por medio de las dos
vias restantes.

178 / Gerardo Gonzalez Chauvet, Juan Capetillo Hernandez



En este punto conviene senalar que dichas vias, aun siendo
distintas en el acto deductivo que cada una requiere, se apoyan
en el andlisis formal de la causalidad eficiente. Con una sola que
logremos afianzar, el problema debe considerarse resuelto, lo
que permite afirmar que Freud lo ha conseguido por medio de la
via que va del fenémeno consciente (el sintoma) a la deduccién
de su causa eficiente (represion). Las condiciones que Brentano
exige para esta via de solucién son tres: primera, que el fenémeno
que se supone causado por lo inconsciente esté bien establecido;
tal es el caso de los mdltiples fenémenos clinicos estudiados por
Freud. Segunda, que los fenémenos en cuestién no puedan ser
explicados de ninguna otra forma satisfactoria, sin recurrir a la
hipétesis del inconsciente; quien se encuentra familiarizado con
los problemas abordados por el psicoanilisis, sabe que esto deter-
miné el gran valor de las aportaciones freudianas. Por dltimo, los
actos inconscientes inferidos no pueden entrar en contradiccién
con las leyes conocidas de la vida animica. Esto significa que en
efecto se trata de procesos animicos y no de otra indole.

El método con el que Brentano analiza estas exigencias for-
males es el de la mds pura tradicién ontoldgica aristotélica. La
causalidad es un principio que se considera axiomdtico del que
parten las deducciones. Ahi donde nuestro entendimiento carece
de los recursos para comprender un fenémeno, nace el problema.
Su atencién debe llevar del fenémeno mal comprendido a su cla-
rificacién por reconduccién a la causa. Y si la realidad muestra
algo diverso de lo esperado, el pensamiento debe inclinarse por
la demostracién y no por el dogma. Por esto, los discipulos de
Brentano, en caso de guiarse asi en direccién al fenémeno, se ale-
jan del posicionamiento tedrico doctrinario para adentrarse en la
investigacién de la realidad misma, siendo ésta la maestra.

Después de su andlisis, Brentano se convencié de que los
procesos animicos inconscientes no debian ser tomados en con-
sideracion, al menos mientras no se presentara un fenémeno que
los necesitara postular como causa. De otra forma se estaria tra-

Sobre la influencia de Brentano en el pensamiento freudiano / 179



bajando con un concepto vacio, una especulacién del tipo que
Freud también nos ha ensefiado a rechazar. Por lo tanto, lo mds
importante a destacar es la forma con la que Freud responde a
todas las exigencias formales sefialadas por Brentano para la de-
mostracién causal de actos animicos inconscientes. Precisamente,
el inconsciente freudiano es deducido por sus efectos sobre la
conciencia, y nunca de forma directa, lo que obliga a distinguir
las formaciones del inconsciente de los actos que conocemos de
modo indirecto, gracias al andlisis del deseo como causa eficiente.
La represién, factor dindmico deducido por Freud, es un acto
animico que se comprueba una y otra vez por la pluralidad de sus
efectos sobre la conciencia.

CONCLUSION

Las diferencias entre la psicologia de Brentano y la de Freud no
son pocas ni hemos pretendido borrarlas. Al comparar la articu-
lacién que cada uno hace entre representaciones, juicios y afectos
comprobamos una cierta relacién, pero la inclusién de lo incons-
ciente imprime grandes disparidades. Podriamos haber asumido
la diferencia sin advertir la comunidad epistémica que va de la
exploracién formal del problema (Brentano) a su solucién pos-
terior en el andlisis de la experiencia. Freud siempre entendié al
psicoandlisis como una ciencia fundamentada de manera empi-
rica; pero no bajo el sentido que ésta adquiere bajo la dptica del
empirismo inglés, o bajo las restricciones metodolégicas del po-
sitivismo. La experiencia del psicoandlisis —tal es la primera de
nuestras conclusiones— se apuntald, en un momento decisivo, en
los principios formales que Franz Brentano asenté en su Psicologia
desde un punto de vista empirico.

Nuestro andlisis afirma, primero, que la intencionalidad del
objeto animico, tal como la plantea la psicologia de Brentano,
permiti6 a Freud la distincién entre la realidad psiquica y la rea-
lidad material, y dio lugar a la exploracién de los fenémenos

180 / Gerardo Gonzalez Chauvet, Juan Capetillo Hernandez



clinicos de la locura histérica, el sueno, los lapsus, el ingenio y
la historia. Sin la aclaracién del objeto del alma como un polo
intencional de las aspiraciones vitales, el psicoandlisis no podria
explorar dichos fenémenos. La investigacién psicoanalitica, segiin
hemos podido observar, coincide en puntos fundamentales con
la exploracién empirica de la relacién que el sujeto tiene con un
objeto cuya inexistencia le define. El objeto, tanto en Brentano
como en Freud, se presenta como expresién y causa del deseo.

De acuerdo con una lectura atenta, el juicio con que Brentano
rechaza la existencia de actos animicos inconscientes estd lejos de
representar la prueba de una distancia epistemoldgica entre su
pensamiento y el de Freud. La irrupcién del concepto freudiano
es ya un producto de otra forma de razonamiento, que sin em-
bargo dialoga con los problemas planteados por toda la filosofia
moderna en general, y con la de Brentano en particular. El and-
lisis que hemos desarrollado no sélo se justifica por su interés
histérico, ya que su clarificacién conceptual permite comprender
mejor el orden formal de las investigaciones freudianas, ayudando
a extender su alcance mediante nuevos esfuerzos dirigidos al ani-
lisis de la experiencia clinica psicoanalitica.

BIBLIOGRAFIA

Albertazzi, Liliana, Massimo Libardi y Robert Poli. 7he School of Franz
Brentano, Dordrecht, Kluwer Academic Publisher, 1996.
Assoun, Paul-Laurent. Freud, la filosofia y los fildsofos, tr. de Alberto Luis
Bixio, Barcelona, Paidés, 1982.
. Introduccion a la epistemologia freudiana, tr. de Anhelo Herndn-
dez, México, Siglo xx1, 1982.
Brentano, Franz. Breve esbozo de una teoria general del conocimiento, tr. de
Miguel Garcia-Bar6, Madrid, Encuentro, 2001.
. Las razones del desaliento en filosofia, tr. de Xavier Zubiri, Ma-
drid, Encuentro, 2010.
. Psicologia, tr. de José Gaos, Madrid, Revista de Occidente, 1926.

Sobre la influencia de Brentano en el pensamiento freudiano / 18I



. Psychology from an Empirical Standpoint, tr. de Antos C. Rancu-
rello, D. B. Terrell y Linda L. McAlister, Nueva York, Routledge, 2009.

Bustamante Zamudio, Guillermo. “;Qué tanto le debe Freud a Brentano?”,
Desde el Jardin de Freud, (Bogotd), nim. 16, ene.-dic. 2016, pp. 271-
86. Disponible en: <http://www.revistas.unal.edu.co/index.php/jardin/
article/view/58169>. Consultado el 7-10-16.

Canguilhem, Georges. “;Qué es la psicologia?”, Primera Vocal, tr. de Nora
Rosenfeld (Madrid) 28 de marzo de 2014. Disponible en: <https://pri-
meravocal.org/que-es-la-psicologia-de-georges-canguilhem/>.  Consul-
tado el 7-10-16.

Castro Rodriguez, Roberto, Notas sobre el Proyecto de Psicologia de Sigmund
Freud, México, Siglo xxt, 2011.

Diges Junco, Margarita y José¢ Quintana Ferndndez. “Método introspec-
tivo ‘infalibilidad’ en Brentano vs. ‘falibilidad’ en James”, Revista de
Historia de la Psicologin (Madrid), vol. 11, nam. 3-4, 1990, pp. 83-
100. Disponible en: <https://www.revistahistoriapsicologia.es/revis-
ta/1990-vol-11-n%C3%BAm-3-4/>. Consultado el 7-10-16.

Flores-Morelos, Felipe. “De intencionalidades y representaciones: de Franz
Brentano a Sigmund Freud”, Acheronta (Buenos Aires), nim. 3, abril
1996, pp. 37-52. Disponible en: <http://www.acheronta.org/pdf/ache-
ronta3>. Consultado el 7-10-16.

Freud, Sigmund. Cartas de juventud, tr. de Angela Ackermann, Barcelona,
Gedisa, 1992.

. “La negacién”, en Obras completas, vol. x1x, tr. de José L. Etche-
verry, Buenos Aires, Amorrortu, 2006 (1925), pp. 249-258.

. “La represién”, en Obras completas, vol. x1v, tr. de José L. Etche-
verry, Buenos Aires, Amorrortu, 2006 (1915), pp. 135-152.

. “Lo inconsciente”, en Obras completas, vol. x1v, tr. de José L.
Etcheverry, Buenos Aires, Amorrortu, 2006 (1915), pp. 153-213.

. “Pulsiones y destinos de pulsién”, en Obras completas, vol. x1v,
tr. de José L. Etcheverry, Buenos Aires, Amorrortu, 2006 (1915), pp.
105-134.

Gay, Peter. Freud, una vida de nuestro tiempo, tr. de Jorge Pitagorsky, Barce-
lona, Paidés, 1990.

Jones, Ernest. Sigmund Freud: Life and Work, 3 vols., Londres, Hogarth
Press, 1953-1957.

Kripper, Agustin. “La negacién: los antecedentes brentanianos en el tex-
to de Freud”, Revista de Epistemologia y Ciencias Humanas (Argentina),

182 / Gerardo Gonzalez Chauvet, Juan Capetillo Hernandez



nam. 3, 2011, pp. 398-402. Disponible en: <http://www.aacademica.
org/000-052/788>. Consultado el 7-10-16.

Quintana Ferndndez, José. “Wundt, Maudsley, Brentano. Cara o cruz del
método introspectivo”, Revista de Historia de la Psicologia (Madrid), vol.
11, ndm. 3-4, 1990, pp. 273-288.

Sobre la influencia de Brentano en el pensamiento freudiano / 183



