
Regímenes de historicidad 
en la nación pluricultural: educación 
intercultural y experiencias de tiempo 
en la era del multiculturalismo
Historicity regimes in the pluricultural nation: 
intercultural education and time experiences in an era 
of multiculturalism

		  Míriam Hernández Reyna

		  Institut d’histoire du temps présent, cnrs-París
		  Centre d’histoire sociale du xxe siècle
		  Université Paris 1 Panthéon-Sorbonne
		  Francia

Abstract

The implementation of multiculturalism and intercultural higher educa-
tion in Mexico since 2001, has given a new rise to the political rewritings 
of the pre-Conquest past. Despite their promotion as an innovation, these 
programs are a new expression of the institutional narrative of national 
origins, which is currently being tested by contemporary perceptions of the 
present and the future that question or reinforce it. Through a perspective 
of historicity regimes, we will analyze the formation of a national regime of 
historicity and its integration in intercultural education. We will also ex-
amine the presence of visions of the past, the present and the future in two 
intercultural universities, where we find a plural set of experiences of time. 
We will see how these perceptions of history are involved in a social field of 
discordant historicities and hopes to build the future, while reaffirming an 
ancestral past.
	 Keywords: multiculturalism, intercultural education, historicity re-
gimes.

Historia y Grafía, Universidad Iberoamericana, año 24, núm. 47, julio-diciembre 2016, pp. 179-215



180 / Míriam Hernández Reyna

Resumen
La implementación del multiculturalismo y de la educación intercul-
tural superior en México desde el año 2001 ha dado un nuevo auge a 
las reescrituras políticas del pasado anterior a la conquista. A pesar de 
su promoción como innovación, estos programas constituyen una nue-
va expresión del relato institucional de los orígenes nacionales, que se 
encuentra actualmente puesto a prueba por percepciones contemporá-
neas del presente y del porvenir que lo cuestionan o que lo refuerzan. A 
través de una perspectiva de regímenes de historicidad, analizaremos la 
formación de un régimen nacional de historicidad y su integración en 
la educación intercultural. Examinaremos la presencia de visiones del 
pasado, del presente y del porvenir en dos universidades interculturales, 
en donde constatamos un juego plural de experiencias de tiempo. Vere-
mos también cómo esas percepciones de la historia se inscriben en un 
campo social de historicidades discordantes y de esperanzas para cons-
truir el porvenir, que reafirman al mismo tiempo un pasado ancestral.
	 Palabras clave: multiculturalismo, educación intercultural, regíme-
nes de historicidad.

Artículo recibido: 12-12-2015
Artículo aceptado: 09-05-2016

La figura del “indígena ancestral” ha dominado durante muchas 
épocas la orientación de múltiples políticas del Estado mexi-

cano para las poblaciones consideradas autóctonas. Sin embargo, 
en la actualidad, la definición de autoctonía, o la problematiza-
ción de la evidencia con que se le evoca, tienden a carecer de una 
discusión histórica o filosófica sobre los supuestos tanto episte-
mológicos como ontológicos que la sostienen.
	 En nuestra época, observamos una multiplicación de progra-
mas y de políticas públicas desarrolladas bajo la convicción de 
que en el país existe una población distinta en su totalidad por 
el hecho de una aparente herencia histórica singular, a saber, la 
continuidad con el pasado anterior a la Conquista de 1521. Este 
pasado es concebido como un “núcleo duro” que ha persistido a 



Regímenes de historicidad en la nación pluricultural / 181 

través de todos los cambios y, sobre todo, a pesar de quinientos 
años de destrucción, evangelización, mestizaje, modernización y 
explotación de lo que algún día fueren los rastros de la pobla-
ción inicial del continente americano. Como si hubiese alguna 
misteriosa forma de preservar el pasado milenario u original, tal 
como sugieren hoy día conceptos como “pueblos originarios”, 
cuyo nivel de abstracción tienden a fin de cuentas a enmascarar la 
diversidad de poblaciones mexicanas y, más bien, hacen hincapié 
en interpretaciones que criminalizan el pasado y formulan ideas 
sobre deudas históricas pendientes,1 sin por tanto esclarecer un 
horizonte de comprensión de acontecimientos pretéritos que hoy 
son todo menos evidentes. Más allá del contexto mexicano, éste 
es el caso de muchos países que han adoptado nuevas medidas en 
la gestión de la población indígena, vista como un sector necesi-
tado de políticas especiales.
	 En efecto, en la era del multiculturalismo mundial, en tanto 
retórica sobre el reconocimiento de las minorías étnicas, observa-
mos diferentes reactivaciones de esencialismos estratégicos que, 
motivados más por retos políticos, afirman la identidad autóctona 
como un continuum transhistórico. En una gran medida, esta 
idea constituye el trasfondo del debate en torno de derechos lin-
güísticos y culturales de los pueblos indígenas contemporáneos,2 

1 Arturo Warman, Los indios mexicanos en el umbral del nuevo milenio.
2 No existe hoy día un consenso sobre el sentido de las categorías “autóctono” 
o “indígena”, cualquiera sea la geografía o el nivel de instituciones. Vid. Mar-
cel Detienne, L’identité nationale. Une enigme. En México, el término “indígena” 
remplazó en el siglo xx a la denominación “indio”, que era una categoría adminis-
trativa de origen colonial. Enseguida, las categorías de “autóctono” y de “pueblos 
originarios” fueron adoptados desde la creación de instrumentos del derecho in-
ternacional. En lo que a nosotros respecta, no empleamos este tipo de conceptos 
como si ellos se refirieran o designaran una entidad estática o una sustancia onto-
lógica transhistórica. Al contrario, los consideramos como “conceptos vacíos” (tal 
como sugiere la teoría del análisis político de Ernesto Laclau y Chantal Mouffe) 
que se llenan de sentido según las posiciones hegemónicas de sujetos o de grupos 
antagónicos que se sirven de ellos para expresar reivindicaciones identitarias. Vid. 
Ernesto Laclau y Chantal Mouffe, Hegemony and Socialist Strategy.



182 / Míriam Hernández Reyna

considerados como un nuevo actor social, o incluso como una 
víctima de la historia que comienza a conquistar la escena política 
internacional.
	 Sin embargo, definir qué es indígena o autóctono es una 
cuestión cuya respuesta es compleja y abarca diversas dimen-
siones. Asimismo, creemos que un aspecto de esta complejidad 
se vincula con las relaciones que las políticas generadas por el 
multiculturalismo mantienen con la historia de los grupos deno-
minados autóctonos, y que permanece como base de diferentes 
modalidades de percepción de su identidad, de su presente y de 
la proyección de su porvenir. Sin lugar a duda, este problema no 
sólo atañe a la formación de ideas sobre la identidad, sino a la 
construcción del relato histórico, que es su trasfondo.
	 A este respecto, la identidad otorgada a la fecha a los pueblos 
autóctonos es aquella que hace de ellos seres milenarios, sabios, 
que conservan sus tradiciones y que gozan de una identidad for-
jada desde tiempos anteriores a la conquista y la colonización. 
Esta concepción permanece como el punto de partida de la idea 
de “ancestralidad”, vehiculada y naturalizada por múltiples ins-
trumentos del derecho internacional, como la Convención 169 
de la Organización Internacional del Trabajo (oit) de 1989 o la 
Declaración Universal de los Derechos de los Pueblos Autóctonos 
de la onu en 2007. Además, la idea de esta ancestralidad ha resur-
gido hace poco como una alternativa a los problemas del mundo 
contemporáneo.3

	 En México, estos aspectos de la autoctonía encuentran un 
importante anclaje en las políticas de la diversidad cultural, 
promovidas desde el año 2001 como efecto de la reforma cons-
titucional que declara a los pueblos indígenas como “la base de 
la nación pluricultural”.4 En particular, en las políticas públicas 

3 Jean-Loup Amselle, Rétrorévolutions. Essais sur les primitivismes contemporains.
4 Artículo 2° de la Constitución mexicana, reformado el 14 de agosto de 2001: 
<http://info4.juridicas.unam.mx/ijure/fed/9/3.htm?s>.



Regímenes de historicidad en la nación pluricultural / 183 

de educación superior intercultural podemos apreciar la circula-
ción de la idea de la autoctonía como vinculada a la ancestralidad. 
Puesta en marcha desde el año 2003, este tipo de educación se 
dirige a la población autóctona con la finalidad de reforzar lo que 
se considera como saberes ancestrales o lenguas originarias. Este 
objetivo nos sugiere, entonces, la presencia de una visión del au-
tóctono como un ser en posesión de una identidad de muy larga 
duración. Esta larga duración, a su vez, está en relación directa 
con lo que se crea o se afirme que son el pasado y la historia de 
estos pueblos.
	 En efecto, el objetivo de otorgar una educación intercultu-
ral a los “pueblos originarios” ¿no supone, de entrada, una cierta 
idea, construida o recibida, del origen? De igual forma, este ob-
jetivo ¿no depende él mismo de formas de concebir el presente y 
el porvenir de la población categorizada como indígena? En fin, 
¿qué nos dice todo ello a propósito de la conformación histórica 
de esas percepciones y sus reactualizaciones dentro del discurso 
intercultural?
	 Para responder a estas preguntas, nos proponemos histori-
zar la figura identitaria del “autóctono ancestral” movilizada en 
la educación intercultural mexicana. Con apoyo en una primera 
experiencia en la Universidad Veracruzana Intercultural, desa-
rrollaremos la idea de que en México permanece un régimen de 
historicidad del eterno retorno a los orígenes prehispánicos de la 
nación, que se readapta a las concepciones del presente y del por-
venir, de naturaleza diferente según épocas precisas. Enseguida, 
presentaremos algunas observaciones realizadas en la Universidad 
Intercultural del Estado de Morelos y en la Universidad Maya de 
Quintana Roo, con la finalidad de mostrar un panorama de ele-
mentos empíricos que nos sugieren la readaptación o el rechazo 
del régimen de historicidad nacional frente a nuevas experien-
cias del presente y del porvenir expresadas por varios actores de la 
educación intercultural.



184 / Míriam Hernández Reyna

¿Pensar el futuro a través de la ancestralidad 
autóctona? La utopía de la educación intercultural

En México, las políticas contemporáneas de educación intercul-
tural de nivel superior tienen como precedente la implantación 
del multiculturalismo desde el año 1990, en tanto retórica de 
reconocimiento de la diversidad cultural dentro de un marco 
constitucional. Ésta se tradujo más tarde en la reforma constitu-
cional de 2001 que, enseguida, dio lugar a varias modificaciones 
institucionales y administrativas. Una de ellas fue la creación, en 
el mismo año, de la Coordinación General de Educación Inter-
cultural y Bilingüe (cgeib), institución del gobierno federal cuya 
tarea principal es descrita por su actual director, Fernando Salme-
rón Castro, como “el objetivo de impulsar una mejor educación 
para los pueblos indígenas y ampliar los servicios que se les ofrecen 
y, por otra parte, intentar que el resto de la población no-indígena 
comprenda cuál es la importancia de los pueblos indígenas no 
solamente para la historia, sino para el presente”.5 A partir de este 
objetivo, desde la cgeib se han creado varias universidades inter-
culturales6 dirigidas principalmente a los pueblos autóctonos.
	 Desde sus orígenes, esta política de educación se promueve 
tanto como una intención de “reforzar las lenguas y culturas que 
hacen de México un país multicultural”,7 que como un “medio 
para potencializar la diversidad de lenguas y culturas para contri-
buir al desarrollo sustentable de cada región del país”.8 Finalmente, 
otras voces van aún más lejos y consideran a las universidades in-

5 Entrevista, diciembre de 2014, Ciudad de México.
6 Siete universidades han sido creadas, hasta ahora, desde la cgeib. También 
existen varios modelos de universidad intercultural puestos en marcha por 
iniciativa de instituciones de educación superior nacionales públicas y priva-
das. Éste es el caso de la Universidad Veracruzana Intercultural, que surgió 
como un subprograma de la Universidad Veracruzana.
7 Sylvia Schmelkes, “Educación Intercultural y equidad”, p. 75.
8 Raquel Ahuja Sánchez et al., Políticas y fundamentos de la educación intercul-
tural y bilingüe en México, p. 14.



Regímenes de historicidad en la nación pluricultural / 185 

terculturales como una manera de pagar la deuda histórica que se 
tendría con los pueblos indígenas9 desde la conquista, y como un 
medio de favorecer su acceso a una educación de calidad y, así, 
vehicular su empoderamiento.10

	 La creación de las universidades interculturales, ha sido posible 
por la colaboración entre el gobierno federal, las administracio-
nes estatales y los municipios, así como por la participación de 
algunas ong y comunidades autóctonas.11 Sin embargo, el con-
junto del proyecto permanece como un programa de Estado con 
orientaciones generales que guían las actividades de todas las uni-
versidades interculturales afiliadas a la cgeib. Así, en el discurso 
oficial, las universidades interculturales son definidas como un 
medio para “recuperar, revalorizar, revitalizar las lenguas y cul-
turas, los saberes y las experiencias de los pueblos originarios”,12 
además de asegurar una formación pertinente a su contexto y fa-
vorecer el desarrollo de sus comunidades. Todo ello enmarcado 
en un objetivo más general, definido como el establecimiento de 
“vínculos estrechos de comunicación directa entre las culturas an-
cestrales y el mundo moderno”.13

	 Desde esta perspectiva, las formaciones ofrecidas, sobre todo 
licenciaturas y algunas maestrías, se presentan como programas 
con pertinencia cultural que, en ciertos casos, integran la partici-
pación de chamanes regionales o de personalidades reconocidas 
en las comunidades por su saber ancestral en salud y en el uso de 

9 Documento de trabajo del encuentro de universidades interculturales 
llevado a cabo en Tepoztlán, Morelos en 2007: <http://www.nacionmulti-
cultural.unam.mx/Portal/Izquierdo/INTERCAMBIO/Interculturales/pdfs/
DOCUMENTO.pdf>.
10 Salvador Matí I Puig et al., Empoderamiento y educación superior en contextos 
interculturales en México.
11 Sylvie Didout-Aupetit, “Introduction: L’enseignement supérieur indigène 
en Amérique latine: levier de changement, utopie ou chimère?”.
12 Según la definición dada por la cgeib: <http://eib.sep.gob.mx/cgeib/desarrollo-de-
modelos/universidad-intercultural>.
13 Idem.



186 / Míriam Hernández Reyna

plantas medicinales. Más aún, en ciertas universidades, como la 
Universidad Intercultural del Estado de México, a la que nos re-
feriremos más tarde, los edificios evocan el pasado prehispánico,14 
y albergan asimismo actividades definidas como ancestrales, tales 
como danzas, rituales y ceremonias.
	 De tal modo, la definición de las políticas de educación inter-
cultural nos revela varias modalidades para definir la autoctonía 
como una parte de la población situada en una región de al-
teridad específica. Esta región simbólica corresponde, tal como 
lo sugeriremos aquí, a la definición de la identidad autóctona 
como vinculada de manera transhistórica al pasado prehispá-
nico, como fuente esencial de su origen.
	 Hemos podido elaborar esta hipótesis a partir de una primera 
experiencia en educación intercultural. Durante nuestro trabajo de 
investigación y de enseñanza en la Universidad Veracruzana Inter-
cultural (uvi),15 entre 2004 y 2006, hemos observado cómo varias 
actividades científicas y académicas tenían como punto de partida, 
e incluso como justificación, el presupuesto según el cual los pue-
blos autóctonos de México poseen una identidad definida como 
ancestral o tradicional. A propósito de ello, es interesante señalar 
que el documento “Licenciatura en gestión intercultural para el 
desarrollo” contiene numerosas referencias a categorías como “cul-
turas tradicionales” y “pueblos autóctonos”, concebidos éstos de 
modo muy general como grupos que poseen una “sabiduría eco-
lógica” “resultante de cosmovisiones, conocimientos, de modelos 
cognitivos, de estrategias tecnológicas y de formas de organización 
social y productiva”.16 Enseguida, esas formas son vinculadas con 

14 El edificio principal de cursos lleva por nombre Quetzalcóatl, en referencia a 
la antigua divinidad prehispánica.
15 Está situada en cuatro regiones del estado de Veracruz, caracterizadas por la 
presencia de pueblos denominados autóctonos, tales como nahuas, totonacos, 
zoque-popolucas y otomíes.
16 “Licenciatura en gestión intercultural para el desarrollo”, <http://www.uv.mx/
uvi/files/2012/11/18_LIC-GID.pdf>, p. 24.



Regímenes de historicidad en la nación pluricultural / 187 

lo que se considera históricamente como un sistema socioeconó-
mico precapitalista que habría dado origen a la unidad social de la 
población precedente al grupo étnico en cuestión. Sin embargo, 
para tratar de establecer una relación entre las poblaciones actua-
les y el pasado, el documento se limita a reenviarnos al Convenio 
169 de la oit, en su definición de pueblos autóctonos a través del 
criterio de la ancestralidad y por la conciencia de su identidad.
	 Estas concepciones de la autoctonía están también presentes 
en otros documentos oficiales de la uvi,17 pero en ningún caso en-
contramos un establecimiento de criterios o de discusiones sobre 
los fundamentos de esta identidad. Ello sugeriría que el sentido 
de la autoctonía se da por hecho y que constituiría, a fin de cuen-
tas, una propiedad metafísica del ser indígena.
	 Al analizar varios de esos documentos y habiendo participado 
en un número importante de reuniones, seminarios y debates 
sobre el modelo intercultural, comenzamos a constatar la circula-
ción cotidiana de percepciones que remitían la idea de “tradición” 
a un pasado preciso. Un pasado concebido como herencia legí-
tima de los pueblos autóctonos y que permanece como una suerte 
de preconcepción en la definición de la identidad instrumentali-
zada por la universidad. Así, en aquella época, comenzamos un 
sondeo cuyo objeto eran los imaginarios sobre el pasado autóc-
tono expresados por los participantes de la uvi.
	 De manera general, cuando preguntábamos a un professor, a un 
alumno o a un empleado administrative su definición de “autóc-
tono”, o incluso de “pueblo tradicional” o “ancestral”, la respuesta 
hacía referencia a los que serían los herederos o sobrevivientes de 
la época prehispánica, situada en la historiografía nacional entre 
1200 a. C. y la conquista del imperio azteca en 1521. De igual 
forma, al momento de pedir una descripción de este periodo his-
tórico, los participantes de esta universidad veían en él una época 

17 Por ejemplo: <http://www.uv.mx/uvi/files/2012/11/ProgramaGeneraldela 
UVI.pdf>.



188 / Míriam Hernández Reyna

gloriosa, de grandes civilizaciones, de progresos tecnológicos y 
científicos sin precedentes, y con una armonía con el cosmos que 
habría sido perturbada por la conquista, la instauración del Virrei-
nato y la fundación del Estado-nación contemporáneo.
	 En efecto, el punto de convergencia era el presupuesto según 
el cual los pueblos indígenas contemporáneos poseen un vínculo 
indisoluble con el pasado prehispánico, del que atestiguarían sus 
prácticas culturales contemporáneas. Enseguida, constatamos que 
a partir de esta percepción se llevaba a cabo un salto histórico para 
vincular a los alumnos de la universidad con ese antiguo mundo 
que daría su sustancia a la identidad indígena.
	 Como complemento de la constatación de esta preconcepción 
del pasado, observamos una definición de la identidad autóctona 
como un universo de soluciones a los problemas del mundo con-
temporáneo, en los ámbitos mundial, nacional y regional. Tal 
como lo afirma el documento de la licenciatura más arriba re-
ferido en varias ocasiones, las culturas autóctonas poseerían un 
“germen civilizador”18 en términos “éticos, de cosmovisión, de 
organización social y de estrategias tecnológicas amigables con el 
medio ambiente”,19 lo que se vincula con la idea de la “sabiduría 
ecológica” ancestral.
	 Estos elementos que nos interpelaban en aquella época encon-
traban su síntesis en cuestionamientos de orden histórico: ¿cómo 
se han formado esas visiones del pasado? y ¿cómo la idea de la an-
cestralidad, que permanecería resguardada en la identidad de un 
grupo, se ha transformado en un elemento clave para reimaginar 
el porvenir? Veamos enseguida algunos elementos del itinerario 
de la idea del pasado autóctono, hoy reafirmada en la uvi, como 
parte de una política nacional.

18 <http://www.uv.mx/uvi/files/2012/11/18_LIC-GID.pdf>. p. 24.
19 Ibidem, p. 10.



Regímenes de historicidad en la nación pluricultural / 189 

El eterno retorno a los orígenes prehispánicos: 
un régimen nacional de historicidad

La alta valoración de la ancestralidad y su puesta en perspectiva 
con los imaginarios del presente y del porvenir, nos hablaban ya 
de relaciones entre diferentes temporalidades que animaban las 
representaciones del pasado autóctono en el campo de la edu-
cación intercultural. Las primeras constataciones realizadas nos 
llevaron a elaborar cuestionamientos sobre la educación intercul-
tural en términos no solamente sociológicos o antropológicos, 
sino también historiográficos que examinen la inscripción de esas 
representaciones en procesos de larga duración, vinculados con lo 
que nosotros definimos como la formación del “régimen nacional 
de historicidad”. Este régimen constituye un complejo abanico de 
relaciones variadas con el pasado prehispánico, entendido como 
una temporalidad reconstruida según las necesidades de diferen-
tes épocas y de sus imágenes de sociedad y de porvenir.
	 Nuestro análisis de las representaciones del pasado autóctono 
iniciado a partir de la experiencia de la uvi, se inspira a la fecha en 
la teoría de regímenes de historicidad desarrollada en un principio 
por François Hartog, que busca comprender las manifestaciones 
sociales de la experiencia del tiempo. Éstas constituyen regímenes 
de historicidad variados que orientan las prácticas de la historia en 
épocas diferentes.20

	 Por regímenes de historicidad, François Hartog define “las mo-
dalidades de articulación de las categorías del pasado, el presente 
y el porvenir”21 en sus oposiciones, gradaciones y contradicciones. 
Varios regímenes de historicidad se han sucedido en la historia, 
según el predominio del pasado, el presente o el porvenir como 
temporalidad clave: la historia ejemplar en la Antigüedad o ma-
gistra vitae, en la que el pasado iluminaba la representación y la 

20 François Hartog, Régimes d’historicité. Présentisme et expériences du temps; y 
François Hartog y Gerard Lenclud, “Régimes d’historicité”.
21 François Hartog, “Historicité/régimes d’historicité”, p. 766.



190 / Míriam Hernández Reyna

escritura de la historia; el futurismo moderno, en el que la catego-
ría de progreso dirigía toda la visión del porvenir, y, por último, 
el presentismo contemporáneo, en que la percepción y la escritura 
de la historia son guiadas por el punto de vista de un presente 
acelerado y consumidor de pasados fabricados a la medida de sus 
necesidades.
	 Ahora bien, aunque es verdad que esta aproximación se sitúa 
en el contexto de las sociedades europeas occidentales, nosotros 
creemos que es posible restituirla o ponerla a prueba en otras 
regiones, como la de América Latina, en donde la relación con 
el tiempo se expresa poderoso en lo social. En particular, con la 
emergencia del multiculturalismo global, un universo de historici-
dades discordantes y de usos políticos del pasado se ha desplegado 
en el dominio de las políticas nacionales y de varios grupos de 
interés. Una de estas historicidades corresponde justamente a la 
reactivación de nuevas legitimidades políticas y a nuevos derechos 
lingüísticos y culturales.
	 Esta reformulación de las relaciones con los pasados au-
tóctonos tuvo uno de sus momentos claves con la “emergencia 
indígena” en América Latina a inicios de los años noventa.22 Este 
evento se expresó como una oposición a la celebración de los “500 
años del descubrimiento de América” propuesto por España en el 
momento de su entrada en la Unión Europea. Así, tanto diversas 
organizaciones indígenas, como también intelectuales comprome-
tidos, tomarían el pasado autóctono no como el fundamento de los 
Estados-nación modernos de la región, sino como una larga histo-
ria de resistencia contra la colonización y la marginación iniciadas 
con la conquista del continente, y continuada por la globalización 
y el neoliberalismo contemporáneo. La puesta en marcha de ese 
“revisionismo histórico”23 ha dado lugar a la formación de un dis-

22 José Bengoa, La emergencia indígena en América Latina.
23 Luc Capdevilla y Frédérique Langue (cords.), Entre histoire officielle et mémoire 
collective. L’histoire du temps présent en Amérique Latine.



Regímenes de historicidad en la nación pluricultural / 191 

curso de memoria de los pueblos autóctonos, en donde el porvenir 
depende de la reparación de una deuda histórica.24

	 En la misma época en México, la visibilidad contemporánea 
de la cuestión indígena se tradujo no sólo por rebeliones indíge-
nas locales, sino también por la instalación del multiculturalismo 
y las políticas interculturales que se trasplantaron, de manera 
paradójica, a través de una reactivación de mitos nacionales de 
origen. Estos relatos, fundados en la visión del pasado prehispá-
nico ya sea como fuente de identidad indígena, o como fuente 
de personalidad histórica de la nación, han dado un sentido par-
ticular a la interculturalidad en donde “ella no se ancla en una 
visión del pueblo indígena, sino en la puesta en práctica de lo que 
podríamos considerar como un elemento de la ‘cosmovisión na-
cional’”.25 Una cosmovisión que, como lo veremos enseguida, se 
ha construido a través de varias relecturas del pasado precolonial 
en momentos específicos, las cuales constituyen el corazón del 
régimen nacional de historicidad.
	 En México, la relación con el pasado precolonial, así como 
con el hecho de la conquista de 1521, ha constituido uno de los 
problemas historiográficos fundamentales26 que nos revela múl-
tiples maneras de situarse en la historia, de vivir el presente y de 
reimaginar el porvenir. Ello constituye un régimen de historici-
dad en el que predomina la visión de un pasado primordial que 
debe, sea como fuere, adaptarse a circunstancias variadas. Cabe 
señalar que no afirmamos la existencia de un pasado esencial, que 
poseería un sentido último; al contrario, consideramos que el pa-
sado es siempre reinventado en función del presente.

24 Miriam Hernández Reyna, “Historiografía de la memoria indígena: reflexio-
nes sobre una forma local del paradigma memorial mundial”.
25 Daniel Mato, “Différence culturelle, interculturalité et enseignement supérieur 
en Amérique latine”, s. p.
26 Tal como propone desde hace varios años Guy Rozat a través de su pro-
yecto “Repensar la Conquista de América. Siglos xvi-xxi”, y en especial en su 
introducción, en Guy Rozat Dupeyron, Repensar la conquista. Reflexiones episte-
mológicas sobre un momento fundador.



192 / Míriam Hernández Reyna

	 La formación de ese régimen de historicidad comenzó en 
la época de la conquista, con la escritura de las crónicas sobre el 
mundo indígena en el siglo xvi. Con el “encuentro entre los dos 
mundos” se inició todo un proceso de traducción del pasado pre-
colonial (o de lo que se pensó que era éste) a los cánones del tiempo 
cristiano occidental, lo que lo volvió comprensible el horizonte de 
interpretación del conquistador.27 Enseguida, el pasado precolonial 
se volvió un elemento fundamental para las reescrituras de la his-
toria que lo transformarían en fuente de autenticidad histórica y 
de legitimidad política. Uno de los primeros episodios de recons-
trucción fue precisamente el uso que hicieron las primeras elites de 
criollos del supuesto pasado autóctono, reivindicándose como sus 
herederos a fin de construir una identidad alejada y liberada de la 
España de la época.28 En el mismo sentido, en el siglo xix, los in-
surgentes de las guerras de Independencia de 1810 hicieron un uso 
estratégico del pasado prehispánico y de los hechos de conquista 
para instalar un proceso de independencia definitiva de México: “de 
esta manera, los criollos se posicionaron, tres siglos después de esos 
eventos, como los herederos de las víctimas de la Conquista”.29 Así 
se enraizó la concepción según la cual la herencia española no re-
presentaba un elemento positivo del pasado nacional. Sin embargo, 
de modo paradójico, la visión occidental del tiempo y del progreso 
inspiró, en muchos sentidos, la idea misma de independencia.
	 Esta doble relación con el tiempo, entre el origen prehispánico 
y el porvenir inspirado por Europa (en particular Francia) adquirió 
aún más importancia durante el mandato de Porfirio Díaz, ini-

27 Para una muy fina discusión sobre la inserción del indio en la temporalidad 
occidental por medio de la reescritura del pasado en las primeras crónicas, véase 
Miguel Segundo Guzmán, “Trabajar sobre las ruinas del otro: temporalidad 
india y sentido del paganismo en la ‘Historia general’ de fray Bernardino de 
Sahagún (1558-1577)”.
28 Rebecca Earle, The Return of the Native. Indians and Myth-Making in Spanish 
America, 1810-1930.
29 Paula López Caballero, “Quel héritage pour quels héritiers? Passé précolom-
bien et héritage colonial dans l’histoire nationale du Mexique”, p. 10.



Regímenes de historicidad en la nación pluricultural / 193 

ciado en 1876, en el cual el pasado prehispánico se elevó al valor de 
una fuente nacional de ancestralidad.30 Esta idea fue fijada a través 
de diversas expresiones culturales, artísticas y políticas que hicie-
ron de las antiguas civilizaciones el ejemplo de un mundo de gran-
deza pasada. Una ilustración de este imaginario fue la participación 
de México en la Exposición Universal de París en 1889, para la 
cual se construyó un pabellón con imágenes heroicas y arquetípi-
cas de antiguos reyes mexicanos, así como cronologías ilustradas, 
un panteón de dioses mesoamericanos e imágenes del paisaje.31

	 Estos usos del pasado respondían a la necesidad de construir 
una imagen internacional de México como una nación rica en re-
cursos, y con la finalidad de atraer el capital extranjero en vistas de 
la modernización del país y del desarrollo de su economía. Sin em-
bargo, el pasado glorioso de las civilizaciones mesoamericanas no 
era concebido como la herencia de los indígenas del presente. Al 
contrario, aun cuando el pasado autóctono era promovido como 
ejemplar, los indígenas de la época de Díaz sufrían en muy alto 
grado las consecuencias de la formación de elites económicas y 
políticas ligadas al discurso oficial de la modernización. La riqueza 
y el desarrollo estaban fundados en la explotación de indígenas y 
campesinos, que eran considerados a menudo como seres infe-
riores, retrasados cultural e incluso racialmente, según algunos 
intelectuales de la época.32 Esta idea justificaba la desposesión de 
tierras comunales y la puesta a disposición de los indígenas en ma-
nos de terratenientes y de propietarios industriales. Por último, 
esa situación fue el germen que motivó la Revolución de 1910, 
cuando diversos grupos políticos tomaron la iniciativa de lucha por 

30 Tal como muestra el análisis de la iconografía de la época realizado por Marie 
Lecouvey en su tesis doctoral titulada: “Nos ancêtres les aztèques. Des usages des 
images des indiens préhispaniques dans la construction d’une identité nationale 
mexicaine (1860-1910)”.
31 Fausto Ramírez, “Dioses, héroes y reyes mexicanos en París, 1889”.
32 Para un debate sobre las ideas de la época en torno al estatus de los indígenas, 
vid. William D. Raat, “Los intelectuales, el positivismo y la cuestión indígena”.



194 / Míriam Hernández Reyna

la tierra, en lo que Alan Knight llama un verdadero movimiento 
popular.33 En particular, los grupos zapatistas comandado por 
Emiliano Zapata se llamaban a sí mismos indígenas en algunas oca-
siones, o recurrían a una idea del derecho ancestral sobre la tierra,34 
pero sin formar todavía una conciencia o un orgullo indígenas.
	 Ahora bien, no sería sino hasta la época posrevolucionaria 
cuando emergería una nueva instrumentalización del pasado pre-
hispánico vinculada a la construcción del Estado-nación moderno 
y al modelado de nuevas instituciones. Al final de la Revolución 
permanecía la tarea urgente de definir nuevos rumbos políticos y 
consolidar una visión sobre la nación y sus ciudadanos, a lo que 
respondió la formación de una ideología y política de Estado bajo 
el término de indigenismo.35

	 Corriente de pensamiento y de políticas públicas dirigidas 
a los indígenas, el indigenismo se fundó en una relectura de la 
historia que creó, por primera vez, una filiación virtual entre el 
pasado de las civilizaciones prehispánicas y los indígenas contem-
poráneos.36 Así, desde la construcción de ese vínculo histórico 
emergió la imagen del “Indio nacional”, no sólo como una figura 
arquetípica del pasado del país sino, paradójicamente, también 
como un ser social del que había que hacerse cargo a causa de 
un retraso provocado por los años de la Colonia. Tal idea se tra-
duciría en una política de integración dirigida al indígena, para 
instalar un nuevo desarrollo nacional. A su vez, el desarrollo se 

33 Alan Knight, The Mexican Revolution, vol. 1: Porfirians, Liberals, and Peasants.
34 John Womack, Emiliano Zapata and The Mexican Revolution.
35 Una amplia literatura se encuentra disponible sobre el tema del indigenismo. 
Algunas obras son de particular interés, tales como: Alexander Dowson, “From 
Models to Nation to Model Citizens. Indigenismo and the ‘Revindication’ of the 
Mexican Indian 1930-40”; Carlos Zolla y Emiliano Zolla Márquez, Los pueblos 
indígenas de México; 100 preguntas; David Brading, The Origins of Mexican Na-
tionalism, y el artículo “Manuel Gamio and Official Indigenismo in Mexico”; 
Alain Knight, “Racism, Revolution and Indigenismo. Mexico 1910-1940”; y 
Luis Villoro, Los grandes momentos del indigenismo en México.
36 López Caballero, “Quel heritage”, op. cit.



Regímenes de historicidad en la nación pluricultural / 195 

entendía, ante todo, como una postura de modernización, que re-
quería integrar a una gran parte de la población que se encontraba 
en importantes índices de analfabetismo y de pobreza. Ante ello, 
las elites políticas e intelectuales (antropólogos en su mayoría) del 
país elaborarían amplios proyectos, con un fuerte sentido civili-
zador, concentrados en programas sanitarios, servicios médicos, 
desarrollo del mercado, educación rural, castellanización y una 
puesta en marcha de la reforma agraria que había resultado de la 
Revolución.
	 Uno de los aspectos esenciales de este tipo de proyectos con-
sistió en una nueva arquitectura del sistema educativo para los 
pueblos indígenas. Con una orientación laica y con el objetivo de 
integrar a la población autóctona a la visión futurista del desarro-
llo, el Estado mexicano incorporó formas de educación indígena 
basadas en la castellanización y en la alfabetización, llevadas a 
cabo desde la Secretaría de Educación Pública, creada en 1921. 
Asimismo, de manera más amplia, el establecimiento del Insti-
tuto Nacional Indigenista en 1948 y sus centros coordinadores, 
fue fundamental para asegurar la ejecución del macroproyecto de 
integración de los indígenas, del cual la educación era pieza clave. 
Sin embargo, el conjunto de este tipo de políticas, vinculado a la 
refundación de los mitos de origen basados en la figura heroica y 
legendaria del indio, no hacía sino evidenciar el lugar paradójico 
de la población autóctona.
	 Así, el indigenismo era la expresión de una doble personalidad 
nacional. Por un lado, bajo el auspicio de diversos mecanismos 
ideológicos (vehiculados sobre todo por la antropología de Es-
tado de la época), el indígena se había transformado en el icono 
de la mexicanidad, pues representaba la gloria del pasado prehis-
pánico, en particular el del Imperio azteca, pero, por otro lado, 
representaba un obstáculo para la forja de una nueva utopía que 
acompañó al indigenismo: la construcción de la nación mestiza. 
Esta visión de futuro se presentaba a través de la promoción de 
la homogeneidad como única posibilidad de fraguar el desarrollo 



196 / Míriam Hernández Reyna

de la nueva nación. Tal homogeneidad era entendida, en térmi-
nos culturales y sociales, como una forma híbrida resultante de la 
combinación entre indígenas y no-indígenas.37 A su vez, la nación 
mestiza se inspiraba de la concepción del porvenir como progreso 
científico, y era en esos términos en que se reafirmaba la inferio-
ridad del indígena, pues tal como señalaba Manuel Gamio: “el 
indio está retrasado con relación a la civilización contemporánea, 
ya que esta última, por poseer un carácter científico, conduce ac-
tualmente a mejores resultados prácticos”. 38

	 En efecto, a partir de esta percepción del tiempo nació el mito 
según el cual México era un país con “un pasado indígena, un 
presente mestizo y un porvenir occidental”.39 He aquí un buen 
ejemplo de las imbricaciones entre el pasado, el presente y el por-
venir dentro de un régimen nacional de historicidad forjado en 
torno a ideas del pasado ancestral.
	 Ahora bien, esta representación fue puesta muy en cuestión 
con el alzamiento del Ejército Zapatista de Liberación Nacional 
(ezln) el 1 de enero de 1994 en Chiapas.
	 Los contrastes respecto a la visión del ideal de progreso na-
cional se volvieron cada vez más evidentes. Cuando México, los 
Estados Unidos y Canadá firmaron el Tratado de Libre Comercio 
(tlc) en noviembre de 1993, el desempleo y la miseria aumen-
taban, en especial entre la población indígena.40 Un aspecto del 
movimiento zapatista fue no sólo denunciar el olvido histórico 
de los indígenas mexicanos,41 sino también rechazar los ritmos 

37 Alexandra Stern, “Mestizofilia, Biotypology and Eugenesics in Post-revolutio-
nary Mexico: Toward a History of Science and the State”.
38 Manuel Gamio, Forjando patria: pronacionalismo, p. 96.
39 Jorge Antonio Aguilar Rivera, “Rêves d’unité nationale”, p. 35.
40 En la época del levantamiento, 60% de la población indígena de más de doce 
años se encontraba en el desempleo, 43% tenía salarios inferiores al salario 
mínimo, y casi el 30% de los habitantes de municipios indígenas no percibía 
ningún ingreso. Gilberto López y Rivas, Nación y pueblos indios.
41 Daniela Albarrán, “Los usos de la memoria y de la historia del zapatismo en 
un conflicto actual: origen y surgimiento del ezln 1994”.



Regímenes de historicidad en la nación pluricultural / 197 

acelerados de vida provocados por el capitalismo neoliberal. En 
oposición a ello, el movimiento configuró un nuevo discurso que 
vuelve sobre la memoria de los ancestros como una forma dife-
rente de relación con la historia, con el tiempo y la política.42

	 En el corazón del zapatismo se encuentra una demanda de 
reconocimiento histórico que se expresa en la lucha por la au-
tonomía y la autodeterminación de las comunidades indígenas, 
enmarcada en una utopía de “nación pluricultural”. Así, las re-
presentaciones del pasado autóctono dieron un nuevo giro que 
vincula la imagen heroica y legendaria del “Indio nacional” con 
la de la víctima de la historia y de un presente acelerado. Un dis-
curso que es continuación, sin duda alguna, de la “emergencia 
indígena” continental de los años 1990.
	 Si bien la complejidad de las relaciones que el zapatismo es-
tablece con la historia exceden los alcances de esta contribución, 
por ahora podemos señalar que incluso si los zapatistas retoman 
el régimen de historicidad nacional que reivindica la ancestralidad 
como rasgo primordial de su identidad, el punto de fractura con-
siste en proponer una nueva concepción del porvenir, en la cual 
el pasado autóctono aparece como una fuente de porvenir y no 
como expresión de un retraso civilizatorio. Así, en el zapatismo, 
el pasado indígena se reanuda a la vez con el presente y con el 
futuro, dentro de una oposición antiindigenista, pero también 
anticapitalista y antisistémica.43

42 Jérôme Baschet, “L’histoire face au présent perpétuel. Quelques remarques 
sur la relation passé, futur”; e Id., “La rebelión de la memoria. Temporalidad e 
historia en el movimiento zapatista”.
43 Aun cuando es verdad que el zapatismo contemporáneo no es la única mani-
festación de los indígenas mexicanos y que muchas organizaciones autóctonas y 
ong son bastante activas en el país desde hace mucho, el movimiento de Chia-
pas logró tener un gran alcance internacional. Esto es así ya que se trata no sólo 
de una reivindicación étnica, sino de un modelo de rebelión antisistémica, tal 
como señala Carlos Antonio Aguirre Rojas, Antimanuel du bon rebelle. Guide de 
contre-politique pour subalternes, anticapitalistes et antysistemiques.



198 / Míriam Hernández Reyna

	 En suma, esta trayectoria de la formación del régimen nacio-
nal de historicidad de los orígenes prehispánicos, nos permite 
comprender las recuperaciones del pasado a la luz de varias épocas 
y las visiones de porvenir que cada una elabora. Al mismo tiempo, 
todo ello nos abre una vía para comprender mejor no la eviden-
cia sino los puntos de emergencia de la idea del pasado indígena 
que hoy encontramos continuada o reactivada en el proyecto 
contemporáneo de educación intercultural. Examinemos ahora 
algunas de las características de esta continuidad y varios modos 
en que podemos identificar el régimen de historicidad nacional 
en ámbitos concretos y cotidianos dentro de dos universidades 
interculturales.

La idea de la identidad autóctona 
en dos universidades interculturales: tensiones 
entre pasado, presente y porvenir

Como señalamos en nuestras consideraciones preliminares refe-
rentes al caso de la Universidad Veracruzana Intercultural, en la 
historia reciente del país encontramos una concepción de la iden-
tidad autóctona fundada en la idea de un pasado ancestral y de 
un vínculo transhistórico con el pasado prehispánico. Podemos 
señalar que esta visión ha sido reactivada después de una época en 
que el zapatismo había logrado someterla a un proceso de “desins-
titucionalización”. En esta fase, la transformación del pasado 
ancestral en fuente de lucha logró vehicular una nueva imagen: 
la del “indio rebelde”, producto y consecuencia de los errores y 
fracasos de un sistema indigenista forjado a través de la imagen 
del “indio nacional”. Sin embargo, de manera paralela al zapa-
tismo, desde el mandato de Carlos Salinas de Gortari se habían 
puesto en marcha proyectos de modificación de la Constitución 
para incorporar el reconocimiento de la diversidad cultural. Fue 
un compromiso que el gobierno había adquirido al ratificar el 
Convenio 169 de la oit (1989) en el año 1990. Este cambio de 



Regímenes de historicidad en la nación pluricultural / 199 

perspectiva no sólo se debía a la necesidad de dar una respuesta a 
los múltiples movimientos indígenas que se veían reforzados por 
la emergencia indígena continental. Al contrario, tal como señala 
Guillermo de la Peña,44 el multiculturalismo fue introducido en 
México al momento en que el gobierno de Salinas de Gortari 
se encontraba en búsqueda de mayor legitimidad política, dado 
que las elecciones de 1988 habían sido puestas en entredicho. De 
igual forma, la construcción de esa legitimidad permitiría, en la 
época, el ingreso de México a la ocde, pero también un aban-
dono de la política indigenista que para entonces ya era mal vista 
por los Estados Unidos, puesto que se revelaba muy populista y 
poco progresista y, por lo tanto, poco adecuada al libre comercio 
proyectado para el tlc. Así, el multiculturalismo puede ser visto 
como una nueva política que significó una oportunidad para mo-
dernizar el discurso indigenista del Estado y diseñar una nueva 
educación que lo diseminara en el país.
	 Junto con la urgencia de responder al conflicto en Chiapas 
y los imperativos político-económicos de la época, el gobierno 
mexicano operó una nueva fase de institucionalización de la 
cuestión indígena a través de la introducción de un discurso del 
reconocimiento cultural. Este discurso encontró un mayor desa-
rrollo, como política oficial, durante el mandato de Vicente Fox 
Quesada, quien a fin de cuentas llevó a cabo en 2001 la modifi-
cación del artículo 2° de la Constitución a la que hemos hecho 
referencia líneas atrás, y que incorpora nuevos elementos para la 
formación de relatos nacionales de origen. A este respecto, po-
demos señalar que el artículo no sólo ratifica el reconocimiento 
(cultural)45 de los pueblos indígenas, sino que los reafirma como 

44 Guillermo de la Peña, “A New Mexican Nationalism? Indigenous Rights, 
Constitutional Reform and the Conflicting Meanings of Multiculturalism”.
45 Akuavi Adonon evidencia las contradicciones políticas de las reformas cons-
titucionales de reconocimiento cultural, al señalar que se trata de una nueva 
“traición”, puesto que no garantizan ni un estatus jurídico claro de los pueblos 
indígenas, ni derechos claros en materia territorial. Más bien, señala la autora, 



200 / Míriam Hernández Reyna

la base de la nación, continuando la visión indigenista en que la 
mexicanidad es de raigambre indígena.
	 Esta nueva política, como su predecesora, retoma el sistema 
educativo como su espina dorsal, e inyecta nuevas reformas insti-
tucionales para operativizar lo que nosotros llamamos la “utopía 
del Estado multicultural”, promovida por una visión de la so-
ciedad en que a través del reconocimiento y el respeto culturales 
se llegaría a una sociedad con “relaciones interculturales armóni-
cas”46 entre los “pueblos originarios” y el resto de la población.
	 En lo que respecta al sistema educativo, el tema de la intercul-
turalidad no es nuevo, pues desde 1963 la educación intercultural 
y bilingüe había sido implementada por el Estado para responder 
a las dificultades presentadas por la primera política de educación 
indígena establecida de 1921 a 1940, con una fuerte pretensión 
de aculturación, asimilación e integración, y a las modificaciones 
que se hicieron entre 1940 y 1960 que ya no buscaban hacer des-
aparecer por completo los usos y costumbres de las comunidades, 
aunque seguían insistiendo en un tipo ideal de sociedad mexicana 
homogénea. La educación intercultural y bilingüe surge con una 
orientación de mayor respeto a las diferencias culturales y con 
una pretensión menos firme de integración.47 En 1997, la sep 
adoptará al fin la denominación de “educación intercultural y bi-
lingüe” para la mayor parte de la educación dirigida a los pueblos 
indígenas.

esas políticas tienen como antecedente la reforma del artículo 27 que vuelve a 
permitir la privatización de tierras indígenas para hacer posibles las transacciones 
previstas por el tlc. Si bien el artículo 2° incluye el reconocimiento cultural, el 
reconocimiento territorial, de autonomía y de autodeterminación, éstos se han 
visto imposibilitados o mermados por las necesidades económicas de los últimos 
gobiernos neoliberales. En Akuavi Adonon, “Le droit étatique mexicain et les 
populations indigènes: fonction de reconnaissance ou fonction d’intégration”.
46 León Olivé, Interculturalismo y justicia social.
47 Ramón Hernández López, “Reflexiones en torno al sistema de educación in-
dígena bilingüe y bicultural”.



Regímenes de historicidad en la nación pluricultural / 201 

	 Uno de los cambios radicales vendrá más tarde, en 2003, 
cuando el gobierno adopta la Ley General de Derechos Lingüís-
ticos de los Pueblos Indígenas, que tiene como consecuencia el 
abandono de las pretensiones de castellanización y que otorga 
el derecho a los pueblos indígenas a ser educados en sus lenguas. 
Después emergería el subsistema de educación superior intercul-
tural, con la creación de las universidades interculturales.
	 Estos cambios en la perspectiva de la integración no han signi-
ficado, sin embargo, una revisión de los supuestos que sostienen 
la definición de “identidad” y de “alteridad” que representan ca-
tegorías como “pueblos indígenas”, hoy denominados “pueblos 
originarios”. En el proceso de reinstitucionalización de la cues-
tión indígena, encontramos muchas manifestaciones del retorno 
de una figura mítica del indígena, que hoy es incluso transferida 
a la identidad de la población estudiantil de las universidades 
interculturales. Al mismo tiempo, esta figura es parte de una pers-
pectiva de la interculturalidad en que tienden a pasarse por alto 
las tensiones y conflictos de poder propios de todas las relacio-
nes sociales.48 Al contrario, en el discurso de la interculturalidad, 
debido a su fundación en un mito de origen y de ancestralidad 
idealizado, el conflicto tiende a verse como efecto unilateral 
de Occidente, como una categoría abstracta. Esto determina a 
profundidad la concepción de la identidad que se atribuye a los 
pueblos indígenas, y que se revela como una reafirmación del ré-
gimen de historicidad de los orígenes prehispánicos, reforzado en 
el discurso intercultural por una nueva visión ecologista.
	 En este nuevo abanico de visiones sobre la historicidad, expre-
sadas en la formación de nuevas políticas de Estado, encontramos 
diferencias respecto a la política indigenista e incluso frente a 
otras visiones históricas sobre lo indígena que hemos reseñado. 

48 Tal como lo evidencia Jorge Gasché en “La motivación política de la educa-
ción intercultural indígena y sus exigencias pedagógicas: ¿hasta dónde abarca la 
interculturalidad?”



202 / Míriam Hernández Reyna

Empero, la mutación no se lleva a cabo en el sustrato de los orí-
genes, sino en las imágenes sobre el presente y el porvenir. Si en 
el siglo xx predominó una visión del mestizaje y el progreso, hoy 
día se impone una de la reindigenización y la utopía de lo arcaico. 
Veamos enseguida algunos elementos empíricos que refuerzan 
esta idea.
	 Entre los años 2012 y 2015 hemos abordado algunas expre-
siones del régimen nacional de los orígenes prehispánicos y de 
las maneras en que éste se reactualiza o se rechaza en el contexto 
de las políticas de educación intercultural. En particular, hemos 
estudiado algunas percepciones del pasado, el presente y el por-
venir por medio de una investigación empírica con participantes 
variados de dos universidades interculturales, la Universidad Inter-
cultural del Estado de México (uiem)49 y la Universidad Intercul-
tural Maya de Quintana Roo (Uimqroo),50 así como en algunas 
instituciones federales de educación intercultural. Para recabar 
estos elementos, nos hemos apoyado en la perspectiva de regí-
menes de historicidad con el fin de comprender las expresiones 
sociales de la imbricación entre el pasado, el presente y el porve-
nir, mismas que pueden ser muy variadas. De la misma forma, 
nos hemos inspirado en modalidades de investigación en historia 
oral, así como en metodologías de historia pública. Así, hemos 
procedido a la realización de veinte primeras entrevistas directivas 
y a la aplicación de una encuesta masiva en aulas, bajo la meto-
dología desarrollada por Jocelyn Létourneau en su investigación 

49 Situada en San Felipe del Progreso, al noroeste de la Ciudad de México y en 
el centro de México, la uiem es la primera universidad intercultural, creada por 
el Estado en 2004, para hacerse cargo de las poblaciones matlalzinca, mazahua, 
nahua, otomí y tlahuica, censadas como indígenas en 2010 por un criterio lin-
güístico, lo que arrojó la cifra del 27% del total de la población del municipio.
50 La Uimqroo, creada en 2006, se sitúa en el municipio de José María More-
los, en el estado de Quintana Roo, en el extremo sur de México. Su proyecto 
universitario se dirige en especial a la población identificada como maya dentro 
del conjunto de la península de Yucatán, y que constituye el 40% del total de la 
población de la región.



Regímenes de historicidad en la nación pluricultural / 203 

sobre la concepción de la nacionalidad y de la etnicidad, basada 
en una interrogación sobre las visiones de la historia de los jóvenes 
estudiantes del sistema educativo en Quebec.51 Hemos adaptado 
una encuesta para estudiantes de universidades interculturales 
que consiste en una sola pregunta sobre la visión de la historia y 
del porvenir de los pueblos indígenas de México. Hemos así reca-
bado cincuenta encuestas52 que fueron puestas en relación con los 
resultados preliminares de las entrevistas directivas.53

	 Uno de los primeros resultados fue la constatación de la ac-
tualización del régimen nacional de historicidad como punto de 
convergencia para definir la identidad indígena respecto al pasado 
prehispánico. Entre profesores, alumnos y funcionarios de la edu-
cación intercultural, permanece la tendencia general que consiste 
en representarse a los pueblos indígenas contemporáneos como 
herederos de antiguas civilizaciones que poseían conocimientos 
muy profundos y avanzados en arquitectura, en matemáticas, en 
astronomía y que habrían poseído formas de organización socia-
les justas y en armonía con la naturaleza y todos los seres. Por 
ejemplo, un profesor maya de la Uimqroo nos describió a sus 
“ancestros” como “poblaciones muy antiguas que fundaron este 
país y que nos legaron lecciones para el presente a nosotros los 
indígenas de hoy”54. Otras visiones similares fueron observadas en 

51 Jocelyn Létourneau, Je me souviens? Le passé de Québec dans la conscience de sa 
jeunesse; e Id. (coord.), Canadians and their Past.
52 Los jóvenes encuestados se sitúan en el margen de edad entre dieciocho y vein-
tiún años, y la mayoría de ellos se definen como indígenas, incluso si algunos no 
hablan ninguna lengua autóctona.
53 Por razones de privacidad (algunas veces expresadas con explicitud) hemos 
decidido no incluir los nombres de las personas entrevistadas. Sólo señalaremos, 
para fines metodológicos, la fecha y el lugar de la entrevista. Para las entrevistas 
realizadas en la Universidad intercultural maya de Quinta Roo en la ciudad de 
José María Morelos incluiré la leyenda “Profesor (a) Uimqroo, fecha, jmm, Q. 
Roo”, y para las entrevistas realizadas en la Universidad intercultural del Estado 
de México en la ciudad de San Felipe del Progreso, “Profesor (a), fecha, sfp, 
Edo. Mex”.
54 Profesor Uimqroo, enero 2015, jmm, Q. Roo.



204 / Míriam Hernández Reyna

la uiem, en donde un investigador mazahua define a los pueblos 
prehispánicos como “civilizaciones muy bien organizadas, con 
ejércitos, con grandes medios de comercio y con artes y conoci-
mientos milenarios y una gran armonía con el cosmos”.55 Incluso, 
varios miembros de las universidades expresaban la creencia en 
una continuidad transgeneracional apoyada en la idea de una 
memoria colectiva. Ésta es vista como fundada en una relación 
ancestral con la agricultura, cuna de la cultura y elemento de la 
sobrevivencia de los pueblos. Tal como un profesor contratado 
hace poco en la Uimqroo nos señaló: “nosotros, los indígenas, 
poseemos una memoria colectiva que se transmite de los más 
viejos a los más jóvenes, que nos permite comprender nuestras 
tradiciones, como la de la relación armónica con la naturaleza al 
momento de trabajar el campo de maíz”.56 
	 Estas visiones atestiguan la permanencia de una representa-
ción histórica que ve al indígena como el portador de un pasado 
lejano, a saber, el de las antiguas civilizaciones prehispánicas.
	 De manera paralela a las concepciones del pasado prehis-
pánico, como fuente de identidad, hemos recabado versiones 
que adhieren una visión de la memoria histórica de un pasado 
percibido como encadenamiento de catástrofes y de una deuda 
histórica con los pueblos indígenas. En varias entrevistas hemos 
constatado la coexistencia entre la defensa de la identidad indí-
gena en tanto milenaria y sobreviviente, y la visión que acepta la 
conquista como un proceso de exterminio y destrucción sistemá-
tica de las tradiciones originarias.
	 Una de las explicaciones posibles de esta percepción de la 
historia puede ser la presencia de antropólogos como parte im-
portante del profesorado de las universidades interculturales y 
formados, la mayoría, en la tradición de una antropología crítica 
emergida en el país al final de los años ochenta y desarrollada por 

55 Profesor uiem, noviembre 2012, sfp, Edo. Méx.
56 Profesor Uimqroo, enero 2015, jmm, Q. Roo.



Regímenes de historicidad en la nación pluricultural / 205 

personalidades como Guillermo Bonfil Batalla, Arturo Warman y 
Carlos Montemayor, entre otros. Esta posición científica tomaba 
distancia del indigenismo en su visión del pasado autóctono, en-
tendido como un obstáculo para el porvenir y, más bien, ponía 
énfasis en las formas de colonialismo y estereotipos contra los in-
dígenas. En particular, Bonfil Batalla, en su célebre obra México 
profundo (que constituye una referencia obligada dentro de las 
universidades interculturales) propone una visión según la cual 
el único porvenir posible para la nación sería recuperar su raíz 
indígena como un primer paso hacia un proceso más profundo 
de descolonización. 
	 Este proceso sería asimismo posible si se reconociera, en primer 
lugar, la victimización de los indígenas desde la conquista y hasta 
nuestros días.57

	 En cuanto a esta visión victimizante, una profesora nos res-
pondió sobre la conquista que “se trata de una catástrofe de la 
que aún vivimos las consecuencias. A decir verdad, nosotros los 
pueblos indígenas hemos pagado muy caro esos eventos, pues no-
sotros perdimos muchos de nuestros valores culturales que apenas 
percibimos en el presente”.58 En el mismo sentido, otra opinión 
señaló que “se nos debe mucho actualmente a causa de todo lo 
que hemos sufrido en siglos pasados desde la conquista. Los con-
quistadores redujeron a los pueblos indígenas a la esclavitud y hoy 
es la misma situación con el capitalismo y la globalización”.59 
	 Hacer encuestas alrededor de estas visiones sobre la conquista, 
nos permitió enseguida hacer emerger elementos concernientes a 
la percepción del tiempo presente, que se revelaron bastante más 
sombríos que la visión del pasado. Dentro de las universidades 
interculturales, el presente es relacionado con la temática de la 
deuda histórica, así como con una discusión de las medidas que el 

57 Guillermo Bonfil Batalla, México profundo. Una civilización negada.
58 Profesora Uimqroo, enero 2015, jmm, Q. Roo.
59 Profesor Uimqroo, enero 2015, jmm, Q. Roo.



206 / Míriam Hernández Reyna

Estado, sobre todo, y la sociedad, debieran tomar para aplicar una 
justicia histórica a los pueblos indígenas. En este sentido, hay una 
tendencia generalizada a mantener el binomio entre un pasado, 
sea ejemplar o catastrófico, y un presente incierto y con muy po-
cos beneficios para los pueblos indígenas. Uno de los profesores 
mayas de la Uimqroo sostiene que

en la actualidad las tradiciones indígenas se confrontan con una 
modernidad capitalista en la que somos mano de obra. Por ejem-
plo, el empleo en el sector turístico de la Riviera60 maya es un 
caso de esclavitud contemporánea que sigue las reglas del impe-
rialismo yankee y de la globalización. Hay que hacer todo cada 
vez más rápido, y eso provoca una pérdida de lo tradicional. Vi-
vimos como en el porfiriato, cuando vivíamos bajo el yugo de las 
haciendas, pero hoy es la globalización la que nos oprime y nos 
obliga a vivir con sus Tiempos.61

Del mismo modo, un profesor nos expresó que

todo está orientado en el presente hacia un desarrollo rápido 
de la economía y la juventud de nuestra universidad se aplica 
a ello, se inserta en ámbitos productivos donde podrán hacer 
más dinero en menos tiempo. Eso implica que se integran a otro 
mundo con ritmos que los desarraigan de sus comunidades y de 
sus tradiciones.62

 
	 Esas versiones de un presente cada vez más acelerado, y con 
una pérdida de tradiciones a causa de la globalización, se revela-
ron muy presentes en las encuestas en las aulas. Con la pregunta 
que interrogaba por la historia y por el porvenir de los pueblos in-
dígenas, emergieron temas como la oposición entre los pueblos 

60 Uno de los primeros destinos turísticos en México, situado en la península de 
Yucatán y con una alta densidad de población maya que trabaja en los servicios.
61 Profesor Uimqroo, enero 2015, jmm, Q. Roo.
62 Profesor Uimqroo, enero 2015, jmm, Q. Roo



Regímenes de historicidad en la nación pluricultural / 207 

indígenas y la globalización, el impacto de las nuevas tecnologías 
en los usos y costumbres indígenas, la presencia o la intromisión 
de culturas extranjeras, así como la importancia de preservar las 
tradiciones ancestrales frente a nuevos ritmos del mundo. Un nú-
mero importante de encuestas compartían la idea según la cual el 
presente se revelaba como una suerte de riesgo para los pueblos 
indígenas y su identidad. Sin embargo, ese riesgo es atribuido a 
factores y actores externos a la cultura “originaria” y “milenaria”. 
Así, uno de los alumnos mayas expresó que:

Las culturas indígenas han sufrido modificaciones diversas, pero 
se han adaptado a la globalización. Por lo tanto, las tradiciones de 
diferentes pueblos se pierden, algunas ya desaparecieron y otras 
están en riesgo de desaparecer a causa del desinterés de personas 
que hoy se dedican más a todo lo que es moderno, y olvidan sus 
raíces y sus ancestros que los vieron nacer.63 

	 Al mismo tiempo, esta visión del presente percibido como 
riesgo está en relación con imaginarios sobre el porvenir. En con-
traste con la definición del pasado como temporalidad ejemplar, 
la proyección del porvenir oscila entre dos extremos: el que lo ve 
como la desaparición inminente de los pueblos indígenas, y el 
que ve el mundo indígena como una fuente alternativa de futuro 
frente a la decadencia del mundo contemporáneo.
	 En el primer sentido, varios profesores encuestados señalaron 
que a pesar de la promoción que el Estado hace hoy día de las 
culturas indígenas, las condiciones de pobreza o de retraso edu-
cativo de los pueblos provocarán una tendencia a que éstos se 
acerquen a mercados de trabajo o esferas de vida que los alejan 
de sus comunidades y de sus ritmos de vida tradicionales. Del 
mismo modo, el avance de las nuevas tecnologías es resentido 
como una intrusión y como un elemento que degradará a largo 

63 Encuesta masiva, alumnos Uimqroo, enero 2015, jmm, Q. Roo.



208 / Míriam Hernández Reyna

plazo las identidades ancestrales. A este respecto, cuando un pro-
fesor describe el porvenir, afirma:

es imposible querer sacar a los pueblos indígenas del retraso 
educativo y cultural en el que se encuentran. Creo que la inter-
culturalidad es actualmente más una utopía, una intención, que 
una realidad. A pesar de los discursos del Estado que nos hacen 
creer en el progreso, yo veo que el país va muy mal. En mi opi-
nión, deberíamos inclinarnos más hacia las comunidades, puesto 
que es en ellas en donde tenemos una verdadera oportunidad de 
sobrevivencia. El mundo actual es muy complicado, y peor aún 
con la globalización. Creo, entonces, que debemos volver a lo 
que nos pertenece desde hace milenios.64 

	 Esta visión converge asimismo con algunos resultados de las 
encuestas en aula. Por ejemplo, uno de los alumnos respondió: 
“de una manera muy triste, creo que en el futuro los pueblos in-
dígenas de México desaparecerán, incluso con sus tradiciones y 
costumbres, a causa de la globalización y la alta contaminación 
del medioambiente en la actualidad”.65

	 Sin embargo, estos imaginarios están en tensión con la idea 
según la cual la reanimación de tradiciones ancestrales promovida 
por el Estado, en combinación con nuevas formas de desarrollo, 
forjará un nuevo porvenir nacional. En este sentido, un alto fun-
cionario de educación intercultural nos hizo saber que

lo que nosotros hacemos con la educación intercultural es poner 
las bases de un mejor porvenir. Creemos que la educación produ-
cirá un efecto muy positivo en los pueblos indígenas.
	 De manera personal, yo creo que ellos son el futuro de nues-
tro país, ya que tenemos mucho que aprender de ellos. Es en ese 
sentido que el Estado se preocupa mucho de tomar en mano los 
retos mayores de las comunidades originarias de nuestro país.66

64 Profesor Uimqroo, enero 2015, jmm, Q. Roo.
65 Encuesta masiva, alumnos Uimqroo, enero 2015, jmm. Q. Roo.
66 Funcionario de educación intercultural, diciembre 2014, Ciudad de México.



Regímenes de historicidad en la nación pluricultural / 209 

	 Este punto de vista nos revela una confianza particular en la 
figura del Estado como constructor del porvenir, que ya estaba 
presente desde la época del indigenismo y de sus políticas públicas 
de desarrollo dirigidas a la población indígena. Sin embargo, este 
discurso está mucho más presente en las oficinas de la adminis-
tración federal. Al contrario, en las universidades interculturales 
la percepción más difundida es que los proyectos llevados a cabo 
por el Estado no han demostrado aún una verdadera eficacia para 
asegurar el porvenir de los pueblos autóctonos.
	 Estas visiones recabadas, que oscilan entre la utopía de un pa-
sado indígena idealizado y un porvenir incierto, nos muestran 
cómo el régimen de historicidad de los orígenes prehispánicos 
es reactualizado a través de nuevas experiencias del presente y 
elaboraciones de esperanzas del porvenir. A pesar de que a la fe-
cha permanece una visión del pasado prehispánico como tiempo 
glorioso, también pervive una percepción en que el pasado, en 
particular el referente a la conquista, constituye una caída primor-
dial de la que los pueblos indígenas no pueden recuperarse.
	 Incluso hoy día esta visión se revela para muchos de ellos 
como aún más severa a causa de la globalización y de los ritmos 
de vida del mundo contemporáneo. Esto expresa un fuerte con-
traste con el optimismo del proyecto de educación intercultural 
llevado a cabo por el Estado en sus propios términos de profesio-
nalización del individuo indígena.67 Esto nos muestra, entonces, 
diferentes elementos para comprender el horizonte de historici-
dades discordantes que tejen el contexto de la interculturalidad y 
que convergen al mantener una visión de la identidad indígena 
como un continuum metafísico constituido, fundamentalmente, 
de origen y ancestralidad.

67 Mario A. Martínez Cortés, “¿Descubrir o intervenir? El conocimiento de la 
interculturalidad en la educación superior de Brasil y México: ¿políticas y sujetos 
interculturales como objetos de reflexión y conocimiento?”



210 / Míriam Hernández Reyna

Reflexiones finales

Cuando en 1950 el filósofo Luis Villoro afirmaba en su libro Los 
grandes momentos del indigenismo en México, que en el país per-
vivía una imagen del indígena como el Otro de la Nación, su 
argumento se abría en dos direcciones: la primera desplegaba la 
figura de una conciencia nacional que se piensa ella misma a tra-
vés de un espejo de alteridad representado de manera perpetua 
por los indígenas; la segunda dirección se sumergía en un estu-
dio sobre las condiciones históricas que habían dado lugar a la 
construcción de ese Otro, desprovisto de temporalidad y puesto a 
disposición de un espíritu nacional que buscaba redimirlo e inte-
grarlo en el porvenir del pueblo mexicano.
	 Hoy día, la situación es aún semejante a aquella descrita por 
Villoro, en el sentido en que las fronteras identitarias continúan 
siendo expresiones no sólo de procesos históricos, sino también 
de intenciones prospectivas para construir un tipo determinado de 
sociedad. Es en este contexto donde los conceptos como “pueblos 
originarios” y “pueblos autóctonos” toman toda su significación 
social como un efecto de identidad producido por relaciones va-
riadas con el tiempo. En este sentido, los aspectos de la educación 
intercultural que hemos abordado aquí nos muestran la presen-
cia de una idea sobre la identidad indígena, como referida todo 
el tiempo a una ancestralidad que es, sin embargo, un conjunto 
construido de relaciones y reescrituras de la historia que responden 
a la necesidad de encontrar una autenticidad en el pasado que se 
transforme en una legitimidad en el presente. El punto no radica 
en denunciar la artificialidad de la identidad o en restar legitimi-
dad a las reivindicaciones indígenas, sino en comprender cómo 
diversas percepciones de la historia se han ido forjando en un con-
texto político en que se naturalizan diversas ideas sobre el pasado, 
se petrifica la alteridad en el presente y se imponen proyectos sobre 
el porvenir como teleologías inminentes para una sociedad. Todo 
ello en un marco de relaciones antagónicas en que algunos grupos 



Regímenes de historicidad en la nación pluricultural / 211 

sociales, como los que son definidos como indígenas, han sido 
poco a poco desprovistos de su propia historicidad para ser trans-
formados en ancestros a la medida del presente, o en receptáculos 
de una sabiduría milenaria que permite mejorar la propia ima-
gen de las políticas públicas impulsadas por el aparato estatal.
	 Ahora bien, en el caso de México, las percepciones sobre la 
temporalidad se anclan y toman sentido cada vez más en un es-
pacio global que sobrepasa el perímetro del régimen nacional 
de historicidad y que le da nuevos sentidos en relación con sus 
expresiones anteriores. Como lo hemos visto, la experiencia del 
presente se vincula con un nuevo espacio mundial de cambios de 
gran velocidad, percibidos por los actores de la educación inter-
cultural como la imposición del capitalismo y como una nueva 
embestida de la modernidad que pone en riesgo la identidad. Así, 
entre cambio amenazador y continuum histórico, las modalidades 
de reafirmación de la idea de la identidad autóctona constituyen 
no un hecho, sino el signo de mutaciones en la percepción del 
tiempo. Empero, estas mutaciones de orden general, cada vez más 
patentes, se confrontan con experiencias locales y modos particu-
lares de percepción tanto de la historia como del porvenir. Esto 
nos encamina hacia el reto de abordar un universo de historici-
dades discordantes, que dan sentido a la expresión contrastante 
de diferentes posicionamientos identitarios en relación con la do-
minación de un régimen de historicidad, cuya naturaleza no es 
esencial, sino contingente, situada y supeditada al propio devenir de 
las percepciones de la temporalidad en cada sociedad en cuestión.
	 Señalemos por último que las interrogaciones y las encuestas 
–esos juegos de temporalidad, vividos en la escala local y cotidiana– 
abren la puerta a una mirada por igual panorámica y comparada 
para comprender lo que Henry Rousso define como “el reto ma-
yor del siglo xxi, que constituye la evolución incierta, intrigante, 
incluso inquietante, de nuestra relación con la historia”.68

68 Henry Rousso, “Vers une mondialisation de la mémoire”.



212 / Míriam Hernández Reyna

Bibliografía

Aguilar Rivera, José Antonio. “Rêves d’unité nationale”, Études rurales 3, 
núms. 163-164, 2002, pp. 25-44.

Akuavi, Adonon.  “Le droit étatique mexicain et les populations indi-
gènes: fonction de reconnaissance ou fonction d’intégration”, Droit et 
cultures,  56,  2008-2 periodo. En línea, <https://droitcultures.revues.
org/187>. 

Amselle, Jean-Loup. Rétrorévolutions. Essais sur les primitivismes contempora-
ins, París, Stock, 2010.

Ahuja Sánchez, Raquel et al. Políticas y fundamentos de la educación intercul-
tural y bilingüe en México, México, sep-cgeib, 2004.

Aguirre Rojas, Carlos Antonio. Antimanuel du bon rebelle. Guide de contre- 
politique pour subalternes, anticapitalistes et antysistemiques, París, L’Har-
mattan, 2014.

Albarrán, Daniela. “Los usos de la memoria y de la historia del zapatismo 
en un conflicto actual: origen y surgimiento del ezln, 1994”, Nuevo 
Mundo Mundos Nuevos, Colloques, en línea desde el 3 de abril de 2008, 
<https://nuevomundo.revues.org/30312>.

Baschet, Jérôme. “L’histoire face au présent perpétuel. Quelques remarques 
sur la relation passé, futur”, en François Hartog y Jacques Revel, Les 
usages politiques du passé, París, Éditions de l’École des Études en 
Sciences Sociales, 2001, pp. 55-74.

Baschet, Jérôme. “La rebelión de la memoria. Temporalidad e historia en el 
movimiento zapatista”, Tramas, México, uam, 38, 2012, pp. 207-235.

Bengoa, José. La emergencia indígena en América Latina, Santiago de Chile, 
Fondo de Cultura Económica, 2007.

Bonfil Batalla, Guillermo. México profundo. Una civilización negada, Méxi-
co, Grijalbo, 1987.

Brading, David. “Manuel Gamio and Official Indigenismo in Mexico”,
Bulletin of Latin American Research, 7, 1, 1988, pp. 75-89.
________. The Origins of Mexican Nationalism, Cambridge, U. K., Cam-

bridge University Press, 1985. 
Capdevilla, Luc y Frédérique Langue (coords.). Entre histoire officielle et mé-

moire collective. L’histoire du temps présent en Amérique latine, Rennes, 
Presses universitaires de Rennes, 2009.

Detienne, Marcel. L’identité nationale. Une enigma, París, Gallimard, 2010 
(Collection Folio Histoire).



Regímenes de historicidad en la nación pluricultural / 213 

Didout-Aupetit, Sylvie. “Introduction: L’enseignement supérieur indigène 
en Amérique latine: levier de changement, utopie ou chimère?”, Cahiers 
de la recherche sur l’éducation et les savoirs, 7, 2008, pp. 7-26.

Dowson, Alexander. “From Models to Nation to Model Citizens. Indigenis-
mo and the ‘Revindication’ of the Mexican Indian 1930-40”, Journal of 
Latin American Studies, 30, 2, 1998, pp. 279-308.

Earle, Rebecca. The Return of the Native. Indians and Myth-Making in Span-
ish America, 1810-1930, Durham, nc, Duke University Press, 2008.

Gamio, Manuel, Forjando patria: pronacionalismo, México, Porrúa, 1916.
Gasché Jorge. “La motivación política de la educación intercultural indíge-

na y sus exigencias pedagógicas: ¿hasta dónde abarca la interculturali-
dad?”, en M. Bertely, J. Gasché y R. Podestá (coords.), Educando en la 
diversidad cultural: investigaciones y experiencias educativas interculturales 
y bilingües, Quito, Abya-Yala, 2008, pp. 367- 397.

Hartog, François. “Historicité/régimes d’historicité”, en Christian De-
lacroix, François Dosse, Patrick Garcia y Nicolas Offenstadt (dirs.), 
Historiographies, t. ii : Concepts et débats, París, Gallimard, 2010, pp. 
766- 771.

________. Régimes d’historicité. Présentisme et expériences du temps, París, 
Seuil, 2003 (La librairie du xxie siècle).

________y Gerard Lenclud. “Régimes d’historicité”, en Alexandru Dutu y 
Norbert Dodille (dirs.), L’État des lieux en sciences sociales, París, L’Har-
mattan, 1993, pp. 18-38.

Hernández López, Ramón. “Reflexiones en torno al sistema de educación 
indígena bilingüe y bicultural”, en Nemesio J. Rodríguez et al. (eds.), 
Educación, etnias y descolonización en América latina: una guía para la 
educación bilingüe intercultural, México, Unesco, 1983, pp. 115-130.

Hernández Reyna, Míriam. “Historiografía de la memoria indígena: re-
flexiones sobre una forma local del paradigma memorial mundial”, Le-
tras Históricas, revista de la Universidad de Guadalajara, México, núm. 
12, 2015, pp. 91-114.

Knight, Alan. “Racism, Revolution and Indigenismo. Mexico 1910-1940”, 
en R. Graham (ed.), The Idea of Race in Latin America, Austin, Univer-
sity of Texas Press, 1990, pp. 71-113.

________. The Mexican Revolution, vol. 1: Porfirians, Liberals, and Peasants, 
Estados Unidos de América, University of Nebraska Press, 1990.

Laclau, Ernesto y Chantal Mouffe. Hegemony and Socialist Strategy, U. K., 
Verso, 1985.



214 / Míriam Hernández Reyna

Lecouvey, Marie. “‘Nos ancêtres les aztèques’. Des usages des images des 
indiens préhispaniques dans la construction d’une identité nationale 
mexicaine (1860-1910)”, tesis de doctorado en Civilización Latinoame-
ricana, Université Paris 7, 2005.

López Caballero, Paula. “Quel héritage pour quels héritiers? Passé préco-
lombien et héritage colonial dans l’histoire nationale du Mexique”, 
Sociétés politiques comparées. Revue européenne d´analyse des sociétés poli-
tiques, núm. 15, 2009, pp. 1-22.

López y Rivas, Guillermo. Nación y pueblos indios, México, Plaza y Valdés, 
1995.

Létourneau, Jocelyn. Je me souviens? Le passé de Québec dans la conscience de 
sa jeunesse, Canadá, Éditions Fides, 2014.

________ et al. Canadians and their Past, Toronto/Buffalo/Londres, Uni-
versity of Toronto Press, 2013 (The Past Collective).

Martí I Puig, Salvador et al. (coords.). Empoderamiento y educación superior 
en contextos interculturales en México, Barcelona, Ediciones Bellaterra, 
2014.

Martínez Cortés, Mario. “¿Descubrir o intervenir? El conocimiento de la 
interculturalidad en la educación superior de Brasil y México: ¿políticas 
y sujetos interculturales como objetos de reflexión y conocimiento?”, 
Universitas humanística, Colombia, 80, jul.-dic. 2015, pp. 159-185.

Mato, Daniel. “Différence culturelle, interculturalité et enseignement su-
périeur en Amérique latine”, Cahiers de la recherche sur l’éducation et les 
savoirs, 7, 2008, pp. 49-66.

Olivé, León. Interculturalismo y justicia social, México, unam, 2004 (México 
Nación Multicultural).

Peña, Guillermo de la. “A New Mexican Nationalism? Indigenous Rights, 
Constitutional Reform and The Conflicting Meanings of Multicultura-
lism”, Nations and Nationalism, t. v, vol. 12, 2006, pp. 279-302.

Raat, William. “Los intelectuales, el positivismo y la cuestión indígena”, 
Historia Mexicana, El Colegio de México, vol. 20, núm. 3, ene.-mar. 
1971, pp. 412-427. 

Ramírez, Fausto. “Dioses, héroes y reyes mexicanos en París, 1889”, en His-
toria, leyendas y mitos de México: su expresión en el arte, Memorias del xi 
Coloquio Internacional de Historia del Arte, México, unam-Instituto 
de Investigaciones Estéticas, 1988, pp. 201-258.

Rousso, Henry. “Vers une mondialisation de la mémoire”, Vingtième Siècle. 
Revue d’histoire, núm. 942, 2007, pp. 3-10.



Regímenes de historicidad en la nación pluricultural / 215 

Rozat Dupeyron, Guy. Repensar la conquista. Reflexiones epistemológicas sobre 
un momento fundador, Universidad Veracruzana, Investigación Colec-
tiva de la Biblioteca Digital de Humanidades, Dirección General del 
Área Académica de Humanidades de la Universidad Veracruzana, Mé-
xico, 2013: <http://www.uv.mx/bdh/files/2014/08/Libro_Repensar-la-

	 Conquista-I.pdf>.
Segundo Guzmán, Miguel. “Trabajar sobre las ruinas del otro: temporalidad 

india y sentido del paganismo en la ‘Historia general’ de fray Bernardino 
de Sahagún (1558-1577)”, Fronteras de la Historia: revista de historia 
colonial latinoamericana, vol. 17, núm. 2, 2012, pp. 15-42.

Schmelkes, Sylvia. “Educación Intercultural y equidad”, en Educación: Ar-
ticular políticas para revertir la desigualdad, México, Centro de Estudios 
Sociales y de Opinión Pública/Cámara de Diputados, 2006 (Legislando 
la Agenda Social), pp. 61-68.

Stern, Alexandra. “Mestizofilia, Biotypology and Eugenesics in Post-revolu-
tionary Mexico: Toward a History of Science and the State”, Mexican 
Studies Program, Center for Latin American Studies, University of Chi-
cago, 1999 (Working papers series, 4).

Warman, Arturo. Los indios mexicanos en el umbral de nuevo milenio, Méxi-
co, fce, 2003.

Womack, John. Emiliano Zapata and The Mexican Revolution, eu, Vintage, 
1970.

Villoro, Luis. Los grandes momentos del indigenismo en México, México, sep, 
1987.

Zolla, Carlos y Emiliano Zolla Márquez. Los pueblos indígenas de México; 
100 preguntas, México, unam, 2004.


