Historia de las palabras (history of
speech) o historia de los conceptos
(Begriftsgeschichte). Qué no es la historia
de los conceptos en Reinhart Koselleck

HistoRry OF SPEECH OR HISTORY OF CONCEPTS. WHAT ISN'T
THE HISTORY OF CONCEPTS IN REINHART KOSELLECK

GERSON MORENO RESENDIZ
Universidad Iberoamericana Ciudad de México
México

ABSTRACT
This work profess what is the History of concepts through a reverse question,
sWhat isn 't the history of concepts? The History of concepts isn't a History of
speech. The first, developed by Reinhart Koselleck, have as a point of reflec-
tion the phrase: “Obviously all words are concepts, but it is not equally obvi-
ous that all words are concepts”. The statement aims to separate from all
positions that have the fundamental problem of meaning as they are the
Cambridge School and the Gadamer Hermeneutics. The second, the Words
history, have at center the meaning of words or concepts, and the correct use
of them in context. This does not mean that the problem of meaning is not
important, but it is not essential. While the “words” are meant only, the
“Concepts” tell a story or, the concepts are condensed experiences and expecta-
tions generated by time and history.

Key words: History of concepts, History of speech, Cambridge School,

Hermeneutics, space of experience, horizon of expectation, theories of mean-

ing.

RESUMEN
El articulo pretende explicar qué es la historia de los conceptos mediante
una pregunta inversa: ;qué no es la historia de los conceptos? Se hace con

Historia y Grafia, Universidad Iberoamericana, afio 22, nim. 45, julio-diciembre 2015, pp. 135-164



la finalidad de distanciarla por completo de la historia de las palabras,
cuya problemdtica se centra en el significado de las palabras, los concep-
tos y el uso correcto de éstos en su contexto. Por su parte, la reflexién
desarrollada por Reinhart Koselleck sobre la historia de los conceptos
se podria resumir bajo el presupuesto de que serfa “obvio que todos los
conceptos sean palabras, pero no es igualmente obvio que todas las pa-
labras sean conceptos”. El enunciado pretende separarse de modo ra-
dical de todas las posturas que tengan como punto base el problema
del significado, como son la Escuela de Cambridge y la hermenéuti-
ca de corte gadameriano. Lo anterior no significa que el problema del
significado no sea importante para Koselleck, sélo no es fundamen-
tal, pues mientras que en las “palabras” sélo encontramos significado,
los “conceptos” cuentan una historia o, mejor dicho, en los conceptos
se condensan experiencias y expectativas generadas por el tiempo y la
historia.

Palabras clave: historia de los conceptos, historia de las palabras, Es-
cuela de Cambridge, hermenéutica, espacio de experiencia, horizonte de
expectativa, teorfas del significado.

Articulo recibido: 10/10/2014
Articulo aceptado: 05/01/2015

INTRODUCCION
. ué no es la historia de los conceptos? Para no andar con
< rodeos, podemos responder que la historia de los concep-
tos no es una mera historia de las palabras. Para ser mds claros, la
historia de los conceptos no tiene como preocupacién fundamen-
tal —y digo “no tiene como preocupacion fundamental”, puesto
que esto no indica que no lo tome en cuenta— de su hacer, el sig-
nificado de las palabras en su contexto de enunciacién. Es punto
central en la propuesta de la hermenéutica gadameriana y el giro
analitico de corte anglosajén.

En ambas existe una preocupacién por la busqueda del signifi-
cado de los textos y con ello la correcta interpretacién que se ha-
ce sobre éstos; por ello, el uso correcto de los conceptos en su

136 / Gerson Moreno Reséndiz



contexto o en su momento histérico, es la determinante principal
para su correcta interpretacion. De esta manera, tienen como base
fundamental de su hacer a la historia de las palabras o el significa-
do de las palabras, y como estos significados cambian a través de la
historia por medio del uso que se les da en diferentes contextos
sociales. Para Reinhart Koselleck, partir de estas pretensiones sélo
conllevaria a la historia de los conceptos a ser una simple discipli-
na auxiliar de la historia social.

Por lo anterior, el presente trabajo tiene como objetivos, pri-
mero, mediante una pregunta inversa: ;qué no es la historia de
los conceptos?, hablar sobre el desarrollo del estudio del signifi-
cado como una preocupacién fundamental del hacer y reflexion
en Cambridge y la hermenéutica, para después explicar el camino
y la particularidad de la historia de los conceptos como una pro-
puesta que va mds alld del uso de los conceptos y su significado.

Er camino pE CAMBRIDGE

El giro analitico establecido en Cambridge por Bertrand Russell
fue revolucionado y encabezado por Ludwig Wittgenstein. Aun-
que el “primer Wittgenstein”, como suele llamdrsele, permanece
embozado en la reflexién légica de los enunciados verdaderos, su no-
cién es cercana a la de Russell, asi lo demuestra en el Tractatus
logico-philosophicus que se publicé en 1922. Aqui Wittgenstein
asegura que a una teorfa de la realidad le corresponde una teoria
del lenguaje. Para él, el lenguaje es una representacion de los he-
chos, y la forma de representacién es un modelo de la realidad;
por ello, la forma de representacién es aquello que la representa-
cién debe tener en comin con la realidad para poder representarla
con exactitud o de forma equivoca segtin su propia manera. Por lo
tanto, el pensamiento o proposicion refleja proyecciones de la rea-
lidad. Sin embargo, el lenguaje sélo puede describir los hechos, no
expresarlos, ya que “lo que en cualquier caso puede decirse, puede

Historia de las palabras (history of speech) o historia de los conceptos / |37



decirse claramente; y de lo que no se puede hablar hay que callar
la boca”.! Esto quiere decir que el lenguaje, para Wittgenstein,
disfraza el pensamiento, “lo hace en verdad de un modo tal que
uno no puede inferir a partir de la forma extensa de la vestimenta
la forma del pensamiento vestido con ella; pues la forma externa
de la vestimenta estd disefiada con unos objetivos completamente
distintos de los que dejan que se reconozca la forma del cuerpo”.?
Por ello es que el Zractatus tiene como propésito el de establecer
los limites de lo pensable a través de lenguaje, pues de lo que no
puede hablarse o estructurarse de manera légica, es mejor callar
la boca.

Después de un autoalejamiento de los circulos académicos de
Cambridge, Wittgenstein reformula todo su pensamiento al ha-
cerse consciente de que aunque la ciencia represente proyectiva-
mente el mundo, sin embargo, mds alld de la ciencia y del mundo
se encuentra en realidad lo inexpresable. Asi, sugiere que el len-
guaje, ese lenguaje 16gico, que trata de explicar el mundo, en rea-
lidad no refiere al mundo, pues el mundo es irracional, ilégico, y
nada mds el lenguaje cientifico hace racional lo irracional. Esta
proyeccién en el “segundo Wittgenstein” se inclinaria en su pen-
samiento a hablar del lenguaje como parte de una actividad o de
una forma de vida. Rechaza el modelo reduccionista que es propio
del atomismo légico. Y se inclina por los juegos lingiiisticos que no
se introducen con el objetivo de una reglamentacién del lenguaje,
sino como funciones lingiiisticas alternativas que mediante seme-
janzas y diferencias describen y muestran el uso de las palabras en
una determinada forma de vida, en un contexto de instituciones y
comportamientos humanos. Y esto es lo relevante: Wittgenstein re-
chaza el esencialismo, que es caracteristico del idealismo y de la
historia de las ideas, en donde se quiere ver detrds de los conceptos
la existencia de sustancias rigidas y eternas, y se opone asimismo

' Ludwig Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus, p. 103.
2 [bidem, p. 145.

138 / Gerson Moreno Reséndiz



a la idea de una pureza absoluta de la légica. Por dltimo, llega a la
conclusién de que el lenguaje es un conjunto de juegos lingiisticos
y que el significado de una palabra consiste en su uso; “no preguntes
por el significado, pregunta por su uso”, repetia Wittgenstein en
Cambridge, el significado se encuentra en el uso de las palabras.

Esta propuesta de Wittgenstein es fundamental. La continuacién
de su pensamiento la realizé en Oxford John L. Austin: “decir algo
es hacer algo”, afirmaba;® o John R. Searle en Berkeley, quien in-
trodujo la nocién de acto de habla para referir al lenguaje como
gestos coordinados en un campo de praxis social.* Estas posturas
mis tarde serian adoptadas en los proyectos de investigacion en el
campo lingiistico del discurso politico por Quentin Skinner y John
G. A. Pocock. Estos tltimos han tenido la oportunidad de afirmar
cémo la cuestién del significado debe siempre reconducirse hacia
los flujos de comunicacién politica real que se producen como
“actos lingtiisticos” y por esto debe ser liberada de la creencia idea-
lista que recae sobre la posibilidad de una descripcién auténoma
o separada, en todo caso abstracta, de los conceptos politicos y de
su historia.

Desde el principio le parecié a Skinner doble el error de la
historia de las doctrinas de matriz idealista. Por un lado, la com-
plejidad de la historia del discurso politico acababa por resolver-
se a través de las vias de ideas tipicas que suele perder el aspecto
pragmdtico, concreto, de la textualidad politica. Por el otro, asu-
mir que la continuidad de una historia del pensamiento habria
podido inducir vistosos efectos de aplastamiento de un autor so-
bre otro y de comprensién de las especificidades de cada autor,
asimilado mds como a un “filésofo” autoconfinado en el cielo de
la pura teorfa, que como un “hablante” o “participante politico”
que mantiene praxis social en su propio tiempo, con el resultado
de expropiarlo de hecho de sus originarias capacidades de accién.’
3 Vid. John L. Austin, “Emisiones realizativas”, pp. 415-430.

* Vid. John R. Searle, “;Qué es un acto de habla?”, pp. 431-448.
> Sandro Chignola, “Entre Heidelberg y Cambridge: el léxico en situacién”, p. 97.

Historia de las palabras (history of speech) o historia de los conceptos / 139



Pocock afirma por su parte, que el lenguaje, esto es, el codigo
expresivo, nutre y da vida a la argumentacién de un autor, tiene
sentido en si mismo, es (en sus formas verbales y en las significa-
ciones que portan sus significantes) expresién de una determinada
manera de pensar y abordar los problemas evidentes a partir de la
lectura de los textos, del estudio del proceso de gestacion, adop-
cién y conformacién de sus conceptos y en el conocimiento de
su operatividad significativa en el marco inmediato en el que in-
terviene tanto en el debate como en la accién prictica de los actos
de habla.® Nos encontramos, en definitiva, ante un giro hacia la
palabra que se enuncia y comunica, como de modo concluyente
lo afirma Pocock:

No obstante los cambios que afectan a esta rama de la historio-
graffa en las dos dltimas décadas se ha caracterizado por un des-
plazamiento del énfasis desde la historia del pensamiento (y mds
todavia desde la historia “de las ideas”) hacia algo diferente que
bien pudiera llamarse “historia de la palabra” (bistory of speech) o
historia del discurso (bistory of discourse), aun cuando no se trate
de una problemdtica irreprochable, ni sea esta la mejor termino-

logfa para definirla.”

De esta manera, la historiografia hizo énfasis en dos centros de
interés: primero, la variedad de léxicos —o “lenguajes”, como serfa
mejor llamarlos— en que podia ser expresada la argumentacién po-
litica; en segundo lugar, su participacién en el debate politico en
cuanto actores histéricos que responden unos a otros en una di-
versidad de contextos lingiiisticos, histdricos y politicos, es lo que
confiere a la reconstruccién histérica de su argumentacién un en-
tramado extraordinariamente rico.

¢ Eloy Garcia, “Estudio preliminar: Una propuesta de relectura del pensamiento
politico: John Pocock y el discurso republicano civico”, en J. G. A. Pocock, E/
momento maquiavélico. El pensamiento politico florentino y la tradicién republica-
na atlantica, p. 12.

* ].G.A. Pocock, apud ibidem, p. 18.

140 / Gerson Moreno Reséndiz



En toda esta critica, tanto para Skinner como para Pocock, de-
cir significa actuar en un contexto de reglas, conocer las conven-
ciones, explotar los recursos del lenguaje para obtener efectos, en
la ejecucién de la intencion del locutor, en quien lo escucha. Y las
palabras adquieren un significado s6lo sobre la base de la fuerza
que exhiben al producir, cuando quien habla se habia propuesto o
habia deseado convencer, comprometer, conquistar un consen-
so0, desacreditar a un adversario. Con esto se extrae un modelo de
explicacion del texto que se libera de los postulados de la historia
de las ideas politicas y de cualquier teoria idealista del significado.
De este planteamiento general derivan una serie de consecuencias:
1) la significacién e importancia de un texto politico lo es antes
que nada no por el campo disciplinario o por una serie de pen-
samiento que lo incluye, sino por estar inmerso en una praxis co-
municativa en la cual las palabras son enunciadas con el preciso
objetivo de inducir efectos (convencer, criticar, legitimar o desa-
creditar una eleccién, mover a la accién); 2) el hecho de que cada
discurso que un actor profesa se dirige en exclusiva a responder
situaciones singulares o problemas particulares, para los cuales mul-
tiples pensadores ejecutan actos de enunciacién multiples para
ejecutar efectos multiples (lenguajes politicos); 3) el hecho que
desmitifica la existencia perenne del significado de las palabras
(historia de las ideas). Es necesario insertar el discurso en el tiem-
po histérico de su produccién (momento), con el propdsito de
atender al “verdadero” significado que su hablante quiso comuni-
car en el uso de su lenguaje (historia de la palabra).

Un texto es un acto lingiiistico, y lo que el historiador debe
proponerse “comprender”, encontrando en su fondo las inten-
ciones originales del autor, es lo que aquel autor queria hacer
escribiéndolo o pronuncidndolo como un discurso. Lo que el his-
toriador debe aislar es la “fuerza ilocucionaria” de un “acto lingiis-
tico”, reinclindndose siempre hacia el “presente” y, por tanto, fuera
de cualquier secuencia lineal de transmisidn, referencia o influen-
cia de los textos sobre otros. Cualquier intento de cargar un texto

Historia de las palabras (history of speech) o historia de los conceptos / 141



con expectativas, peticiones o, nada mds, de cuestiones que no
sean “las suyas”, significa, para Skinner y Pocock, no sélo traicio-
nar el compromiso que un historiador asume en su relacién con el
propio objeto de investigacién, sino, de modo mds radical, com-
primir la singularidad de una intencién del autor, su vitalidad y
energfa, dentro de series que neutralizan, que desposeen y que
la entierran en los polvorientos archivos de la metafisica.®

Hasta aqui, hemos tratado de seguir el problema fundamental del
significado en la filosofia analitica de Cambridge, y el profesor
de Bielefeld estarfa de acuerdo en los presupuestos epistemoldgi-
cos de Cambridge, en el sentido de considerar al lenguaje como
actos gestuales en un contexto de praxis social. Por supuesto que
la historia conceptual de Koselleck busca partir de un andlisis sin-
crénico del texto en su contexto, analizando el significado irre-
ductible asumido por un término en el autor; sin embargo, el
profesor de Bielefeld busca ir mds all4 al buscar determinar el drea
de convergencia entre concepto ¢ historia. Es decir, en el plano
sincrénico, busca la reconstruccion, a través de un riguroso exa-
men de las fuentes en condiciones de contextualidad con precisién
en su significado, asumido por un concepto en las fases individuales
de la historia. Por otro lado, en el plano de la diacronia, busca la
representacién general de la historia condensada en el concepto,
cuyo desarrollo global provoca transformaciones, lo que implican
desde lo antiguo a la modernidad y condiciona la representacién
semdntica que es capaz de producir rearticulaciones, complejida-
des, reconfiguraciones de significado y de restituir la densidad de
los contextos de experiencia sobre cuyo cimulo se funda la densa
estratigrafia que se compendia en ella.

Por lo tanto, sincronia y diacronfa determinan la posibilidad
de una representacién general de la historia, por el hecho de que
para Koselleck toda sincronia es eo ipso a la vez diacronia. Es decir,

8 Chignola, “Entre Heidelberg y Cambridge”, op. ciz., p. 101.

142 / Gerson Moreno Reséndiz



los condicionamientos y los factores determinantes, que en cada
caso poseen una estratificacién con una profundidad temporal dis-
tinta, llegan hasta el presente desde lo que llamamos el pasado e
intervienen en cada acontecimiento de la misma forma en que los
proyectos de futuro intervienen simultdneamente en quienes ac-
tian. Esto provoca que la historia —la vivida y la escrita— pueda
definirse como un presente permanente donde el pasado y el futu-
ro estdn integrados, o como un constante entrelazamiento entre el
pasado y el futuro que hace que todo presente desaparezca de con-
tinuo.” Los presupuestos sincrénicos en donde se debate el pro-
blema fundamental del significado como un acto de habla (el
presente de la accidn) son reconocidos por Koselleck; sin embargo,
para él, aqui no se agota el problema fundamental de la Begriffsge-
chischte, lo que implicaria reducirla a ser en si una herramienta
auxiliar de la historia social y sumergirse en una historia de las
palabras y los discursos, como lo hacen Skinner y Pocock. Kose-
lleck tiene como punto de reflexién el problema de la experiencia,
que se encuentra en el plano de la diacronia, en la profundidad
temporal (presente en todo acto actual), como condicién de po-
sibilidad de toda significacién posible; de la experiencia como
condicién de posibilidad de toda historia posible, y que se podria
extender a todo discurso politico posible.

Este problema es fundamental, pues en ¢l se resuelve el proble-
ma donde entroncan la historia de los conceptos y la historia so-
cial, espacio donde ésta no absorbe a aquélla, o, mejor dicho, en
donde la historia de los conceptos se hace una herramienta her-
menéutica de la historia social; sino que ambas, por diferentes
caminos, tienen como objeto estudiar tanto las estructuras y su
transformacion y las reglas lingiiisticas mediante las cuales estas
estructuras han pasado a formar parte de la conciencia social, asi
como la manera en que han sido concebidas y también modificadas;

? Reinhart Koselleck, Historias de conceptos. Estudios sobre semdntica y pragmiiti-

ca del lenguagje politico y social, p. 19.

Historia de las palabras (history of speech) o historia de los conceptos / 143



por lo tanto, ambas se necesitan una a la otra.'” Para Koselleck, la
historia social y la historia conceptual poseen distintas velocidades
de transformacién y se basan en estructuras de repeticién diferen-
tes. Por eso la terminologfa cientifica de la historia social depende
de la historia de los conceptos para cerciorarse de las experien-
cias almacenadas lingliisticamente. Y por eso la historia concep-
tual debe remitirse a los resultados de la historia social para no
perder de vista el hecho de que la diferencia entre una realidad pa-
sada y sus testimonios lingiiisticos nunca pueden convertirse en
algo quizd tedrico."

EL camino DE HEIDELBERG

El fundamento de la experiencia es un problema central en la
hermenéutica planteada por Gadamer, pues es condicién de posi-
bilidad para dotar de sentido a los textos y los objetos del mundo.
En Verdad y método, en la seccién que lleva por titulo “El concep-
to de experiencia y la esencia de la experiencia hermenéutica”,
Gadamer sostiene: “En un andlisis de la conciencia de la determina-
cién historica debemos tener muy en cuenta el hecho que posee la

10 La historia social y la de los conceptos se caracterizan por presuponer en lo
tedrico, aunque de modo distinto, la relacién entre sincronia y diacronfa. Desde
la perspectiva sociohistérica se investiga la relacidn entre los acontecimientos
sincrénicos y las estructuras diacrénicas. Y es una relacion andloga la que se da
entre un discurso hablado, sincrénico, y el lenguaje ya existente, diacrénico, que
ejerce una influencia constante sobre el primero, la que se tematiza desde un
enfoque histdrico-conceptual. Puede que todo lo que suceda sea tnico y nuevo,
pero no hasta el punto de no haber requerido determinadas condiciones sociales
previas a largo plazo que hiciesen posible ese acontecimiento tnico. Puede que
se acufie un concepto nuevo que en palabras plasme experiencia y expectativas
antes inexistentes. Pero puede ser tan nuevo como para no estar presente de ma-
nera virtual en el lenguaje dado y no recibir su sentido del contexto lingiiistico
del que es heredero. Por tanto, ambos enfoques de investigacién incluyen en la
interaccién entre discurso y accién, en la que los acontecimientos tienen lugar,
la dimensién diacrénica —definida de forma distinta—, sin la cual la historia no es
posible ni puede comprenderse. lbidem, p. 20.

v Thidem, p. 26.

144 | Gerson Moreno Reséndiz



misma estructura que la experiencia’. En donde en la estructura de
la experiencia se da lo siguiente: “Que la experiencia sea vilida
hasta que no se vea contradicha por una nueva experiencia es un
dato que caracteriza de manera obvia la naturaleza general de la
experiencia, tanto en el caso de su organizacion cientifica en sentido
moderno, como en la experiencia comiin que posee el hombre des-
de siempre”."> Somos una Voreverstindnis (precomprension) for-
mada por Vorurtiele (prejuicios), y estos prejuicios pueden tropezar
con instancias negativas; tales choques (en esencia, contradiccio-
nes) son los que constituyen la experiencia. “En esto reside la bé-
sica apertura de la experiencia hacia nuevas experiencias; y ello, no
s6lo en sentido general de los errores que pueden ser corregidos,
sino en el sentido de que se trata de algo orientado esencialmente
hacia una continua confirmacién”."?

Esta reflexién de Gadamer, que descansa en Heidegger, tendria
una recepcién fundamental en Koselleck, pues estd por demds de-
cir que Koselleck fue alumno de Gadamer en Heidelberg. No obs-
tante, lo que Koselleck reprocha a la hermenéutica planteada por
Gadamer es su pretensién de universalidad, sostenida en el pre-
supuesto de una aspiracién donde todo lo que el hombre piensa
y hace estd condicionado en lo lingiiistico, de ahi que en exclusiva
busque concentrarse en la produccién de sentido. Asi lo demues-
tra Koselleck en la disertacién que hace durante la celebracién del
octogésimo cumpleanos de Gadamer en Heidelberg el 16 de fe-

brero de 1985:

La hermenéutica de Gadamer contiene de modo implicito, y
en parte explicito, la pretensién de abrazar la Histdrica (Histo-
rik). Como la teologfa, la jurisprudencia, la poesia y su interpre-
tacién, también la historia (Geshichte) se convierte en un subcaso

del comprender existencial. Para poder vivir, el hombre, orientado

12 Hans-George Gadamer, Verdad y método, p. 425.
3 Tbidem, p. 427.

Historia de las palabras (history of speech) o historia de los conceptos / 145



hacia la comprensién, no puede menos que transformar la expe-
riencia de la historia en algo con sentido o, por asi decirlo, asimi-
larla hermenéuticamente [...] a través del escuchar, del hablar y
de los textos, también el historiador se mueve sobre la misma pla-
taforma sobre la cual se mueven las otras figuras paradigmadticas
de la hermenéutica gadameriana: el tedlogo, el jurista y el exegeta
de la poesia. Admitamos, por consiguiente, que la Historia (His-
torie) sea abarcada eldsticamente por la hermenéutica existencial
de Gadamer y que apenas pueda zafarse de ella convencional-
mente. Quien tiene necesidad del lenguaje y de los textos, no

puede sustraerse a la pretensién de esta hermenéutica.'

Y continda Koselleck: esto vale también para la Historie, pero,
¢vale también para la Histérica; esto es, una teoria de la historia
que no estudia los hallazgos determinables de forma empirica de
historias pasadas, sino que se pregunta cudles son las condiciones
de posibilidad de una historia en el lenguaje de los textos? ;Se
agotan las condiciones de posibilidad de una historia en el lenguaje
y en los textos? ;O acaso hay condiciones extralingiiisticas, pre-
lingiiisticas y poslingiiisticas aun cuando se busquen por la via
lingiiistica?"® Si existen tales presupuestos de la historia que no se

14 Reinhart Koselleck y Hans-George Gadamer, Historia y hermenéutica, p. 69.
15 Para Koselleck, lo que sucede y lo que se dice de lo sucedido nunca se corres-
ponden. Esto quiere decir que todo hecho social, institucional u organizacién
dependen del lenguaje; sin embargo, las normas escritas de una organizacién o
sus acciones lingiiisticas no son idénticas a la accién y la actividad de la orga-
nizacién en si misma. Siempre hay una diferencia entre historia en acto y la ar-
ticulacidn lingiifstica que la ha posible; por ello una historia no se lleva a cabo sin
el habla, pero nunca es idéntica a ésta, no se puede reducir a ella. Por esta razdn,
més alld de lenguaje hablado debe haber otras premisas y formas de ejecucién de
los sucesos que los hagan posibles:

Sélo recordaré en pocas palabras otras premisas extralingiiisticas de historias posibles: la
cercanfa o lejanfa espacial, las distancias, que segtin los casos pueden provocar conflic-
tos o retrasarlos, las diferencias temporales entre las distintas generaciones, las diferencias
de sexos. Todas estas distinciones albergan acontecimientos, peleas y reconciliaciones
posibilitados prelingiiisticamente, aun cuando sea gracias a la articulacién lingiiistica
como pueden, aunque no tengan por qué realizarse [...] Pienso [también] en la articu-
lacién corporal en la que el lenguaje se transmite de forma descifrada, en los rituales

146 | Gerson Moreno Reséndiz



agotan en el lenguaje ni son remitidos a textos, entonces la Histé-
rica deberia tener, desde el punto de vista epistemolégico, un es-
tatus que le impida ser fagocitada por la hermenéutica.'®

Sin textos no es posible dedicarse a la historia, pero los tex-
tos, para Koselleck, no son la tltima instancia, puesto que ningtin
texto ofrece lo que caracteriza a una historia. Toda historia de-
pende de lo que pueda decir la fuente. Esto vale ya para las estruc-
turas de acontecimientos de historias, y todavia con mayor razén
para procesos a largo plazo que no figuran en ninguna fuente. ;En
dénde se pueden encontrar o dilucidar dichas estructuras, condi-
cién de posibilidad, que estdn mds alld de todo texto? Koselleck
responde: “la experiencia se condensa en los conceptos como me-
dio de elaboracién de la historia humana”.

Frente a este ideal metddico, Gadamer sostiene que el funda-
mento de la Histérica es la hermenéutica, lo que indicarfa que
seria la historia vivida (Geschichte), 1a historia escrita (Historie) y la

mdgicos y en el sacrificio, que no tiene su asiento histérico en la palabra [...] Cuando
alguien queda impresionado por una alocucién, la experimenta no solo en lo lingiiis-
tico, sino también en todo el cuerpo; y se enmudece a consecuencia de una accidn,
quien ‘se queda sin voz’ experimenta atin con mds fuerza su dependencia del lenguaje
para poder volver a actuar [...] En todos los actos hay, por consiguiente, elementos
extralingiifsticos, prelingiifsticos y postlingiiisticos que conducen a una historia.

Tomado de Koselleck, Historias de conceptos, op. cit., pp. 14,15.

Johan Gustav Droysen adopté el término histérica (Historik) para caracterizar
sus cursos al explicar el propésito de sus lecciones. Asi se preguntaba por las
condiciones de posibilidad y de validez que hay sobre conocimiento histérico y
su pertinencia para el presente. Por ello se proponia demostrar que la denomina-
cién Historik debia revelar el Organon de “nuestra ciencia”. Siguiendo la secuen-
cia terminoldgica de la Historik, las tres partes de las que se compone son la
Metédica, la Sistemdtica y la Tépica. De esta manera, la Historik se convierte en
un compendio que fundamentaba en lo filoséfico no nada mds las condiciones de
posibilidad del conocimiento histérico, sino ademds su validez, mediante la pro-
puesta de una metodologia para su escritura. Vid. Guillermo Zermefio, “Droysen
o la historia como arte de la memoria”, pp. 61-88. Por su parte, para Koselleck,
la Histérica debe ser concebida como una teoria que permita acceder a las con-
diciones de posibilidad de toda historia posible en el sentido fundamental de la
existencia humana. La influencia de Heidegger le permite fundamentar una teo-
ria sobre los tiempos histéricos basada en las condiciones extra y prelingiiisticas;
esto es, en las categorias existenciales estructuradas en E/ Ser y El Tiempo.

16

Historia de las palabras (history of speech) o historia de los conceptos / |47



misma Histdrica (Historik) serian fagocitadas por la hermenéu-
tica.'” Koselleck se distancia de este proyecto puesto que considera
que hay condiciones extra y prelingiiisticas —aspecto que no reco-
nocen ni la escuela de Cambridge ni la hermenéutica de Gada-
mer— de historias y porque la Histérica entendida como teorfa
universal de tales condiciones no puede considerarse como un sub-
caso de la hermenéutica.

La hermenéutica existencial de Gadamer —a diferencia de la
tradicién de una hermenéutica concebida estrictamente (Droysen,
Schleiermacher y Dilthey)— apunta al “fundamento del mundo de
la vida” de todo comprender, no sélo al que se manifiesta en la
interpretacién de los textos:' La lingiiisticidad que la hermenéu-
tica de Gadamer emplaza en el centro no es nada mds la de los
textos; por tal entiende asimismo la condicién de ser fundamental
de todo actuar y crear humanos." Bajo la frase “El ser que puede
ser comprendido es lenguaje”, estd enlazada con la ontologfa univer-
sal del lenguaje: todo comprender devuelve su propia universalidad
a la construccién éntica de lo comprendido, cuando determina

17 Sobre la distincién entre historia e Historia, vid. Reinhart Koselleck, Aistoria,
Historia.

'8 F Sheleiermacher transformé la hermenéutica en un cédigo generalizable y
aplicable a todo tipo de textos. Situd el centro de gravedad de la hermenéutica,
no en la retérica o una teoria general de los signos, sino en el andlisis de la com-
prensién del lenguaje, concebido como una expresién del pensamiento o espiri-
tu individual. En este caso, la hermenéutica creada por Sheleiermacher sirvié
de fundamento al nacimiento moderno o ilustrado de las humanidades. De sus
principios se derivaron los métodos y practicas que dieron sustento a las discipli-
nas “cientificas” como la historia o la filologfa. Wilhelm Dilthey establecié que,
gracias a Scheleiermacher, la hermenéutica dejé de ser un método especializado
de critica textual, para llegar a ser una teorfa general de la comprensién de los
productos propios de la naturaleza humana, en el sentido no bioldgico, sino es-
piritual. Con la hermenéutica de pretensién universal se podia llegar a la com-
prensidn de todos los signos lingiiisticos, no obstante su ocurrencia y el cardcter
de los textos. En principio, la hermenéutica del periodo de la ilustracién se con-
cibié como una teorfa de la interpretacién inmanente de los textos. En esta medida
hay una metodologfa de la interpretacién de las obras filoséficas: esfuerzo por
comprender la realidad, lo que el otro quiso decir. Zbidem, p. 80.

' Faustino Oncina, “Los giros de la historia conceptual”, p. 49.

148 / Gerson Moreno Reséndiz



ésta en un sentido universal como lenguaje. El lenguaje, por tanto,
no significa lenguaje de las palabras en exclusiva, sino también
lenguaje del arte, lenguaje de la naturaleza e incluso lenguaje de las
cosas. A esto Gadamer menciona: “Cuando acufié la frase ‘el ser
que puede ser comprendido es lenguaje’, ésta dejaba sobreenten-
der que lo que es nunca se puede comprender del todo. Deja sobre-
entender esto porque lo mentado por el lenguaje rebasa aquello
siempre que se expresa >

De esta manera la frase es interpretada como indicacién de la
incolmabilidad de la experiencia del sentido, de la inagotabilidad
del significado. Luego, no se trata de que el lenguaje permita com-
prenderlo todo o que todo lo susceptible de comprensién pueda
ser articulado en el lenguaje o de un ser para el texto, sino que
entender es buscar palabras para expresar de modo precario nuestra
comprension; como dice Gadamer, somos Voreverstindnis (precom-
prensién) formada por Vorurtiele (prejuicios). En otras palabras
hay algo de la experiencia que por medio del lenguaje es indecible,
inatrapable. Lo que lleva a concluir que sélo lo decible es signifi-
cable, o que en exclusiva lo significable es representable. De la
misma manera que para los fildsofos de Cambridge, el lenguaje es
una representacién proyectiva de la realidad; pero para Gadamer
no toda la realidad es abarcable o agotada por el lenguaje.

Y volvemos al punto de partida con el cual comenzamos a en-
focarnos en Gadamer. Respecto a esta hermenéutica existencial,
que tiene como condicién de posibilidad a £/ Ser y el tiempo de
Martin Heidegger, y que deberia poner especial atencién en el pro-
blema de la “experiencia”, de nuevo Koselleck hace ver a Gada-
mer que en su hermenéutica éste se centra mds en la preocupacion
por la “verdad histérica” que por el “método” para acceder a dicha
“experiencia”:

El tradicional circulo hermenéutico en el proceso de compren-

sién de cualquier texto y discurso —por cuanto parte y todo se

0 Hans-Georg Gadamer, apud ibidem, p. 50.

Historia de las palabras (history of speech) o historia de los conceptos / 149



presuponen reciprocamente para poder ser comprendidos— habfa
sido situado en un plano mds profundo ya por Dilthey y Heide-
gger. La existencia humana es un Da-sein histérico, porque estd
siempre orientado hacia la comprensién del mundo que es a
la vez aprehendido y constituido lingiiisticamente en el mismo
acto. La remisién de toda experiencia del mundo a su interpreta-
cién del mundo es cooriginada con la posibilidad de su experien-
cia lingiiistica y, por consiguiente, como toda lengua, es también
histdrica. Asf pues, la hermenéutica, entes de todas las diferencia-
ciones cientificas y aplicaciones metédicas, es principalmente la
doctrina de la insercién existencial en lo que se puede denominar
historia (Geschichte), posibilitada y transmitida lingiiisticamente.
A Gadamer le importa la verdad histérica y sélo subsidiariamen-
te el método [...]. La hermenéutica, como doctrina de la com-
prensién, posee un rango histdrico-ontoldgico, y la lingiiisticidad
constituye el modo de ejecucién insito en ella que no se deja
objetivar metédicamente. Sin este tipo de posibilidad dada pre-
viamente de experiencia del mundo, el Da-sein humano, mis alld

de todas las ciencias, ni siquiera es pensable.”!

En efecto, la hermenéutica existencial de Gadamer no estd
centrada en el problema fundamental de lo indecible que hay en
el acto del lenguaje, porque, sin mds, éste es irrecuperable, inex-
presable, ya que en su reflexién se encuentra implicita la filosofia
existencial de Heidegger. E/ Ser y el tiempo consiste en una anali-
tica existencial sobre aquel ente —el hombre—, quien es el que se
interroga sobre el sentido del ser. “Este ente que nosotros somos
mismos y que tiene entre otros rasgos ‘la posibilidad de ser’ del pre-
guntar, lo designamos empleando el término ‘ser ahi’ (Da-sein)”.*
El hombre, que es considerado en su modo de ser, es Da-sein,

“ser ah{”; y el “ahi” (da) sirve para indicar el hecho de que el hombre

! Koselleck y Gadamer, Historia y hermenéutica, op. cit., p. 86.
22 Martin Heidegger, £/ ser y el tiempo, p. 17.

150 / Gerson Moreno Reséndiz



se halla siempre en una situacién, arrojado en ella y en relacién
activa con respecto a ella. La existencia es el modo de ser del “ser
ah{”: “la naturaleza, la esencia del ‘ser ah{’ consiste en su existen-
cia”.” Por lo tanto, el modo de ser del hombre es la existencia y
la existencia es “poder ser”. Sin embargo, “poder ser” significa
proyectar. Por lo tanto, la existencia es de manera esencial trascen-
dencia, identificada por Heidegger como “ir mds alld de uno mis-
mo”. De modo que para Heidegger la trascendencia no es uno
més entre los muchos comportamientos posibles del hombre, sino su
constitucién fundamental: el hombre es proyecto, y las cosas del
mundo son en su origen utensilios en funcién del proyecto huma-
no. Todo esto nos lleva a aquel rasgo fundamental del hombre,
que Heidegger denomina “ser en el mundo”.

Dado que la existencia es posibilidad y proyeccién, Heidegger,
en El Ser y el tiempo, afirma que entre las determinaciones del tiem-
po (pasado, presente y futuro) la fundamental es el futuro. El pro-
yectarse hacia delante sobre ¢l en vista de si mismo —proyectarse
que se fundamenta en el porvenir— es un rasgo esencial de la exis-
tencialidad. El sentido primario de ésta es el porvenir, que de cier-
ta forma elimina la angustia que provoca el “ser para la muerte”.*
Sin embargo, el cuidado, que anticipa posibilidades, surge desde
el pasado y lo implica. Asi, entre pasado y futuro se alternan las
cosas, que es el presente. Estas tres determinaciones del tiempo ha-
llan su significado en su “estar fuera de si”: el futuro es un tender
hacia delante, el presente es un estar en las cosas y el pasado es un
volver a una situacién de hecho con el propésito de aceptarla. Esta
es la razon por la que Heidegger llama ek-stasis (en su sentido eti-
moldgico de “estar fuera”) a los tres momentos del tiempo: Porve-
nir, el haber sido y presente revelan el cardcter del “a por”, del
“hacia atrds” y del “encontrarse con”. Los fenémenos del “ad”, el
“retro” y el “cabe” revelan la temporalidad como un puro éxtasis.

3 [bidem, p. 54.
* Vid. ibidem, pp. 283-291 (“Proyeccién existenciaria de un ‘ser relativamente
a la muerte’ propio”).

Historia de las palabras (history of speech) o historia de los conceptos / |51



Por eso llamamos ek-stasis de la temporalidad a los fenémenos de-
finidos como “porvenir”, “haber sido” y “presente”.

En esta tarea declarada de £/ ser y el tiempo que es determinar
el sentido del ser; en esta reflexién que se ha llevado a cabo me-
diante la analitica existencial, el andlisis de las estructuras de la
existencia ha dado como resultado que el sentido del ser es impo-
sible de obtener a través de la interrogacién dirigida a un ente. El
andlisis de la existencia hace ver que la existencia auténtica im-
plica la nada de todo proyecto y la nada de la misma existencia,
puesto que se “estd fuera de”. El andlisis del “estar ahi” de aquel
ente privilegiado que se plantea la pregunta acerca del sentido
del ser no revela el sentido del ser, sino la nada de la existencia, el
ser para la muerte. En su “introduccién a la metafisica” publicada
en 1949, Heidegger explicita estas consideraciones, llevando a cabo
una critica radical de la metafisica cldsica.” Esta, desde Aristételes
hasta Hegel e incluso Nietzsche, ha realizado lo que la analitica
existencial ha demostrado que es imposible: ha buscado el sentido
del ser indagando acerca de los entes. La metafisica identific el
ser en la objetividad, con la simple presencia de los entes. De este
modo, no es metafisica, sino una fisica absorbida por las cosas,
que olvidé al ser y que conduce al olvido del olvido. Platén fue el
primer responsable de la degradacion de la metafisica al plano de
la fisica. Los primeros filésofos (Anaximandro, Parménides, Her3-
clito) habian concebido la verdad como un desvelarse del ser, cosa
que demuestra el sentido etimolégico de aletheia. En cambio, Pla-
tén rechazé la verdad como “no ocultamiento de ser”, e invirtié la
relacion entre ser y verdad, fundamentando el ser en la verdad, y
que ésta se hallarfa en el pensamiento que juzga y establece rela-
ciones entre sus propios contenidos o ideas, y no el ser que se
desvela ante el pensamiento. Asi, el ser acabaria por convertirse en
finito y relativo a la mente humana y, con mayor exactitud, al
lenguaje de ésta.

» Vid. Martin Heidegger, Introduccién a ;Qué es metafisica?

152 / Gerson Moreno Reséndiz



Asi, para Heidegger, el lenguaje de los hombres puede hablar de
los entes, pero no del ser. Por ello la revelacién del ser no puede
ser obra de un ente, aunque se trate de un ente privilegiado como
el “estar ahi”, sino que puede producirse sélo a través de la inicia-
tiva del ser mismo. ;En dénde comienza este desvelarse del ser? El
ser, dice Heidegger, se desvela con el lenguaje, pero no en el len-
guaje cientifico propio de los entes o en el lenguaje inauténtico
de la habladuria, sino en el lenguaje auténtico de la poesia de aquel
lenguaje que negé el racionalismo cartesiano: “El lenguaje es la casa
del ser. En esta morada habita el hombre. Los poetas y los pensa-
dores son los guardianes de esta morada”. En la forma auroral de la
poesia, la palabra posee un cardcter sagrado: la poesia, lengua ori-
ginaria, da nombre a las cosas y fundamenta al ser. Por consiguien-
te, la actitud adecuada del hombre en relacién con el ser consiste
en el silencio que permite escuchar al ser; y el abandono (Gelass-
enbeit) en el ser es la Gnica actitud correcta. Por lo tanto, el hombre
debe hacerse libre a través de la verdad, concebida como desve-
lamiento del ser.

FE1L camIiNnoO DE BIELEFELD

Esa, quizd, fue la recepcién que tuvo Gadamer y lo que a menu-
do lo llevaria a repetir: “Quien juzga importante la hermenéutica
debe saber ante todo que es importante escuchar y que se puede
hacer comprender algo sélo a quien es capaz de escuchar”.?® No
obstante para Koselleck, Heidegger ofrecié en El ser y el tiempo un
esbozo de ontologia fundamental, que aspiraba entre otras cosas
a derivar, dirfa que casi por necesidad, la condicién de posibili-
dad de un Historie y la de una Geschichte a partir del andlisis exis-
tenciario del Da-sein finito. Tensada entre nacimiento y muerte, la
estructura fundamental del Da-sein humano es su maduracién:

% Hans-Georg Gadamer, “Histérica y lenguaje: una respuesta’, p. 98.

Historia de las palabras (history of speech) o historia de los conceptos / 153



brota de la experiencia insuperable de aquella finitud que puede
ser experimentada nada mds en el precursar de la muerte (imz Vor-
laufzum Tode). Mediante un andlisis de la finitud, Heidegger hace
aflorar el horizonte de la temporalidad y de la historicidad para
demostrar la posibilidad de la historia en general. Hay que dife-
renciar a su vez el asi denominado “estar arrojado” (Geworfenheit)
que se refiere a la coaccién para aceptar el propio Dasein y, hablando
de forma empirica, el nacimiento con que se inicia la vida y, por
tanto, también la muerte, como condicién de posibilidad de la
historia. La intencién sistemdtica de Heidegger era justo ante
todo la posibilidad del no-ser en el “precursar” la muerte (Vorlauf
zum Tode) que el horizonte de sentido de toda experiencia debia
aparecer en la maduracién del Da-sein. Pero en el andlisis de su
determinacién de la finitud se intercalaron, sin embargo, nume-
rosas categorias e interpretaciones legibles de manera antropoldgi-
ca, susceptibles de ser perfeccionadas y ampliadas, por mucho que
el propio Heidegger se afanase por oponerse a semejante “antro-
pologizacién”.?’

Por lo tanto, querrfa en primer lugar ampliar la oferta de cate-
gorfas. Me parece oportuno complementar las determinaciones
de la finitud de la analitica del Dasein de Heidegger para dirigir la
atencién a la posibilidad de historias factuales. El par antitético
central de Heidegger —el estar arrojado (Geworfenbeiz) (conside-
rado empiricamente el nacimiento) y el “precursar la muerte”
(Vorlaufen zum Tode) (empiricamente el tener que morir)— se
pueden complementar con otras determinaciones antitéticas, que
definen el horizonte temporal de nuestras experiencias de finitud
con mayor rigor y, en cualquier caso, también de un modo diver-
so. Y nada debe turbarnos el hecho de que se trate de categorias
que aconsejan una ampliacién en la antropologia histérica, pues

fueron categorias del propio Heidegger las que, por su legibilidad

¥ Vid. Reinhart Koselleck, “Histérica y hermenéutica”, p. 71.

154 / Gerson Moreno Reséndiz



e interpenetrabilidad antropoldgicas, provocaron una Histdrica,

aunque tan sélo permitan una fundamentacién insuficiente.?®

;En dénde se encuentra, por tanto, el punto de confluencia de
los pares antitéticos que preparan el camino para una Histérica?, se
pregunta Koselleck. Segtin Heidegger, se trata de determinaciones
existenciarias, es decir, en cierto modo de categorias trascendenta-
les que nombran la posibilidad de historias, sin poder hacer ya
susceptibles descripciones histdricas concretas. El catdlogo de ca-
tegorfas apunta al cumplimiento empirico, sin por eso poder captar
la variedad de historias que en efecto acontecen. Siempre deben
afadirse condiciones suplementarias para poder conferir a una his-
toria su cardcter de realidad, como quiera que esté construida.”

Hasta ahora se ha tratado de un esbozo teédrico, ciertamente os-
tentativo, que debe llevar al andlisis existenciario de Heidegger en
una direccidn que este autor no tomd en consideracién. Es decir,
se trata de entender la posibilidad de historias, mientras Heidegger
se contentd con la categorfa de la historicidad. Esta categoria,
por asi decirlo, exponia la experiencia de la relatividad del histo-
ricismo en una duracién legible positivamente, sin ayudar de tal
manera a fundamentar trascendentalmente la diversidad de histo-

rias reales.*

Por lo tanto, la propuesta de Koselleck estd encaminada a
cémo fundar una teoria general de la experiencia histérica y res-
ponder a los desafios metodoldgicos concretos que podrian deri-
varse de ella para la prictica historiografica. Koselleck pretende
resolver esta problemdtica a través de una antropologia funda-
mental y una teoria de las temporalidades histéricas. Alexander
Escudier, en un muy interesante articulo, trata de sistematizar el

2 Ibidem, p. 73.
2 Ibidem, p. 84.
30 [bidem, p. 85.

Historia de las palabras (history of speech) o historia de los conceptos / 155



pensamiento existenciario de Koselleck referido en su Histérica por
esta via, y extraido de la laudatio de Koselleck a Gadamer en 1985,
por lo cual lo tomo como referencia para los siguientes pdrrafos.”!

Dentro de la antropologia fundamental, y cuyo objetivo es
crear parejas empiricas concretas para las condiciones de posibili-
dad estructurales de la historia, Koselleck parte de una oposicién
fundamental “poder matar” (Tozschlagenkonnen)/“ser para la muer-
te” (Sein zum Tode), con esto, intenta aqui descubrir estructuras
duraderas de experiencia histérica bajo la superficie de las expe-
riencias, las esperanzas y los sufrimientos individuales. Su objetivo
es poner un “existenciario” de rango superior al “ser para la muerte”
heideggeriano, a saber, “das Totschlagenkinnen”—el poder matar a
otro hombre por anticipado de su propia muerte—. Este existen-
ciario funciona, entonces, como un dato antropolégico minimo
perenne; parece ser la condicién de posibilidad “de las” historias,
a través de la posibilidad inerradicable de la guerra de todos contra
todos que se encuentra implicita en la tradicién politica desde
Thomas Hobbes hasta Carl Schmitt.

“Movilizando a Hobbes”,** el Estado social de guerra civil po-
tencial (ya se trate de que esa potencialidad sea manifiesta o esté
s6lo latente para los actores), serfa la definicién misma del zempo.
Tal serfa la profundidad existencial vivida de la temporalidad en
caso de experiencias limite —como son aquellas condiciones de po-
sibilidad inminente de la muerte fisica que llegan a sentirse a cada
momento—. Al existenciario del Zotschlagenkonnen 'y al estado pre-
institucional de la guerra civil les corresponde asi en Koselleck un
concepto particular de tiempo que Escudier califica de zempo
existencial prepolitico. Es el tiempo angustioso de la posibilidad

1 Vid. Alexandre Escudier, ““Temporalizacién’ y modernidad politica: intento
de sistematizacién a partir de Koselleck”.
2 “Movilizar® aquf TS .

ovilizar” aqui no posee una significacion tedrica profunda; sin embargo, su
uso en este trabajo se debe a que el Leviathan de Thomas Hobbes es fundamental
para entender la posicién tedrico-politica existencial de Carl Schmitt y Heideg-
ger, autores que sin duda tienen una honda huella en el desarrollo de la Histdrica
koselleckiana, como se evidencia en estos parrafos.

156 / Gerson Moreno Reséndiz



ilimitada de la muerte; el tiempo vivido fuera de toda institucién
politica estable —un tiempo vivido casi deshistorizado, ya que todo
sucede como si ninguna institucién (ni politica ni de otro tipo mo-
ral) tuviera poder sobre el individuo a fin de refrenar su pulsién
autoconservadora de muerte (el derecho natural hobbesiano).

Esta temporalidad angustiada e intima se encuentra espacializa-
da desde que tuvo lugar el combate por la supervivencia. De ello
se deriva, de forma directa, la estructura postagonal del “arriba”
(0ben)/“abajo” (unter). Con ello estamos ya en un primer nivel de
especificacién por el que el existenciario das Torschlagenkinnen re-
cibe una extensién empirica en la historia real. Es un hecho que el
combate a muerte tuvo lugar; con la muerte de una de las dos
partes se evit6 el precio de una sumision a la otra dentro de una
estructura del “oben/unter”. De este modo el existenciario se espa-
cializ en lo social; el hic er nunc postagonal consagra el comienzo de
toda institucionalizacién. La especificacion gradual del existenciario
“primario” conduce asi a la dialéctica del poder: vencedores/ven-
cidos, amo/esclavo, gobernates/gobernados, dominadores/domi-
nados. Subsecuentemente la potencialidad del 7ozschlagenkinnen
se redirige a una dialéctica a nivel de entidades politicas mds gran-
des mediante el opuesto “dentro” (innen)/ “fuera” (auffen), que se
traduce de modo empirico hacia dos niveles de especificacién: 1) la
inscripcidn espacial en sentido estricto (a través de las fronteras
concretas) del combate a muerte existente siempre de manera
latente entre al menos dos unidades de accién ampliadas en lo
territorial (cosas todas ellas que estdn en el fundamento de las re-
laciones internacionales) y que encontrard su especificacion en la
pareja amigolenemigo carlischmiana; 2) el necesario mantenimien-
to, a fin de hacer posible la accién, de un limite impermeable en-
tre los circulos de poder responsables y el resto de los gobernados
en el seno de un grupo de poblacién dado, que encuentra su espe-
cificidad en la pareja ptblico/privado.

Por otro lado, ademds de una espacializacién existenciaria, Ko-
selleck ofrece una temporalizacién, mediante la oposicién “antes”

Historia de las palabras (history of speech) o historia de los conceptos / |57



(vorher)/ “después” (nachher). Tiempo histérico en especifico, a di-
ferencia del tiempo prepolitico, que es otra dicotomia de orden
fundacional primario, pues pudiera estar fundada ella misma en el
andlisis kantiano del “sentido interno” en el seno de la estética
trascendental de la primera Critica. Esta pareja casi trascendental
subsume la diferencia entre diacronia y sincronia (es decir, la dife-
rencia entre acontecimientos y estructuras). Si es verdad que “las
estructuras sélo se pueden concebir en el medio de los aconteci-
mientos, en los que se articulan las estructuras que se van a traslu-
cir a través de ellos”, parece que la “semdntica histérica” se sittia en
la encrucijada de dos temporalidades, la de las estructuras y la de
los acontecimientos.

El punto es crucial puesto que, contrariamente a la docta ignoran-
cia mostrada por Quentin Skinner y John Pocock, “la semdntica
histérica” —en tanto que método de objetivacién de las produc-
ciones socioculturales de sentido y de sus efectos politicos— va
mds alld de la simple historizacién, en forma de diccionario, de
palabras y conceptos politicos aislados. Permite tematizar la ten-
sion interna de la temporalidad histérica en general, a saber, su
doble dimensién—en la diacronfa y sincronfa— de inercia estruc-

tural y de pragmdtica innovadora en condiciones reales.”

Mis tarde, la pareja casi trascendental vorher/nachher remite
a un plan de andlisis general, del tiempo subjetivo dividido en
los tres ek-stasis heideggerianos (pasado, presente, futuro), donde
subsume en este sentido la particién nocional entre “espacio de
experiencia’ (Erfahrungsraum) y “horizonte de expectativa” (Er-
wartungshorizont). Este par obliga a pensar lo que podria ser una
teoria general de la experiencia a través de la bistoria.

Una parte del espacio de experiencia estd constituido por datos
estructurales que no cambian mds que con lentitud, si es que lo

3 [bidem, p. 179.

158 / Gerson Moreno Reséndiz



hacen, en la diacronia a través de la intervencién de los hombres
en su medio. Son las famosas estructuras de repeticién que operan,
algunas, antes de toda semantizacién. Por su parte, el horizonte de
expectativa esti constituido por el elemento dindmico de la histo-
ria, en contacto directo con la semantizaciéon de la pareja espa-
cio de experiencia'y horizonte de expectativa. Es nada menos que la
instancia que posibilita el Da-sein y se corresponde con el existen-
ciario Sein zum Tode heideggeriano. Mas, la expectativa se entiende
como una mezcla de previsién de lo probable de modo empirico
(previsién racional y/o profecia) y de esperanzas/temores (motiva-
cién axioldgica y/o dogmdticamente), no siendo la politica mds
que una modalizacién intramundana de estos dos componentes,
modalizacién que tiene en cuenta los imperativos materiales, so-
ciales e institucionales del momento. De esta manera, escribir histo-
ria de los conceptos consistiria, entonces, en analizar la proporcién
del equilibrio variable de lo que podriamos llamar elementos pre-
ventivos cognitivos, por una parte; y los elementos normativos expec-
tativos presentes en toda relacién con las cosas futuras que se ven
condensados en los conceptos, por otra.

Esta posicién lleva por tltimo a Koselleck a trabajar sobre la
diferencia entre “palabra” y “concepto”, pues es la manera a través
de la cual se mantiene abierta la referencia a la dimensién existen-
cial de la historia como experiencia del tiempo. Lo que Koselleck
circunscribe en el tridngulo definido por Wort, Bedeutungy Sache:
“palabra”, “significado” y “cosa”. Y es que todos los conceptos son
palabras, pero no todas las palabras son conceptos. Koselleck in-
siste mucho en este aspecto. Por un lado, para confirmar la posicién
que les permite sostener que, frente a la univocidad significante
de las palabras (que pueden ser definidas), los conceptos pueden
mantener en cambio una multiplicidad de significados, no nada
mas en el nivel de la diacronia, sino también en el de la sincronfa;
y si lo hacen, es porque los conceptos transmiten historias que ape-
lan a experiencias, temores, anhelos, proyecciones, expectativas.
Expresan historias porque dibujan el significado de un concepto

Historia de las palabras (history of speech) o historia de los conceptos / 159



movilizando toda la constelacién de palabras e imdgenes que han
contribuido a definirlo. Una palabra dice la cosa entendida —y es
por esto por lo que resulta siempre definible— mientras que el
concepto representa el cruce complejo y por completo estratifica-
do de todas las palabras e imdgenes que concurren en un mismo
significado que se transmite a la cosa a decir. Cuando Koselleck
evoca la profunda estructura temporal de un concepto no se refie-
re, por tanto, a la cronologia, al “desarrollo” de una idea o de un
concepto. Se refiere, mds bien, al modo a través del cual un siste-
ma de referencia o de palabras es movilizado* para entender una
determinada “cosa’, elaborando su significado o volviendo a de-
terminar el espacio de “convergencia” entre una determinada ex-
periencia del tiempo y el concepto; pues, la experiencia tiene la
necesidad de ser articulada, compartida o reconocida.”

A fin de cuentas, este tltimo presupuesto llevaria a Koselleck a
hacer suyo el presupuesto nietzscheniano segtin el cual “sélo lo
indefinible es histérico”, y lo redirige hacia sus tltimas consecuen-
cias: “los conceptos no tienen historia”. Que los conceptos 7o ren-
gan historia y, sin embargo, contengan una historia, significa en si
que los conceptos, al ser utilizados en espacios concretos, no trans-
miten significado, sino experiencias que se representan en temores
o esperanzas; los conceptos paralizan o movilizan, atraen y proyec-
tan, generan recuerdos o expectativas al ser utilizados en espacios
politicos (prensa, asamblea o movilizacién social). Por ello la este-
rilidad de tratar de definir un concepto. “Los conceptos no tienen
historia”, ya que éstos son utilizados en un espacio de desacuerdo,

34 Aqui, “movilizar” adquiere una connotacién politica sin mds, pues los con-
ceptos para Koselleck se “movilizan” en el espacio de lo polémico. Con ello,
los conceptos, mds que ser utilizados, son movilizados desde el presente en el
sentido propio de que los conceptos proyectan hacia el recuerdo —memoria de
un pueblo o comunidad—, pero también hacia el futuro, abriendo horizontes
de expectativa que incitan a los individuos a moverse a buscar por medio de la
lucha esos horizontes.

% Vid. Reinhart Koselleck, “Historia social e historia de los conceptos”, pp.

9-26.

160 / Gerson Moreno Reséndiz



en el espacio de la lucha politica, en el espacio que pertenece a lo
indefinible, que es para Koselleck la caracteristica principal de la
modernidad.*® Esto tampoco es una novedad, pues es bien cono-
cida la influencia que tuvo Carl Schmitt en Koselleck. Schmitt
sustrae /o politico de la nocidén de que también los conceptos tie-
nen un sentido polémico, y se les pone en prictica siempre en un
campo que es a su vez polémico. Estos conceptos de lo polémico
no se dan mds que en un uso polémico.

CONCLUSION

El recorrido que hicimos a través de las diferentes posiciones te6-
ricas, mostrd los problemas fundamentales en los que se resume
cada una de ellas. Por un lado, estd el problema de la lectura correc-
ta de los textos y el significado en Cambridge; por el otro, tam-
bién se ve el problema de la experiencia, el significado, el sentido
y la recepcién de los textos en Gadamer. Ambas posiciones tedri-
cas, sin embargo, para Reinhart Koselleck subsumirian a la histo-
ria de los conceptos en ser una mera herramienta auxiliar de la
historia social; es por ello que por medio del desarrollo de una
Histérica, Koselleck trata de tender un puente entre la historia de
los conceptos y la historia social, y de paso independizarla tanto
de la hermenéutica como de la misma historia social.

La Histérica desarrollada por Koselleck e inspirada en Heide-
gger permite entender las estructuras temporales y antropolégicas
que funcionan como condicién de posibilidad de toda historia
que es a su vez posible. Sin embargo, como punto fundamental, la
reflexién que se encuentra dentro de la Histérica facilita extraer
eso indecible de la experiencia que no se representa en el len-
guaje, como sostendrfa Gadamer. Lo indecible de toda historia,

% Vid. Reinhart Koselleck, Critica y crisis. Un estudio sobre la patogénesis del
mundo burgués.

Historia de las palabras (history of speech) o historia de los conceptos / 161



Koselleck lo recuperaria por medio de una idea de condensacién de
experiencias y expectativas en los conceptos; “los conceptos son,
por tanto, necesarios para integrar las experiencias pasadas [y ex-
pectativas futuras] tanto en nuestro lenguaje como en nuestro
comportamientos. En lenguaje kantiano: no hay experiencia [ni
expectativa] sin conceptos. Este adagio también se puede consi-
derar como un enunciado antropolégico”.?” Por lo tanto, las ex-
periencias y expectativas pueden ser recuperadas mediante los
conceptos. Esto trae como consecuencia metodolégica que mien-
tras en el concepto, para la escuela de Cambridge s6lo son significa-
dos, para Koselleck, en un nivel de la pragmadtica del lenguaje, los
conceptos generan efectos de presencia en el dmbito social, pues
“condensan experiencias y expectativas’; es decir, apelan a la me-
moria de un pueblo o se proyectan a posibilidades futuras.

Pero también, la distincién entre “palabra” y “concepto” es-
tablece el limite entre lo definible y lo indefinible en su sentido
polémico caracteristico de la praxis social. Lo que significa que los
“conceptos”, al estabilizarse en lo social, se convierten en “pala-
bras”, pues no sélo dejan de ser asunto de debate publico, sino
que también dejan de ser factor de movilizacién social, de lucha
politica por apropidrsela e imponerla. Las “palabras” en su uso so-
cial no transmiten nada, mds que un estéril y cristalino significa-
do, sobre el cual ni siquiera es pensable una reflexién critica. Por
otro lado, los conceptos, transmiten una historia, de ahi la posibi-
lidad de que sean poderosos detonadores de praxis social. Por ul-
timo, el punto serfa no centrase en buscar el “significado” de las
palabras, aunque éste sea una obligacién para el historiador, sino
més bien preguntarse por las “historias” que se condensan en
los conceptos y el estado de cosas que posibilitan el devenir de
éstos.

% Reinhart Koselleck, “Historia de los conceptos y conceptos de historia”, p. 29.

162 / Gerson Moreno Reséndiz



Bibliografia

Austin, John L. “Emisiones realizativas”, en Luis Ml. Valdés Villa-
nueva (ed.), En biisqueda del significado, Madrid, Tecnos/Uni-
versidad de Murcia, 1991, pp. 415-430.

Chignola, Sandro. “Entre Heidelberg y Cambridge: El léxico en
situacién”, en Sandro Chignola y Giuseppe Dusso, Historia de
los concepros y filosofia politica, Madrid, Biblioteca Nueva, 2009,
pp. 79-113.

Escudier, Alexandre. ““Temporalizacién’ y modernidad politica:
intento de sistematizacién a partir de Koselleck”, en Faustino
Oncina (ed.), Palabras, conceptos, ideas. Estudios sobre la histo-
ria conceptual, Barcelona, Herder, 2010, pp. 163-215.

Gadamer, Hans-George. Verdad y método, octava edicién, Sala-
manca, Espafa, Sigueme, 1999 (1975).

. “Histérica y lenguaje: una respuesta’, en Reinhart
Koselleck y Hans-George Gadamer, Historia y hermenéutica,
intr. de José Luis Villacafas y Faustino Oncina, Barcelona, Pai-
dés/1ce/uas, 1997, pp. 95-106.

Garcfa, Eloy. “Estudio preliminar: Una propuesta de relectura del
pensamiento politico: John Pocock y el discurso republicano
civico”, en J.G.A. Pocock, El momento maquiavélico. El pensa-
miento politico florentino y la tradicion republicana atlantica, 22.
ed., Madrid, Tecnos, 2008, pp. 9-72.

Heidegger, Martin. El ser y el tiempo, 22. ed., México, FcE, 2007.

. “Introduccién a “qué es metafisica”, en Qué es meta-
fisica?; seguido de Epilogo a ;Qué es metafisica?; e intr. a “;Qué
es metafisica?», Madrid, Alianza, 2003, pp. 63-92.

Koselleck, Reinhart. Historias de conceptos. Estudios sobre semdn-
tica y pragmdtica del lenguaje politico social, Madrid, Trotta,
2012.

. “Historia social e historia de los conceptos”, en His-
torias de conceptos. Estudios sobre semdntica y pragmdtica del len-
guage politico y social, Madrid, Trotta, 2012, pp. 9-26.

Historia de las palabras (history of speech) o historia de los conceptos / 163



. “Historia de los conceptos y conceptos de historia”,
en Historias de concepros. Estudios sobre semdntica y pragmdtica
del lenguaje politico y social, Madrid, Trotta, 2012, pp. 27-44.

. historia, Historia, 2a. ed., Madrid, Trotta, 2010.

. Critica y crisis. Un estudio sobre la parogénesis del mundo
burgués, Madrid, Trotta/Universidad Auténoma de Madrid,
2007.

. Futuro pasado. Para una semdntica de los tiempos his-
toricos, Barcelona, Paidés, 1993 (1979).

. “Histérica y hermenéutica’, en Reinhart Koselleck y
Hans-George Gadamer. Historia y hermenéutica, intr. de José
Luis Villacanas y Faustino Oncina, Barcelona, Paidés/ice/uab,
1997, pp. 65-94.

y Hans-George Gadamer. Historia y hermenéutica,
intr. de José Luis Villacanas y Faustino Oncina, Barcelona,
Paidés/1ce/uas, 1997.

Oncina, Faustino. “Los giros de la historia conceptual”, en Faus-

tino Oncina (ed.), Palabras, conceptos, ideas. Estudios sobre la
historia conceptual, Barcelona, Herder, 2010.

Searle, John R. “;Qué es un acto de habla?”, en Luis MI. Valdés

Villanueva (ed.), En bisqueda del significado, Madrid, Tecnos/
Universidad de Murcia, 1991, pp. 431-448.

Wittgenstein, Ludwig, Tractatus légico-philosophicus, tr. Luis M.

Valdés Villanueva, 32. ed., Madrid, Tecnos, 2012 (1921).

Zermefio, Guillermo. “Droysen o la historia como arte de la me-

moria’, en Karl Kohut (comp.), E/ oficio del historiador. Teorias
y tendencias de la historiografia alemana en el siglo xix, México,
Herder, 2009, pp. 61-88.

164 /| Gerson Moreno Reséndiz





