
Historia y Grafía, Universidad Iberoamericana, año 22, núm. 45, julio-diciembre 2015, pp. 135-164

Historia de las palabras (history of 
speech) o historia de los conceptos 
(Begriffsgeschichte). Qué no es la historia 
de los conceptos en Reinhart Koselleck
History of speech or History of concepts. What isn’t 
the history of concepts in Reinhart Koselleck

Gerson Moreno Reséndiz

Universidad Iberoamericana Ciudad de México  
México

Abstract

This work profess what is the History of concepts through a reverse question, 
¿What isn´t the history of concepts? The History of concepts isn’t a History of 
speech. The first, developed by Reinhart Koselleck, have as a point of reflec-
tion the phrase: “Obviously all words are concepts, but it is not equally obvi-
ous that all words are concepts”. The statement aims to separate from all 
positions that have the fundamental problem of meaning as they are the 
Cambridge School and the Gadamer Hermeneutics. The second, the Words 
history, have at center the meaning of words or concepts, and the correct use 
of them in context. This does not mean that the problem of meaning is not 
important, but it is not essential. While the “words” are meant only, the 
“concepts” tell a story or, the concepts are condensed experiences and expecta-
tions generated by time and history. 

Key words: History of concepts, History of speech, Cambridge School, 
Hermeneutics, space of experience, horizon of expectation, theories of mean-
ing. 

Resumen
El artículo pretende explicar qué es la historia de los conceptos mediante 
una pregunta inversa: ¿qué no es la historia de los conceptos? Se hace con 



136  /  Gerson Moreno Reséndiz

la finalidad de distanciarla por completo de la historia de las palabras, 
cuya problemática se centra en el significado de las palabras, los concep-
tos y el uso correcto de éstos en su contexto. Por su parte, la reflexión 
desarrollada por Reinhart Koselleck sobre la historia de los conceptos 
se podría resumir bajo el presupuesto de que sería “obvio que todos los 
conceptos sean palabras, pero no es igualmente obvio que todas las pa-
labras sean conceptos”. El enunciado pretende separarse de modo ra
dical de todas las posturas que tengan como punto base el problema  
del significado, como son la Escuela de Cambridge y la hermenéuti- 
ca de corte gadameriano. Lo anterior no significa que el problema del 
significado no sea importante para Koselleck, sólo no es fundamen- 
tal, pues mientras que en las “palabras” sólo encontramos significado, 
los “conceptos” cuentan una historia o, mejor dicho, en los conceptos 
se condensan experiencias y expectativas generadas por el tiempo y la  
historia.

Palabras clave: historia de los conceptos, historia de las palabras, Es-
cuela de Cambridge, hermenéutica, espacio de experiencia, horizonte de 
expectativa, teorías del significado.

Artículo recibido: 10/10/2014
Artículo aceptado: 05/01/2015

Introducción

¿Qué no es la historia de los conceptos? Para no andar con 
rodeos, podemos responder que la historia de los concep-

tos no es una mera historia de las palabras. Para ser más claros, la 
historia de los conceptos no tiene como preocupación fundamen-
tal –y digo “no tiene como preocupación fundamental”, puesto 
que esto no indica que no lo tome en cuenta– de su hacer, el sig-
nificado de las palabras en su contexto de enunciación. Es punto 
central en la propuesta de la hermenéutica gadameriana y el giro 
analítico de corte anglosajón.

En ambas existe una preocupación por la búsqueda del signifi-
cado de los textos y con ello la correcta interpretación que se ha- 
ce sobre éstos; por ello, el uso correcto de los conceptos en su 



Historia de las palabras (history of speech) o historia de los conceptos   /  137

contexto o en su momento histórico, es la determinante principal 
para su correcta interpretación. De esta manera, tienen como base 
fundamental de su hacer a la historia de las palabras o el significa-
do de las palabras, y cómo estos significados cambian a través de la 
historia por medio del uso que se les da en diferentes contextos 
sociales. Para Reinhart Koselleck, partir de estas pretensiones sólo 
conllevaría a la historia de los conceptos a ser una simple discipli-
na auxiliar de la historia social.

Por lo anterior, el presente trabajo tiene como objetivos, pri-
mero, mediante una pregunta inversa: ¿qué no es la historia de 
los conceptos?, hablar sobre el desarrollo del estudio del signifi
cado como una preocupación fundamental del hacer y reflexión 
en Cambridge y la hermenéutica, para después explicar el camino 
y la particularidad de la historia de los conceptos como una pro-
puesta que va más allá del uso de los conceptos y su significado. 

El camino de Cambridge

El giro analítico establecido en Cambridge por Bertrand Russell 
fue revolucionado y encabezado por Ludwig Wittgenstein. Aun-
que el “primer Wittgenstein”, como suele llamársele, permanece 
embozado en la reflexión lógica de los enunciados verdaderos, su no-
ción es cercana a la de Russell, así lo demuestra en el Tractatus 
logico-philosophicus que se publicó en 1922. Aquí Wittgenstein 
asegura que a una teoría de la realidad le corresponde una teoría 
del lenguaje. Para él, el lenguaje es una representación de los he-
chos, y la forma de representación es un modelo de la realidad; 
por ello, la forma de representación es aquello que la representa-
ción debe tener en común con la realidad para poder representarla 
con exactitud o de forma equívoca según su propia manera. Por lo 
tanto, el pensamiento o proposición refleja proyecciones de la rea-
lidad. Sin embargo, el lenguaje sólo puede describir los hechos, no 
expresarlos, ya que “lo que en cualquier caso puede decirse, puede 



138  /  Gerson Moreno Reséndiz

decirse claramente; y de lo que no se puede hablar hay que callar 
la boca”.1 Esto quiere decir que el lenguaje, para Wittgenstein, 
disfraza el pensamiento, “lo hace en verdad de un modo tal que 
uno no puede inferir a partir de la forma extensa de la vestimenta 
la forma del pensamiento vestido con ella; pues la forma externa 
de la vestimenta está diseñada con unos objetivos completamente 
distintos de los que dejan que se reconozca la forma del cuerpo”.2 
Por ello es que el Tractatus tiene como propósito el de establecer 
los límites de lo pensable a través de lenguaje, pues de lo que no 
puede hablarse o estructurarse de manera lógica, es mejor callar 
la boca. 

Después de un autoalejamiento de los círculos académicos de 
Cambridge, Wittgenstein reformula todo su pensamiento al ha-
cerse consciente de que aunque la ciencia represente proyectiva-
mente el mundo, sin embargo, más allá de la ciencia y del mundo 
se encuentra en realidad lo inexpresable. Así, sugiere que el len-
guaje, ese lenguaje lógico, que trata de explicar el mundo, en rea-
lidad no refiere al mundo, pues el mundo es irracional, ilógico, y 
nada más el lenguaje científico hace racional lo irracional. Esta 
proyección en el “segundo Wittgenstein” se inclinaría en su pen-
samiento a hablar del lenguaje como parte de una actividad o de 
una forma de vida. Rechaza el modelo reduccionista que es propio 
del atomismo lógico. Y se inclina por los juegos lingüísticos que no 
se introducen con el objetivo de una reglamentación del lenguaje, 
sino como funciones lingüísticas alternativas que mediante seme-
janzas y diferencias describen y muestran el uso de las palabras en 
una determinada forma de vida, en un contexto de instituciones y 
comportamientos humanos. Y esto es lo relevante: Wittgenstein re-
chaza el esencialismo, que es característico del idealismo y de la 
historia de las ideas, en donde se quiere ver detrás de los conceptos 
la existencia de sustancias rígidas y eternas, y se opone asimismo 

1   Ludwig Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus, p. 103.
2   Ibidem, p. 145. 



Historia de las palabras (history of speech) o historia de los conceptos   /  139

a la idea de una pureza absoluta de la lógica. Por último, llega a la 
conclusión de que el lenguaje es un conjunto de juegos lingüísticos 
y que el significado de una palabra consiste en su uso; “no preguntes 
por el significado, pregunta por su uso”, repetía Wittgenstein en 
Cambridge, el significado se encuentra en el uso de las palabras. 

Esta propuesta de Wittgenstein es fundamental. La continuación 
de su pensamiento la realizó en Oxford John L. Austin: “decir algo 
es hacer algo”, afirmaba;3 o John R. Searle en Berkeley, quien in-
trodujo la noción de acto de habla para referir al lenguaje como 
gestos coordinados en un campo de praxis social.4 Estas posturas 
más tarde serían adoptadas en los proyectos de investigación en el 
campo lingüístico del discurso político por Quentin Skinner y John 
G. A. Pocock. Estos últimos han tenido la oportunidad de afirmar 
cómo la cuestión del significado debe siempre reconducirse hacia 
los flujos de comunicación política real que se producen como 
“actos lingüísticos” y por esto debe ser liberada de la creencia idea-
lista que recae sobre la posibilidad de una descripción autónoma 
o separada, en todo caso abstracta, de los conceptos políticos y de 
su historia.

Desde el principio le pareció a Skinner doble el error de la 
historia de las doctrinas de matriz idealista. Por un lado, la com-
plejidad de la historia del discurso político acababa por resolver- 
se a través de las vías de ideas típicas que suele perder el aspecto 
pragmático, concreto, de la textualidad política. Por el otro, asu-
mir que la continuidad de una historia del pensamiento habría 
podido inducir vistosos efectos de aplastamiento de un autor so-
bre otro y de comprensión de las especificidades de cada autor, 
asimilado más como a un “filósofo” autoconfinado en el cielo de 
la pura teoría, que como un “hablante” o “participante político” 
que mantiene praxis social en su propio tiempo, con el resultado 
de expropiarlo de hecho de sus originarias capacidades de acción.5

3   Vid. John L. Austin, “Emisiones realizativas”, pp. 415-430.
4   Vid. John R. Searle, “¿Qué es un acto de habla?”, pp. 431-448.
5   Sandro Chignola, “Entre Heidelberg y Cambridge: el léxico en situación”, p. 97.



140  /  Gerson Moreno Reséndiz

Pocock afirma por su parte, que el lenguaje, esto es, el código 
expresivo, nutre y da vida a la argumentación de un autor, tiene 
sentido en sí mismo, es (en sus formas verbales y en las significa-
ciones que portan sus significantes) expresión de una determinada 
manera de pensar y abordar los problemas evidentes a partir de la 
lectura de los textos, del estudio del proceso de gestación, adop-
ción y conformación de sus conceptos y en el conocimiento de 
su operatividad significativa en el marco inmediato en el que in-
terviene tanto en el debate como en la acción práctica de los actos 
de habla.6 Nos encontramos, en definitiva, ante un giro hacia la 
palabra que se enuncia y comunica, como de modo concluyente 
lo afirma Pocock:

No obstante los cambios que afectan a esta rama de la historio-
grafía en las dos últimas décadas se ha caracterizado por un des-
plazamiento del énfasis desde la historia del pensamiento (y más 
todavía desde la historia “de las ideas”) hacia algo diferente que 
bien pudiera llamarse “historia de la palabra” (history of speech) o 
historia del discurso (history of discourse), aun cuando no se trate 
de una problemática irreprochable, ni sea esta la mejor termino-
logía para definirla.7 

De esta manera, la historiografía hizo énfasis en dos centros de 
interés: primero, la variedad de léxicos –o “lenguajes”, como sería 
mejor llamarlos– en que podía ser expresada la argumentación po-
lítica; en segundo lugar, su participación en el debate político en 
cuanto actores históricos que responden unos a otros en una di-
versidad de contextos lingüísticos, históricos y políticos, es lo que 
confiere a la reconstrucción histórica de su argumentación un en-
tramado extraordinariamente rico. 

6   Eloy García, “Estudio preliminar: Una propuesta de relectura del pensamiento 
político: John Pocock y el discurso republicano cívico”, en J. G. A. Pocock, El 
momento maquiavélico. El pensamiento político florentino y la tradición republica-
na atlántica, p. 12. 
<?>   J.G.A. Pocock, apud ibidem, p. 18. 



Historia de las palabras (history of speech) o historia de los conceptos   /  141

En toda esta crítica, tanto para Skinner como para Pocock, de-
cir significa actuar en un contexto de reglas, conocer las conven
ciones, explotar los recursos del lenguaje para obtener efectos, en 
la ejecución de la intención del locutor, en quien lo escucha. Y las 
palabras adquieren un significado sólo sobre la base de la fuerza 
que exhiben al producir, cuando quien habla se había propuesto o 
había deseado convencer, comprometer, conquistar un consen- 
so, desacreditar a un adversario. Con esto se extrae un modelo de 
explicación del texto que se libera de los postulados de la historia 
de las ideas políticas y de cualquier teoría idealista del significado. 
De este planteamiento general derivan una serie de consecuencias: 
1) la significación e importancia de un texto político lo es antes 
que nada no por el campo disciplinario o por una serie de pen
samiento que lo incluye, sino por estar inmerso en una praxis co-
municativa en la cual las palabras son enunciadas con el preciso 
objetivo de inducir efectos (convencer, criticar, legitimar o desa-
creditar una elección, mover a la acción); 2) el hecho de que cada 
discurso que un actor profesa se dirige en exclusiva a responder 
situaciones singulares o problemas particulares, para los cuales múl-
tiples pensadores ejecutan actos de enunciación múltiples para 
ejecutar efectos múltiples (lenguajes políticos); 3) el hecho que 
desmitifica la existencia perenne del significado de las palabras 
(historia de las ideas). Es necesario insertar el discurso en el tiem-
po histórico de su producción (momento), con el propósito de 
atender al “verdadero” significado que su hablante quiso comuni-
car en el uso de su lenguaje (historia de la palabra). 

Un texto es un acto lingüístico, y lo que el historiador debe 
proponerse “comprender”, encontrando en su fondo las inten-
ciones originales del autor, es lo que aquel autor quería hacer 
escribiéndolo o pronunciándolo como un discurso. Lo que el his-
toriador debe aislar es la “fuerza ilocucionaria” de un “acto lingüís-
tico”, reinclinándose siempre hacia el “presente” y, por tanto, fuera 
de cualquier secuencia lineal de transmisión, referencia o influen-
cia de los textos sobre otros. Cualquier intento de cargar un texto 



142  /  Gerson Moreno Reséndiz

con expectativas, peticiones o, nada más, de cuestiones que no 
sean “las suyas”, significa, para Skinner y Pocock, no sólo traicio-
nar el compromiso que un historiador asume en su relación con el 
propio objeto de investigación, sino, de modo más radical, com
primir la singularidad de una intención del autor, su vitalidad y 
energía, dentro de series que neutralizan, que desposeen y que 
la entierran en los polvorientos archivos de la metafísica.8 

Hasta aquí, hemos tratado de seguir el problema fundamental del 
significado en la filosofía analítica de Cambridge, y el profesor 
de Bielefeld estaría de acuerdo en los presupuestos epistemológi-
cos de Cambridge, en el sentido de considerar al lenguaje como 
actos gestuales en un contexto de praxis social. Por supuesto que 
la historia conceptual de Koselleck busca partir de un análisis sin-
crónico del texto en su contexto, analizando el significado irre-
ductible asumido por un término en el autor; sin embargo, el 
profesor de Bielefeld busca ir más allá al buscar determinar el área 
de convergencia entre concepto e historia. Es decir, en el plano 
sincrónico, busca la reconstrucción, a través de un riguroso exa-
men de las fuentes en condiciones de contextualidad con precisión 
en su significado, asumido por un concepto en las fases individuales 
de la historia. Por otro lado, en el plano de la diacronía, busca la 
representación general de la historia condensada en el concepto, 
cuyo desarrollo global provoca transformaciones, lo que implican 
desde lo antiguo a la modernidad y condiciona la representación 
semántica que es capaz de producir rearticulaciones, complejida-
des, reconfiguraciones de significado y de restituir la densidad de 
los contextos de experiencia sobre cuyo cúmulo se funda la densa 
estratigrafía que se compendia en ella. 

Por lo tanto, sincronía y diacronía determinan la posibilidad 
de una representación general de la historia, por el hecho de que 
para Koselleck toda sincronía es eo ipso a la vez diacronía. Es decir, 

8   Chignola, “Entre Heidelberg y Cambridge”, op. cit., p. 101.



Historia de las palabras (history of speech) o historia de los conceptos   /  143

los condicionamientos y los factores determinantes, que en cada 
caso poseen una estratificación con una profundidad temporal dis-
tinta, llegan hasta el presente desde lo que llamamos el pasado e 
intervienen en cada acontecimiento de la misma forma en que los 
proyectos de futuro intervienen simultáneamente en quienes ac-
túan. Esto provoca que la historia –la vivida y la escrita– pueda 
definirse como un presente permanente donde el pasado y el futu-
ro están integrados, o como un constante entrelazamiento entre el 
pasado y el futuro que hace que todo presente desaparezca de con-
tinuo.9 Los presupuestos sincrónicos en donde se debate el pro-
blema fundamental del significado como un acto de habla (el 
presente de la acción) son reconocidos por Koselleck; sin embargo, 
para él, aquí no se agota el problema fundamental de la Begriffsge-
chischte, lo que implicaría reducirla a ser en sí una herramienta 
auxiliar de la historia social y sumergirse en una historia de las  
palabras y los discursos, como lo hacen Skinner y Pocock. Kose-
lleck tiene como punto de reflexión el problema de la experiencia, 
que se encuentra en el plano de la diacronía, en la profundidad 
temporal (presente en todo acto actual), como condición de po-
sibilidad de toda significación posible; de la experiencia como 
condición de posibilidad de toda historia posible, y que se podría 
extender a todo discurso político posible. 

Este problema es fundamental, pues en él se resuelve el proble-
ma donde entroncan la historia de los conceptos y la historia so-
cial, espacio donde ésta no absorbe a aquélla, o, mejor dicho, en 
donde la historia de los conceptos se hace una herramienta her-
menéutica de la historia social; sino que ambas, por diferentes 
caminos, tienen como objeto estudiar tanto las estructuras y su 
transformación y las reglas lingüísticas mediante las cuales estas 
estructuras han pasado a formar parte de la conciencia social, así 
como la manera en que han sido concebidas y también modificadas; 

9   Reinhart Koselleck, Historias de conceptos. Estudios sobre semántica y pragmáti-
ca del lenguaje político y social, p. 19.



144  /  Gerson Moreno Reséndiz

por lo tanto, ambas se necesitan una a la otra.10 Para Koselleck, la 
historia social y la historia conceptual poseen distintas velocidades 
de transformación y se basan en estructuras de repetición diferen-
tes. Por eso la terminología científica de la historia social depende 
de la historia de los conceptos para cerciorarse de las experien- 
cias almacenadas lingüísticamente. Y por eso la historia concep-
tual debe remitirse a los resultados de la historia social para no 
perder de vista el hecho de que la diferencia entre una realidad pa-
sada y sus testimonios lingüísticos nunca pueden convertirse en 
algo quizá teórico.11 

El camino de Heidelberg

El fundamento de la experiencia es un problema central en la 
hermenéutica planteada por Gadamer, pues es condición de posi-
bilidad para dotar de sentido a los textos y los objetos del mundo. 
En Verdad y método, en la sección que lleva por título “El concep-
to de experiencia y la esencia de la experiencia hermenéutica”, 
Gadamer sostiene: “En un análisis de la conciencia de la determina-
ción histórica debemos tener muy en cuenta el hecho que posee la 

10   La historia social y la de los conceptos se caracterizan por presuponer en lo 
teórico, aunque de modo distinto, la relación entre sincronía y diacronía. Desde 
la perspectiva sociohistórica se investiga la relación entre los acontecimientos 
sincrónicos y las estructuras diacrónicas. Y es una relación análoga la que se da 
entre un discurso hablado, sincrónico, y el lenguaje ya existente, diacrónico, que 
ejerce una influencia constante sobre el primero, la que se tematiza desde un 
enfoque histórico-conceptual. Puede que todo lo que suceda sea único y nuevo, 
pero no hasta el punto de no haber requerido determinadas condiciones sociales 
previas a largo plazo que hiciesen posible ese acontecimiento único. Puede que 
se acuñe un concepto nuevo que en palabras plasme experiencia y expectativas 
antes inexistentes. Pero puede ser tan nuevo como para no estar presente de ma-
nera virtual en el lenguaje dado y no recibir su sentido del contexto lingüístico 
del que es heredero. Por tanto, ambos enfoques de investigación incluyen en la 
interacción entre discurso y acción, en la que los acontecimientos tienen lugar, 
la dimensión diacrónica –definida de forma distinta–, sin la cual la historia no es 
posible ni puede comprenderse. Ibidem, p. 20. 
11   Ibidem, p. 26.



Historia de las palabras (history of speech) o historia de los conceptos   /  145

misma estructura que la experiencia”. En donde en la estructura de 
la experiencia se da lo siguiente: “Que la experiencia sea válida 
hasta que no se vea contradicha por una nueva experiencia es un 
dato que caracteriza de manera obvia la naturaleza general de la 
experiencia, tanto en el caso de su organización científica en sentido 
moderno, como en la experiencia común que posee el hombre des- 
de siempre”.12 Somos una Voreverständnis (precomprensión) for-
mada por Vorurtiele (prejuicios), y estos prejuicios pueden tropezar 
con instancias negativas; tales choques (en esencia, contradiccio-
nes) son los que constituyen la experiencia. “En esto reside la bá-
sica apertura de la experiencia hacia nuevas experiencias; y ello, no 
sólo en sentido general de los errores que pueden ser corregidos, 
sino en el sentido de que se trata de algo orientado esencialmente 
hacia una continua confirmación”.13

Esta reflexión de Gadamer, que descansa en Heidegger, tendría 
una recepción fundamental en Koselleck, pues está por demás de-
cir que Koselleck fue alumno de Gadamer en Heidelberg. No obs-
tante, lo que Koselleck reprocha a la hermenéutica planteada por 
Gadamer es su pretensión de universalidad, sostenida en el pre
supuesto de una aspiración donde todo lo que el hombre piensa 
y hace está condicionado en lo lingüístico, de ahí que en exclusiva 
busque concentrarse en la producción de sentido. Así lo demues-
tra Koselleck en la disertación que hace durante la celebración del 
octogésimo cumpleaños de Gadamer en Heidelberg el 16 de fe-
brero de 1985:

La hermenéutica de Gadamer contiene de modo implícito, y 
en parte explícito, la pretensión de abrazar la Histórica (Histo- 
rik). Como la teología, la jurisprudencia, la poesía y su interpre-
tación, también la historia (Geshichte) se convierte en un subcaso 
del comprender existencial. Para poder vivir, el hombre, orientado 

12   Hans-George Gadamer, Verdad y método, p. 425.
13   Ibidem, p. 427.



146  /  Gerson Moreno Reséndiz

hacia la comprensión, no puede menos que transformar la expe-
riencia de la historia en algo con sentido o, por así decirlo, asimi-
larla hermenéuticamente […] a través del escuchar, del hablar y 
de los textos, también el historiador se mueve sobre la misma pla-
taforma sobre la cual se mueven las otras figuras paradigmáticas 
de la hermenéutica gadameriana: el teólogo, el jurista y el exegeta 
de la poesía. Admitamos, por consiguiente, que la Historia (His-
torie) sea abarcada elásticamente por la hermenéutica existencial 
de Gadamer y que apenas pueda zafarse de ella convencional-
mente. Quien tiene necesidad del lenguaje y de los textos, no 
puede sustraerse a la pretensión de esta hermenéutica.14 

Y continúa Koselleck: esto vale también para la Historie, pero, 
¿vale también para la Histórica; esto es, una teoría de la historia 
que no estudia los hallazgos determinables de forma empírica de 
historias pasadas, sino que se pregunta cuáles son las condiciones 
de posibilidad de una historia en el lenguaje de los textos? ¿Se 
agotan las condiciones de posibilidad de una historia en el lenguaje 
y en los textos? ¿O acaso hay condiciones extralingüísticas, pre-
lingüísticas y poslingüísticas aun cuando se busquen por la vía 
lingüística?15 Si existen tales presupuestos de la historia que no se 

14   Reinhart Koselleck y Hans-George Gadamer, Historia y hermenéutica, p. 69. 
15   Para Koselleck, lo que sucede y lo que se dice de lo sucedido nunca se corres-
ponden. Esto quiere decir que todo hecho social, institucional u organización 
dependen del lenguaje; sin embargo, las normas escritas de una organización o 
sus acciones lingüísticas no son idénticas a la acción y la actividad de la orga-
nización en sí misma. Siempre hay una diferencia entre historia en acto y la ar
ticulación lingüística que la ha posible; por ello una historia no se lleva a cabo sin 
el habla, pero nunca es idéntica a ésta, no se puede reducir a ella. Por esta razón, 
más allá de lenguaje hablado debe haber otras premisas y formas de ejecución de 
los sucesos que los hagan posibles: 

Sólo recordaré en pocas palabras otras premisas extralingüísticas de historias posibles: la 
cercanía o lejanía espacial, las distancias, que según los casos pueden provocar conflic-
tos o retrasarlos, las diferencias temporales entre las distintas generaciones, las diferencias 
de sexos. Todas estas distinciones albergan acontecimientos, peleas y reconciliaciones 
posibilitados prelingüísticamente, aun cuando sea gracias a la articulación lingüística 
como pueden, aunque no tengan por qué realizarse […] Pienso [también] en la articu
lación corporal en la que el lenguaje se transmite de forma descifrada, en los rituales 



Historia de las palabras (history of speech) o historia de los conceptos   /  147

agotan en el lenguaje ni son remitidos a textos, entonces la Histó-
rica debería tener, desde el punto de vista epistemológico, un es-
tatus que le impida ser fagocitada por la hermenéutica.16 

Sin textos no es posible dedicarse a la historia, pero los tex- 
tos, para Koselleck, no son la última instancia, puesto que ningún 
texto ofrece lo que caracteriza a una historia. Toda historia de-
pende de lo que pueda decir la fuente. Esto vale ya para las estruc-
turas de acontecimientos de historias, y todavía con mayor razón 
para procesos a largo plazo que no figuran en ninguna fuente. ¿En 
dónde se pueden encontrar o dilucidar dichas estructuras, condi-
ción de posibilidad, que están más allá de todo texto? Koselleck 
responde: “la experiencia se condensa en los conceptos como me-
dio de elaboración de la historia humana”. 

Frente a este ideal metódico, Gadamer sostiene que el funda-
mento de la Histórica es la hermenéutica, lo que indicaría que 
sería la historia vivida (Geschichte), la historia escrita (Historie) y la 

mágicos y en el sacrificio, que no tiene su asiento histórico en la palabra […] Cuando 
alguien queda impresionado por una alocución, la experimenta no solo en lo lingüís-
tico, sino también en todo el cuerpo; y se enmudece a consecuencia de una acción, 
quien ‘se queda sin voz’ experimenta aún con más fuerza su dependencia del lenguaje 
para poder volver a actuar […] En todos los actos hay, por consiguiente, elementos 
extralingüísticos, prelingüísticos y postlingüísticos que conducen a una historia.

Tomado de Koselleck, Historias de conceptos, op. cit., pp. 14,15. 
16   Johan Gustav Droysen adoptó el término histórica (Historik) para caracterizar 
sus cursos al explicar el propósito de sus lecciones. Así se preguntaba por las 
condiciones de posibilidad y de validez que hay sobre conocimiento histórico y 
su pertinencia para el presente. Por ello se proponía demostrar que la denomina-
ción Historik debía revelar el Organon de “nuestra ciencia”. Siguiendo la secuen-
cia terminológica de la Historik, las tres partes de las que se compone son la 
Metódica, la Sistemática y la Tópica. De esta manera, la Historik se convierte en 
un compendio que fundamentaba en lo filosófico no nada más las condiciones de 
posibilidad del conocimiento histórico, sino además su validez, mediante la pro-
puesta de una metodología para su escritura. Vid. Guillermo Zermeño, “Droysen 
o la historia como arte de la memoria”, pp. 61-88. Por su parte, para Koselleck, 
la Histórica debe ser concebida como una teoría que permita acceder a las con-
diciones de posibilidad de toda historia posible en el sentido fundamental de la 
existencia humana. La influencia de Heidegger le permite fundamentar una teo-
ría sobre los tiempos históricos basada en las condiciones extra y prelingüísticas; 
esto es, en las categorías existenciales estructuradas en El Ser y El Tiempo.



148  /  Gerson Moreno Reséndiz

misma Histórica (Historik) serían fagocitadas por la hermenéu
tica.17 Koselleck se distancia de este proyecto puesto que considera 
que hay condiciones extra y prelingüísticas –aspecto que no reco-
nocen ni la escuela de Cambridge ni la hermenéutica de Gada-
mer– de historias y porque la Histórica entendida como teoría 
universal de tales condiciones no puede considerarse como un sub-
caso de la hermenéutica. 

La hermenéutica existencial de Gadamer –a diferencia de la 
tradición de una hermenéutica concebida estrictamente (Droysen, 
Schleiermacher y Dilthey)– apunta al “fundamento del mundo de 
la vida” de todo comprender, no sólo al que se manifiesta en la 
interpretación de los textos:18 La lingüisticidad que la hermenéu-
tica de Gadamer emplaza en el centro no es nada más la de los 
textos; por tal entiende asimismo la condición de ser fundamental 
de todo actuar y crear humanos.19 Bajo la frase “El ser que puede 
ser comprendido es lenguaje”, está enlazada con la ontología univer-
sal del lenguaje: todo comprender devuelve su propia universalidad 
a la construcción óntica de lo comprendido, cuando determina 

17   Sobre la distinción entre historia e Historia, vid. Reinhart Koselleck, historia, 
Historia.
18   F. Sheleiermacher transformó la hermenéutica en un código generalizable y 
aplicable a todo tipo de textos. Situó el centro de gravedad de la hermenéutica, 
no en la retórica o una teoría general de los signos, sino en el análisis de la com-
prensión del lenguaje, concebido como una expresión del pensamiento o espíri-
tu individual. En este caso, la hermenéutica creada por Sheleiermacher sirvió 
de fundamento al nacimiento moderno o ilustrado de las humanidades. De sus 
principios se derivaron los métodos y prácticas que dieron sustento a las discipli-
nas “científicas” como la historia o la filología. Wilhelm Dilthey estableció que, 
gracias a Scheleiermacher, la hermenéutica dejó de ser un método especializado 
de crítica textual, para llegar a ser una teoría general de la comprensión de los 
productos propios de la naturaleza humana, en el sentido no biológico, sino es-
piritual. Con la hermenéutica de pretensión universal se podía llegar a la com-
prensión de todos los signos lingüísticos, no obstante su ocurrencia y el carácter 
de los textos. En principio, la hermenéutica del periodo de la ilustración se con-
cibió como una teoría de la interpretación inmanente de los textos. En esta medida 
hay una metodología de la interpretación de las obras filosóficas: esfuerzo por 
comprender la realidad, lo que el otro quiso decir. Ibidem, p. 80. 
19   Faustino Oncina, “Los giros de la historia conceptual”, p. 49.



Historia de las palabras (history of speech) o historia de los conceptos   /  149

ésta en un sentido universal como lenguaje. El lenguaje, por tanto, 
no significa lenguaje de las palabras en exclusiva, sino también 
lenguaje del arte, lenguaje de la naturaleza e incluso lenguaje de las 
cosas. A esto Gadamer menciona: “Cuando acuñé la frase ‘el ser 
que puede ser comprendido es lenguaje’, ésta dejaba sobreenten-
der que lo que es nunca se puede comprender del todo. Deja sobre-
entender esto porque lo mentado por el lenguaje rebasa aquello 
siempre que se expresa”.20

De esta manera la frase es interpretada como indicación de la 
incolmabilidad de la experiencia del sentido, de la inagotabilidad 
del significado. Luego, no se trata de que el lenguaje permita com-
prenderlo todo o que todo lo susceptible de comprensión pueda 
ser articulado en el lenguaje o de un ser para el texto, sino que 
entender es buscar palabras para expresar de modo precario nuestra 
comprensión; como dice Gadamer, somos Voreverständnis (precom
prensión) formada por Vorurtiele (prejuicios). En otras palabras 
hay algo de la experiencia que por medio del lenguaje es indecible, 
inatrapable. Lo que lleva a concluir que sólo lo decible es signifi
cable, o que en exclusiva lo significable es representable. De la 
misma manera que para los filósofos de Cambridge, el lenguaje es 
una representación proyectiva de la realidad; pero para Gadamer 
no toda la realidad es abarcable o agotada por el lenguaje.

Y volvemos al punto de partida con el cual comenzamos a en-
focarnos en Gadamer. Respecto a esta hermenéutica existencial, 
que tiene como condición de posibilidad a El Ser y el tiempo de 
Martin Heidegger, y que debería poner especial atención en el pro-
blema de la “experiencia”, de nuevo Koselleck hace ver a Gada- 
mer que en su hermenéutica éste se centra más en la preocupación 
por la “verdad histórica” que por el “método” para acceder a dicha 
“experiencia”:

El tradicional círculo hermenéutico en el proceso de compren-
sión de cualquier texto y discurso –por cuanto parte y todo se 

20   Hans-Georg Gadamer, apud ibidem, p. 50.



150  /  Gerson Moreno Reséndiz

presuponen recíprocamente para poder ser comprendidos– había 
sido situado en un plano más profundo ya por Dilthey y Heide-
gger. La existencia humana es un Da-sein histórico, porque está 
siempre orientado hacia la comprensión del mundo que es a  
la vez aprehendido y constituido lingüísticamente en el mismo 
acto. La remisión de toda experiencia del mundo a su interpreta-
ción del mundo es cooriginada con la posibilidad de su experien-
cia lingüística y, por consiguiente, como toda lengua, es también 
histórica. Así pues, la hermenéutica, entes de todas las diferencia-
ciones científicas y aplicaciones metódicas, es principalmente la 
doctrina de la inserción existencial en lo que se puede denominar 
historia (Geschichte), posibilitada y transmitida lingüísticamente. 
A Gadamer le importa la verdad histórica y sólo subsidiariamen-
te el método […]. La hermenéutica, como doctrina de la com-
prensión, posee un rango histórico-ontológico, y la lingüisticidad 
constituye el modo de ejecución ínsito en ella que no se deja 
objetivar metódicamente. Sin este tipo de posibilidad dada pre-
viamente de experiencia del mundo, el Da-sein humano, más allá 
de todas las ciencias, ni siquiera es pensable.21 

En efecto, la hermenéutica existencial de Gadamer no está 
centrada en el problema fundamental de lo indecible que hay en 
el acto del lenguaje, porque, sin más, éste es irrecuperable, inex-
presable, ya que en su reflexión se encuentra implícita la filosofía 
existencial de Heidegger. El Ser y el tiempo consiste en una analí
tica existencial sobre aquel ente –el hombre–, quien es el que se 
interroga sobre el sentido del ser. “Este ente que nosotros somos 
mismos y que tiene entre otros rasgos ‘la posibilidad de ser’ del pre
guntar, lo designamos empleando el término ‘ser ahí’ (Da-sein)”.22 
El hombre, que es considerado en su modo de ser, es Da-sein,  
“ser ahí”; y el “ahí” (da) sirve para indicar el hecho de que el hombre 

21   Koselleck y Gadamer, Historia y hermenéutica, op. cit., p. 86.
22   Martín Heidegger, El ser y el tiempo, p. 17.



Historia de las palabras (history of speech) o historia de los conceptos   /  151

se halla siempre en una situación, arrojado en ella y en relación 
activa con respecto a ella. La existencia es el modo de ser del “ser 
ahí”: “la naturaleza, la esencia del ‘ser ahí’ consiste en su existen-
cia”.23 Por lo tanto, el modo de ser del hombre es la existencia y 
la existencia es “poder ser”. Sin embargo, “poder ser” significa 
proyectar. Por lo tanto, la existencia es de manera esencial trascen-
dencia, identificada por Heidegger como “ir más allá de uno mis-
mo”. De modo que para Heidegger la trascendencia no es uno 
más entre los muchos comportamientos posibles del hombre, sino su 
constitución fundamental: el hombre es proyecto, y las cosas del 
mundo son en su origen utensilios en función del proyecto huma-
no. Todo esto nos lleva a aquel rasgo fundamental del hombre, 
que Heidegger denomina “ser en el mundo”. 

Dado que la existencia es posibilidad y proyección, Heidegger, 
en El Ser y el tiempo, afirma que entre las determinaciones del tiem-
po (pasado, presente y futuro) la fundamental es el futuro. El pro-
yectarse hacia delante sobre él en vista de sí mismo –proyectarse 
que se fundamenta en el porvenir– es un rasgo esencial de la exis-
tencialidad. El sentido primario de ésta es el porvenir, que de cier-
ta forma elimina la angustia que provoca el “ser para la muerte”.24 
Sin embargo, el cuidado, que anticipa posibilidades, surge desde 
el pasado y lo implica. Así, entre pasado y futuro se alternan las 
cosas, que es el presente. Estas tres determinaciones del tiempo ha-
llan su significado en su “estar fuera de sí”: el futuro es un tender 
hacia delante, el presente es un estar en las cosas y el pasado es un 
volver a una situación de hecho con el propósito de aceptarla. Ésta 
es la razón por la que Heidegger llama ek-stasis (en su sentido eti-
mológico de “estar fuera”) a los tres momentos del tiempo: Porve-
nir, el haber sido y presente revelan el carácter del “a por”, del 
“hacia atrás” y del “encontrarse con”. Los fenómenos del “ad”, el 
“retro” y el “cabe” revelan la temporalidad como un puro éxtasis. 

23   Ibidem, p. 54.
24   Vid. ibidem, pp. 283-291 (“Proyección existenciaria de un ‘ser relativamente 
a la muerte’ propio”). 



152  /  Gerson Moreno Reséndiz

Por eso llamamos ek-stasis de la temporalidad a los fenómenos de
finidos como “porvenir”, “haber sido” y “presente”. 

En esta tarea declarada de El ser y el tiempo que es determinar 
el sentido del ser; en esta reflexión que se ha llevado a cabo me-
diante la analítica existencial, el análisis de las estructuras de la 
existencia ha dado como resultado que el sentido del ser es impo-
sible de obtener a través de la interrogación dirigida a un ente. El 
análisis de la existencia hace ver que la existencia auténtica im- 
plica la nada de todo proyecto y la nada de la misma existencia, 
puesto que se “está fuera de”. El análisis del “estar ahí” de aquel 
ente privilegiado que se plantea la pregunta acerca del sentido 
del ser no revela el sentido del ser, sino la nada de la existencia, el 
ser para la muerte. En su “introducción a la metafísica” publicada 
en 1949, Heidegger explicita estas consideraciones, llevando a cabo 
una crítica radical de la metafísica clásica.25 Ésta, desde Aristóteles 
hasta Hegel e incluso Nietzsche, ha realizado lo que la analítica 
existencial ha demostrado que es imposible: ha buscado el sentido 
del ser indagando acerca de los entes. La metafísica identificó el 
ser en la objetividad, con la simple presencia de los entes. De este 
modo, no es metafísica, sino una física absorbida por las cosas, 
que olvidó al ser y que conduce al olvido del olvido. Platón fue el 
primer responsable de la degradación de la metafísica al plano de 
la física. Los primeros filósofos (Anaximandro, Parménides, Herá-
clito) habían concebido la verdad como un desvelarse del ser, cosa 
que demuestra el sentido etimológico de aletheia. En cambio, Pla-
tón rechazó la verdad como “no ocultamiento de ser”, e invirtió la 
relación entre ser y verdad, fundamentando el ser en la verdad, y 
que ésta se hallaría en el pensamiento que juzga y establece rela-
ciones entre sus propios contenidos o ideas, y no el ser que se 
desvela ante el pensamiento. Así, el ser acabaría por convertirse en 
finito y relativo a la mente humana y, con mayor exactitud, al 
lenguaje de ésta. 

25   Vid. Martín Heidegger, Introducción a ¿Qué es metafísica?



Historia de las palabras (history of speech) o historia de los conceptos   /  153

Así, para Heidegger, el lenguaje de los hombres puede hablar de 
los entes, pero no del ser. Por ello la revelación del ser no puede 
ser obra de un ente, aunque se trate de un ente privilegiado como  
el “estar ahí”, sino que puede producirse sólo a través de la inicia-
tiva del ser mismo. ¿En dónde comienza este desvelarse del ser? El 
ser, dice Heidegger, se desvela con el lenguaje, pero no en el len-
guaje científico propio de los entes o en el lenguaje inauténtico 
de la habladuría, sino en el lenguaje auténtico de la poesía de aquel 
lenguaje que negó el racionalismo cartesiano: “El lenguaje es la casa 
del ser. En esta morada habita el hombre. Los poetas y los pensa-
dores son los guardianes de esta morada”. En la forma auroral de la 
poesía, la palabra posee un carácter sagrado: la poesía, lengua ori-
ginaria, da nombre a las cosas y fundamenta al ser. Por consiguien-
te, la actitud adecuada del hombre en relación con el ser consiste 
en el silencio que permite escuchar al ser; y el abandono (Gelass-
enheit) en el ser es la única actitud correcta. Por lo tanto, el hombre 
debe hacerse libre a través de la verdad, concebida como desve
lamiento del ser.

El camino de Bielefeld

Ésa, quizá, fue la recepción que tuvo Gadamer y lo que a menu-
do lo llevaría a repetir: “Quien juzga importante la hermenéutica 
debe saber ante todo que es importante escuchar y que se puede 
hacer comprender algo sólo a quien es capaz de escuchar”.26 No 
obstante para Koselleck, Heidegger ofreció en El ser y el tiempo un 
esbozo de ontología fundamental, que aspiraba entre otras cosas  
a derivar, diría que casi por necesidad, la condición de posibili-
dad de un Historie y la de una Geschichte a partir del análisis exis-
tenciario del Da-sein finito. Tensada entre nacimiento y muerte, la 
estructura fundamental del Da-sein humano es su maduración: 

26   Hans-Georg Gadamer, “Histórica y lenguaje: una respuesta”, p. 98.



154  /  Gerson Moreno Reséndiz

brota de la experiencia insuperable de aquella finitud que puede 
ser experimentada nada más en el precursar de la muerte (im Vor-
lauf zum Tode). Mediante un análisis de la finitud, Heidegger hace 
aflorar el horizonte de la temporalidad y de la historicidad para 
demostrar la posibilidad de la historia en general. Hay que dife-
renciar a su vez el así denominado “estar arrojado” (Geworfenheit) 
que se refiere a la coacción para aceptar el propio Dasein y, hablando 
de forma empírica, el nacimiento con que se inicia la vida y, por 
tanto, también la muerte, como condición de posibilidad de la 
historia. La intención sistemática de Heidegger era justo ante 
todo la posibilidad del no-ser en el “precursar” la muerte (Vorlauf 
zum Tode) que el horizonte de sentido de toda experiencia debía 
aparecer en la maduración del Da-sein. Pero en el análisis de su 
determinación de la finitud se intercalaron, sin embargo, nume-
rosas categorías e interpretaciones legibles de manera antropológi-
ca, susceptibles de ser perfeccionadas y ampliadas, por mucho que 
el propio Heidegger se afanase por oponerse a semejante “antro-
pologización”.27

Por lo tanto, querría en primer lugar ampliar la oferta de cate
gorías. Me parece oportuno complementar las determinaciones 
de la finitud de la analítica del Dasein de Heidegger para dirigir la 
atención a la posibilidad de historias factuales. El par antitético 
central de Heidegger –el estar arrojado (Geworfenheit) (conside-
rado empíricamente el nacimiento) y el “precursar la muerte” 
(Vorlaufen zum Tode) (empíricamente el tener que morir)– se 
pueden complementar con otras determinaciones antitéticas, que 
definen el horizonte temporal de nuestras experiencias de finitud 
con mayor rigor y, en cualquier caso, también de un modo diver-
so. Y nada debe turbarnos el hecho de que se trate de categorías 
que aconsejan una ampliación en la antropología histórica, pues 
fueron categorías del propio Heidegger las que, por su legibilidad 

27   Vid. Reinhart Koselleck, “Histórica y hermenéutica”, p. 71. 



Historia de las palabras (history of speech) o historia de los conceptos   /  155

e interpenetrabilidad antropológicas, provocaron una Histórica, 
aunque tan sólo permitan una fundamentación insuficiente.28 

¿En dónde se encuentra, por tanto, el punto de confluencia de 
los pares antitéticos que preparan el camino para una Histórica?, se 
pregunta Koselleck. Según Heidegger, se trata de determinaciones 
existenciarias, es decir, en cierto modo de categorías trascendenta-
les que nombran la posibilidad de historias, sin poder hacer ya 
susceptibles descripciones históricas concretas. El catálogo de ca-
tegorías apunta al cumplimiento empírico, sin por eso poder captar 
la variedad de historias que en efecto acontecen. Siempre deben 
añadirse condiciones suplementarias para poder conferir a una his-
toria su carácter de realidad, como quiera que esté construida.29 

Hasta ahora se ha tratado de un esbozo teórico, ciertamente os-
tentativo, que debe llevar al análisis existenciario de Heidegger en 
una dirección que este autor no tomó en consideración. Es decir, 
se trata de entender la posibilidad de historias, mientras Heidegger 
se contentó con la categoría de la historicidad. Esta categoría, 
por así decirlo, exponía la experiencia de la relatividad del histo-
ricismo en una duración legible positivamente, sin ayudar de tal 
manera a fundamentar trascendentalmente la diversidad de histo-
rias reales.30

Por lo tanto, la propuesta de Koselleck está encaminada a 
cómo fundar una teoría general de la experiencia histórica y res-
ponder a los desafíos metodológicos concretos que podrían deri-
varse de ella para la práctica historiográfica. Koselleck pretende 
resolver esta problemática a través de una antropología funda-
mental y una teoría de las temporalidades históricas. Alexander 
Escudier, en un muy interesante artículo, trata de sistematizar el 

28   Ibidem, p. 73.
29   Ibidem, p. 84.
30   Ibidem, p. 85.



156  /  Gerson Moreno Reséndiz

pensamiento existenciario de Koselleck referido en su Histórica por 
esta vía, y extraído de la laudatio de Koselleck a Gadamer en 1985, 
por lo cual lo tomo como referencia para los siguientes párrafos.31 

Dentro de la antropología fundamental, y cuyo objetivo es 
crear parejas empíricas concretas para las condiciones de posibili-
dad estructurales de la historia, Koselleck parte de una oposición 
fundamental “poder matar” (Totschlagenkönnen)/“ser para la muer-
te” (Sein zum Tode), con esto, intenta aquí descubrir estructuras 
duraderas de experiencia histórica bajo la superficie de las expe-
riencias, las esperanzas y los sufrimientos individuales. Su objetivo 
es poner un “existenciario” de rango superior al “ser para la muerte” 
heideggeriano, a saber, “das Totschlagenkönnen”–el poder matar a 
otro hombre por anticipado de su propia muerte–. Este existen-
ciario funciona, entonces, como un dato antropológico mínimo 
perenne; parece ser la condición de posibilidad “de las” historias, 
a través de la posibilidad inerradicable de la guerra de todos contra 
todos que se encuentra implícita en la tradición política desde 
Thomas Hobbes hasta Carl Schmitt.

“Movilizando a Hobbes”,32 el Estado social de guerra civil po-
tencial (ya se trate de que esa potencialidad sea manifiesta o esté 
sólo latente para los actores), sería la definición misma del tiempo. 
Tal sería la profundidad existencial vivida de la temporalidad en 
caso de experiencias límite –como son aquellas condiciones de  po-
sibilidad inminente de la muerte física que llegan a sentirse a cada 
momento–. Al existenciario del Totschlagenkönnen y al estado pre-
institucional de la guerra civil les corresponde así en Koselleck un 
concepto particular de tiempo que Escudier califica de tiempo 
existencial prepolítico. Es el tiempo angustioso de la posibilidad 

31   Vid. Alexandre Escudier, “‘Temporalización’ y modernidad política: intento 
de sistematización a partir de Koselleck”. 
32   “Movilizar” aquí no posee una significación teórica profunda; sin embargo, su 
uso en este trabajo se debe a que el Leviathan de Thomas Hobbes es fundamental 
para entender la posición teórico-política existencial de Carl Schmitt y Heideg-
ger, autores que sin duda tienen una honda huella en el desarrollo de la Histórica 
koselleckiana, como se evidencia en estos párrafos.



Historia de las palabras (history of speech) o historia de los conceptos   /  157

ilimitada de la muerte; el tiempo vivido fuera de toda institución 
política estable –un tiempo vivido casi deshistorizado, ya que todo 
sucede como si ninguna institución (ni política ni de otro tipo mo-
ral) tuviera poder sobre el individuo a fin de refrenar su pulsión 
autoconservadora de muerte (el derecho natural hobbesiano).

Esta temporalidad angustiada e íntima se encuentra espacializa-
da desde que tuvo lugar el combate por la supervivencia. De ello 
se deriva, de forma directa, la estructura postagonal del “arriba” 
(oben)/“abajo” (unter). Con ello estamos ya en un primer nivel de 
especificación por el que el existenciario das Totschlagenkönnen re-
cibe una extensión empírica en la historia real. Es un hecho que el 
combate a muerte tuvo lugar; con la muerte de una de las dos 
partes se evitó el precio de una sumisión a la otra dentro de una 
estructura del “oben/unter”. De este modo el existenciario se espa-
cializó en lo social; el hic et nunc postagonal consagra el comienzo de 
toda institucionalización. La especificación gradual del existenciario 
“primario” conduce así a la dialéctica del poder: vencedores/ven-
cidos, amo/esclavo, gobernates/gobernados, dominadores/domi-
nados. Subsecuentemente la potencialidad del Totschlagenkönnen 
se redirige a una dialéctica a nivel de entidades políticas más gran-
des mediante el opuesto “dentro” (innen)/ “fuera” (außen), que se 
traduce de modo empírico hacia dos niveles de especificación: 1) la 
inscripción espacial en sentido estricto (a través de las fronteras 
concretas) del combate a muerte existente siempre de manera 
latente entre al menos dos unidades de acción ampliadas en lo 
territorial (cosas todas ellas que están en el fundamento de las re-
laciones internacionales) y que encontrará su especificación en la 
pareja amigo/enemigo carlischmiana; 2) el necesario mantenimien-
to, a fin de hacer posible la acción, de un límite impermeable en-
tre los círculos de poder responsables y el resto de los gobernados 
en el seno de un grupo de población dado, que encuentra su espe-
cificidad en la pareja público/privado. 

Por otro lado, además de una espacialización existenciaria, Ko-
selleck ofrece una temporalización, mediante la oposición “antes” 



158  /  Gerson Moreno Reséndiz

(vorher)/ “después” (nachher). Tiempo histórico en específico, a di-
ferencia del tiempo prepolítico, que es otra dicotomía de orden 
fundacional primario, pues pudiera estar fundada ella misma en el 
análisis kantiano del “sentido interno” en el seno de la estética 
trascendental de la primera Crítica. Esta pareja casi trascendental 
subsume la diferencia entre diacronía y sincronía (es decir, la dife-
rencia entre acontecimientos y estructuras). Si es verdad que “las 
estructuras sólo se pueden concebir en el medio de los aconteci-
mientos, en los que se articulan las estructuras que se van a traslu-
cir a través de ellos”, parece que la “semántica histórica” se sitúa en 
la encrucijada de dos temporalidades, la de las estructuras y la de 
los acontecimientos. 

El punto es crucial puesto que, contrariamente a la docta ignoran
cia mostrada por Quentin Skinner y John Pocock, “la semántica 
histórica” –en tanto que método de objetivación de las produc-
ciones socioculturales de sentido y de sus efectos políticos– va  
más allá de la simple historización, en forma de diccionario, de 
palabras y conceptos políticos aislados. Permite tematizar la ten-
sión interna de la temporalidad histórica en general, a saber, su 
doble dimensión–en la diacronía y sincronía– de inercia estruc-
tural y de pragmática innovadora en condiciones reales.33 

Más tarde, la pareja casi trascendental vorher/nachher remite 
a un plan de análisis general, del tiempo subjetivo dividido en 
los tres ek-stasis heideggerianos (pasado, presente, futuro), donde 
subsume en este sentido la partición nocional entre “espacio de 
experiencia” (Erfahrungsraum) y “horizonte de expectativa” (Er-
wartungshorizont). Este par obliga a pensar lo que podría ser una 
teoría general de la experiencia a través de la historia.

Una parte del espacio de experiencia está constituido por datos 
estructurales que no cambian más que con lentitud, si es que lo 

33   Ibidem, p. 179.



Historia de las palabras (history of speech) o historia de los conceptos   /  159

hacen, en la diacronía a través de la intervención de los hombres 
en su medio. Son las famosas estructuras de repetición que operan, 
algunas, antes de toda semantización. Por su parte, el horizonte de 
expectativa está constituido por el elemento dinámico de la histo-
ria, en contacto directo con la semantización de la pareja espa- 
cio de experiencia y horizonte de expectativa. Es nada menos que la 
instancia que posibilita el Da-sein y se corresponde con el existen-
ciario Sein zum Tode heideggeriano. Mas, la expectativa se entiende 
como una mezcla de previsión de lo probable de modo empírico 
(previsión racional y/o profecía) y de esperanzas/temores (motiva-
ción axiológica y/o dogmáticamente), no siendo la política más 
que una modalización intramundana de estos dos componentes, 
modalización que tiene en cuenta los imperativos materiales, so-
ciales e institucionales del momento. De esta manera, escribir histo-
ria de los conceptos consistiría, entonces, en analizar la proporción 
del equilibrio variable de lo que podríamos llamar elementos pre-
ventivos cognitivos, por una parte; y los elementos normativos expec-
tativos presentes en toda relación con las cosas futuras que se ven 
condensados en los conceptos, por otra.

Esta posición lleva por último a Koselleck a trabajar sobre la 
diferencia entre “palabra” y “concepto”, pues es la manera a través 
de la cual se mantiene abierta la referencia a la dimensión existen-
cial de la historia como experiencia del tiempo. Lo que Koselleck 
circunscribe en el triángulo definido por Wort, Bedeutung y Sache: 
“palabra”, “significado” y “cosa”. Y es que todos los conceptos son 
palabras, pero no todas las palabras son conceptos. Koselleck in-
siste mucho en este aspecto. Por un lado, para confirmar la posición 
que les permite sostener que, frente a la univocidad significante 
de las palabras (que pueden ser definidas), los conceptos pueden 
mantener en cambio una multiplicidad de significados, no nada 
más en el nivel de la diacronía, sino también en el de la sincronía; 
y si lo hacen, es porque los conceptos transmiten historias que ape-
lan a experiencias, temores, anhelos, proyecciones, expectativas. 
Expresan historias porque dibujan el significado de un concepto 



160  /  Gerson Moreno Reséndiz

movilizando toda la constelación de palabras e imágenes que han 
contribuido a definirlo. Una palabra dice la cosa entendida –y es 
por esto por lo que resulta siempre definible– mientras que el 
concepto representa el cruce complejo y por completo estratifica-
do de todas las palabras e imágenes que concurren en un mismo 
significado que se transmite a la cosa a decir. Cuando Koselleck 
evoca la profunda estructura temporal de un concepto no se refie-
re, por tanto, a la cronología, al “desarrollo” de una idea o de un 
concepto. Se refiere, más bien, al modo a través del cual un siste-
ma de referencia o de palabras es movilizado34 para entender una 
determinada “cosa”, elaborando su significado o volviendo a de-
terminar el espacio de “convergencia” entre una determinada ex-
periencia del tiempo y el concepto; pues, la experiencia tiene la 
necesidad de ser articulada, compartida o reconocida.35 

A fin de cuentas, este último presupuesto llevaría a Koselleck a 
hacer suyo el presupuesto nietzscheniano según el cual “sólo lo 
indefinible es histórico”, y lo redirige hacia sus últimas consecuen-
cias: “los conceptos no tienen historia”. Que los conceptos no ten-
gan historia y, sin embargo, contengan una historia, significa en sí 
que los conceptos, al ser utilizados en espacios concretos, no trans-
miten significado, sino experiencias que se representan en temores 
o esperanzas; los conceptos paralizan o movilizan, atraen y proyec-
tan, generan recuerdos o expectativas al ser utilizados en espacios 
políticos (prensa, asamblea o movilización social). Por ello la este-
rilidad de tratar de definir un concepto. “Los conceptos no tienen 
historia”, ya que éstos son utilizados en un espacio de desacuerdo, 

34   Aquí, “movilizar” adquiere una connotación política sin más, pues los con-
ceptos para Koselleck se “movilizan” en el espacio de lo polémico. Con ello, 
los conceptos, más que ser utilizados, son movilizados desde el presente en el 
sentido propio de que los conceptos proyectan hacia el recuerdo –memoria de 
un pueblo o comunidad–, pero también hacia el futuro, abriendo horizontes 
de expectativa que incitan a los individuos a moverse a buscar por medio de la 
lucha esos horizontes.
35   Vid. Reinhart Koselleck, “Historia social e historia de los conceptos”, pp. 
9-26. 



Historia de las palabras (history of speech) o historia de los conceptos   /  161

en el espacio de la lucha política, en el espacio que pertenece a lo 
indefinible, que es para Koselleck la característica principal de la 
modernidad.36 Esto tampoco es una novedad, pues es bien cono-
cida la influencia que tuvo Carl Schmitt en Koselleck. Schmitt 
sustrae lo político de la noción de que también los conceptos tie-
nen un sentido polémico, y se les pone en práctica siempre en un 
campo que es a su vez polémico. Estos conceptos de lo polémico 
no se dan más que en un uso polémico.

Conclusión

El recorrido que hicimos a través de las diferentes posiciones teó-
ricas, mostró los problemas fundamentales en los que se resume 
cada una de ellas. Por un lado, está el problema de la lectura correc-
ta de los textos y el significado en Cambridge; por el otro, tam-
bién se ve el problema de la experiencia, el significado, el sentido 
y la recepción de los textos en Gadamer. Ambas posiciones teóri-
cas, sin embargo, para Reinhart Koselleck subsumirían a la histo-
ria de los conceptos en ser una mera herramienta auxiliar de la 
historia social; es por ello que por medio del desarrollo de una 
Histórica, Koselleck trata de tender un puente entre la historia de 
los conceptos y la historia social, y de paso independizarla tanto 
de la hermenéutica como de la misma historia social.

La Histórica desarrollada por Koselleck e inspirada en Heide-
gger permite entender las estructuras temporales y antropológicas 
que funcionan como condición de posibilidad de toda historia 
que es a su vez posible. Sin embargo, como punto fundamental, la 
reflexión que se encuentra dentro de la Histórica facilita extraer 
eso indecible de la experiencia que no se representa en el len
guaje, como sostendría Gadamer. Lo indecible de toda historia, 

36   Vid. Reinhart Koselleck, Crítica y crisis. Un estudio sobre la patogénesis del 
mundo burgués.



162  /  Gerson Moreno Reséndiz

Koselleck lo recuperaría por medio de una idea de condensación de 
experiencias y expectativas en los conceptos; “los conceptos son, 
por tanto, necesarios para integrar las experiencias pasadas [y ex-
pectativas futuras] tanto en nuestro lenguaje como en nuestro 
comportamientos. En lenguaje kantiano: no hay experiencia [ni 
expectativa] sin conceptos. Este adagio también se puede consi-
derar como un enunciado antropológico”.37 Por lo tanto, las ex
periencias y expectativas pueden ser recuperadas mediante los 
conceptos. Esto trae como consecuencia metodológica que mien-
tras en el concepto, para la escuela de Cambridge sólo son significa-
dos, para Koselleck, en un nivel de la pragmática del lenguaje, los 
conceptos generan efectos de presencia en el ámbito social, pues 
“condensan experiencias y expectativas”; es decir, apelan a la me-
moria de un pueblo o se proyectan a posibilidades futuras.

Pero también, la distinción entre “palabra” y “concepto” es
tablece el límite entre lo definible y lo indefinible en su sentido 
polémico característico de la praxis social. Lo que significa que los 
“conceptos”, al estabilizarse en lo social, se convierten en “pala-
bras”, pues no sólo dejan de ser asunto de debate público, sino 
que también dejan de ser factor de movilización social, de lucha 
política por apropiársela e imponerla. Las “palabras” en su uso so-
cial no transmiten nada, más que un estéril y cristalino significa-
do, sobre el cual ni siquiera es pensable una reflexión crítica. Por 
otro lado, los conceptos, transmiten una historia, de ahí la posibi-
lidad de que sean poderosos detonadores de praxis social. Por úl-
timo, el punto sería no centrase en buscar el “significado” de las 
palabras, aunque éste sea una obligación para el historiador, sino 
más bien preguntarse por las “historias” que se condensan en 
los conceptos y el estado de cosas que posibilitan el devenir de 
éstos. 

37   Reinhart Koselleck, “Historia de los conceptos y conceptos de historia”, p. 29. 



Historia de las palabras (history of speech) o historia de los conceptos   /  163

Bibliografía

Austin, John L. “Emisiones realizativas”, en Luis Ml. Valdés Villa-
nueva (ed.), En búsqueda del significado, Madrid, Tecnos/Uni-
versidad de Murcia, 1991, pp. 415-430.

Chignola, Sandro. “Entre Heidelberg y Cambridge: El léxico en 
situación”, en Sandro Chignola y Giuseppe Dusso, Historia de 
los conceptos y filosofía política, Madrid, Biblioteca Nueva, 2009, 
pp. 79-113.

Escudier, Alexandre. “‘Temporalización’ y modernidad política: 
intento de sistematización a partir de Koselleck”, en Faustino 
Oncina (ed.), Palabras, conceptos, ideas. Estudios sobre la histo-
ria conceptual, Barcelona, Herder, 2010, pp. 163-215.

Gadamer, Hans-George. Verdad y método, octava edición, Sala-
manca, España, Sígueme, 1999 (1975).

_________. “Histórica y lenguaje: una respuesta”, en Reinhart 
Koselleck y Hans-George Gadamer, Historia y hermenéutica, 
intr. de José Luis Villacañas y Faustino Oncina, Barcelona, Pai-
dós/ice/uab, 1997, pp. 95-106.

García, Eloy. “Estudio preliminar: Una propuesta de relectura del 
pensamiento político: John Pocock y el discurso republicano 
cívico”, en J.G.A. Pocock, El momento maquiavélico. El pensa-
miento político florentino y la tradición republicana atlántica, 2ª. 
ed., Madrid, Tecnos, 2008, pp. 9-72.

Heidegger, Martín. El ser y el tiempo, 2ª. ed., México, fce, 2007. 
_________. “Introducción a “qué es metafísica””, en Qué es meta-

física?; seguido de Epílogo a ¿Qué es metafísica?; e intr. a “¿Qué 
es metafísica?», Madrid, Alianza, 2003, pp. 63-92.

Koselleck, Reinhart. Historias de conceptos. Estudios sobre semán-
tica y pragmática del lenguaje político social, Madrid, Trotta, 
2012.

_________. “Historia social e historia de los conceptos”, en His-
torias de conceptos. Estudios sobre semántica y pragmática del len-
guaje político y social, Madrid, Trotta, 2012, pp. 9-26.



164  /  Gerson Moreno Reséndiz

_________. “Historia de los conceptos y conceptos de historia”, 
en Historias de conceptos. Estudios sobre semántica y pragmática 
del lenguaje político y social, Madrid, Trotta, 2012, pp. 27-44.

_________. historia, Historia, 2a. ed., Madrid, Trotta, 2010.
_________. Crítica y crisis. Un estudio sobre la patogénesis del mundo 

burgués, Madrid, Trotta/Universidad Autónoma de Madrid, 
2007.

_________. Futuro pasado. Para una semántica de los tiempos his-
tóricos, Barcelona, Paidós, 1993 (1979).

_________. “Histórica y hermenéutica”, en Reinhart Koselleck y 
Hans-George Gadamer. Historia y hermenéutica, intr. de José 
Luis Villacañas y Faustino Oncina, Barcelona, Paidós/ice/uab, 
1997, pp. 65-94.

_________ y Hans-George Gadamer. Historia y hermenéutica, 
intr. de José Luis Villacañas y Faustino Oncina, Barcelona, 
Paidós/ice/uab, 1997.

Oncina, Faustino. “Los giros de la historia conceptual”, en Faus-
tino Oncina (ed.), Palabras, conceptos, ideas. Estudios sobre la 
historia conceptual, Barcelona, Herder, 2010.

Searle, John R. “¿Qué es un acto de habla?”, en Luis Ml. Valdés 
Villanueva (ed.), En búsqueda del significado, Madrid, Tecnos/
Universidad de Murcia, 1991, pp. 431-448.

Wittgenstein, Ludwig, Tractatus lógico-philosophicus, tr. Luis M. 
Valdés Villanueva, 3ª. ed., Madrid, Tecnos, 2012 (1921).

Zermeño, Guillermo. “Droysen o la historia como arte de la me-
moria”, en Karl Kohut (comp.), El oficio del historiador. Teorías 
y tendencias de la historiografía alemana en el siglo xix, México, 
Herder, 2009, pp. 61-88.




