;Como clasificamos a la gente
del pasado? Categorias sociales,
clases e identidades anacronicas*

How DO WE CLASSIFY THE PEOPLE FROM THE PAST? SOCIAL
CATHEGORIES, CLASES AND ANACHRONIC IDENTITIES

JAVIER FERNANDEZ SEBASTIAN
Universidad del Pais Vasco
Espana

SUMMARY

This article offers a methodological reflection upon the historicity of the cat-
egories that we use to classify the people of the past. It provides a broad
analysis of some of the academic debates regarding the analytical rools used
by social scientists to this end (estates, classes, identities, etcetera.), debates
which, since the 19605, have seen the participation, amongst others, of a series
of French historians from the second generation of Annales to the present day.

* Este trabajo es uno de los resultados del Grupo de Investigacién en Historia
Intelectual de la Politica Moderna (IT61513; Departamento de Educacion,
Universidades e Investigacién del Gobierno Vasco) y del Proyecto de Investi-
gacién “Historia Conceptual, Constitucionalismo y Modernidad en el Mundo
Iberoamericano” (HAR2010-16095, Ministerio de Economfa y Competitividad,
Gobierno de Espana). Expuse un primer esbozo de este texto en el Coloquio
Internacional “Linguagens da Identidade e da Diferenga. Classes, corporagoes,
castas e racas no mundo iberoamericano 1750-1870 (Iberconceptos III)”, organi-
zado en el Instituto Universitdrio de Lisboa (1scTE), del 3 al 5 de septiembre de
2013, por Fétima S4 e Melo Ferreira. Una segunda version fue presentada y dis-
cutida en una conferencia organizada por Joao Feres Jr. y Licia Bastos Pereira
das Neves en el Instituto de Estudos Sociais e Politicos (1esp), da Universidade do
Estado do Rio de Janeiro el 22 de abril 2014. Agradezco muy cordialmente a los
tres colegas mencionados y a todos los asistentes a esos debates sus observaciones
criticas, que he procurado tener en cuenta en la redaccién definitiva.

Historia y Grafia, Universidad Iberoamericana, afio 22, niim. 45, julio-diciembre 2015, pp. 13-56



After a critical analysis of Karl Marx’s stance on the subject, the author
highlights the threats to an adequate knowledge of the past posed by the
projection upon earlier social formations of the classificatory categories of
another age, and underlines the usefulness of conceptual history in order
historically to conceive of extinct worlds in which people were governed by
principles, structures and criteria of group division which were very different
Sfrom those of today. According to the author, the historical-conceptual ap-
proach allows ro elude the insidious ‘chronocentrism” inherent to Western
modernity.

Key words: classifications, categories, identities, historiography, time, his-
toricity, anachronism, modernity, classes.

RESUMEN
Este articulo aporta una reflexion de cardcter metodolégico sobre la his-
toricidad de las categorias que usamos para clasificar a la gente del pa-
sado. En ¢l se examinan a grandes rasgos algunos debates académicos
sobre las herramientas analiticas empleadas por los cientificos sociales
para estos fines (estamentos, clases, identidades, etcétera), debates en los
que, a partir de la década de 1960, han participado, entre otros, una serie
de historiadores franceses desde la segunda generacién de Annales hasta la
actualidad. Tras el andlisis critico de las posiciones de Karl Marx al res-
pecto, el autor pone de relieve los riesgos que para un conocimiento
adecuado del pasado se derivan de la proyeccién de las categorias clasi-
ficatorias de una época sobre formaciones sociales anteriores, y subraya
la utilidad de la historia conceptual para pensar histéricamente mundos
desvanecidos en los cuales las gentes se regfan por principios, estructuras
y criterios de divisién grupal muy diferentes de los actuales. Segtin el
autor, la aproximacién histérico-conceptual permite esquivar ciertas for-
mas de insidioso “cronocentrismo” y teleologismo inherentes a la mo-
dernidad occidental.

Palabras clave: clasificaciones, categorias, identidades, historiografia,
tiempo, historicidad, anacronismo, modernidad, clases.

Articulo recibido: 23-02-2015
Articulo aceptado: 30-06-2015

14 / Javier Fernandez Sebastian



¢COMO SE CONSTRUYEN Y CLASIFICAN
LOS OBJETOS DE CONOCIMIENTO HISTORICO?

Conocer es discernir. Para acceder a un cierto conocimiento
sobre cualquier realidad empirica hemos de observar, com-
parar, diferenciar, agrupar, clasificar. Por una parte, reunimos da-
tos desperdigados, recolectamos informacién y enlazamos ciertas
caracteristicas con determinados objetos; por otra, distinguimos
unos objetos de otros y los separamos entre si para luego reagru-
parlos de diversas maneras formando con ellos clasificaciones y
taxonomias.

Nuestro esfuerzo por conocer el mundo que nos rodea pivota
casi siempre sobre esas dos operaciones intelectuales complemen-
tarias y de signo opuesto: primero, reunimos percepciones dis-
persas y vinculamos ciertas cualidades a ciertos nombres, lo que
nos permite concebir objetos inteligibles (esto es, que puedan
ser manejados por el intelecto); luego, distribuimos los objetos asi
constituidos dentro de un punado de categorias que segmentan,
ordenan y jerarquizan internamente el dmbito de la realidad que
estamos examinando.

El saber histérico no es una excepcién. Pese a que la histo-
ria no puede considerarse en sentido estricto una ciencia empirica,
los historiadores necesitamos asimismo, valiéndonos de los métodos
propios de la disciplina, recurrir a ambas operaciones intelectua-
les para conjugar lo uno con lo mdltiple (y viceversa). Por una
parte, reducir la multiplicidad a unidad (mejor dicho, a una serie
de unidades discretas); por otra, reagrupar dichas unidades en ca-
tegorias, esto es, en unidades de un orden superior, mds comple-
jas, abstractas y organizadas. Para lo cual hemos de movilizar a un
tiempo principios unificadores y sistemas de clasificacién.!

" En el dominio narrativo, los mds sencillos acontecimientos imaginables, para
serlo, tienen que ser etiquetados con anterioridad, 7. e., clasificados y relatados
de algtin modo (Paul A. Roth, “Narrative Explanations: The Case of History”,
pp- 8-10). Pero, por supuesto, categorizar y clasificar no son operaciones acadé-
micas en exclusiva, sino mds bien una necesidad vital. Sin salirnos de nuestro

iCémo clasificamos a la gente del pasado? / 15



En la préctica, ambos procesos se superponen e intersectan.
Buscar diferencias y descubrir coincidencias son dos movimien-
tos inescindibles. Ademds, algunos de los resultados mds relevantes
de esos procesos llegan, por lo general, elaborados a las manos del
cientifico —y del historiador en particular— antes de que éste co-
mience su trabajo. De hecho, las dos estrategias intelectuales
aludidas se solapan e implican unas a otras, y nada mds es posible
distinguirlas a efectos analiticos. La adscripcién de un objeto a una
categoria presupone la atribucién a dicho objeto de un agregado de
rasgos que deberfa compartir, al menos en parte, con todos los
demids de su misma categoria (la palabra griega xamyopia signifi-
ca justo “cualidad atribuida a un objeto”).

Por lo demds, las caracteristicas atribuidas a cada objeto suelen
aparecer, una vez constituido éste, como fragmentos o bien como
facetas de tal objeto-totalidad. Y, una vez agrupados, los diversos
objetos que constituyen una clase pueden verse asimismo, de ma-
nera retrospectiva, como disjecta membra que sélo cobrarfan sen-
tido cabal como conjunto ordenado, es decir, al ser agrupados en
esa categoria clasificatoria comun que los retine.

Y no es preciso decir que, ascendiendo por una escala que nos
lleva de las mds mindsculas subdivisiones a agrupaciones cada vez
mayores, llegamos en lo més alto al esquema clasificatorio omnia-
barcante por excelencia: a la clasificacién del conocimiento huma-
no. Clasificaciones que histéricamente no diferfan en lo sustancial
del ordenamiento del cosmos que se deseaba conocer, ya que du-
rante siglos se crey6 que la division de los saberes sugerida por los
fil6sofos, aunque partiesen de las facultades o de las necesidades del
ser humano, se limitaba a reflejar la estructura del mundo en un gran

terreno, cualquier suceso vivido por determinadas personas, antes de llegar a ser
considerado un acontecimiento histérico (si es que llega a serlo alguna vez), tuvo
que se conceptualizado por ellas de algin modo: “La clasificacion formal es una
condicién inherente a la accién simbélica” (Marshall Sahlins, Islands of History,
p. 146). Mientras no se indique lo contrario, las traducciones de las citas toma-
das de ediciones originales son mias.

16 / Javier Fernandez Sebastian



cuadro sindptico. En cualquiera de sus versiones antiguas o mo-
dernas, desde las tres grandes ramas de la ciencia que distingui6
Aristételes al “globe of the intellectual world” propuesto por Ba-
con y adoptado luego por D’Alembert y los enciclopedistas france-
ses, el arbor scientiarum no seria pues sino un trasunto del orden
ontoldgico de todo lo existente.

En este trabajo exploraré sobre todo algunas cuestiones relativas
a los modos en que los historiadores y otros cientificos sociales
solemos identificar, distinguir y clasificar a la gente del pasado, agru-
pandolas segun diversos criterios: econdémico-sociales, politicos,
étnicos, territoriales, etcétera. Vaya por delante que el historiador
ordinario, lejos de construir los sistemas clasificatorios con los que
opera, por lo general se limita a asumir los grandes marcos que le
vienen dados por la tradicion historiografica en la que se ha for-
mado. Justo por eso, es aconsejable que nos detengamos alguna
vez a reflexionar sobre tales esquemas subyacentes, que hemos re-
cibido como un valioso legado de nuestros maestros e informan en
rigor nuestro trabajo sin ser apenas conscientes de ello.

Prestaré especial atencién a un aspecto concreto de esta am-
plia problemdtica, a saber: ;cdmo afecta el paso del tiempo a estas
clasificaciones? ;Podemos aplicar las categorias sociales vigentes
en cierto momento a una época anterior, o correr el riesgo de incu-
rrir en graves anacronismos que desvirtdan de manera significativa
el pasado que estamos intentando conocer? Mds en particular, dis-
cutiré la legitimidad de la aplicacién retrospectiva de ciertos cri-
terios clasificatorios surgidos en determinadas circunstancias y
coyunturas, pero dudosamente pertinentes para entender las pau-
tas de comprensién por medio de las cuales la gente que vivi6
varios siglos antes se entendian a s{ mismas y a sus mundos res-
pectivos.

Para evitar equivocos, me apresuro a afiadir que escribo desde
una perspectiva historicista, segtin la cual es inttil buscar signifi-
cados “auténticos” inherentes a los propios signos, hechos o textos,

{Cémo clasificamos a la gente del pasado? / 17



independientes de los autores y actores, observadores o intérpretes
que les otorgan sentido. Pienso por el contrario que todo signifi-
cado —como todo conocimiento— es un significado situado, ligado
a ciertas coordenadas de tiempo, lugar y persona, y me parece in-
concebible un contenido semdntico privado de un sujeto portador.?
Lo cual no equivale, desde luego, a negar la existencia y la relevancia
de comunidades de interpretacién, tradiciones y concepciones he-
redadas que confieren a ciertos significados una indiscutible solidez
y persistencia transpersonal, transespacial y transtemporal.’
Tampoco seria realista pretender alcanzar una comprensién
perfectamente transparente de los mundos del pasado, una resti-
tucién cabal de los sentidos que los textos, hechos, pricticas o ins-
tituciones tuvieron para los que vivieron antes que nosotros. Puesto
que el intérprete no puede desprenderse por completo de su baga-
je intelectivo y de un horizonte histérico en cambio permanente,
prescindir de sus lentes conceptuales serfa condenarse a si mismo
a la ceguera cognitiva. Por eso, aunque el paso del tiempo por
lo general concede una indudable ventaja epistémica al histo-
riador sobre los actores,” el minimo rigor deontoldgico exige que
el historiador trate de depurar sus textos de inaceptables anacro-
nismos.® Para eso es recomendable que se esfuerce todo lo posible

2 Mark Bevir, “In Defense of Historicism”.

3 Javier Ferndndez Sebastidn, “Ex innovatio traditio/Ex traditio innovatio. Conti-
nuidad y ruptura en historia intelectual”.

* Hans-Georg Gadamer, Verdad y método. Fundamentos de una hermenéutica
filoséfica, pp. 376-377, 452-458 y 477.

> Mark Salber Phillips, “Distance and Historical Representation”. Idem, On His-
torical Distance. Mark Salber Phillips, Barbara Caine y Julia Adeney Thomas,
Rethinking Historical Distance. Re-Enactment History.

¢ Una discusién sobre la cuestién del anacronismo en la escritura de la historia,
en Sami Syrjamiki, Sins of @ Historian. Perspectives on the Problem of Anachro-
nism, en especial pp. 34 ss., donde efecttia un breve repaso sobre la bibliografia
mis relevante. Uno de los ineludibles puntos de partida de esta discusién, en lo
que se refiere a la historia intelectual, es por supuesto el cldsico articulo de Quen-
tin Skinner, “Meaning and Understanding in the History of Ideas” (1969). En
un trabajo reciente, Mitrovic argumenta que muchos de los debates sobre ana-
cronismos en historia derivan de un entendimiento esencialista que tienen los

I8 / Javier Fernandez Sebastian



por lograr una representacién historiogréfica fiel, 7. e. compatible
con las maneras de entender el mundo de los agentes del pasado.”

No todos los objetos de estudio “pasados” que uno puede ima-
ginar desde el marco categorial desde el que escribe son plausibles
ni legitimos. No lo serfa, por ejemplo, un estudio de la sociedad
y el Estado en la Edad Media, si uno aplica estos conceptos con la
gama de significados que estos dos términos s6lo llegaron a adqui-
rir en los siglos xviir y xix. Confrontado con tal reto, el historia-
dor corre el riesgo de componer en el mejor de los casos un relato
teleoldgico en el que todos los sucesos aparecen alineados, hegelia-
namente destinados al cumplimiento de la “profecia retrospectiva”
del glorioso advenimiento de una modernidad politica cuyo mas-
carén de proa tendria que ostentar de modo supuesto esas dos fi-
guras.®

ESPACIOS, TIEMPOS Y ACTORES EN LA INVESTIGACION
Y EN LA ESCRITURA DE LA HISTORIA

Una de las muchas maneras de explicar las tareas propias del his-
toriador serfa describirlo como un profesional especializado en

conceptos, y ofrece una alternativa “intencionalista” que concibe a los concep-
tos como “identifying descriptions”, i.e., como “mental representations that en-
code the complete lists of the classificatory criteria that are sufficient to identify
an entity” (Branko Mitrovic, “Attribution of Concepts and Problems with Ana-
chronism”, p. 313).

7 La “fidelidad” de las representaciones historiograficas choca siempre con un
limite infranqueable: la imposibilidad de acceder a un inexistente “pasado en si
mismo” que al parecer se tratarfa de re-presentar. Carentes de ese “referente ori-
ginal” —una especie de imaginaria “realidad histérica” constituida por “lo que
en realidad sucedié”™ con el cual contrastar de manera empirica la exactitud
y fiabilidad de lo que los historiadores escriben acerca del pasado, como dijo
Mink en una frase famosa, “los relatos no los vivimos, tan sélo los contamos”
(Louis O. Mink, Historical Understanding, p. 202. Véanse también los comentarios
de Frank R. Ankersmit, Meaning, Truth and Reference in Historical Represen-
tation, p. 13).

8 Jean-Frédéric Schaub, “Le temps et I’Etat: vers un nouveau régime historiogra-
phique de I'ancien régime frangais”, p. 131.

{Cémo clasificamos a la gente del pasado? / 19



una disciplina particular que, por medio de ciertas técnicas de
investigacion, interpretacién y escritura, aspira a dar cuenta de fe-
némenos colectivos, acontecimientos y procesos relevantes suce-
didos a los hombres y mujeres que vivieron en un pasado préximo
o remoto.” Para ello, partiendo de un amasijo de datos por lo co-
mun fragmentarios e insuficientes acerca de la fraccién de pasado
en la que en un momento dado concentra su foco de atencidn, el
historiador ha de producir un texto, de ordinario bajo la forma de
un relato mds o menos complejo. Dicho texto podrd ser a su vez
y a fin de cuentas un objeto de control critico por sus pares de
acuerdo con las convenciones de la comunidad cientifica a la que
pertenece. Y el texto permanecerd abierto a la revision y al debate,
ya sea a la luz de nuevas evidencias o de interpretaciones alterna-
tivas de las mismas fuentes que manejé su autor.

La transformacién de indicios y datos brutos, textos dispersos
y fuentes fragmentarias acerca de una infinidad de sucesos ambi-
guos en una serie de hechos establecidos, acontecimientos innega-
bles y procesos convincentes, no es tarea ficil. La complejidad de
la operacién historiografica y de la escritura de la historia estriba,
entre otras cosas, en el imperativo de acotar e imponer un cierto
orden en el flujo amorfo, ilimitado y caético del devenir. Sehalar
procesos, representarlos e interpretarlos son tareas que exigen del
historiador una gran pericia para discernir lo relevante de aquello que
es irrelevante, lo pertinente de lo superfluo, lo fundamental de lo
accesorio. Y por supuesto, esa capacidad no puede disociarse con
facilidad de la destreza para tejer relatos coherentes que transmu-
ten su materia prima —por lo general un montdn de legajos polvo-
rientos y semiolvidados, custodiados en archivos y bibliotecas— en

% La evaluacién sobre la relevancia de los fenémenos pasados que son merecedo-
res de ser estudiados se efectta sin variacién desde el presente. En consecuen-
cia, Jacob Burckhardt y Benedetto Croce no iban descaminados al sugerir, cada
cual a su manera, que la historia “es el conjunto de lo que una época encuentra
digno de atencién en otra”, y que, en cierto modo, “toda la historia es historia
contempordnea’.

20 / Javier Fernandez Sebastidn



articulos, monografias o ensayos historiogrficos de interés para
los especialistas (y con suerte también en ocasiones para un publi-
co m4s extenso).'”

El punto de partida —y a veces también el de llegada— de la ope-
racién historiografica suele ser el deslinde de unidades significativas
que, al asignar bordes y fronteras de demarcacién al material, sittie
al lector y al propio historiador ante un panorama abarcable, or-
denado hasta lo minimo e inteligible, de objetos y de sujetos iden-
tificables. Tales unidades o “individualidades historiograficas”, que
sugieren a un tiempo lineas de continuidad y de discontinuidad,
son de indole discursiva y no se corresponden por fuerza con di-
visiones “naturales” en el espacio y en el tiempo, ni tampoco con
personas fisicas, ni siquiera con personae fictae: no todos los obje-
tos e instrumentos de estudio historiogrfico son sujetos histdri-
cos. La Edad Media, la Revolucién francesa o el Renacimiento
italiano, por supuesto no lo son (como tampoco lo son Europa o
Asia, Oriente u Occidente). En todo caso, se trata de entidades
historiogréficas menos sélidas e incuestionables que, por citar al-
gunos casos, Alfonso X, Robespierre o Miguel Angel. Pero, ;qué
sucede con las llamadas “clases sociales”, como “los siervos” o “la
burguesia”, por referirnos a dos etiquetas reconocibles que apare-
cen con frecuencia en los libros de historia europea de los periodos
mencionados? ;Qué grado de ajuste a “las realidades del pasado”
deberfamos atribuir a tales denominaciones referidas a la Europa del
siglo x11, 0 a la Francia del siglo xvir?

Las herramientas que de ordinario sirven para domenar y en-
cauzar el confuso fluir del acontecer en aquellos mundos preté-
ritos se aplican en lo fundamental a tres dimensiones o aspectos

' Como ha argumentado, entre otros, Mark Bevir, la narrativa es una forma
de explicacién epistémicamente legitima: puesto que “no podemos tener per-
cepciones puras de hechos dados”, nuestro conocimiento estd siempre mediado
por teorfas, conceptos y categorias que nos ayudan a construir tanto nuestras
experiencias como nuestras estructuras narrativas (Mark Bevir, “Narrative as a

Form of Explanation”, pp. 17-18).

{Cémo clasificamos a la gente del pasado? / 21



del pasado: el espacio, el tiempo y el factor humano. En lo que
a la perspectiva espacial respecta, al poner manos a la obra el his-
toriador acota por lo general sus territorios de referencia, ya sean
ciudades o continentes, monarquias, imperios o naciones (huelga
decir que estas tltimas, las naciones, han acaparado en los tltimos
dos siglos una parte sustancial del esfuerzo historiografico). Desde
el punto de vista temporal, las periodizaciones mas comunes (ade-
miés de la divisién por décadas y siglos, que muchos miran casi
como algo “natural”) suelen ser ciertas nociones epocales y con-
ceptos coligatorios —colecciones significativas de muchos eventos
y procesos— que a menudo llevan incorporadas interpretaciones
del conjunto de hechos asi aglutinados (y no carecen a veces de
carga ideoldgica): la Era de las Revoluciones Atldnticas, el Anti-
guo Régimen, la Restauracidn, el Siglo de las Luces, la Guerra
Fria, etcétera. Hay una cronologia y una crononimia tipicamente
europeas, occidentales en su mayor parte, y también cronénimos
peculiares para cada pais o region.'' La tercera perspectiva cldsica
se refiere a la manera en que serdn clasificados los seres humanos
objeto de investigacién; tales clasificaciones moldean de antema-
no los actores colectivos o grupos de personas a los que al parecer
les habrian correspondido papeles significativos en los procesos y
sucesos estudiados y, en consecuencia, protagonizardn los relatos

! Véase, para el caso francés: Paul Bacot, Laurent Douzou y Jean-Paul Honoré,
“Chrononymes. La politisation du temps”. Sobre conceptos coligatorios puede
verse David Thompson, “Colligation and History Teaching”; William Whewell,
The Philosophy of the Inductive Sciences, 1, p. ix; William Henry Walsh, An In-
troduction to Philosophy of History, p. 48; Id, “Colligation and Classification in
History”; L. B. Cebik, “Colligation in the Writing of History”; C. Behan Mc-
Cullagh, “Colligation and Classification in History”; William Dray, Philosophy
of History, pp. 10-20. Puede verse también mi trabajo “Sobre conceptualizacién
y politizacién de los procesos histdricos”. La nocién de “totalidades tempora-
les” (“temporal wholes”), propuesta por Danto en su teorfa de la historia —que
guarda cierta afinidad con la de “conceptos coligatorios™ ilustra sobre la mul-
tiplicidad casi ilimitada de estructuras temporales que los historiadores pueden
proponer para agrupar y dar sentido a unos mismos sucesos histéricos (Arthur
C. Danto, “Narrative Sentences”, en especial pp. 167-170).

22 / Javier Fernandez Sebastidn



que resulten de la investigacion. Estas clasificaciones pueden ser,
entre otras, de cardcter étnico, religioso, socioeconémico o politico-
territorial.

Ahora bien, clasificar, “territorializar” y periodizar no son accio-
nes inocentes. Lejos de entenderse como arreglos tan sélo instru-
mentales, anodinos en lo intelectual, Anténio Hespanha subrayé
hace anos la virtualidad poiética, creadora, de las categorias y cla-
sificaciones. Puesto que las mismas cosas pueden conceptualizarse
de un modo o de otro, las categorias no reflejan “el mundo tal cual
es”, sino que lo constituyen y le dan forma.'? Asi que no nada
mis es cierto que “las tentativas de recategorizacion son una espe-
cie de revolucién”; también podria decirse, a la inversa, que las
revoluciones, en la medida en que sus lideres subvierten las clasi-
ficaciones establecidas y llegan a ejercer un inapelable “poder de
definir” (que lleva aparejado el privilegio demidrgico de clasifi-
car), implican una recategorizacién mds o menos radical respecto
al orden politico y social. Como si el acto de definir, al modo aris-
totélico, per genus et differentiam, engendrase de hecho performati-
vamente los géneros y las diferencias invocados en la definicién."

SOBRE LA CRISIS ACTUAL DE LOS GRANDES
MARCOS Y SISTEMAS CLASIFICATORIOS

Tal vez porque, como ha sucedido otras veces en la historia, atra-
vesamos un momento de gran incertidumbre y transicién acelerada
hacia un futuro ignoto, a tltimas fechas los criterios de clasificacién
habituales o han quedado obsoletos o estdn siendo cuestionados en

"2 Anténio M. Hespanha, “Categorias. Uma reflecio sobre a prdtica de classi-
ficar”.
'3 En este sentido, como puso de manifiesto Michel Foucault, el poder simbélico
e nombrar y clasificar, insertando a los individuos en ciertos esquemas clasifi-
d brar y clasifi tando a los individ tos esq lasifi
catorios y dotdndolos asi de ciertas “identidades”, es un privilegio caracteristico
de la “gubernamentalidad” del Estado como principal agente de identificacién y
categorizacién en el mundo moderno.

{Cémo clasificamos a la gente del pasado? / 23



serio. Se podria decir que la tinica con que durante décadas los
historiadores hemos vestido a Clio de repente se nos antoja anti-
cuada, y estamos ansiosos por cortarle nuevos trajes. El cuerpo de
la historia en crecimiento, ademds, amenaza con hacer saltar las
costuras de algunas prendas que se le han quedado pequenas. Urge,
pues, reponer su vestuario con disefos y tallas acordes con esas re-
novadas exigencias.

Desde el punto de vista territorial, hace afios que un amplio
sector de la historiografia, descontento con los tradicionales marcos
nacionales que han ahormado tantos escritos histéricos durante
dos siglos, aboga por trascender las fronteras de los estados, yendo
incluso mds alld de la historia internacional comparada. Me refie-
ro a las diversas modalidades de historia transnacional,'* como la
llamada historia global o world history, connected histories, entan-
gled history o histoire croisée. Con referencia a las discusiones sobre
conceptualizacion de ciertas mesorregiones europeas, hace mds o
menos una década algunos empezaron a hablar de un spatial turn
en la historia y las ciencias sociales.” Si bien es cierto que estos
debates han cobrado particular fuerza en la Europa centrooriental,
también en otras zonas y en otros continentes se observan movi-
mientos que tienen esa direccién. La tan traida y llevada historia
atldntica es un ejemplo palpable; uno de sus principales impulso-
res justificaba su necesidad con estas palabras:

4 Michael McGerr, “The Price of the ‘New International History””, y Ian Ty-
rell, “Ian Tyrell Responds”. Gunilla Budde, Sebastian Conrad y Oliver Janz
(eds.), Transnationale Geschichte: Themen, Tendenzen und Theorien. Pierre-Yves
Saunier, “Learning by Doing: Notes about the Making of the Palgrave Dictio-
nary of Transnational History”. Idem, “Transnational”. Bartolomé Yun, ““Loca-
lism’, Global History and Transnational History: A Reflection from the Historian
of Early Modern Europe”. Matthias Middell y Lluis Roura (eds.), Transnational
Challenges to National History Writing. Darina Martykdnova y Florencia Peyrou
(eds.), “La historia transnacional”, dossier.

15 Karl Schlogel, “Kartenlesen, Augenarbeit: Uber die Filligkeit des spatial turn
in den Geschichts- und Kulturwissenschaften”. Doris Bachmann-Medick, “Spa-
tial Turn”. Jorg Doring y Tristan Thielemann (eds.), Spatial Turn: Das Raumpa-
radigma in den Kultur- und Sozialwissenschafien.

24 | Javier Fernandez Sebastidn



Los conceptos que usamos para periodizar y clasificar reflejan el
estado de nuestros conocimientos, nuestras preocupaciones co-
lectivas y nuestras maneras de pensar; estos conceptos cambian
cada cierto tiempo a medida que cambian las circunstancias, que
aumentan nuestros conocimientos y que disponemos de nuevos
términos analiticos de los que podemos servirnos en busca de

una mejor comprension.'

En este sentido, el proyecto Iberconceptos, que en la fase ac-
tual de su desarrollo se ha dotado de un grupo para el estudio es-
pecifico del tema “Territorio y soberania” (coordinado por Ana

Frega), se inscribe en una linea que apunta a una historia atldnti-

ca, transnacional, incluso postnacional."”

En cuanto a la dimensidn temporal, los tradicionales formatos
de “empaquetado cronolégico” de la historiografia estdn asimismo
sufriendo ataques recios desde diversos flancos. Por una parte, nu-
merosos autores de la llamada historia poscolonial han denunciado
las periodizaciones imperantes por su evidente sesgo eurocéntri-
co."® Pero ni siquiera en Europa el esquema usual de las tres o
cuatro edades —antigua, media, moderna y contempordnea, en la
formulacién que nos es mds familiar— escapan a criticas demole-
doras. Parece claro que, aunque no sea mds que por el inexorable

'¢ Bernard Bailyn, “Preface”, p. xix.

7 Todo parece indicar, en efecto, que la historia conceptual estd ya madura para
afrontar nuevos retos que trascienden los limites del Estado-nacién: Guillermo
Zermeio, “Sobre la condicién postnacional en la historiografia contempordnea:
el caso de Iberconceptos”.

'8 Las criticas al “occidentalismo cronolégico” han proliferado en los tltimos
afios, en particular entre quienes cultivan los subaltern studies y la historiografia
poscolonial, pero no sélo. Las periodizaciones pueden variar radicalmente si se
adopta un punto de vista global; un ejemplo revelador: Jerry H. Bentley, al ampliar
la éptica desde lo nacional a lo global, para tratar de identificar pautas de conti-
nuidad y de cambio, propone seis grandes etapas en la historia de la interaccién
cultural entre diferentes dreas del mundo. La dltima de esas épocas, que arranca
en 1492 y llega hasta el presente, se corresponderia con nuestras edades moderna
y contempordnea (modern times): Jerry H. Bentley, “Cross-Cultural Interaction
and Periodization in World History”.

{Cémo clasificamos a la gente del pasado? / 25



paso de los anos, ahora que hasta la posmodernidad se ha que-
dado vieja, muchos creen que la llamada “edad contempordnea”
ha dejado de ser estrictamente nuestra contempordnea y pide a
gritos un punto final (0 un nuevo comienzo). Ademis, algunos
historiadores no dejan de proponer cambios en ese esquema cldsico,
como por ejemplo la insistente propuesta de Le Goff de prolongar
la Edad Media y eliminar el Renacimiento como un periodo his-
térico carente de rasgos en verdad distintivos respecto de los si-
glos que le precedieron.” Pero sobre todo, a partir de algunos
trabajos seminales de fildsofos e historiadores del siglo xx (Husserl,
Heidegger, Gadamer, Braudel, Koselleck, Rigoeur, entre otros), la
reflexion sobre temporalidad e historicidad se ha enriquecido y
complejizado durante las tltimas décadas. De este modo, el tiem-
po ha dejado de ser visto como un simple contenedor neutro del
transcurrir, y, mds alld de las manoseadas controversias sobre pe-
riodizaciones, las reflexiones sobre duraciones y escalas del tiempo
histérico, 6rdenes y rupturas del tiempo, cronotopos, experiencias
de temporalidad y regimenes de historicidad, se han sofisticado en
grado significativo.?’ Cada vez son mds los autores que piensan

1 Jacques Le Goft, Faut-il vraiment découper ['histoire en tranches?

? Paul Ricceur, La Mémoire, ['histoire, l'oubli. Francois Hartog, Régimes d histo-
ricité. Présentisme et expériences du temps. Idem, Croire en I'histoire. Ankersmit, op.
cit., pp. 29-47. Christophe Chatle, Discordance des temps. Bréve histoire de la
modernité. Idem, Homo historicus. Réflexions sur Ihistoire, les historiens et les scien-
ces sociales. Myriam Revault-d’Allonnes, La Crise sans fin. Essai sur l'expérience
moderne du temps. Chris Lorenz y Berber Beverbage (eds.), Breaking up Time.
Negotiating the Borders between Present, Past and Future. Pablo Sdnchez Leén y
Jests Izquierdo Martin (eds.), E/ fin de los historiadores. Pensar histdricamente en
el siglo xx1. Javier Ferndndez Sebastidn (ed.), Political Concepts and Time. New
Approaches to Conceptual History. Marfa Inés Mudrovcic y Nora Rabotnikof
(coords.), En busca del pasado perdido. Temporalidad, historia y memoria. Fernan-
do Nicolazzi, Helena Miranda Mollo y Valdei Lopes de Araujo (orgs.), Aprender
com a histéria? O pasado ¢ o futuro de uma questio. Christian Delacroix, Frangois
Dosse y Patrick Garcia (dirs.), Historicidades. Me he ocupado de este tema con
mayor detenimiento en “Historia, historiograffa, historicidad. Conciencia hist4-
rica y cambio conceptual”. Ademds, numerosos trabajos publicados hace poco
en diversas revistas especializadas como History and Theory, Journal of the Philo-
sophy of History y otras ofrecen un gran interés.

26 / Javier Fernandez Sebastidn



que un sistema de temporalidades multiples, en el que se contem-
plan ritmos diversos dependiendo del tema estudiado, es mds ade-
cuado que los rigidos esquemas de periodizacién lineal a los que
la historiografia tradicional nos tenia acostumbrados.”' Es més: a
ultimas fechas en este terreno se estdn abriendo nuevas vias a las
investigaciones empiricas, que dan muestras de creciente dinamis-
mo. Algunos estudios de caso sobre historia de la historicidad y de
las experiencias de tiempo han comenzado a desarrollarse de ma-
nera coordinada y sistemdtica.*

También en el terreno de las categorias de clasificacion social
hemos asistido en las Gltimas décadas a un auténtico seismo. La

<« . . 7 . . » 7 .
crisis de las macrocategorias adscriptivas”, asi denominada por

23

Francesco Benigno en un libro reciente,” es sin duda un rasgo

mayor de la llamada crisis de la historia y ha dado origen a algunos
grandes debates metodoldgicos en los dltimos treinta o cuarenta
anos. En el trasfondo de estos debates late a menudo la disyuntiva
entre dos enfoques que producen descripciones muy distintas —a
veces opuestas— de idénticos fendmenos: 1) la perspectiva efic, que
proyecta sobre los agentes las categorias cientificas explicativas del

! Helge Jordheim, “Against Periodization: Koselleck’s Theory of Multiple Tem-
poralities”.

> Los integrantes del grupo de Iberconceptos III dedicado al estudio de los pro-
blemas de temporalidad e historicidad hemos celebrado en fecha reciente dos
congresos en Bilbao y en Sio Paulo, en la Universidad del Pais Vasco y en la
Universidade de Sdo Paulo, respectivamente, sobre esta temdtica: Congreso In-
ternacional Geschichtliche Zeiten/Tempi storici/Tiempos historicos: Temporalidad
e historicidad desde la historia conceptual, Grupo de Historia Intelectual de la
Politica Moderna/Iberconceptos y Departamento de Filosoffa/Universidad de Va-
lencia, Bilbao, Bizkaia Aretoa, 21-22 de noviembre de 2013 (en colaboracién
con el grupo de investigacién dirigido por Faustino Oncina). Coléquio Inter-
nacional “Experiéncias de tempo nos séculos xvir e xrx (Iberconceptos 3)”, Uni-
versidade de Sdo Paulo, 23 a 25 de abril de 2014.

 Francesco Benigno, Las palabras del tiempo. Un ideario para pensar histdrica-
mente. Véase sobre todo, Benigno, Francesco, “Introduccién. Hacer historia en
tiempo de memoria”, p. 52. Tanto en las ciencias sociales como en las naturales
parecen surgir objetos mixtos por doquier. Asi, Bruno Latour ha subrayado que la
mayoria de los objetos de la ciencia son “hibridos de naturaleza y cultura” (Bruno
Latour, Nous n'avons jamais ét¢ modernes. Essai danthropologie symétrique).

iCémo clasificamos a la gente del pasado? / 27



observador externo; 2) la perspectiva emic, que aspira a compren-
der las cosas del modo mds préximo al punto de vista del nativo.*
En el terreno que nos ocupa, el primer enfoque se corresponderia
con una légica “objetivista’, que adscribe los seres humanos del
pasado a un grupo o a otro al aplicar las herramientas analiticas
del historiador; el segundo responderfa a una légica “subjetiva’,
autoatributiva: lo que importa entonces sobre todo es la concien-
cia de pertenencia de los agentes involucrados, su autodefiniciéon
compartida.

Los ilustrados del siglo xvi1, quienes estaban fascinados por
las clasificaciones tanto del mundo natural como de las realidades
humanas, inventaron algunos de los sistemas taxonémicos mds exi-
tosos y perdurables (es muy significativo que términos como cla-
sificacion y clasificar se acufasen en el setecientos). Tras ellos, los
principales tedricos de la modernidad positivista y cientifista, en
su época de apogeo desde mediados del siglo xix hasta mediados
del xx, estaban convencidos de que existia s6lo una forma “correc-
ta” de ordenar y clasificar cada sector de la realidad de acuerdo con
“la naturaleza de las cosas”, y que las lineas de demarcacién entre
las diferentes clases de objetos debian ser claras y nitidas.”® Para
Karl Marx, por ejemplo, la forma de clasificar correctamente a los
hombres bajo el modo de produccién feudal era en sefiores y sier-
vos, mientras que bajo el capitalismo el conflicto principal era el
que enfrentaba a burgueses y proletarios.

Hoy hemos despertado también de ese “suefio dogmdtico”. Sa-
bemos desde hace tiempo de la ambigiiedad inherente a muchos
escenarios culturales, politicos y sociales. Y no podemos ignorar

2 Es habitual sefalar un cierto paralelismo entre esta dicotomia lingiiistico-
antropoldgica de Kenneth Pike y la cldsica distincién droyseniana-weberiana
entre Erkliren y Verstehen. Mientras que la aproximacién etic casarfa bien con la
busqueda de explicaciones causales, la perspectiva emic busca mds bien un enten-
dimiento interpretativo, congruente con los significados que los agentes involu-
crados dan a sus comportamientos.

» Nikolay Koposov, De l'imagination historigue, pp. 103 y 255.

28 / Javier Fernandez Sebastidn



que un mismo fenémeno puede muy bien ser clasificado bajo dos
o mds rubricas diferentes, incluso contradictorias e incompatibles
entre si.%°

DE LA CLASE A LA IDENTIDAD

El énfasis en la construccién cultural de las categorias sociales,
étnicas y politicas ha propulsado una nueva metacategoria al pri-
mer plano de la investigacién en este campo, en las tres tltimas
décadas. Me refiero a identidad, una nocién oscura y elusiva cuya
espectacular expansién —en paralelo con otras como memoria y
género—*" no puede menos de sorprender al observador interesado
en la epistemologia de las ciencias sociales. “Identidad”, que es
entendida como “una definicién compartida e interactiva produ-
cida por varios individuos o grupos” (“an interactive and shared
definition produced by several individuals or groups”) orientada
a la accién comun y que estd en el origen de un nosotros, i. e. de
un nuevo actor social,?® surgié como concepto socioldgico en la
década de 1960, acompanando al auge de los que entonces empe-
zaron a ser llamados “nuevos movimientos sociales” y pronto co-
nocié un éxito fulgurante.

Convertida en nueva clave de legibilidad de las realidades so-
ciales, este tipo de identidad (grupal, social o colectiva) tiene la
ventaja de su aparente plausibilidad tanto desde la perspectiva ezic

¢ Thomas Gil, “Progreso, libertad, felicidad. Conceptos clave del mundo mo-
derno”, pp. 390-391.

7 Hay que recordar que el lanzamiento del concepto (cultural) de género como
herramienta analitica en la academia angloamericana de la década de 1970 estu-
vo ligado a algunas destacadas lideres del movimiento feminista, en su esfuerzo
por “desnaturalizar” el sexo y que dejase de ser contemplado en su faceta sélo
biolégica: Joan W. Scott, “Gender: A Useful Category of Historical Analysis”.
Poco después, junto a la raza y la clase, el género constituia uno de los tres ele-
mentos de la “holy trinity of | iterary criticism” en la academia norteamericana:
Kwame Anthony Appiah y Henry Louis Gates, Jr., eds., “Identities”, p. 625.

8 Alberto Melucci, “The Process of Collective Identity”, p. 44. Benigno, Las
palabras del tiempo, op. cit., pp. 55-82 (cap. “Identidad”).

{Cémo clasificamos a la gente del pasado? / 29



como desde la emic. Pues, si bien es cierto que para el cientifico
social cualquier identidad colectiva es una construccién cultural,
quienes abrazan y hacen suya una u otra identidad de esa clase
suelen considerarla algo cuasinatural; tan natural que a menudo
no la ven en absoluto como algo construido. La identidad podria,
entonces, ser considerada en general como una macrocategoria ana-
litica, “objetiva’, y, a la vez, en cada una de sus determinaciones
concretas, como una forma de pertenencia, ya sea a un grupo social,
étnico, nacional, de edad, de orientacién sexual, etcétera, subjeti-
vamente autoasumida (y, en la medida en que se ha reificado, como
una construccién que se ignora a si misma como tal construc-
cién).” Esta alegada compatibilidad con ambas 6pticas etic y emic
pareceria disolver el dilema entre los dos polos de esa disyuntiva.*
Sin embargo, las cosas no son tan sencillas.’’

» Esta divisién se solapa en parte con el cldsico debate entre dos maneras alter-
nativas de entender la identidad colectiva: como proceso o como producto de
la accién social; véase, por ejemplo, Cristina Flesher Fominaya, “Collective Iden-
tity in Social Movements: Central Concepts and Debates”, pp. 396-398. Y tam-
bién, hasta cierto punto, con la distincién de Ricceur entre una identidad idem
y una identidad ipse —la primera, diacrdnica, objetiva y externa; la segunda, sin-
crénica, subjetiva e interna— (Paul Ricceur, Soi-méme comme un autre).

3 El hecho de que la palabra identidad (colectiva), usada al principio como zer-
minus technicus por los tedricos de los ya no tan nuevos “nuevos movimientos
sociales”, haya pasado a ser de uso comun contribuye asimismo a difuminar el
contraste entre ambas perspectivas.

' A comienzos de este siglo vio la luz una incisiva critica del uso indiscrimina-
do y abusivo de “identidad” como concepto analitico por los cientificos sociales
(Rogers Brubaker y Frederick Cooper, “Beyond ‘Identity’”). Brubaker y Cooper,
autores del articulo, abogaban por sustituir en muchos casos aquella herramienta
tosca de categorizacién multiusos, al parecer particularista-universalista (iden-
tity), por otras mds refinadas, como “autocomprension colectiva” (collective self-
understanding). Tal propuesta se corresponderifa con aproximaciones que inciden
mds en la conectividad relacional (relational connectedness) que en la “grupali-
dad” (groupness) de las personas, sefalando que para ellas muchas veces podrian
haber resultado mds significativos ciertos lazos débiles de conexién y redes de co-
rrespondencia mutua que un supuesto conjunto de rasgos fuertes compartidos
como base de estrictas clasificaciones categoriales (categorical commonality). Pién-
sese, por ejemplo, en las categorfas de “homosexual” o “heterosexual” que, segin
Ian Hacking, sélo se acunaron a finales del siglo xix. De modo que, aunque la
actividad sexual entre personas de sexos distintos o del mismo sexo con toda

30 / Javier Fernandez Sebastidn



Una visién panordmica de los debates que en el tltimo medio
siglo se han suscitado entre los historiadores franceses sobre el tema
de las clasificaciones sociales resulta muy ilustrativa de la evolu-
cién de la historiografia en este punto. En la década de los anos
sesenta del siglo pasado estallé en Francia un sonado debate en el
que tomaron parte varios afamados historiadores acerca de cudl
era la forma mds adecuada de clasificar a las gentes que vivieron
bajo el ancien régime. Con ello, se buscaba establecer nada menos
que la “verdadera” jerarquia o estratificacién social en los siglos
que precedieron a la Revolucién. Mientras que Ernest Labrousse
y Pierre Vilar, desde una perspectiva socioecondmica, se cefifan a
la cldsica division en clases que correspondia a ese momento de
feudalismo tardio, Roland Mousnier y otros sostenian que era pre-
ferible atenerse a criterios juridico-estamentales, acordes con los
términos de demarcacién social vigentes en aquella época. La al-
ternativa entre un modelo de société dordres y otro de société de
classes puede ser interpretada en principio como un caso mds de la
disyuntiva entre los enfoques “subjetivista” y “objetivista’ mds arriba
mencionada, si bien los derroteros ulteriores de la discusién,
oscilando entre el constructivismo social, el cultural y el lingiiistico,
afaden complejidad a esta disputa.®?

El andlisis comparado de una secuencia de trabajos publicados
con intermitencia a partir de los anos setenta del siglo pasado en
diversas obras de referencia de la historiografia francesa permite
inferir las grandes lineas de aquel debate.”” Desde que, a mediados

probabilidad ha existido desde siempre, la pertenencia a una de esas categorias
clasificatorias tendrfa poco més de un siglo de existencia (Ian Hacking, “Making
Up People”, p. 103; véase al respecto la discusién de Adrian Haddock, “Anachro-
nism and the Inviduation of Concepts”, pp. 268-271).

32 Koposov, De limagination historique, op. cit.; para lo que aqui interesa, véase
sobre todo el capitulo 2: “Sémantique des catégories sociales”, pp. 73-105. Por
paradoja algunos historiadores optaron por una clasificacién socioprofesional que
se inspiraba en los criterios de la estadistica oficial entonces en vigor, elaborada
por la administracién francesa a mediados del siglo xx ().

3 Georges Duby, “Histoire sociale et idéologie des sociétés”. Roger Chartier y Da-
niel Roche, “Histoire Sociale”. Yves Lequin, “Histoire sociale”. Simona Cerutti,

iCémo clasificamos a la gente del pasado? / 31



de los anos setenta, los impulsores de la nouvelle histoire de la ter-
cera generacion de Annales propusieran un giro hacia la bistoire des
mentalités hasta las discusiones actuales acerca de la memoria y la
funcién social de la historia ha corrido mucha agua bajo los puen-
tes de la disciplina. El sentido general de esa evolucién, en lo que
a nuestro tema respecta, no ofrece dudas: los cultivadores de la
historia social fueron mostrando un interés creciente por las préc-
ticas y los lenguajes sociales, las representaciones e imaginarios, las
costumbres y el mundo simbélico en general, abandonando poco
a poco no solo el concepto de clase ez s7, sino todo tipo de entida-
des colectivas de corte objetivista.

Frente a ciertas categorias grupales puramente analiticas que
parecfan insuflar vida a actores ficticios o improbables, los histo-
riadores enfatizaban mds y mds la idea de que cualquier clasifica-
cién social no es un dato natural u objetivo, sino que siempre es
el resultado de una construccién sociocultural. Mientras que, segtin
observaban Roger Chartier y Daniel Roche citando a Jean-Claude
Perrot en 1978, “los grupos sociales son al mismo tiempo lo que
piensan ser y lo que ignoran que son”,* Antoine Prost afirma de
modo categérico en 1997 que “le groupe n'existe que dans la me-
sure ol il est parole et représentation, c’est-a-dire culture”.> Por su
parte, Simona Cerutti criticaba la proyeccién al pasado de las no-
menclaturas socioprofesionales (socioprofessionelles) actuales, y su-
gerfa las consecuencias deletéreas que nuestro conocimiento de las
sociedades del antiguo régimen pueden tener sobre las clasificacio-
nes anacrénicas. Utilizar estratificaciones ajenas a la época es ser-
virnos de mallas de lectura que inducen a error. Por un lado esos
vocabularios nos hacen ver grupos inexistentes en aquella época

“La construction des catégories sociales”. Déborah Cohen, “Catégories sociales et
discours sur la société”. La lectura sucesiva de estos textos de 1974, 1978, 1986,
1995 y 2013 muestra el progresivo eclipse del viejo paradigma estructuralista de la
historia social y su sustitucién por una variedad de aproximaciones en las cuales
el papel de los factores simbélicos, discursivos y culturales es cada vez mayor.

% Apud Chartier y Roche, “Historia social”, op. cit., p. 581.

% Antoine Prost, “Sociale et culturelle indissociablement”, p. 137.

32 / Javier Fernandez Sebastidn



como si fueran reales; por otro, nos ocultan rasgos significativos
de las sociedades que pretendemos analizar.®

La critica a las aproximaciones socioeconémicas inspiradas por
el marxismo se agudizé con el hundimiento del sistema soviético,
hasta el total arrumbamiento del paradigma labroussiano. La nueva
historia sociocultural y las variopintas tendencias historiograficas
que le siguieron vinieron acompafadas de una insélita multipli-
cacién de los objetos y de los enfoques (y también de los sujetos
colectivos). Frente al viejo ideal annaliste de una histoire totale, pudo
hablarse de una fragmentacién o “desmigajamiento” de la histo-
riografia (segtn la caracterizacién que propusiera Frangois Dosse
en un famoso ensayo).”” Desde entonces, si algo estd claro es que
los historiadores han renunciado hace tiempo al ambicioso objeti-
vo de desarrollar una histoire totale, que un dia inspiré a los Annales,
y se conforman con realizaciones mds modestas, si bien yo dirfa
que en los dltimos afos un sector de la historiografia ha ganado
en reflexividad lo que ha perdido en certidumbre cientifista.

Al hilo de estos debates en torno a la historia y sus métodos,
diversos estudiosos han insistido en la necesidad de que el his-
toriador reflexione criticamente sobre los supuestos cognitivos
y los conceptos subyacentes que gufan de manera ticita su traba-
jo. Hace cuatro décadas, Paul Veyne sostenia que “le rangement
d’événements dans des catégories exige I'historisation préalable de
ces catégories”.*® Autores como Pocock o Bourdieu han reclama-
do con parecidas palabras la historizacién propedéutica de los ins-
trumentos de conocimiento de las ciencias sociales.”

3¢ Cerutti, “La construction des catégories sociales”, op. cit., pp. 225-227.

%7 Francois Dosse, L’ histoire en miettes. Des “‘Annales” & la nouvelle histoire.

38 Paul Veyne, Comment on écrit [histoire, p. 95.

3 J. G. A. Pocock, recension del libro de Jack H. Hexter, Reappraisals in History,
apud Olivier Christin, Dictionnaire des concepts némades en sciences humaines, pp.
11-12 (Introduccién). (Véase mi recension: Javier Ferndndez Sebastidn, “Concepts
voyageurs et douanes intellectuelles. Historiciser le vocabulaire des sciences socia-
les”. “Paradoxalement”, escribe Bourdieu, “les historiens ne sont pas assez historiens
quand il s'agit de penser les instruments avec lesquels ils pensent 'histoire. Il ne faut
jamais prendre les concepts de lhistoire (ou de la sociologie) quavec des pincettes
historiques” (#pud Antoine Prost, Douze lecons sur ['histoire, pp. 176-177).

{Cémo clasificamos a la gente del pasado? / 33



“Toda explicacién de las conductas y procesos sociales requie-
re un andlisis minucioso del proceso de formacién histérica de los
propios conceptos”, ha escrito Miguel Angel Cabrera.®* Es més:
como consecuencia de la crisis de la modernidad, “la formacién
histdrica de los conceptos no sélo se convierte en un tema primor-
dial de investigacién, sino que [...] constituye el verdadero ci-
miento de la teorfa social”.*!

De hecho, conceptos tan bésicos para lo que aqui nos importa
como historia, individuo o sociedad, clase, raza o identidad —pero
también ciencia, objetividad y muchos otros—, estdn siendo objeto
en los dltimos tiempos de andlisis histéricos rigurosos e ilumina-
dores.”? En vez de dar por supuestas dichas categorias y tomarlas
como punto de partida para el estudio de los fenémenos sociales
e institucionales, ellas mismas se convierten en objeto prioritario de
investigacién. Estos andlisis nos permiten comprender, por ejem-
plo, que el concepto de sociedad, en un sentido reconocible por
nosotros, no empezd a desarrollarse hasta la segunda mitad del
siglo xvi11, y sélo llegd a ser un objeto de estudio cientifico en la
centuria siguiente. Hubo que esperar hasta las primeras décadas
del siglo x1x para que “clase” se convirtiera en el término conven-
cional de estratificacién social, marcando una ruptura con los ima-
ginarios jerdrquicos anteriores. Y, del mismo modo, en el salto del
siglo xx al xx1, coincidiendo con la llamada posmodernidad, he-
mos asistido al ascenso irresistible de la nocién de identidad en

“ Miguel Angel Cabrera, Historia, lenguaje y teoria de la sociedad, p. 180.

1 Miguel Angel Cabrera, Postsocial History. An Introduction, pp. xvi-xvii.

2 Para no sobrecargar de referencias estas notas, me limito a sefialar algunos tra-
bajos sobre la formacién de los conceptos de sociedad/social y de clase. Para el
primero, puede verse: Peter Wagner, “An Entirely New Object of Conscious-
ness, of Volition, of Thought': The Coming into Being and (Almost) Passing
Away of ‘Society’ as a Scientific Object”; Idem, A History and Theory of the Social
Sciences; véanse también los ensayos reunidos por Laurence Kaufman y Jacques
Guilhaumou (dirs.), Linvention de la société. Nominalisme politique et science
sociale au xvi° siécle. Yair Mintzker, “A Word Newly Introduced into Language’:
The Appearance and Spread of ‘Social” in French Enlightened Thought, 1745-
1765”. Para el segundo, puede verse: Marie-France Piguet, Classe. Histoire d’un
mot et genése d'un concept des physiocrates aux historiens de la Restauration.

34 / Javier Fernandez Sebastidn



diversas disciplinas y escenarios académicos de las ciencias sociales.
Del periodo temprano-moderno al posmoderno, pasando por la
larga etapa propiamente moderna, hemos visto sucederse, pues,
tres macroconceptos o categorfas clave para marcar diferencias y
clasificar a las personas, cada una de ellas basada en un criterio dis-
tinto —juridico, econémico y cultural, respectivamente—: estamen-
to, clase e identidad.®

Llegados a este punto, es hora de entrar a discutir la cuestién
que planteaba al comienzo de estas pdginas, a saber, el problema
del anacronismo en las categorias de clasificacién. ;Es licito usar
conceptos y categorias que no existian en una determinada época
para identificar, calificar y clasificar desde la distancia a quienes
vivieron en ella? Y, de un modo mds general, ;procede aplicar de
modo retrospectivo patrones de comprensién ajenos a los seres hu-
manos y comunidades desaparecidos, que mientras pisaron la tie-
rra se percibian a si mismos de manera diferente en lo sustancial
para explicar sus comportamientos?

Hay que recordar que la razén de ser de la historia conceptual
reside en ayudar al lector y al historiador a distinguir, con la ma-
yor claridad posible, el lenguaje analitico de los cientificos sociales
de nuestros dias del lenguaje de las fuentes (esto es, de los discursos
que registran las formas de entender el mundo de las generaciones
extintas y que han llegado a nosotros como vestigios de un pasado
més o menos lejano). Esa distincién permite combatir esa forma
de narcisismo epistemoldgico a la que llamamos presentismo, y
que, desde la perspectiva que aqui interesa, consiste en esencia en
asimilar el pasado al presente.

Para mantener a raya la tentacién presentista hay que hacer
frente a varios géneros de anacronismos, incluyendo uno de tipo
cognitivo y otro axiolégico. En virtud del primero debiéramos

# Por supuesto, cabria afiadir a este esquema diversas nociones clasificatorias ba-
sadas en otros criterios: religioso, lingiiistico, incluso biol6gico, como es el caso
de la raza, un concepto “cientifico” surgido a mediados del xv111 y reforzado en
el x1x con la obra de Gobineau, hasta llegar a su paroxismo bajo el nazismo.

{Cémo clasificamos a la gente del pasado? / 35



preguntarnos, por ejemplo, si los conceptos modernos de raza, gé-
nero, identidad, clase o nacién son aplicables a un pasado lejano
en el que tales nociones no existfan.* La segunda cautela nos pre-
viene contra los riesgos de usar etiquetas morales o politicas (por
lo general éstas son denigratorias) derivadas de aquellos conceptos.
;Podemos calificar de nacionalistas o de racistas determinadas con-
ductas de nuestros antepasados que parecen asemejarse a las que
hoy tildamos de tales, aunque no encajen estrictamente en aque-
llas denominaciones al faltar en la época considerada los concep-
tos en que se basan tales actitudes?®

Asi, por referirme al caso de Europa, ;hubo o no luchas de cla-
ses en la Antigiiedad, identidad femenina y movimientos de mujeres
en la Edad Media, colectivos de homosexuales, conflictos raciales y
guerras nacionalistas en la temprana Edad Moderna? Por supues-
to, el examen a fondo de cada una de estas cuestiones requeriria
de un espacio del que no disponemos. Me limitaré, por tanto, a
plantear una reflexién general sobre este tema. Para ello utilizaré
como piedra de toque las posiciones que sostuvo al respecto uno
de los grandes cldsicos decimonénicos de la teoria social.

HISTORICIDAD DE LOS CONCEPTOS CLASIFICATORIOS
Y CRONOCENTRISMO METODOLOGICO:
EL CASO DE KARL MARx

El tema de la “retroyeccién” de los conceptos y las categorias fue
planteado con agudeza por Karl Marx hace un siglo y medio. Un

# Véanse las sensatas advertencias de Brubaker y Cooper sobre el riesgo que el
abuso de la categoria de “identidad” conlleva de incurrir en explicaciones ana-
crénicas y teleoldgicas (Brubaker y Cooper, “Beyond ‘Identity’”, op. cit., pp. 25
y 31), as{ como los comentarios de Peter Burke y R. Po-chia Hsia sobre el uso
retrospectivo de los conceptos de “policy” y de “propaganda’: Peter Burke y R.
Po-chia Hsia (eds.), Cultural Translation in Early Modern Europe, pp. 7-8.

® Max Sebastian Hering Torres, “‘Limpieza de Sangre’ ;Racismo en la edad
moderna?”. Jean-Frédéric Schaub, “Le sentiment national est-il une catégorie
pertinente pour comprendre les adhésions et les conflits sous 'Ancien régime?”.

36 / Javier Fernandez Sebastidn



pensador de formacién historicista como él era sin duda muy cons-
ciente de que a medida que “nos internamos” en el pasado van
apareciendo obstdculos epistemolégicos que dificultan nuestra com-
prensién de esos mundos cada vez mds distantes. El historiador no
debiera traspasar tales “umbrales conceptuales” sin desprenderse de
alguna parte de su bagaje intelectual. En concreto, convendria que
fuera dejando a un lado aquellos conceptos que todavia no se ha-
bian inventado, y por tanto eran a la letra impensables en la época
a la que quiere remontarse. Tal principio de irretroactividad inte-
lectual seria entonces la minima cautela que, como historiadores,
estarfamos obligados a aplicar si de verdad deseamos entender a
los actores en sus propios términos.*

Uno de los pasajes donde Marx muestra su aguda conciencia
de la historicidad de los conceptos se encuentra en las primeras
paginas de E/ Capital. Alli explica, el teérico alemdn, que Aristé-
teles no entendié a plenitud que el valor de las mercancias es la
expresion de la cantidad de trabajo humano necesario para produ-
cirlas. A pesar de su perspicacia, Aristételes no pudo entenderlo,
sostiene Marx, porque tropezé con un obsticulo epistemolégico
insuperable: la carencia del concepto adecuado de valor. Para for-
mar ese concepto, primero habia que ser capaz de imaginar la
equivalencia fundamental de todos los trabajos efectuados por el
ser humano. Esa equivalencia, a su vez, era inconcebible en un con-
texto esclavista como el de la Grecia antigua, y inicamente podia
pensarse “a partir del momento en que la idea de la igualdad huma-
na poseyese ya la firmeza de un prejuicio popular”. Ahora bien, tal
prerrequisito sélo se alcanzé en la sociedad capitalista del tiempo en
que Marx escribfa. Por tanto, concluye, “fue la limitacidn histérica

4 Por supuesto, Marx no formulé jamds dicho principio de esta manera. No
obstante, de acuerdo con los supuestos de su concepcion materialista de la his-
toria, segin la cual la produccidn es la base de todo el orden social, consideraba
que los cambios en el nivel ideolégico son consecuencia de las transformacio-
nes previas en la infraestructura econémica. Como veremos de inmediato con
respecto a un punto muy concreto de la filosofia aristotélica, la posibilidad
de que ciertos conceptos sean inventados y perfeccionados depende asimismo en
tltima instancia de las condiciones de produccion.

{Cémo clasificamos a la gente del pasado? / 37



de la sociedad de su tiempo, la que le impidié [a Aristételes] des-
entranar en qué consistia en rigor esta relacién de igualdad” (y en
consecuencia comprender la teorfa del valor-trabajo).*”

Esta probada sensibilidad histérico-conceptual de base mate-
rialista, sin embargo, no evité que el propio Marx incurriese a veces
en flagrantes anacronismos. Es més: defendié con vehemencia la
pertinencia con fines heuristicos de una forma de anacronismo me-
todoldgico. Veamos.

Un decenio antes de la publicacién del volumen I de £/ Capital,
en sus manuscritos de critica de la economia politica (mds cono-
cidos como los Grundrisse), Marx escribe que “las categorias més
abstractas, a pesar de su validez —precisamente a causa de su abs-
traccién— para todas las épocas, sin embargo, en la determinacién de
esta abstraccién misma, son producto de relaciones histéricas y s6lo
poseen plena validez para y dentro de estas relaciones”. Asi, conti-
nda, puesto que

la sociedad burguesa es la organizacién histérica de la produc-
cién mds desarrollada y compleja [...] [l]as categorfas que expre-
san sus relaciones [...] permiten comprender al mismo tiempo la
organizacién vy las relaciones de produccién de todas las formas
de sociedad pasadas, con cuyas ruinas y elementos ella ha sido
edificada, de los cuales ella contintia arrastrando en parte consigo
restos todavia no superados, mientras que meros indicios han de-

sarrollado en ella todo su significado.

En este punto recurre a la metdfora biolégico-evolucionista de
inequivoco aroma darwiniano: “En la anatomia del hombre estd
la clave para la anatomia del mono. Los indicios de las formas
superiores en las especies animales inferiores sélo pueden ser com-
prendidos cuando la forma superior misma ya es conocida. La eco-
nomia burguesa suministra, por lo tanto, la clave de la economia
antigua, etc.”

47 Karl Marx, E/ Capital, libro 1, seccién I, cap. 1, § 3.

38 / Javier Fernandez Sebastian



Y concluye con lo siguiente, que constituye un verdadero epito-
me del razonamiento teleoldgico: “El llamado desarrollo histérico
descansa en general en el hecho de que la dltima forma considera a
las formas pasadas como estadios que conducen a ella misma”.*

De modo muy hegeliano, en suma, Marx reconoce la legitimi-
dad de la proyeccion sistemdtica de las nuevas categorias recién
inventadas hacia el pasado, entendido justo ese pasado como el ca-
mino que conduce al presente a medida que se van “descubriendo”
(y desplegando de manera progresiva) dichas categorias, que por
paradoja arrojarfan luz sobre el tiempo anterior a su advenimiento.
Aunque histéricamente especifica, la invencién de un concepto es
entonces re-descrita como “descubrimiento”. Ya se sabe: la lechu-
za de Minerva nada mds extiende sus alas al anochecer.

As, la observacién de los conflictos entre burguesia y proleta-
riado a mediados del siglo x1x le lleva a Marx a perfilar su teoria
de la lucha de clases y extrapolarla al pasado de la humanidad en
su conjunto. La historia universal, segtin el célebre diczum de Marx
y Engels en el Manifiesto comunista, no seria en esencia otra cosa
que la historia de la lucha de clases.”’ Y, como hemos visto arriba, a
propdsito de su teoria del valor, el capitalismo del siglo xix ilumi-
na de modo retrospectivo la historia lejana, y permite entender,
por ejemplo, las aporias e insuficiencias de las doctrinas aristotélicas
sobre el valor de las mercancias.

En la medida en que Marx asume la modernidad industrial
europea —y la esperada superacién de sus contradicciones capita-
listas por medio del socialismo— como estacién término de todos
los convoyes del pasado, adopta un anacronismo metédico, una
suerte de “presentismo futurista” radical. Su punto de vista es no

8 Karl Marx, Lineas fundamentales de la critica de la economia politica (Grundris-
se), pp. 30-31.

# En realidad, varios autores —Guizot, Tocqueville y otros mds— habfan plantea-
do una vision de la historia en la que la lucha de clases jugaba una funcién muy
importante. El propio Marx reconocid, en una carta muy citada a J. Weydeme-
yer (5 de marzo de 1852), que ¢l no fue quien inventd las clases ni la lucha de
clases.

{Cémo clasificamos a la gente del pasado? / 39



nada mds eurocéntrico, sino “modernocéntrico” sin mds. El capi-
talismo y el socialismo aparecen en su obra —en el presente y en
un hipotético futuro— alineados como el punto de fuga en el que
converge la totalidad de los vectores de la historia universal, asi
que todos los segmentos del pasado son vistos como una serie de
esbozos imperfectos del presente, en camino hacia un esplendo-
roso futuro de emancipacién. Asi, una vez fijada la modernidad
como el zelos inevitable de la historia mundial, su obra serfa un
ejemplo excelso de esa “tendencia a ver a las gentes del pasado mds
lejano como errados o deficientes, tan sélo porque fueron distin-
tos de nosotros”, criticada por Lynn Hunt en un trabajo reciente.”

Esa tendencia a usar cierta modernidad estereotipada como
vara de medir de todos los procesos histéricos implica en el fondo
desprecio e incomprensién por el pasado en su irremediable alte-
ridad: “Nosotros [los historiadores actuales] ‘vacilamos entre des-
estimar a las gentes de la Edad Media como barbaros, o venerarlos
como creadores de nuestra civilizacién’. No conseguimos respe-
tarlos en sus diferencias™'. Desde esta perspectiva, la filosofia de
la historia marxista es sélo un ejemplo de una actitud intelectual
muy extendida, que prevalece de manera abrumadora durante el
siglo x1x y gran parte del xx y que podriamos denominar “(auto)
cronocentrismo tedrico”. Una actitud que sin duda parecié por mu-
cho justificada a nuestros predecesores en tiempos en que imperaba
una confianza ciega en “las leyes del progreso”, pero que hoy algu-
nos empiezan a considerar inadmisible, narcisista y autosatisfecha.

CONSIDERACIONES FINALES.
POR UNA HISTORIA MAS HISTORICA

Puesto que este trabajo es parte del proyecto Iberconceptos, que
comenzamos hace una década, antes de terminar me gustaria afiadir

% Lynn Hunt, “Globalisation and Time”, p. 211.
o' Ibidem, p. 210, citando a Constantin Fasolt, 7he Limits of History.

40 / Javier Fernandez Sebastian



algunas observaciones acerca de la oportunidad de nuestra em-
presa, que se inscribe en un amplio contexto de discusion histo-
riogréfico. Uno de los equipos de trabajo de la tercera fase de
Iberconceptos centra sus tareas en especifico en los “Linguagens
da identidade e da diferenca no mundo Iberoamericano: classes,
corporagdes, castas e ragas . El campo semdntico de las distincio-
nes juridicas, étnicas, politicas, socioecondmicas e ideoldgicas se
revel6 fluido en grado extremo en la era de las revoluciones libera-
les y de independencia en el Atdntico ibérico, cuando diversos
marcadores identitarios se vieron sometidos a rdpidas y sorpren-
dentes fluctuaciones. No en vano, como hemos senalado mds arri-
ba, las revoluciones se presentan por lo comtn acompanadas de
graves crisis politico-identitarias y cursan con cambios drasticos
en los conceptos y las categorias adscriptivas (las que incluyen al-
gunas etiquetas tan decisivas como la nacionalidad y la ciudada-
nia). De ahi que sea en tales periodos de transicién cuando en
especial es importante aquilatar las cambiantes categorias identi-
tarias utilizadas por los actores y confrontarlas con los instrumen-
tos de clasificacién manejados por el historiador.>

No obstante, como toda perspectiva histérica —i. e., retros-
pectiva—, el punto de vista del historiador conceptual varia con el
tiempo, y este movimiento afecta de modo inevitable a la repre-
sentacién de un pasado que ya se esfumd. Pese a su cardcter efime-
ro, el esfuerzo de reflexividad que este enfoque supone merece la
pena. Distanciarse uno mismo y distanciar al lector de sus propias
preconcepciones es una condicién necesaria para forjar una vision
del pasado mds refinada, que tome en serio su alteridad; una vi-
sién que, en lugar de confirmar los prejuicios del tiempo en el que
vive, fortalezca su conciencia de historicidad.”

Asi, no todos los objetos de investigacién que uno puede ima-
ginar son sujetos histéricos. Dicho de otra manera, no todas las

>2 Me he ocupado de algunos de esos cambios identitarios en mi trabajo “Libera-
les sin fronteras. Cddiz y el primer constitucionalismo hispdnico”, i fine.

%3 Javier Ferndndez Sebastidn, “Introduccién. Tiempos de transicion en el Addn-
tico ibérico. Conceptos politicos en revolucién”.

{Cémo clasificamos a la gente del pasado? / 41



unidades de comprensién conceptualizables son unidades de ac-
cién. Una cosa es agrupar un conjunto de sucesos y de fenémenos
sociales para construir con ellos un objeto de estudio, y otra muy
distinta pretender que tal objeto tuvo vida propia. Ilustraré en
pocas palabras esta cuestion con dos ejemplos. Primero: parece que
en el Brasil colonial no hubo “criollos”. Aunque por supuesto hubo
muchos descendientes de portugueses peninsulares viviendo en
aquella regién sudamericana, el concepto “criollo” —fundamental
en la América hispana— no rige en el drea lusobrasilefia. Por alguna
razén, nunca existieron “criollos” brasilenos: sencillamente, no se
clasificaban asi. Segundo ejemplo. Parece que no todos los ibero-
hablantes residentes en los Estados Unidos, procedentes de diver-
sos paises, se ven a si mismos como miembros de una misma
comunidad por el hecho de hablar espafiol o portugués. En este
caso, como en otros, la descripcién “objetiva” o “externa” de un
determinado fenémeno sociocultural no se corresponde con la
autodefinicién de los actores sobre el terreno. Supongamos que
un sociélogo o un historiador utilizan la categorfa demogréfica
de “ibéricos”, “hispanos” o “latinos” para calcular la evolucién del
porcentaje de los norteamericanos de ascendencia o cultura ibé-
rica sobre el total de residentes en los Estados Unidos a lo largo de
un periodo dado. Por supuesto, puede hacerlo con legitimidad.
Imaginemos ahora en cambio que el mismo investigador considera
a la “comunidad iberoamericana” en los EE. UU. como un actor so-
cial, dotado de capacidad de accién. En este tltimo caso, quien asi
procediera estarfa sin duda incurriendo en un error metodolégico. Es
posible que desde un punto de vista exterior —“objetivo™— los descen-
dientes de mexicanos, puertorriquenos, centroamericanos, brasi-
lefios, espafioles, portugueses, etcétera. podrian considerarse un
grupo a efectos estadisticos, pero no de modo subjetivo. Asi pues,
la categoria etnodemografica “comunidad iberoamericana en los
EE. UU.” servirfa como objeto de estudio para determinados propé-
sitos, pero no por eso debiéramos verla en si como un actor social.

42 | Javier Fernandez Sebastian



En realidad, lo que esta discusién pone sobre la mesa va mucho
mis alld de la cuestion de las clasificaciones “sociales”. La arrogancia
presentista que describiamos al final del epigrafe anterior —cuando
Marx tomaba su particular punto de mira, el de un teérico euro-
peo de mediados del siglo x1x, como criterio transhistérico de vali-
dez universal- lleva aparejado un principio que hasta hace poco
parecia incuestionable a casi todos los cientificos. Me refiero a lo
que, por recurrir a un simil politico, podriamos llamar “soberania
epistémica de la modernidad”, o sea al dogma —que muchos consi-
deran incontestable— de que nuestros pardmetros cientificos cons-
tituyen la tnica forma legitima de conocimiento.

Pero, ;qué sucede cuando la moderna racionalidad occidental
saca a la luz la historicidad de sus bases epistemoldgicas, y en cier-
to modo se historiza a si misma? ;Qué sucede cuando esa misma
racionalidad se ve confrontada con otras maneras de dar sentido
al mundo? Este problema, que para los antropélogos es el pan
nuestro de cada dia, empieza a ser considerado pertinente también
para el historiador. Cuando ambos, historiadores y antropélogos,
tratamos de comprender otras formas de pensar y de entender el
mundo, nos vemos confrontados con los limites de nuestra propia
racionalidad. Cuando el investigador tiene que dar cuenta de los
sistemas interpretativos manejados por esos extrafios “indigenas
del pasado” que son nuestro antepasados sin renunciar a su pers-
pectiva “cientifica’, a nada que se tome en serio los discursos pro-
ducidos por los seres humanos en quienes trabaja, el historiador en
efecto ha de reflexionar sobre los fundamentos de su aproximacién
académica (en otras palabras, se ve obligado a volver su mirada
a su propio punto de observacién). En este sentido, la reflexividad
de la historia no es muy diferente de la de la antropologifa: asi
como el antropélogo se “antropologiza” a si mismo al situarse en
un contexto cultural dado, el historiador se “historiza” y relativiza
a si mismo al ser consciente de que su punto de observacién —moé-
vil y efimero, como todos— se sitda en cierto momento y circuns-
tancias histéricas. Y, por eso, una de las funciones esenciales de la

{Cémo clasificamos a la gente del pasado? / 43



historia, como de la antropologia, es procurarnos alguna familia-
ridad con mundos simbdlicos y conceptualizaciones exdticas, lo
que contribuye a ampliar y mejorar nuestro conocimiento sobre
las realidades humanas.*

Hay que pensar, por ejemplo, en el estudio de los fenémenos
religiosos en el pasado. Es éste un campo, particularmente el de
las conexiones entre religién y politica en el mundo iberoamerica-
no de los siglos xvII1 y XIx —un tema este, por cierto, que en modo
alguno puede reducirse al de las relaciones Iglesia-Estado—, sobre
el que trabaja en la actualidad otro grupo de investigadores de la
red Iberconceptos, coordinado por Ana Marfa Stuven. Michel de
Certeau escribié pdginas muy interesantes sobre esta cuestién.”
Para nosotros, estudiosos del siglo xxi, la religién es sin mds una
ideologfa entre otras. Para la mayoria de los europeos y america-
nos de los siglos xv1, xvir y xvii, en verdad ése no era el caso: la
religién no sélo era la verdad suprema, sino el fundamento de la
sociedad y la clave que daba sentido a todo lo existente.

Pensar histéricamente, en este como en otros casos, exige del
historiador-intérprete un enorme esfuerzo de empatia con los ac-
tores. No es fdcil acercarse a la forma de pensar de gente tan dis-
tinta. Pues, como observé con brillantez De Certeau a propdsito
de la religiosidad de los europeos del siglo xv11, mientras que no-
sotros aspiramos a entender la religién como un fenémeno histé-
rico y como una “representacién” emanada de la sociedad, ellos
entendian, al revés, que era la religién justo el cimiento de la so-
ciedad. Aunque como herederos de la Ilustracién a muchos de
nosotros no nos quepa duda de la “superioridad” de nuestro siste-
ma de comprensién del mundo sobre el de nuestros predecesores,
no por eso resulta menos asombrosa la operacion intelectual que

> Clifford Geertz, La interpretacion de las culturas, pp. 27-29. Samuel Wine-
burg, Historical Thinking and Other Unnatural Acts, pp. 3-27.

%> Guillemo Zermeno, “La ortodoxia historiogrdfica puesta a prueba: Michel de
Certeau”. Alfonso Mendiola, “Historizar la teologia y los dogmas de la Iglesia: el
compromiso de Michel de Certeau”.

44 | Javier Fernandez Sebastian



consiste en comprender un tiempo lejano, organizado en funcién
de un principio de inteligibilidad tan diferente, desde una légica
que le era tan ajena.’® Una inversién tan drdstica de los cédigos
de lectura del mundo en nada mds dos o tres siglos (un breve lapso,
en términos histdricos) nos permite especular con la posibilidad de
que en un futuro préximo un nuevo régimen de inteligibilidad
termine por desplazar al que estd en vigor a la fecha. ;Acaso no
resulta inquietante conjeturar que, al paso de algunas décadas, to-
dos nuestros afanes cientificos pudieran ser reevaluados y descali-
ficados desde pardmetros por completo diferentes de los nuestros?

* k%

Sé bien que gran parte de los historiadores —quizd la mayoria— no
se preocupan en absoluto por estas cuestiones. Volcados en el ani-
lisis de sus objetos de estudio favoritos, rara vez se paran a reflexio-
nar sobre los marcos de comprension heredados (menos atn sobre
los supuestos epistemoldgicos en que se funda la disciplina). Mu-
chos de ellos se limitan a aplicar los sistemas clasificatorios que
aprendieron durante su formacién académica, y parecen escribir
desde algin lugar misterioso y recondito, como si tuvieran la ca-
pacidad de ver y describir desde algtin punto de mira privilegiado
cémo sucedieron en verdad las cosas y quiénes fueron los sujetos
que las protagonizaron. Frente a esta historiografia convencional,
positivista y con ingenuidad, la cual pretende hablar en nombre
de una razdén intemporal, me interesa una historia mds histérica.
Es decir, una historia reflexiva capaz de comprender que —mien-
tras no se demuestre lo contrario— historicidad y lingtiisticidad son
parte del horizonte irrebasable de la condicién humana. Pero tam-
bién, por otra parte, una historia menos ideoldgica, que en ningtin
caso tome al pasado como un campo de batalla donde dirimir

°¢ Michel de Certeau, Lécriture de ['histoire, pp. 172-173. Véanse los comentarios
de Sanjay Seth, “Razio ou Raciocinio? Clio ou Shiva?”.

{Cémo clasificamos a la gente del pasado? / 45



conflictos politicos actuales. En lugar de volverse hacia el pasa-
do con el gesto airado de quien irrumpe en un arsenal en busca de
municidn, el historiador deberia aproximarse a aquellos mundos
desvanecidos con el respeto, la calma y la piedad de quien se inter-
na con paso vacilante en un vasto y laberintico cementerio. Para
decirlo con las palabras del escritor y politico brasileno Homem de
Melo, el historiador debiera entrar en el territorio sagrado del pa-
sado como quien penetra en una gran necrépolis en donde yacen
las generaciones extintas, esforzdndose por dejar a un lado los pre-
juicios y las pasiones de su tiempo.”’

La hermenéutica y la semdntica histérica nos recuerdan de fijo
que nuestra vida estd entretejida con la historia, y no existe nin-
gan punto arquimédico fuera del tiempo y del lenguaje desde el
cual se pueda dar cuenta de los asuntos humanos. Hace un siglo,
ya casi doscientos afnos después de la publicacion de la Scienza
Nowva viquiana, escribié Dilthey que “somos [...] seres histdricos
antes de ser contempladores de la historia, y sélo porque somos lo
primero podemos ser lo segundo”.’®

Y, en cuanto a la naturaleza lingiiistica del ser humano, sobre
la que tanto insisti6 Gadamer, no deberiamos olvidar que, como
acerté a expresar Donald Kelley con una penetrante metifora, el
lenguaje es un “océano en el que todos nadamos”, y donde “somos
peces”, mds que oceandgrafos.”” Sabemos, sin embargo, que nues-
tro medio natural ha cambiado en dimensiones enormes a lo largo
del tiempo. Por mucho que como historiadores tratemos de cla-
sificar con la mayor precisién posible a nuestros semejantes de

%7 “O historiador nio penetra na noite do passado, nessa necropolis venerdvel
das geragoes extintas, sem sacudir a poeira das paixdes do dia” (Bario Homem
de Melo, Correio Mercantil, 30 de octubre de 1863), apud Gabriel Paquette,
Imperial Portugal in the Age of Atlantic Revolutions. The Luso-Brazilian World, c.
1770-1850, p. 372.

8 Wilhelm Dilthey, Estructuracion del mundo histérico por las ciencias del espiritu
[1910], p. 304.

* Donald R. Kelley, 7he Descent of Ideas: The History of Intellectual History,
p. 300.

46 | Javier Fernandez Sebastian



otras épocas, nosotros y ellos —historiadores y historiados, clasi-
ficadores y clasificados, intercambiando a veces nuestros roles— na-
damos en el mismo océano. Pero ese océano no ha dejado de
transformarse, y serfa un grave error pasar por alto su dimensién
evolutiva. La paleontologia nos ensena que numerosas especies
piscicolas se han extinguido, a medida que se transformaban e iban
surgiendo otras nuevas. Y, del mismo modo que ningun cientifico
en sus cabales utilizaria la taxonomia de las especies de nuestros
dfas para identificar a las especies fosiles, deberfamos sospechar
que nuestras categorias de agrupacién social tal vez no sean las
mds adecuadas para clasificar a las colectividades del pasado.

Bibliografia

Ankersmit, Frank R. Meaning, Truth and Reference in Historical
Representation, Ithaca, Cornell University Press, 2012.

Appiah, Kwame Anthony y Henry Louis Gates, Jr. (eds.). “Identi-
ties”, ntimero especial de Critical Inquiry 18/4, 1992, pp. 625-
884.

Bachmann-Medick, Doris. “Spatial Turn”, en Doris Bachmann-
Medick (ed.), Cultural Turns: Neuorientierungen in den Kul-
turwissenschaften, Reinbek, 20006, pp. 284-328.

Bacot, Paul, Laurent Douzou y Jean-Paul Honoré. “Chronony-
mes. La politisation du temps”, Mozs. Les langages du politique,
87, 2008, pp. 5-95.

Bailyn, Bernard. “Preface”, en David Armitage y Michael J. Bra-
ddick (eds.), Zhe British Atlantic World, 1500-1800, Londres,
Palgrave Macmillan, 2002, pp. xiv-xx.

Bayly, Christopher A. ez al. “anRr Conversation: On Transnational
History”, American Historical Review, 111, 2006, pp. 1441—
1464.

Benigno, Francesco. “Introduccién. Hacer historia en tiempo de
memoria’, en Las palabras del tiempo. Un ideario para pensar
histéricamente, Madrid, Cétedra, 2013, pp. 31-54.

{Cémo clasificamos a la gente del pasado? / 47



. Las palabras del tiempo. Un ideario para pensar histo-
ricamente, Madrid, Cdtedra, 2013.

Bentley, Jerry H. “Cross-Cultural Interaction and Periodization
in World History”, American Historical Review, 101/3, 1996,
pp. 749-770.

Bevir, Mark. “In Defense of Historicism”, Journal of the Philoso-
phy of History, 6, 2012, pp. 111-114.

. “Narrative as a Form of Explanation”, Disputatio, 9,
2000, pp. 10-18.

Brubaker, Rogers y Frederick Cooper. “Beyond ‘Identity”, 7heory
and Society, 29, 2000, pp. 1-47.

Budde, Gunilla, Sebastian Conrad y Oliver Janz (eds.). Transna-
tionale Geschichte: Themen, Tendenzen und Theorien, Gottin-
gen, Vandenhoeck & Ruprecht, 2006.

Burke, Peter y R. Po-chia Hsia (eds.), Cultural Translation in Ear-
ly Modern Europe, Cambridge, Cambridge University Press/
European Science Foundation, 2007.

Cabrera, Miguel Angel. Historia, lenguaje y teoria de la sociedad,
Madrid, Catedra, 2001.

. Postsocial History. An Introduction, Lenham, Lexing-
ton Books, 2005.

Cebik, L. B. “Colligation in the Writing of History”, 7he Monist,
53/1, 1969, pp. 40-57.

Certeau, Michel de. Lécriture de I'histoire, Paris, Gallimard, 1975.

Cerutti, Simona. “La construction des catégories sociales”, en Jean
Boutier y Dominique Julia (dirs.), Passés recomposés. Champs et
chantiers de [bistoire, Paris, Autrement, 1995, pp. 224-234.

Charle, Christophe. Discordance des temps. Bréve histoire de la mo-
dernité, Paris, Armand Colin, 2011.

. Homo historicus. Réflexions sur ['histoire, les historiens
et les sciences sociales, Paris, Armand Colin, 2013.

Chartier, Roger y Daniel Roche. “Histoire Sociale”, en Jacques
Le Goff, Roger Chartier y Jacques Revel (dirs.), La Nouvelle
Histoire, Paris, Retz/ cepL, 1978, pp. 516-520.

48 / Javier Fernandez Sebastian



. “Historia social”, en Jacques Le Goft, Roger Chartier
y Jacques Revel (dirs.), La nueva historia, Bilbao, Mensajero,
1988, pp. 577-583.

Christin, Olivier (dir.). Dictionnaire des concepts ndmades en scien-
ces humaines, Paris, Métailié, 2010.

Cohen, Déborah. “Catégories sociales et discours sur la société”,
en Christophe Granger (dir.), A quoi pensent les historiens, Pa-
ris, Autrement, 2013, pp. 197-208.

Danto, Arthur C. “Narrative Sentences”, History and Theory, 212,
1962, pp. 146-179.

Delacroix, Christian, Francois Dosse y Patrick Garcia (dirs.). His-
toricidades, Buenos Aires, Waldhuter, 2010.

Dilthey, Wilhelm. Estructuracion del mundo historico por las cien-
cias del espiritu [1910], en El mundo histérico, vol. vt de Obras,
ed. de E. Imaz, México, FCE, 1944.

Déring, Jorg y Tristan Thielemann (eds.). Spatial Turn: Das Raum-
paradigma in den Kultur- und Sozialwissenschaften, Bielefeld,
Transcript Verlag, 2008.

Dosse, Francois. L’ histoire en miettes. Des «Annales» a la nouvelle
histoire, Paris, La Découverte, 1987.

Dray, William. Philosophy of History, Englewood Cliffs, Nj, Pren-
tice-Hall, 1964.

Duby, Georges. “Histoire sociale et idéologie des sociétés”, en Jacques
Le Goff'y Pierre Nora (dirs.), Faire de ['histoire, Paris, Gallimard,
1974, 3 vols., 1. Nouveaux problemes, pp. 147-168.

Fasolt, Constantin. 7he Limits of History, Chicago, University of
Chicago Press, 2004.

Ferndndez Sebastidn, Javier. “Concepts voyageurs et douanes in-
tellectuelles. Historiciser le vocabulaire des sciences sociales”,
La Vie des idées, 9 décembre 2011. URL: <http://www.laviedes
idees.fr/Concepts-voyageurs-et-douanes.html>.

. “Ex innovatio traditiol Ex traditio innovatio. Conti-
nuidad y ruptura en historia intelectual”, en Faustino Oncina
(ed.), Tradicion e innovacion en la historia intelectual: Métodos
historiogrdficos, Madrid, Biblioteca Nueva, 2013, pp. 51-74.

{Cémo clasificamos a la gente del pasado? / 49



. “Historia, historiograffa, historicidad. Conciencia
histérica y cambio conceptual”, en Europa del sur y América lati-
na. Perspectivas historiogrdficas, ed. de Manuel Sudrez Cortina,
Madrid, Biblioteca Nueva, en prensa.

. “Introduccién. Tiempos de transicién en el Addnti-
co ibérico. Conceptos politicos en revolucién”, en Javier Fer-
nandez Sebastidn (dir.), Diccionario politico y social del mundo
iberoamericano. Conceptos politicos fundamentales, 1770-1870, 11,
en 10 vols., Madrid, Centro de Estudios Politicos y Constitu-
cionales/Universidad del Pais Vasco, 2014, t. 1, pp. 9-45.

. “Liberales sin fronteras. Cadiz y el primer constitu-
cionalismo hispdnico”, en Cadice e oltre: Costituzione, Nazione
e Liberta, Roma, Escuela Espanola de Historia y Arqueologia
(cs1c)/Istituto per la Storia del Risorgimento Italiano, en prensa.

. “Sobre conceptualizacién y politizacién de los pro-
cesos histéricos”, en Mercedes Cabrera y Javier Moreno Luzén
(eds.), Pueblo y nacion. Homenaje a ]oséAlmrez Junco, Madrid,
Taurus, 2014, pp. 161-185.

(ed.). Political Concepts and Time. New Approaches to
Conceptual History, Santander, McGraw Hill/Cantabria Uni-
versity Press, 2011.

Fominaya, Cristina Flesher. “Collective Identity in Social Move-
ments: Central Concepts and Debates”, Sociology Compass, 416,
2010, pp. 393-404.

Gadamer, Hans-Georg. Verdad y método. Fundamentos de una
hermenéutica filoséfica, Salamanca, Sigueme, 1988.

Geertz, Clifford. La interpretacion de las culturas, Barcelona, Ge-
disa, 2000.

Gil, Thomas. “Progreso, libertad, felicidad. Conceptos clave del
mundo moderno”, en Faustino Oncina (ed.), Palabras, concep-
tos, ideas. Estudios sobre historia conceptual, Barcelona, Herder,
2010, pp. 385-391.

Hacking, Ian. “Making Up People” [1986], en Historical Ontology,
Cambridge, Mass., Harvard University Press, 2002, pp. 99-114.

50 / Javier Fernandez Sebastidn



Haddock, Adrian. “Anachronism and the Inviduation of Con-
cepts”, Sciencia Poetica, 8, 2004, pp. 265-272.

Hartog, Francois. Croire en ['histoire, Paris, Flammarion, 2013.

_________ . Régimes d’historicité. Présentisme et expériences du
temps, Paris, Seuil, 2003.

Hering Torres, Max Sebastian. “‘Limpieza de Sangre’ ;Racismo
en la edad moderna?”, Tiempos Modernos, 9, 2003-2004, pp.
1-16.

Hespanha, Anténio M. “Categorias. Uma refleao sobre a préti-
ca de classificar”, Andlise Social: xxxvi1, 168, 2003, pp. 823-
840.

Hunt, Lynn. “Globalisation and Time”, en Chris Lorenz y Berber
Beverbage (eds.), Breaking up Time. Negotiating the Borders be-
tween Present, Past and Future, Gotinga, Vandenhoeck & Ru-
precht, 2013, pp. 199-215.

Jordheim, Helge. “Against Periodization: Koselleck’s Theory of Mul-
tiple Temporalities”, History and Theory, 51,2012, pp. 151-171.

Kaufman, Laurence y Jacques Guilhaumou (dirs.), Linvention de
la société. Nominalisme politique et science sociale au xvr siécle,
Paris, EHESS, 2003.

Kelley, Donald R. 7he Descent of Ideas: The History of Intellectual
History, Aldershot, Uk, Ashgate, 2002.

Koposov, Nikolay. De limagination historique, Paris, EHESs, 2009.

Latour, Bruno. Nous n'avons jamais été modernes. Essai d anthropo-
logie symétrique, Paris, La Découverte, 1991.

Le Goff, Jacques. Faut-il vraiment découper Uhistoire en tranches?,
Paris, Le Seuil, 2014.

Lequin, Yves. “Histoire sociale”, en André Burguicere, Dictionnai-
re des sciences historigues, Paris, PUF, 19806, pp. 635-642.

Lorenz, Chris y Berber Beverbage (eds.), Breaking up Time. Nego-
tiating the Borders between Present, Past and Future, Gotinga,
Vandenhoeck & Ruprecht, 2013.

Martykdnovd, Darina y Florencia Peyrou (eds.). “La historia trans-
nacional”, dossier, Ayer, 94, 2014, pp. 11-144.

{Cémo clasificamos a la gente del pasado? / 51



Marx, Karl. Carta a J. Weydemeyer (5 de marzo de 1852): Marx/
Engels, en internet, Archive, 200, <https://www.marxists.org/
archive/marx/works/1852/letters/52_03_05-ab.htm>.

. El Capital, tr. Pedro Scaron, México, Siglo xx1, 1975,
8 vols.

. Lineas fundamentales de la critica de la economia
politica (Grundprisse), tr. ]. Pérez-Royo, Barcelona, Criti-
ca, 1978.

McCullagh, C. Behan. “Colligation and Classification in His-
tory”, History and Theory, 1713, 1978, pp. 276-284.

McGerr, Michael. “The Price of the ‘New International History”,
AHR-Forum, American Historical Review, 96/4, 1991, pp. 1031-
1072.

Melucci, Alberto. “The Process of Collective Identity”, en Hank
S. Johnston y Bert Klandersmans (eds.), Social Movements and
Culture, Minneapolis, University of Minnesota Press, 1995,
pp- 41-63.

Mendiola, Alfonso. “Historizar la teologia y los dogmas de la Igle-
sia: el compromiso de Michel de Certeau”, Historia y Grafia,
38, 2012, pp. 173-207.

Middell, Matthias y Lluis Roura (eds.). Zransnational Challenges
to National History Writing, Basingstoke, Palgrave Macmillan,
2013.

Mink, Louis O. Historical Understanding, ed. Brian Fay, Eugene
O. Golob, y Richard T. Vann, Ithaca, Cornell University Press,
1987.

Mintzker, Yair. “A Word Newly Introduced into Language’: The
Appearance and Spread of ‘Social’ in French Enlightened Thou-
ght, 1745-1765", History of European Ideas, 34, 2008, pp. 500-
513.

Mitrovic, Branko. “Attribution of Concepts and Problems with
Anachronism”, History and Theory, 50, 2011, pp. 303-327.
Mudrovcic, Marfa Inés y Nora Rabotnikof (coord.). En busca del
pasado perdido. Temporalidad, historia y memoria, México, Si-

glo xx1, 2013.

52 / Javier Fernandez Sebastidn



Nicolazzi, Fernando, Helena Miranda Mollo y Valdei Lopes de
Araujo (orgs.). Aprender com a histéria? O pasado e o futuro de
uma questdo, Rio de Janeiro, Fav, 2011.

Paquette, Gabriel. Imperial Portugal in the Age of Atlantic Revo-
lutions. The Luso-Brazilian World, c. 1770-1850, Cambridge,
Cambridge University Press, 2013.

Phillips, Mark Salber. “Distance and Historical Representation”,
History Workshop Journal, 57, 2004, pp. 123-141.

. On Historical Distance, New Haven, Yale University
Press, 2013.

, Barbara Caine y Julia Adeney Thomas. Rethinking
Historical Distance. Re-Enactment History, Basingstoke, Palgra-
ve Macmillan, 2013.

Piguet, Marie-France. Classe. Histoire d’un mot et genése d’un con-
cept des physiocrates aux historiens de la Restauration, Lyon,
Presses Universitaire de Lyon, 1996.

Pocock, J. G. A. Recensi6n del libro de Jack H. Hexter, Reappraisals
in History, Londres, Longmans, 1961, en History and Theory:
u1l, 1963, pp. 121-122.

Prost, Antoine. Douze lecons sur l'histoire, Parfs, Sevil, 1996,
“Sociale et culturelle indissociablement”, en Jean Pierre Rioux
y Jean-Francois Sirinelli (dirs.), Pour une histoire culturelle, Pa-
tis, Seuil, 1997, pp. 131-146.

Revault-d’Allonnes, Myriam. La Crise sans fin. Essai sur l'expérien-
ce moderne du temps, Paris, Seuil, 2012.

Ricceur, Paul. La Mémoire, ['histoire, loubli, Paris, Seuil, 2000.

. Soi-méme comme un autre, Paris, Seuil, 1990.

Roth, Paul A. “Narrative Explanations: The Case of History”, His-
tory and Theory: 27, 1, 1988, pp. 1-13.

Sahlins, Marshall. Islands of History, Chicago, The University of
Chicago Press, 1985.

Sénchez Ledn, Pablo y Jests Izquierdo Martin (eds.). £/ fin de los
historiadores. Pensar historicamente en el siglo xx1, Madrid, Siglo
xx1, 2008.

{Cémo clasificamos a la gente del pasado? / 53



Saunier, Pierre-Yves. “Learning by Doing: Notes about the Making
of the Palgrave Dictionary of Transnational History”, Journal
of Modern European History, 6, 2008, pp. 159-179.

. “Transnational”, in Akira Iriye y Pierre-Yves Saunier
(eds.), The Palgrave Dictionary of Transnational History, Lon-
dres/Nueva York, Palgrave Macmillan, 2009, pp. 1047-1055.

Schaub, Jean-Frédéric. “Le sentiment national est-il une catégorie
pertinente pour comprendre les adhésions et les conflits sous
I'’Ancien régime?”, en A. Tallon (coord.), Le sentimente natio-
nal dans UEurope meridionale aux xvi et xviI siécles, Madrid,
Casa de Veldzquez, 2007, pp. 155-168.

. “Le temps et 'Etat: vers un nouveau régime histo-
riographique de I'ancien régime francais”, Quaderni fiorentini,
25,1996, pp. 127-181.

Schlogel, Karl. “Kartenlesen, Augenarbeit: Uber die Filligkeit des
spatial turn in den Geschichts- und Kulturwissenschaften”, en
Heinz Dieter Kittsteiner (ed.), Was sind Kulturwissenschaften?
13 Antworten, Munich, 2004, pp. 261-283.

Scott, Joan W. “Gender: A Useful Category of Historical Analy-
sis”, The American Historical Review: 91, 5, 1986, pp. 1053-
1075.

Seth, Sanjay. “Razdo ou Raciocinio? Clio ou Shiva?”, Histéria da
Historiografia, 11, 2013, pp. 173-189.

Skinner, Quentin. “Meaning and Understanding in the History
of Ideas” (1969), en James Tully (ed.), Meaning and Context.
Quentin Skinner and his Critics, Princeton, Princeton Univer-
sity Press, 1988, pp. 29-67.

Syrjamiki, Sami. Sins of a Historian. Perspectives on the Problem of
Anachronism, Tampere, Tampere University Press, 2011.

Thompson, David. “Colligation and History Teaching”, en Wi-
lliam H. Burston & David Thompson (eds.), Studies in the
Nature and Teaching of History, Londres, Routledge & Kegan
Paul, 1967, pp. 85-106.

Tyrell, Ian. “Ian Tyrell Responds”, aur-Forum, American Histori-

54 / Javier Fernandez Sebastidn



cal Review, 96/4, 1991, pp. 1031-1072.

Veyne, Paul. Comment on écrit ['histoire, Paris, Seuil, 1978.

Wagner, Peter. A History and Theory of the Social Sciences, Londres,
Sage, 2001.

. “An Entirely New Object of Consciousness, of Voli-
tion, of Thought’: The Coming into Being and (Almost) Passing
Away of ‘Society’ as a Scientific Object”, en Lorraine Daston
(ed.), Biographies of Scientific Objects, Chicago, University
of Chicago Press, 2000, pp. 132-157.

Walsh, William Henry. An Introduction to Philosophy of His-
tory, Londres, Hutchinson’s University Library, 1951.

. “Colligation and Classification in History”, en
Patrick L. Gardiner (ed.), 7he Philosophy of History,
Oxford, Oxford University Press, 1974, pp. 127-144.

Whewell, William. 7he Philosophy of the Inductive Sciences,
22 ed., Londres, John W. Parker, 1847.

Wineburg, Samuel. Historical Thinking and Other Unnatural
Acts, Filadelfia, Temple University Press, 2001.

Yun, Bartolomé. “Localism’, Global History and Transnational
History: A Reflection from the Historian of Early Modern
Europe”, Historisk Tidskrift, 127, 2007, pp. 659—678.

Zermefio, Guillemo. “La ortodoxia historiogréfica puesta a prue-
ba: Michel de Certeau”, Historia y Grafia, 40, 2013, pp. 71-
102.

. “Sobre la condicién postnacional en la historiografia
contempordnea: el caso de Iberconceptos”, en Javier Ferndndez
Sebastidn y Gonzalo Capelldn de Miguel (eds.), Conceptos po-
liticos, tiempo e historia. Nuevos enfoques en historia conceptual,
Santander, McGraw Hill/Ediciones Universidad de Cantabria,
2013, pp. 463-489.

{Cémo clasificamos a la gente del pasado? / 55





