
De la contracción a la dilatación del 
tiempo: tiempos menguantes y crecientes*
About contraction and expansion of time: fading and 
growing times

		  Faustino Oncina Coves

		  Universitàt de Valencia
		  España

 
Abstract

My text centers in two points: a) Firstly, I will offer a brief overview about 
the dragging of Reinhart Koselleck’s meditation of historic times; b) secondly, 
I will focus on the influence of conceptual history in today’s tendencies, which 
emphasize the necessity of assuming a temporal perspective to the processes 
of identification in Modernization. It also comes aside from the standard-
izing processes (rationalization, differentiation, individualization and in-
strumental domestication). All of them offer a place in Modernity. Both, 
followers and detractors, recognize that Koselleck has already marked a path 
for his different proposals.
	 Key Words: Reinhart Koselleck, conceptual history, time, Modernization.

Resumen
Nuestra aportación va a concentrarse en dos puntos: a) en primer lu-
gar, en ofrecer una escueta retrospectiva de los jalones de la meditación 
koselleckiana sobre los tiempos históricos; b) en segundo lugar, en esbo-
zar el venero que ha supuesto la contribución de la historia conceptual 
para tendencias actuales que abogan por la necesidad de incorporar la 
perspectiva temporal a los procesos identificadores de la modernización, 

Historia y Grafía, Universidad Iberoamericana, año 22, núm. 44, enero-junio 2015, pp. 89-114

* Este trabajo ha surgido en el marco del proyecto de investigación Hacia una 
Historia Conceptual Comprehensiva: Giros Filosóficos y Culturales (ffi 2011-
24473), del Ministerio de Economía y Competitividad español.



90 / Faustino Oncina Coves

amén de los ya estandarizados (racionalización, diferenciación, indivi-
dualización y domesticación instrumental), y por desbrozar el terreno 
para una teoría de la modernidad. Como reconocen expresa y unánime-
mente partidarios y detractores, Koselleck marcó la hoja de ruta de sus 
distintas propuestas.
	 Palabras clave: Reinhart Koselleck, historia conceptual, tiempo, mo-
dernización.

Artículo recibido: 24-09-2014
Artículo aceptado: 18-11-2014

Habida cuenta de la colaboración en este número de varios 
miembros de nuestro equipo de investigación (Giuseppe 

Duso, Gaetano Rametta, Ernst Müller, Elena Cantarino y Juan 
de Dios Bares), nos permitiremos comenzar, a guisa de modesta 
tarjeta de visita, con una breve reseña de nuestro actual proyecto 
Hacia una Historia Conceptual Comprehensiva: Giros Filosóficos 
y Culturales (2012-2015), continuación de otro, titulado Teoría y 
Prácticas de la Historia Conceptual: un Reto para la Filosofía 
(2007-2010). Aspiramos a realizar un riguroso escrutinio de las po-
sibilidades, las dimensiones y los límites de las diferentes variantes 
de la historia conceptual, con primacía en tres grandes cuestiones:1

	 1. La indeterminación del lenguaje en la referencia al mundo. 
Aquí combinamos las dos vertientes del giro lingüístico tradicio-
nalmente malquistadas: la analítica y la hermenéutica.2 De igual 
manera procuramos rentabilizar el giro icónico que surge con-
tra la totemización del lenguaje. La imagen no sólo se considera 
como un objeto de estudio, sino también como un medio de 
conocimiento (p. ej., como iconología política). Merece nuestra 

1 Faustino Oncina, “Historia conceptual: ¿algo más que un método?”, pp. 11-
38. Nos ha servido de brújula el libro de Hans Ulrich Gumbrecht, Dimensionen 
und Grenzen der Begriffsgeschichte (en especial, pp. 27-30).
2 Faustino Oncina, Historia conceptual, Ilustración y modernidad; Id. (ed.), Teorías 
y prácticas de la historia conceptual; Id. (ed.), Palabras, conceptos, ideas. Estudios 
sobre historia conceptual.



De la contracción a la dilatación del tiempo / 91 

atención la estela del influyente estilo de pensamiento de Aby 
Warburg en las ciencias humanas, desde su mutua fecundación 
con la filosofía de la cultura hasta su impronta en la emergente 
ciencia de la imagen (Bildwissenschaft).
	 Ahora se habla de manera muy frívola de los giros en las cien-
cias de la cultura y asistimos a un carrusel que empieza a dar 
vértigo.3 Más allá de lo que son efímeras modas, pretendemos 
aquilatar lo que cada uno de los giros en boga añade a la historia 
conceptual, o si son meros arabescos.
	 2. El valor cognoscitivo de la historicidad. Aquí examinamos 
la rentabilidad de la historia conceptual para fundar una teoría 
de los tiempos históricos, e incluso su capacidad para abonar una 
historia del presente y del futuro, las relaciones entre profecía y 
pronóstico, los afectos y desafectos entre historia y memoria,4 la 
definición cronológica de la modernidad y su delimitación frente 
al Medievo y la Antigüedad. 
	 La historia conceptual germana (sea en la versión de la es-
cuela de Joachim Ritter, sea en la de la semántica histórica de 
Reinhart Koselleck, sea en la hermenéutica de Hans-Georg Gada-
mer) se erige asimismo en teoría de la modernización: la mayoría 
de quienes la cultivan contraponen una negación escatológica 
del mundo (la modernidad mala, patológica) y una afirmación 
positiva, compensatoria, de la realidad presente (la modernidad 
buena, optimizada) y retrotraen ese maniqueísmo hasta la filo-
sofía de la historia del siglo xviii. La propensión utópica de la 
Ilustración supone para el conservadurismo histórico-conceptual 
una amenaza para las instituciones en vigor y para la civilidad 
(Bürgerlichkeit) conquistada por las sociedades democrático-libe-
rales de Occidente.5

3 Faustino Oncina y Elena Cantarino (eds.), Giros narrativos e historias del saber.
4 Faustino Oncina y Elena Cantarino (eds.), Estética de la memoria.
5 Maximiliano Hernández, “Antropología adversus Filosofía de la Historia. Odo 
Marquard ante la modernidad”, pp. 121-150; Jens Hacke, Philosophie der Bür-
gerlichkeit. Die liberalkonservative Begründung der Bundesrepublik.



92 / Faustino Oncina Coves

	 	 La historia conceptual siente reverencia (sería más atinado 
hablar de temor reverencial) por el periodo que va desde la Re-
volución Francesa a la Industrial, que representa la mayéutica de 
una nueva gramática temporal bajo los auspicios del progreso 
acelerado. Nuestro proyecto se propone acometer una crítica 
ideológica de las distorsiones que genera el tiempo de la moder-
nidad, sin recaer ni en la estigmatización ni en la canonización de 
las Luces.6 Este tema nos ocupará con posterioridad.
	 3. Reconsideración del glosario canónico en los diversos pa-
radigmas de la historia conceptual y de su genealogía. Resulta 
sospechoso en general su hábito de mantener en un estado de la-
tencia la historia nacional y su imbricación en la gestación de este 
enfoque. La mayoría de sus oficiantes han esquivado cualquier 
reflexión sobre la dependencia coyuntural de su bagaje catego-
rial (p. ej., el par antitético amigo/enemigo), y lo han elevado 
sin más al rango de constantes antropológicas universales o de 
trascendentales de la historia. El apogeo de la historia conceptual 
germana ha introducido un sesgo en el panorama cultural que ha 
dejado en barbecho o simplemente ninguneado corrientes incó-
modas para sus gerifaltes. También se atisba la obsolescencia de 
algunos emblemas políticos modernos, incapaces de comprender 
procesos en curso. En esta labor han destacado las aportaciones 
de nuestros colegas paduanos adscritos al Centro interuniversita-
rio di ricerca sul lessico politico e giuridico europeo (cirlpge).7 
Asimismo hemos rastreado conceptos transfronterizos, nómadas,8 
que atraviesan épocas y saberes, guiados por el propósito del Zen-
trum für Literatur-und Kulturforschung berlinés (sobre todo, Ernst 
Müller y Falko Schmieder) de confeccionar un diccionario de con-

6 Faustino Oncina, “Historia conceptual y crítica: hitos o episodios de una rela-
ción nunca consumada”.
7 El cirlpge está dirigido por G. Duso. Una de las plataformas de los trabajos de 
este centro es la revista Filosofia Política (Bolonia), en especial su sección “Mate-
riali per un lessico político europeo”.
8 Faustino Oncina, Nerea Miravet y Héctor Vizcaíno (eds.), Conceptos nómadas: 
auto-determinación.



De la contracción a la dilatación del tiempo / 93 

ceptos interdisciplinares.9 Luego no sólo estudia temporalmente los 
corrimientos semánticos, sino que también los analiza en lo espa-
cial, sus migraciones geográficas y científicas.
	 En este artículo nos interesa recalcar un aspecto de la historia 
conceptual con frecuencia preterido, y del que nuestro grupo ha 
sido consciente desde el inicio, a pesar de que hace poco se nos 
ha imputado negligencia en este terreno.10 La historia conceptual 
no se reduce a la historia de los conceptos, y aun en sus estados más 
bisoños alberga una ambición teórica, incluso filosófica, que no 
cabe desdeñar. La cuestión del tiempo es la ambrosía de la historia 
conceptual, en particular en la versión que de ella brinda Reinhart 
Koselleck, tributaria del buceo hermenéutico (heideggeriano-ga-
dameriano) en las estructuras profundas de la temporalidad. Ese 
interés no desfallece a lo largo de su biografía intelectual, sino más 
bien todo lo contrario, va in crescendo. Nuestra aportación va a 
concentrarse en dos puntos: a) en primer lugar, en ofrecer una 
escueta retrospectiva de los jalones de la meditación koselleckiana 
sobre los tiempos históricos; b) en segundo lugar, en esbozar el 
venero que ha supuesto la contribución de la historia conceptual 
para tendencias actuales, que abogan por la necesidad de incor-
porar la perspectiva temporal a los procesos identificadores de la 
modernización,11 amén de los ya estandarizados (racionalización, 
diferenciación, individualización y domesticación instrumental),
 y por desbrozar el terreno para una teoría de la modernidad.12 Co-
mo reconocen expresa y unánimemente partidarios y detractores, 
Koselleck marcó la hoja de ruta de sus distintas propuestas.

9 Sus pesquisas sobre varios de esos conceptos han visto la luz en dos órganos del 
Centro berlinés: Trajekte y E-Journal Forum Interdisziplinäre Begriffsgeschichte.
10 José Luis Villacañas, “Koselleck: Esbozos teóricos”, p. 10. Obviamente, el 
programa, la trayectoria y los resultados de los proyectos de investigación men-
cionados matizan y cuestionan esta apreciación.
11 Particularmente reivindicativo se ha mostrado uno de los sociólogos más rele-
vantes en la actualidad, Hartmut Rosa (Beschleunigung und Entfremdung).
12 Hemos deslindado entre teoría de la modernización, en la que se inscriben co-
rrientes y escuelas tan diversas como la de la historia social crítica (Hans-Ulrich



94 / Faustino Oncina Coves

i

En su tesis doctoral de 1954 y el libro al que dio lugar, Crítica 
y crisis. Sobre la patogénesis del mundo burgués, se desliza ya la 
jacobinización de la Ilustración a través de un insólito vis à vis 
promiscuo entre secreto y publicidad, mezclándolos en el crisol 
en el que se fragua lo que luego describirá como el tiempo de 
la aceleración.13 Las Luces sirven de tálamo para consumar las 
nupcias entre el imperativo categórico y el fáustico, o más bien 
el velociferino –por emplear la dicción goethiana–.14 Aquí halla-
mos en diferido un botón de muestra del rédito cognoscitivo de 

Wehler y su Modernisierungstheorie und Geschichte, Jürgen Kocka,…) y la de 
Joachim Ritter y su axioma de la compensación (Hermann Lübbe, Odo Mar-
quard,…), y teoría de la modernidad , que acoge también a autores de procedencia 
heterogénea (desde la Escuela de Fráncfort hasta Zygmunt Bauman). La primera 
consiste en una descripción histórica centrada en el surgimiento y desarrollo de 
las sociedades industriales occidentales; la última en una perspectiva filosófica 
que atiende a fenómenos (distorsionadores, patológicos, alienantes) marginados 
del concepto de modernización, al potencial de violencia que genera la propia 
modernidad. Koselleck, a horcajadas sobre ambas, ha servido de fuente de inspi-
ración de las dos teorías. Ya a su misma tesis doctoral quiso titularla “Dialéctica 
de la Ilustración”, pero Adorno y Horkheimer se adelantaron.
13 El propio Koselleck ha vinculado a Robespierre con la aceleración (Reinhart 
Koselleck, Aceleración, prognosis y secularización, p. 59). Allí saca a colación su 
“Discours sur la Constitution” pronunciado en la Asamblea Nacional en la se-
sión del 10 de mayo de 1793: “Los progresos de la razón humana han preparado 
esta gran Revolución y a vosotros corresponde especialmente el deber de acele-
rarla” (Maximilien Robespierre, La revolución jacobina, p. 107).
14 Recordemos la elucidación goethiana de esa alianza entre velocidad y Lucifer 
en sendas cartas de junio y noviembre de 1825 dirigidas a Zelter y Nicolovius. Al 
primero le escribe: “Riqueza y velocidad es lo que el mundo admira y a lo que cada 
cual aspira” (Goethes Briefe, iv, p. 146). Y al segundo: “No tengo más remedio que 
considerar que la mayor desgracia de nuestra época, de este tiempo que no permite 
que nada madure, es que devoramos cada instante al cabo de un instante, que 
arruinamos el día antes de que acabe, y que así vivimos siempre al día, sin engendrar 
nada” (p. 159; cfr. Manfred Osten, Alles veloziferisch oder Goethes Entdeckung der 
Langsamkeit. Zur Modernität eines Klassikers im 21. Jahrhundert). La importancia 
de Goethe en el diseño de una Histórica ha sido creciente en Koselleck, tal como 
testimonia su libro Goethes unzeitgemässe Geschichte.



De la contracción a la dilatación del tiempo / 95 

la Histórica15 y de su par categorial dentro/fuera (secreto/público). 
Empieza exponiendo la vía que conduce de la conciencia individual 
a las cruentas guerras de religión, para cuya conjuración se instituye 
la razón de Estado. El fuero interno y la acción exterior, el hombre 
y el súbdito configuran en adelante una estricta dicotomía. La razón 
moral aparece camuflada bajo el arcano o las musas, madura en el 
seno de las sociedades secretas y sobre los escenarios, donde se había 
refugiado por el asedio del absolutismo. Ocultándose del Estado, 
las logias masónicas y las repúblicas de las letras –caladeros de los 
clubes jacobinos– le incoan un proceso que las hará salir de su re-
fugio para invadir el espacio público. La crítica ilustrada se concibe 
como soberana y para ella todo poder del Estado es un abuso de 
poder. La filosofía de la historia anuncia el triunfo de la libertad, 
es la ejecución del plan urdido por la moral, y se torna ineluctable 
la Revolución, atizadora de la aceleración histórica. Es la crisis, que 
conduce al desmoronamiento del Estado absolutista en 1789. Tam-
bién la guerra será la secuela de la Revolución. La Ilustración siempre 
jalea una transposición de la mera crítica en modos de comporta-
miento político que suelen adoptar la forma de crisis bélica.
	 En el grupo de trabajo de historia social moderna de Heidel-
berg bajo la férula de Werner Conze se forjó en los años sesenta 
del siglo pasado una nueva forma de hornear los conceptos, 
que cuajó en el léxico Conceptos históricos fundamentales.16 En 
ese portentoso diccionario el tiempo desempeña un triple papel. 
En primer lugar, pertenece a la misma caracterización jánica del 

15 El nexo entre este controvertido libro (nacido de su tesis doctoral) y la His-
tórica, esto es, la doctrina de las condiciones de posibilidad de historias, se 
establece en el prólogo a la edición de bolsillo de aquel de 1973 (incluido en la 
última versión castellana de la obra: Crítica y crisis. Un estudio sobre la patogénesis 
del mundo burgués, p. 20).
16 Otto Brunner, Werner Conze y Reinhart Koselleck, Geschichtliche Grun-
dbegriffe. Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland. La 
Introducción al primer volumen del Léxico [1972] ha sido vertida al castellano 
en el monográfico dedicado a Koselleck en la Revista Anthropos, 223, 2009, pp. 
92-105 –la citaremos mediante la abreviatura igg–.



96 / Faustino Oncina Coves

concepto, como registro y propulsor, como diagnóstico y pronós-
tico.17 Experiencia y expectativa, las dos categorías estelares de su 
inacabada teoría de la historia, la Histórica, parecen surgir de la 
erupción del magma temporal interno del concepto como índice 
y factor. Los conceptos que primariamente reproducían la reali-
dad pasaron a cincelarla; se convirtieron en bocetos del futuro, su 
función originariamente retrospectiva se trocó en prospectiva.
	 En segundo lugar, la temporalización, junto a la democrati-
zación, la politización y la ideologización, constituye uno de los 
cuatro criterios que cumplen los conceptos alumbrados en la lla-
mada Sattelzeit entre 1750 y 1850. Entre sus logros se hallaba el 
descubrimiento del singular colectivo “historia”. Si antes proli-
feraban múltiples historias de múltiples objetos, en esa centuria 
talismán se impuso el recurso a una historia que se movía en una 
determinada dirección en pos de determinadas metas, y en cuyo 
nombre obraban los políticos, que se figuraban, por decirlo así, 
autorizados por ella. Aquí se cerraba un círculo con la tesis doc-
toral. La filosofía de la historia ignoraba alevosamente el trecho 
entre intención y realidad, entre idea y fenómeno, cohonestando 
una suerte de despotismo de lo ipso facto. La temporalización 
remitía asimismo a su tesis de habilitación, donde aplicaba un 
inédito modelo de análisis para la historia prusiana entre la época 
de la reforma y la revolución de 1848-1849, que permitía desen-
trañar la interacción entre tres planos: el de las normas jurídicas, 
el de la administración y el del desarrollo social. De este modo se 
hizo patente que las normas jurídicas se anticiparon a menudo 
al desarrollo social, y que, por consiguiente, se abrió una sima 
entre la evolución jurídica y la social. Para la administración pru-
siana, que debía mediar entre los otros dos planos, el problema 
estribaba en tener que neutralizar las tensiones resultantes de ese 
asincronismo.

17 Reinhart Koselleck, Futuro pasado (fp), p. 118 –remitiremos a esta edición, aun-
que sin atenernos de modo literal a su traducción–; igg, pp. 95-97.



De la contracción a la dilatación del tiempo / 97 

	 Y, en tercer lugar, esta centuria a caballo de dos umbrales 
regulativos, 1750 y 1850, entre la Revolución Francesa y la Revo-
lución Industrial, alcanza una incontestable primacía al incubar 
un nuevo tiempo, radicalmente diferente del anterior, y propor-
cionar una definición cronológica de la modernidad, o, como 
dice la prestigiosa científica de la cultura Aleida Assmann, el régi-
men temporal moderno (en analogía al régimen de historicidad de 
François Hartog).18

	 El trabajo de campo conceptual animó y acendró su trabajo 
teórico. Los títulos de quizá sus obras más influyentes son muy 
elocuentes: Futuro pasado. Para una semántica de los tiempos his-
tóricos y Estratos del tiempo. Estudios sobre Histórica. En ellas ya se 
explicita, en la estela de Droysen, la vocación teórica, allende la le-
xicográfica, de Koselleck.19 En su partida bautismal aparecen dos 
padrinos, Heidegger y Gadamer. Ser y tiempo y Verdad y método. 
La temporalidad se halla en las mismas entrañas de la historia 
conceptual, es la parte del vergel que con mayor mimo cuida la 
Histórica.20

	 Como es sabido, a él le importan los decursos temporales 
construidos por los actores históricos y por eso distingue con ni-
tidez el lenguaje de las fuentes y el del científico, la perspectiva 
de los agentes y la del historiador. Esto implica para la ciencia 
histórica que el tiempo ya no puede presuponerse simplemente 
como marco de la investigación, como principio de clasificación, 

18 Aleida Assmann, Ist die Zeit aus den Fugen?, p. 19. Cfr. François Hartog, Ré-
gimes d’historicité: présentisme et expériences du temps [Tr. al español por la Uia. 
N. del Ed.].
19 Póstumamente han visto la luz otros dos volúmenes, ya no cuidados por el 
historiador, sino por Carsten Dutt: Begriffsgeschichten. Studien zur Semantik und 
Pragmatik der politischen und sozialen Sprache y Vom Sinn und Unsinn der Ges-
chichte. Aufsätze und Vorträge aus vier Jahrzehnten.
20 Pier Paolo Portinaro lo ha expresado con perspicacia: Koselleck “ha dirigido 
su investigación hacia la construcción de una teoría del tiempo histórico en 
función de una historia de la temporalidad de los conceptos y viceversa: éste es 
el círculo hermenéutico de la Begriffsgeschichte” (“Prefazione” a Diego Fusaro, 
L’orizzonte in movimiento. Modernità e futuro in Reinhart Koselleck, p. 9).



98 / Faustino Oncina Coves

ordenación y datación. Koselleck fijó en la Sattelzeit o Schwellen-
zeit (la franja entre los umbrales de 1750 y 1850) el punto de 
inflexión decisivo en las representaciones del tiempo en el mundo 
occidental. El concepto circular o estático del tiempo de la época 
premoderna fue sustituido por el de progreso lineal, de un avance 
que conlleva el cambio constante en dirección a un futuro abierto 
y maleable. La divisa historia magistra vitae perdió su validez 
cuando se impuso la convicción de que el mañana sería por nece-
sidad siempre distinto del ayer y del hoy. Espacio de experiencia 
y horizonte de expectativa se separaron. El siglo xviii catalizó el 
paso, más bien salto, de ese lema ciceroniano a las antípodas, a 
la dilatación utópica del porvenir, al futurocentrismo que ha pre-
valecido sin rival hasta hace poco. El presente se ubicaba en un 
interregno entre el provenir y el porvenir, achantado, encogido 
ante la aplastante polarización de uno u otro y ante la hegemonía 
del último.
	 En sus años postreros, emérito desde 1988, consagró sus es-
tudios tanto a lo que denominó sensibilidad política como a la 
depuración de su plan doctrinal de una Histórica. Se centró en 
el culto político a los muertos, en los monumentos a los caídos 
desde la modernidad temprana. Tales instalaciones conectan la 
interpretación del pasado con una apelación al presente y tarea 
para el futuro. Con vehemencia intentó uncir la memoria a los 
memoriales –secuencia cortocircuitada por aporías–, la memoria 
negativa a los contramonumentos provocadores de traspiés, que 
nos obligan a mirar hacia atrás y hacia delante, y suponen un 
compromiso también con las generaciones venideras.21

	 Ya nos referimos con anterioridad a la inspiración goethiana, 
entre otras, en Koselleck, de modo principal en su propósito de 

21 Faustino Oncina, “Introducción” a Reinhart Koselleck, Modernidad, culto a la 
muerte y memoria nacional, pp. xxviii-lxv; Aleida Assmann, Das neue Unbeha-
gen an der Erinnerungskultur. Eine Intervention, pp. 16-33. La memoria negativa 
integra la propia prehistoria criminal en la autoimagen colectiva y la mantiene 
viva ritualmente mediante el reconocimiento de su culpa.



De la contracción a la dilatación del tiempo / 99 

hacer de su Histórica un sismógrafo de los deslizamientos en los 
estratos temporales que componen nuestra modernidad velocife-
rina. Lucifer seduce con la cultura de lo veloz y la promesa de la 
vida joven y plena. El apresuramiento moderno se ha olvidado de 
declinar en pretérito y se ensaña con lo trasmitido despacio, con 
paciencia. Goethe y Koselleck diagnostican las patologías de la 
precipitación: la mediocridad y la violencia, en suma, la barbarie 
de la inmediatez, cuya hipertrofia pretenden contener.

ii

Vamos ahora a afrontar la segunda parte de nuestra aportación. 
Sin advertirlo hemos ido desgranando las diversas capas concén-
tricas de la historia conceptual y avanzando de unas a otras. Ella 
no fue nunca un fin en sí misma, sino una propedéutica para la 
Histórica, que es “una forma de reflexión teórica sobre la rup-
tura radical con la tradición que ha hecho saltar por los aires 
pasado y futuro”, y concita una función cognoscitiva, práctica 
y predictiva, puesto que recaba experiencias históricas con miras a 
hacerlas fructíferas para la acción política futura y para un arte 
del pronóstico. No sólo es productiva de modo empírico para 
análisis históricos del pasado, sino que espolea una meditación 
sobre nuestra urdimbre temporal que adopta el formato de crítica 
ideológica.22

	 La depreciación de los tiempos (el pasado fue cesado desde el 
siglo xviii como vademécum vital instructivo y el futuro es una al-
moneda que ha terminado por malbaratarse) acaso ha contribuido 
a la desecación de la fantasía política. Mientras que en épocas an-
teriores las utopías sociales lamentaban el estancamiento, a partir 
de las Luces ocurre justamente lo contrario. Al estar abocado el 

22 Steffan-Ludwig Hoffmann, “Was die Zukunft birgt. Über Reinhart Kosellecks 
Historik”, pp. 548-549.



100 / Faustino Oncina Coves

presente al porvenir, reducido a mero tránsito, acabaron por desa-
parecer sus contornos, dejando de ser una alternativa a lo vigente. 
El recurso “futuro”, sobreexplotado durante dos siglos como tó-
pico de nuestra esperanza, se ha ido ajando y convirtiéndose en 
objeto de preocupación e incluso de temor. La expansión eufórica 
del futuro (Zukunftsexpansion) y la contracción del presente (Ge-
genwartsschrumpfung), distintivos del régimen temporal moderno,23 
comenzaron a declinar en los años ochenta de la anterior centu-
ria, y ganó así pujanza una posición conservadora, a la defensiva 
tras los años salvajes de dos décadas antes –precisamente a los his-
toriadores conceptuales se les achaca aferrarse a una modernidad 
defensiva–, por maliciar que cualquier cambio político supone un 
trastorno. Tras el agotamiento espacial de la utopía y su posterior 
expolio temporal, constatamos su creciente inanidad como heraldo 
soteriológico, emancipador. Koselleck, con prudencia, quiso ende-
rezar al curso frenético de nuestra civilización y ralentizar el ritmo 
vertiginoso de nuestros días (fp, 356). Si el futuro es ignoto, una vez 
calcinada toda la experiencia precedente, nos quedamos paralizados 
y sin brújula. Necesitamos presupuestos mínimos que se repitan 
para poder actuar y no andar a tientas. Urge recuperar la historia 
como magistra vitae, repoblar el presente con potencias compensa-
torias, con estabilizadores provenientes del pasado, con estructuras 
permanentes (fp, 62-64, 152). Se trata de ensanchar los dominios 
de lo recurrente, de lo rutinario, de lo ritual, de lo familiar. En los 
momentos de máxima incertidumbre y zozobra, más necesitamos 
esos osos de peluche, por expresarlo con la feliz ocurrencia de Odo 
Marquard.24 Esta segunda generación de historiadores conceptuales 
ensalza al homo compensator, un virtuoso del equilibrio, un con-
temporizador experimentado, que está de vuelta de la moda de las 
utopías y que no confía sino en lo calmo y conocido. 

23 Hermann Lübbe, Zeit-Erfahrungen. Sieben Begriffe zur Beschreibung moderner 
Zivilisationsdynamik.
24 Odo Marquard, Filosofía de la compensación, p. 54.



De la contracción a la dilatación del tiempo / 101 

	 Gadamer y el Collegium de Ritter, promotores del Diccionario 
histórico de la Filosofía (Historisches Wörterbuch der Philosophie), la 
otra joya de la corona en el ámbito de la historia conceptual, podrían 
rubricar tal dictamen. Verdad y método denuncia la devaluación 
ilustrada del prejuicio (por respeto a otros), de la autoridad y la tra-
dición, sin dar por ello su beneplácito al prejuicio por precipitación, 
al autoritarismo y al tradicionalismo. El romanticismo acepta las re-
glas de juego de la Ilustración: la dicotomía mythos-logos, aunque su 
valoración sea distinta e incluso inversa; esto es, el culto idolátrico a 
lo nuevo se sustituye por el culto a lo viejo, pero a la postre implican 
“una misma ruptura con la continuidad de sentido de la tradición”, 
sacrificando aquél el presente por mor del pasado y ésta haciendo 
lo propio con el pasado en nombre del futuro. También la preserva-
ción “representa una conducta tan libre como la transformación”.25 
En comparación con esto la Ilustración moderna es abstracta y re-
volucionaria. Gadamer se desmarca del maniqueísmo Ilustración 
utópica/romanticismo nostálgico y se decanta por la mediación, 
el diálogo, la síntesis, la integración, la fusión de horizontes (un 
puente que separa y une a la vez). Innovación y conservación son 
actos, en pie de igualdad, de la razón.
	 Habermas puso cerco a todas las sucursales de la historia con-
ceptual, acusándolas de enmascarar intereses continuistas con el 
pasado más siniestro de Alemania.26 El peligro de un inmovilismo 
lampedusiano siempre va a acechar a la teoría de la modernización 
de la historia conceptual,27 porque las estructuras, las institucio-

25 Hans-Georg Gadamer, Verdad y método, p. 350.
26 “Crítica de la filosofía de la historia (1960)”, en Perfiles filosófico-políticos, 
pp. 389-390. En la reseña que le hace al libro de Dirk van Laak (Gespräche in 
der Sicherheit des Schweigens) echa de menos que no le dedique una semblanza 
a Koselleck – sí, en cambio, a “Münster: das Collegium Philosophicum” y 
“Hermann Lübbe” (ibidem, pp. 192-200, 276-281)– como uno de los valedores 
de Schmitt en la actual Alemania (“Carl Schmitt en la historia de la cultura 
política de la República Federal. La necesidad de continuidades alemanas”, en 
Más allá del Estado nacional, p. 130).
27 De hecho, los partidarios de la compensación no cuestionan el régimen tem-
poral moderno, sino que pretenden adaptarlo a las necesidades humanas y 



102 / Faustino Oncina Coves

nes, han podido surgir de relaciones asimétricas de dominación. 
Koselleck lo ha atisbado en el terreno de la historiografía, donde 
son precisamente los perdedores, los vencidos (desde Heródoto y 
Tucídides hasta Marx), los principales innovadores, pues no se de-
jan llevar por la inercia de la autocomplacencia, sino que porfían 
en desentrañar las causas de su derrota. Las explicaciones dadas ya 
nos les convencen, y su esfuerzo en pos de alternativas les conduce 
a la rescritura de la historia. 
	 Con Koselleck, cada vez más, la historia conceptual anhela 
convertirse en una instancia de “control semantológico” (como 
dice en el prólogo a Geschichtliche Grundbegriffe) y a partir de 
los años setenta del siglo xx en crítica ideológica,28 para acabar 
poniéndose la primera, como prueban los debates sobre los mo-
numentos conmemorativos del Holocausto de Berlín, al servicio 
de la segunda. Ese tándem, insólito si recordamos la inicial repul-
sión entre historia conceptual y teoría crítica francfortiana, sale a 
la palestra en su discusión con dos fenómenos: la ideología de la 
aceleración y la ideología del victimismo.29 La Histórica de Kose-
lleck se propone acometer una crítica ideológica de la pandemia de 
la prisa endémica de la modernidad. El éxito de la historia concep-
tual germana, con el atractivo escaparate de los dos portentosos 
diccionarios precitados, permitió a varios de sus mandarines ma-
quillar su currículum hasta que estallaron uno detrás de otro los 
escándalos de su militancia parda. Koselleck representa una hon-
rosa excepción al haber operado con discreción una autocrítica 
ideológica de la trascendentalización de pares categoriales con un 
nítido anclaje histórico en una ominosa etapa.30 

entienden ese concepto como una especie de taller de reparación del proceso 
de modernización.
28 igg, p. 99; fp, pp. 118, 330-332, 349.
29 De la fecunda tensión entre historia conceptual y crítica ideológica me he 
ocupado en un trabajo de inminente publicación: “Historia conceptual y crítica: 
hitos o episodios de una relación nunca consumada”.
30 Faustino Oncina, “Necrológica del outsider Reinhart Koselleck: el historiador 
‘pensante’ y las polémicas de los historiadores”, pp. 35-61.



De la contracción a la dilatación del tiempo / 103 

	 Hartmut Rosa ha llevado a cabo una crítica de la sociedad 
moderna bajo el explícito espíritu rector de Koselleck y de la Es-
cuela de Fráncfort. La gran meta de la modernidad, la autonomía, 
está amenazada con ser enterrada. Tal amenaza la identifica en 
dos patologías entrelazadas: la aceleración y la alienación. Rosa 
apela a historiadores conceptuales, aunque de filiaciones distintas 
(Koselleck, Hermann Lübbe y Hans Blumenberg), con miras a 
compensar los déficits de las explicaciones sociológicas.31 Este trío 
es invocado para esclarecer los tres tipos de aceleración: la tec-
nológica, la social y la vital. La primera, analizada por Koselleck 
y recientemente por la dromología de Paul Virilio, se evidencia 
en los casos del transporte, la comunicación y la producción. La 
segunda, la aceleración del cambio social, ha vuelto lábiles y ca-
ducos los lazos comunitarios, sus pautas de acción y orientación. 
Lübbe sostiene que las sociedades occidentales experimentan una 
contracción del presente a rebufo de la catarata de innovaciones 
culturales.32 El presente constituye el lapso de coincidencia y 
estabilidad entre el espacio de experiencia y el horizonte de ex-
pectativa. La aceleración ha disparado la contracción de los lapsos 
definibles como presente. Este presente menguante se aprecia en 
las estructuras básicas de la sociedad, en los procesos de produc-
ción y reproducción, en el trabajo y en la familia, pues en estos 
ámbitos los cambios se han acelerado de un ritmo intergeneracio-
nal en la temprana Edad Moderna a un ritmo intrageneracional 
en la modernidad tardía. 
	 El tercer tipo afecta al ritmo de nuestra vida. El ideal moderno 
de la vida buena es el de la vida plena (erfüllte Zeit), rebosante de 
experiencias y capacidades desarrolladas. Ese ideal ya no apunta 
a una existencia superior en el más allá, sino a la realización de la 
mayor cantidad de opciones posibles dentro de la inmensa gama 

31 Beschleunigung und Entfremdung (traducción de la versión original inglesa de 
2010), pp. 23, 40, 105. 
32 Hermann Lübbe, Im Zug der Zeit. Verkürzter Aufenthalt in der Gegenwart.



104 / Faustino Oncina Coves

que nos ofrece nuestro entorno. La oferta del mundo supera con 
creces las opciones factibles en el curso de la existencia individual. 
En términos de Blumenberg, el tiempo del mundo (Weltzeit) y 
el tiempo de una vida individual (Lebenszeit) divergen de modo 
dramático,33 y la vía de escape, que a la postre es un callejón sin 
salida, es someterse al turbofetichismo, vivir múltiples vidas en 
una sola, y hacerlo de prisa. Da igual lo rápido que vayamos: la 
proporción entre los deseos colmados y los pendientes es cada vez 
menor, el hiato entre las experiencias hechas y las desaprovecha-
das es infranqueable. Numerosos conflictos han surgido por el 
hecho de que los implicados ya no entienden un mundo que se 
trastoca de ese modo. 
	 En las sociedades democráticas hay otras repercusiones. La 
política apenas puede ser ya el marcapasos de su regeneración y 
lo determinante ya no es el argumento, sino el glamour. El cor-
toplacismo y la urgencia rigen a la hora de adoptar decisiones 
políticas.34 La experiencia fundamental de la modernidad consiste 
en “su inexorable lógica del incremento”. El capitalismo depende 
del crecimiento, la aceleración y la concentración de innovación 
para reproducirse. Esa dinámica no sólo impera en la economía, 
sino que constituye el principio general de funcionamiento y de 
consolidación de la modernidad. 
	 Desde el siglo xviii la modernidad ha sido concebida como 
un movimiento hacia delante.35 Sin embargo, empieza a mani-
festarse su entumecimiento, porque nos encontramos hoy en una 
constelación en que ya no podemos afirmar categóricamente que 
hemos dejado atrás el pasado, que el presente es un mero estar 

33 Hans Blumenberg, Tiempo de la vida y tiempo del mundo.
34 Daniel Innerarity, El futuro y sus enemigos. Una defensa de la esperanza política.
35 Hans Ulrich Gumbrecht, “Modern, Modernität, Moderne”, pp. 93-151. Ass-
mann ofrece un retrato robot del régimen temporal moderno mediante cinco 
rasgos: la ruptura del tiempo (esto es, la valoración del futuro a costa de la 
separación y devaluación del pasado, el hiato entre experiencia y expectativa), 
la ficción del inicio, la destrucción creadora, la invención de lo histórico y la 
aceleración (Ist die Zeit, op. cit., pp. 131-207).



De la contracción a la dilatación del tiempo / 105 

de paso y que el futuro apunta a un horizonte de prometedoras 
posibilidades. Como de modo certero vislumbra Koselleck me-
diante su tesis de la simultaneidad de lo no simultáneo y despliega 
Rosa mediante la de la desincronización, la etiología de algunas 
patologías actuales y sus efectos alienantes estriba en la fricción 
entre universos desacompasados e irreconciliables, en la contem-
poraneidad de lo no contemporáneo. Tenemos frente a frente, y 
sincrónicamente, sociedades modernas y otras arcaicas, cultu-
ras vanguardistas y otras atávicas, multiplicándose los guetos con 
diferentes y opuestos ritmos temporales. La globalización de la re-
lampagueante modernización occidental ha dejado sin resuello y en 
la cuneta a quienes no han podido seguir su paso acelerado hasta el 
paroxismo, y ha fomentado un encono entre aventajados y rezaga-
dos, entre arribistas y desclasados. Participamos nolens volens en una 
carrera a galope tendido (la productividad o la gratificación rápida 
son sus alias) en el que hay triunfadores y perdedores. La simulta-
neidad no se ha acompañado de solidaridad. Hacer cosas a la vez no 
significa hacerlas juntos. La maximización de la movilidad incluso 
ha debilitado nuestro entorno social hasta volverlo, en extremo 
frágil, fluido.36 El nuevo ideal de la ultraflexibilidad conduce a la 
corrosión de nuestra identidad. La discontinuidad temporal sería 
entonces la consecuencia de la dinamización continua. Si todo 
a nuestro alrededor cambia a una velocidad trepidante –desde 
nuestro estado civil hasta nuestra profesión o residencia– cada 
vez nos resulta más difícil decir quiénes somos.37 Las tecnologías 

36 Se trata de la modernidad líquida que ha estudiado de manera concienzuda en 
varios libros Zygmunt Bauman. Estamos seguros de que nada va a durar mucho 
y de que las novedades relegan lo existente. O, lo que es lo mismo, todo cambia 
de un momento a otro y tenemos miedo de fijar las cosas, las relaciones… para 
siempre. Modernizar es cambiar veloz y compulsivamente.
37 Esta descripción del sujeto posmoderno, compelido a reinventarse permanen-
temente, en el marco de un proyecto de modernidad que se define como el 
incremento de las posibilidades sociales de elección, ha abocado a una relación 
distorsionada entre el sujeto y el mundo, y Rosa se esmera ahora en bosquejar 
una alternativa de relaciones logradas, que llama sistema de resonancia (Welt-
beziehungen im Zeitalter der Beschleunigung).



106 / Faustino Oncina Coves

nos conceden nuevas franquicias de ahorro de tiempo, y, sin em-
bargo, ya nadie piensa que así se logra eliminar el estrés y la falta 
de tiempo. Tenemos que ir cada vez más deprisa para mantener el 
statu quo.38 Ya no sentimos que el elixir de la velocidad nos garan-
tice una vida plena, pues las arritmias, las distintas velocidades (no 
sólo en Europa), irradian violencia, microscópica o macroscópica, 
generan discriminación y formas de dominación. 
	 La modernidad tardía ha acabado a la par con el aura del fu-
turo y con la agonía del presente. Al régimen temporal del pasado 
imperante hasta las Luces le sucedió el del futuro y a partir de 
1989 (por remarcar una fecha significativa, pero dúctil) el del pre-
sente. François Hartog alude al voraz presentismo actual. Hoy el 
presente lo invade y lo explica todo.39 El francés lamenta que se ha-
yan borrado los confines entre los tiempos, abducidos por el pre-
sente con ayuda de la industria del patrimonio y de la memoria. 
La anterior futurolatría se ha retirado a sus cuarteles de invierno 
del retrofuturismo o paleofuturismo. Como premonitoriamente 
anunciaba el mejor libro de Koselleck, el futuro se ha ido con-
sumiendo y se ha convertido en “futuro pasado”. Cual espectro 
amenazante, ya no se porfía por adelantar la llegada del futuro, sino 
por retardarlo al máximo. Gumbrecht sostiene que el futuro es un 
cristal opaco, “seguirá cerrado como superficie de proyección”.40 
De la exaltación hemos pasado a su jibarización. Incluso un pro-
yecto de investigación de la Universidad de Barcelona aprobado 
en una de las últimas convocatorias del Ministerio de Economía y 
Competitividad reza como sigue: “Un futuro con escaso porvenir” 
(ffi 2012-30644). Parecen extinguidos sus momentos de gloria. 
Un caro discípulo de Koselleck, Lucian Hölscher, destacó sus tres 

38 Paul Virilio, La inercia polar.
39 Ricardo García Cárcel (Premio Nacional de Historia de 2012) nos advierte 
en su prólogo a La herencia del pasado del acusado presentismo de hoy. Véase 
asimismo Manuel Cruz, “Lo que me quede de vida”.
40 Hans Ulrich Gumbrecht, Lento presente. Sintomatología del nuevo tiempo his-
tórico, pp. 58, 60.



De la contracción a la dilatación del tiempo / 107 

periodos de apogeo desde la irrupción de la modernidad: el del 
descubrimiento del futuro (1770-1830), el de su resurgimiento 
(1830-1890) y el de su culminación (1890-1950). En la década 
de 1960 renace interés por él.41 Luego empezó su fase menguante.
	 Muchos nos pusieron sobre aviso y entonaron con cierto re-
tintín nietzscheano: el futuro ha muerto. Ha desaparecido su idea 
para mudarse al presente. Ya no es el territorio imaginario en el 
que moran los sueños de la humanidad, sino el lugar en el que lo 
existente persevera en su ser. Gadamer, presidente de la comisión 
de Historia Conceptual de la Deutsche Forschungsgemeinschaft 

41 Lucian Hölscher, El descubrimiento del futuro, p. 215. Hölscher lidera una 
exploración histórica interdisciplinar del futuro del siglo xx, que quiere aunar 
trabajo empírico y reflexión sobre el significado político y sociocultural de pro-
yectos de futuro en la sociedad moderna con un análisis metodológico de sus 
formas de generación y de su potencial en contextos cambiantes. No es posible 
relatar una historia tradicional del progreso como en el siglo xviii, debido a 
que varias rupturas históricas en el siglo xx la descomponen en fragmentos con 
dificultad ensamblables después, so pena de que su propia imagen se distor-
sione, en un concepto histórico homogéneo. Por tanto, es preciso cuestionarse 
la especificidad contextual de los presentes en relación con sus correspondientes 
futuros y pasados, en suma, lo que se suele denominar “historicidad” o “régimen 
temporal”. En el régimen temporal del siglo xx, el futuro era la dimensión domi-
nante, pero en la coyuntura actual se plantean algunos interrogantes. ¿Presupone 
la orientación hacia el futuro una orientación hacia el pasado? ¿O todo lo que 
trae el futuro es nuevo y carente de modelo (Koselleck)? ¿O quizá reemplazará 
la supremacía posmoderna del presente (Gumbrecht) o del pasado (Assmann) la 
hegemonía del futuro de la modernidad clásica?
	 Este drenaje y nostalgia actuales del futuro se constatan de modo ejemplar 
en la justificación del programa de un seminario de investigación titulado Con-
jugaciones del Futuro, celebrado en la Universidad Carlos III de Madrid en 
noviembre de 2014. Allí podemos leer lo siguiente: “¿Cómo hablar hoy del fu-
turo? Desde hace decenios, la percepción del tiempo histórico se ha desprovisto 
de la perspectiva del porvenir. Desactivado el impulso de las utopías, cuestio-
nada la idea misma del progreso, el futuro sólo se dibuja como una amenaza 
catastrófica incubada en los males de un presente que, aparte de eso, apenas sabe 
proyectarse hacia adelante. Los discursos sobre el final de la historia y el estan-
camiento del tiempo dan por hecho que del futuro apenas hay nada que hablar, 
por ahora […] ahora se propone un mañana de reflexión sobre el futuro: […]. 
Puesto que al futuro regresaremos de todos modos, conviene hacerlo habiendo 
armado algunos discursos sobre él, y dejarle que vuelva”.



108 / Faustino Oncina Coves

durante una década (1956-1966), habla explícitamente del princi-
pio de conservación (Bewahrung), y la Escuela de Joachim Ritter, 
líder de la empresa conducente al Historisches Wörterbuch der 
Philosophie, del axioma de compensación. Para uno de sus discí-
pulos más conspicuos, Odo Marquard, la función de la filosofía 
no es tanto la de transformar el mundo como la de conservarlo 
o cuidarlo (verschonen), retorciendo la undécima tesis de Marx 
sobre Feuerbach.42 Los sectores progresistas han ido asumiendo el 
exiguo margen de actuación que un futuro así entendido les de-
jaba, por lo que sus propuestas han girado, de manera creciente, 
hacia el pasado. El nuevo presente se va ensanchando cada vez 
más hacia atrás.43 Como si no quedara más proyecto posible que el 
mantener lo mejor de lo que hubo y ninguna alternativa (que 
no fuera disuasoria) pudiera ser pensada. Así se delimita la con-
ciencia crítica del hipercriticismo indiscriminado; esto es, el crítico 
del criticón, para rematar que no hay que confundir el amor 
al presente con el presentismo.44 Los hay, sin duda, que se rego-
dean levantando semejante acta de defunción. Pero el pasado no 
puede estar a merced de la voluntad, por la misma razón por la 
que la historia deja de serlo cuando se degrada a un dócil ins-
trumento al servicio de las ideologías.45 Hartog (su juicio podría 
suscribirlo Andreas Huyssen46) repudia el HisTurismo, que ha 
degradado la historia a un bazar memorialista donde priman in-
tereses particulares.
	 Dado que, merced a los medios de comunicación electrónicos, 
todo está siempre disponible en tiempo real (total recall), ya no 
olvidamos los pasados (Google y otros buscadores son una suerte 

42 Odo Marquard, Las dificultades con la filosofía de la historia [1973], p. 19.
43 Gumbrecht, Lento presente, op. cit., pp. 64-65.
44 Javier Gomá Luzón, “Somos los mejores. El don que más nos falta es el de 
saber gozar. Sintámonos afortunados de haber nacido en esta época igualitaria”.
45 Manuel Cruz, “El futuro ha muerto: ¡a por el pasado!”.
46 Andreas Huyssen, “The Crisis of Success: What Next in Memory Studies?”, 
pp. 226-228.



De la contracción a la dilatación del tiempo / 109 

de “Funes el memorioso” borgesiano) y podemos discrecional-
mente traer al aquí y ahora muchos futuros mediante simulación. 
Nuestro presente se ha dilatado, y en él se han difuminado las 
concepciones tradicionales del tiempo hasta convertirse en un 
omnipresente de simultaneidades (Gleichzeitigkeiten, Simulta-
neitäten). La rápida ampliación de la casa del ser –en procesos 
de globalización e interacción electrónica– incrementa la expe-
riencia de una simultaneidad extendida. Navegamos en una nada 
sobredimensionada e inabarcable con la vista, que torna espectral, 
quimérico, el obrar autónomo.47 Gumbrecht, con el trasfondo 
melancólico de una digitalización depredadora que allana el 
camino a un presente ancho y lento, resistente a la presión de 
recuerdos traumáticos y angustias futuras, desarrolla una teo-
ría de la presencia (Präsenz) que se afana por un anclaje no sólo 
temporal, sino espacial,48 corporal, del sujeto, en contacto con el 
mundo, con un presente lleno (erfüllten Gegenwart). 
	 Por doquier se recomiendan prácticas de ralentización y trucos 
para una rápida relajación, pero hoy el tiempo laboral, obediente 
a la lógica de la eficiencia, se ha adueñado del tiempo sin más. 
Luego la desaceleración no elimina la actual crisis del tiempo, 
sino que es sólo un síntoma. Pero con la sintomatología no se 
erradica la enfermedad. Si antes el futuro era una estrella fija ru-
tilante en el firmamento de las promesas, en la posmodernidad el 

47 Hans Ulrich Gumbrecht, “Das Ende der Zukunft. Über eine neue Form der 
Zeit als Prämisse von Erfahrung”, pp. 49-53. Este número de la revista estaba 
dedicado monográficamente al tema NoFuture! Philosophie des Augenblicks. Véase 
también Id., Präsenz e Id., Nach 1945, Latenz als Ursprung der Gegenwart.
48 Además de Gumbrecht, diversos autores, desde Bruno Latour a Giacomo Ma-
rramao pasando por Deleuze/Guattari, Henri Lefebvre y Michel Foucault, han 
impugnado la obsesión moderna por el tiempo a costa del espacio. Marramao 
ha denunciado el sacrificio a partir de los ilustrados del pasado y el presente en 
favor de la apoteosis de un futuro que a la postre se ha disuelto en una magnitud 
abstracta. Como sostiene en el breve texto que se publica en este número de 
Historia y Grafía, el giro espacial, entre la Escila del futurismo moderno y la Ca-
ribdis del presentismo posmoderno, pretende la “rehabilitación del espacio para 
repensar las paradojas del tiempo e ir a la raíz de la crisis del futuro”.



110 / Faustino Oncina Coves

porvenir ya no es el mañana mejor, sino el retorno de viejos fan-
tasmas. La sociedad (también su vanguardia de ganadores) parece 
deprimida, exhausta, por someter todas sus energías individuales 
y colectivas a la lucha por la conservación de la competitividad.49

	 En suma, el ascenso del régimen temporal moderno, como 
acredita Koselleck, tuvo lugar aproximadamente en el último ter-
cio del xviii, cuando hubo un deslizamiento del plural “historias” 
al singular colectivo “historia”, una pérdida de su carácter ejem-
plar y la inserción del pasado (cuya valoración quedó en manos de 
académicos profesionales) en un eje universal y progresista. Este 
doble impulso de destruir y conservar –esto es, la eliminación del 
pasado en el altar sacrificial del futuro y el peralte de lo histórico 
en lo monumental–, ya fue criticado en el siglo xix, pero la crí-
tica creciente al optimismo burgués no impidió la vigencia del 
concepto de modernización también tras las dos conflagraciones 
mundiales. Con el final de la Guerra Fría, la conciencia en favor 
de las víctimas y perdedores de la modernidad tecnocrática y la 
aparición de los sistemas digitales de información, la tríada tem-
poral entra de nuevo en liza. Hemos escuchado diversos oráculos. 
Frente al casandrismo mayoritario, Aleida Assmann no deplora la 
caída del régimen histórico de la modernidad y la interpreta como 
una liberación. Desde su noción de memoria cultural, acuñada a 
principios de los años 1990, subraya la imbricación de los esca-
lones temporales: el pasado nunca ha pasado y el futuro no exige 
una tabula rasa. Nos hemos despedido de accesos hegemónicos 
y nos permitimos inéditas combinaciones en el coctel de los estra-
tos (una metáfora que remite al espacio) temporales.
	 ¿En qué época vivimos en realidad? ¿Es un periodo de atrofia, 
de transformación, un tránsito sin fin a terra incognita para lo que 
aún no disponemos de conceptos? Desde la historia conceptual 
se intenta aguzar la conciencia temporal en medio de este pre-

49 Byung-Chul Han, La sociedad del cansancio; Rosa, Beschleunigung, op. cit., pp. 
46-54.



De la contracción a la dilatación del tiempo / 111 

sente confuso, porque, a través de una semántica de los tiempos 
históricos, promueve una reflexión no sólo terminológica, sino 
preeminentemente en clave de crítica ideológica sobre la tipología 
de cronotopos y sus secuelas mixtificadoras. 

Bibliografía

Assmann, Aleida. Ist die Zeit aus den Fugen?, Múnich, Hanser, 2013.
_________. Das neue Unbehagen an der Erinnerungskultur. Eine Interventi-

on, Múnich, Beck, 2013.
Bauman, Zygmunt. La modernidad líquida, México, Fondo de Cultura Eco-

nómica, 2007.
Blumenberg, Hans. Tiempo de la vida y tiempo del mundo, Valencia, Pre-Tex-

tos, 2007.
Brunner, Otto, Werner Conze y Reinhart Koselleck (eds.). Geschichtli-

che Grundbegriffe. Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in 
Deutschland, Stuttgart, Klett-Cotta, 1990-1997.

Cruz, Manuel. “El futuro ha muerto: ¡a por el pasado!”, El País, 5-1-1998.
_________. “Lo que me quede de vida”, El País, 1-11-2014.
Esquirol, Josep María. El respirar de los días: una reflexión filosófica sobre el 

tiempo y la vida, Barcelona, Paidós, 2010.
Gadamer, Hans-Georg. Verdad y método, Salamanca, Sígueme, 1991.
García Cárcel, Ricardo. La herencia del pasado, Barcelona, Círculo de lecto-

res/Galaxia Gutenberg, 2011.
Goethes Briefe, Hamburgo, Christian Wegener Verlag, 1967.
Gomá Luzón, Javier. “Somos los mejores. El don que más nos falta es el 

de saber gozar. Sintámonos afortunados de haber nacido en esta época 
igualitaria”, El País. Babelia, 10-11-2012.

Gumbrecht, Hans Ulrich. “Modern, Modernität, Moderne”, en O.Brun-
ner, W. Conze y R. Koselleck (eds.), Geschichtliche Grundbegriffe, vol. 4, 
Stuttgart, Klett-Cotta, 1978, pp. 93-151.

_________. Dimensionen und Grenzen der Begriffsgeschichte, Múnich, Fink, 
2006.

_________. Lento presente. Sintomatología del nuevo tiempo histórico, Ma-
drid, Escolar y Mayo, 2010.

_________. Unsere breite Gegenwart, Berlín, Suhrkamp, 2011.
_________. Präsenz, Berlín, Suhrkamp, 2012.



112 / Faustino Oncina Coves

_________. “Das Ende der Zukunft. Über eine neue Form der Zeit als 
Prämisse von Erfahrung”, Der blaue Reiter, 31, 2012, pp. 49-53.

_________. Nach 1945, Latenz als Ursprung der Gegenwart, Berlín, Suhr-
kamp, 2012.

Habermas, Jürgen. Perfiles filosófico-políticos, Madrid, Taurus, 1975.
_________. Más allá del Estado nacional, Madrid, Trotta, 1997.
Hacke, Jens. Philosophie der Bürgerlichkeit. Die liberalkonservative Begrün-

dung der Bundesrepublik, Fráncfort del Meno, Vandenhoeck & Rup-
recht, 2006.

Han, Byung-Chul. La sociedad del cansancio, Barcelona, Herder, 2012.
Hartog, François. Régimes d’historicité : présentisme et expériences du temps, 

París, Seuil, 2003. [Tr. al español: Regímenes de historicidad. Presentis-
mo y experiencias del tiempo, México, Uia-Departamento de Historia, 
2007.

Hernández, Maximiliano. “Antropología adversus Filosofía de la Historia. 
Odo Marquard ante la modernidad”, Devenires. Revista de Filosofía y 
Filosofía de la Cultura, 19, 2009, pp. 121-150.

Hoffmann, Steffan-Ludwig. “Was die Zukunft birgt. Über Reinhart Kosel-
lecks Historik”, Merkur, 721, 2009, pp. 548-549.

Hölscher, Lucian. Weltgericht oder Revolution. Protestantische und sozialisti-
sche Zukunftsvorstellungen im deutschen Kaiserreich, Stuttgart, Klett-Cot-
ta, 1989.

_________. El descubrimiento del futuro, Madrid, Siglo xxi, 2014.
Huyssen, Andreas. “The Crisis of Success: What Next in Memory Studies?”, 

Memory Studies 5, 2 (2012), pp. 226-228.
Innerarity, Daniel. El futuro y sus enemigos. Una defensa de la esperanza polí-

tica, Barcelona, Paidós, 2010.
Koselleck, Reinhart. Futuro pasado, Barcelona, Paidós, 1993 (1979).
_________. Goethes unzeitgemässe Geschichte, Heidelberg, 1997.
_________. Aceleración, prognosis y secularización, Valencia, Pre-Textos, 2003.
_________. Begriffsgeschichten. Studien zur Semantik und Pragmatik der po-

litischen und sozialen Sprache, Fráncfort del Meno, Suhrkamp, 2006.
_________. Crítica y crisis. Un estudio sobre la patogénesis del mundo burgués, 

Madrid, Trotta, 2007.
_________. “Introducción a conceptos históricos fundamentales”, Revista An-

thropos, 223, 2009, pp. 92-105.
_________. Vom Sinn und Unsinn der Geschichte. Aufsätze und Vorträge aus 

vier Jahrzehnten, Fráncfort del Meno, Suhrkamp, 2010.



De la contracción a la dilatación del tiempo / 113 

_________. Modernidad, culto a la muerte y memoria nacional, Madrid, 
Centro de Estudios Constitucionales, 2011. 

_________. Esbozos teóricos. ¿Sigue teniendo utilidad la historia?, Madrid, 
Escolar y Mayo, 2013

Lübbe, Hermann. Im Zug der Zeit. Verkürzter Aufenthalt in der Gegenwart, 
Heidelberg/Berlín, Springer, 1992.

_________. Zeit-Erfahrungen. Sieben Begriffe zur Beschreibung moderner Zi-
vilisationsdynamik, Mainz/Stuttgart, Steiner, 1996.

Marramao, Giacomo. Minima temporalia, Barcelona, Gedisa, 2009.
Marquard, Odo. Filosofía de la compensación, Barcelona, Paidós, 2001.
_________. Las dificultades con la filosofía de la historia, Valencia, Pre-Tex-

tos, 2007.
Oncina Coves, Faustino. “Necrológica del outsider Reinhart Koselleck: el 

historiador ‘pensante’ y las polémicas de los historiadores”, Isegoría. Re-
vista de Filosofía Moral y Política (Madrid), 37, 2007, pp. 35-61.

_________. Historia conceptual, Ilustración y modernidad, Barcelona/Méxi-
co, Editorial Anthropos/Universidad Autónoma Metropolitana-Cuaji-
malpa, 2009.

_________ (ed.).	 Teorías y prácticas de la historia conceptual, Madrid/Mé-
xico, Plaza y Valdés/csic, 2009.

_________. “Introducción” a Reinhart Koselleck, Modernidad, culto a la 
miuerte y memoria nacional, Madrid, Centro de Estudios Constitucio-
nales, 2011, pp. ix-lxv.

_________. “Historia conceptual: ¿algo más que un método?”, en Faustino 
Oncina (ed.), Tradición e innovación en la historia intelectual. Métodos 
historiográficos, Madrid, Biblioteca Nueva, 2013, pp. 11-38.

_________. “Historia conceptual y crítica: hitos o episodios de una relación 
nunca consumada”, en José Manuel Romero (ed.), Historización y críti-
ca, Granada, Comares (en prensa).

_________ (ed.). Palabras, conceptos, ideas. Estudios sobre historia conceptual, 
Barcelona, Herder, 2010.

_________ y Cantarino, Elena (eds.), Estética de la memoria, Valencia, puv, 
2011.

_________ (eds.). Giros narrativos e historias del saber, Madrid/México, Pla-
za y Valdés, 2013.

Oncina, Faustino, Nerea Miravet y Héctor Vizcaíno (eds.), Conceptos nóma-
das: auto-determinación, Valencia, puv, 2014.



114 / Faustino Oncina Coves

Osten, Manfred. Alles veloziferisch oder Goethes Entdeckung der Langsamkeit. 
Zur Modernität eines Klassikers im 21. Jahrhundert, Fráncfort del Meno, 
Suhrkamp, 2003.

Portinaro, Pier Paolo. “Prefazione” a Diego Fusaro, L’orizzonte in movimien-
to. Modernità e futuro in Reinhart Koselleck, Bolonia, Il Mulino, 2012, 
pp. 7-13.

Robespierre, Maximilien. La revolución jacobina, Barcelona, Península, 
1973.

Rosa, Hartmut. Weltbeziehungen im Zeitalter der Beschleunigung, Berlín, Su-
hrkamp, 2012

_________. Beschleunigung und Entfremdung, Berlín, Suhrkamp, 2013.
Van Laak, Dirk. Gespräche in der Sicherheit des Schweigens, Berlín, Akademie 

Verlag, 1993.
Villacañas, José Luis. “Koselleck: Esbozos teóricos”, en Reinhart Koselleck, 

Esbozos teóricos. ¿Sigue teniendo utilidad la historia?, Madrid, Escolar y 
Mayo, 2013.

Virilio, Paul. La inercia polar, Madrid, Trama, 1999.
Wehler, Hans-Ulrich. Modernisierungstheorie und Geschichte, Gotinga, Van-

denhoeck und Ruprecht, 1975.




