
Historicidad y atemporalidad 
en la investigación sobre historia 
conceptual *
Historicity and Temporality in Research 
on Conceptual History

		E  rnst Müller

		  Profesor Asociado en el Instituto de Filosofía 
		  de la Universidad Humboldt-Berlín
		  Alemania

Abstract 
I want to emphasize the difference that exists, firstly, between a concept’s 
historicity regarding the longue durée. Secondly, I want to stress, as an al-
ternative, historicizing and how it judges the basis of its own historicity and 
the rupture of concepts. To conclude: conceptual history happens (and can be 
studied) from philosophical perspectives and from very different conceptions 
of the world.
	 Keywords: historicity, non-temporality, conceptual history, philosophical 
discourse, Modernities.

Resumen
En principio quiero hacer hincapié en la diferencia que existe entre (pri-
mero) postular la historicidad de un concepto con el fin de adjudicarle 
respetabilidad como longue durée, y (segundo) poner el enfoque en que 
la historización tiene el objeto de emitir juicios sobre la base de la histo-
ricidad y las rupturas de los conceptos. En resumidas cuentas, la historia 

Historia y Grafía, Universidad Iberoamericana, año 22, núm. 44, enero-junio 2015, pp. 133-157

* Título original: “Geschichtlichkeit und Zeitlosigkeit in der Begriffsgeschichts-
forschung”. Traducción del alemán de Hugo Velarde Kremser. 



134 / Ernst Müller

conceptual acontece –y se la puede abordar– desde perspectivas filosófi-
cas y concepciones del mundo muy diferentes.
	 Palabras clave: historicidad, atemporalidad, historia conceptual, dis-
curso filosófico, modernidades.

Artículo recibido: 23-11-2014
Artículo aceptado: 03-01-2015

Introducción

Es incuestionable que la investigación sobre historia conceptual no 
es sólo un momento esencial del historicismo. Ella fue la que tam-
bién fomentara el pensamiento histórico mismo, lo radicalizara e 
hiciera visible sus consecuencias; sobre todo el conocimiento de 
que no sólo la experiencia tiene un índice temporal, sino también 
el lenguaje que posibilita esta experiencia, y los conceptos funda-
mentales. Sólo gracias a este proceso discursivo es que se pueden 
pensar rupturas históricas, umbrales o cambios paradigmáticos. 
En este sentido es que la investigación histórico-conceptual pa-
rece encarnar un ideal de cientificidad en las ciencias del espíritu 
(Geisteswissenschaften). La labor hermenéutica se une así, en el me-
jor de los casos, con la investigación positiva, descriptiva e impar-
cial (más allá de la supeditación a intereses particulares), a fin de 
delinear orígenes heterogéneos, filiaciones, ramificaciones y con-
troversias discursivas en un proceso de alto grado contingente y 
abierto hacia el futuro.
	 No obstante, esta imagen cambia a la luz de la incursión de 
teorías de investigación histórico-conceptuales, como inicio de 
los grandes proyectos léxicos, con el Diccionario histórico de la 
filosofía o el de Conceptos históricos fundamentales.1 Pero al mismo 

1 Joachim Ritter, Karlfried Gründer y Gottfried Gabriel (eds.), Historisches Wör-
terbuch der Philosophie; y Otto Brunner, Werner Conze y Reinhart Koselleck 
(eds.), Geschichtliche Grundbegriffe: Historisches Lexikon zur politisch-sozialen 
Sprache in Deutschland. N. del Tr.



Historicidad y atemporalidad en la investigación sobre historia conceptual / 135 

tiempo no pasa desapercibido que por detrás de esenciales teorías 
histórico-conceptuales, elaboradas con un empeño de conse-
cuente historicismo, de modo sorprendente se ocultan figuras 
de pensamiento de fuerte filiación normativa, que en el fondo 
terminan siendo ahistóricas. Es en este sentido que la historia 
conceptual se presenta con frecuencia como un simple medio para 
enfocar finalidades sistemáticas que diseña más bien una política 
conceptual y legitimidad teórica a través del objeto histórico. Sólo 
a la luz de un proceso más largo –el que no se diera gracias a una 
crítica explicita, sino que fuera impuesto sobre todo por medio de 
(latentes) patrones filológico-históricos de corte pragmático– es 
que se pudieron restringir tales pautas. Esta afirmación tiene vali-
dez para ambas corrientes de la historia conceptual: la filosófica y 
la historiográfica. Voy a empezar concentrándome en el discurso 
filosófico. Después trataré de mostrar con un ejemplo que la tesis 
tiene también validez para las mismas ciencias históricas. Aunque 
mis ejemplos estén situados en la tradición teórica alemana, esto 
no significa que no se puedan observar similitudes con otras tra-
diciones. Me refiero por ejemplo a lo que el influyente historiador 
y cientista de literatura, Arthur Oncken Lovejoy, ha propuesto 
con sus unit-ideas (ideas unitarias).
	 Las figuras en cuestión, figuras franca o subrepticiamente opo-
sitoras al enfoque histórico de la historia conceptual, son:

• 	 Normatividad de la Antigüedad (Trendelenburg)
• 	 Historia conceptual como mera apariencia (Teichmüller)
• 	 Complementariedad de historicidad y lógica de los con-

ceptos (Eucken)
• 	 Reducción antropológica (Rothacker)
• 	 Salto existencial (Heidegger, Bultmann)
• 	 Huellas de la metafísica (Blumenberg)
• 	 Revisión decisionista de los conceptos fundamentales 

(Schmitt, Brunner).



136 / Ernst Müller

1. Normatividad de la Antigüedad (Trendelenburg)

No es necesario retornar a Hegel, cuya unidad (en rigor obligada) 
de génesis conceptual y sistema es un topos conocido. Mucho 
más sintomático es el hecho de que justamente allá, donde –de 
manera explícita contra Hegel– en apariencia se originara una his-
toria conceptual de corte empírico-filológico, se hayan repetido 
estructuras muy similares.
	 En la filosofía alemana, Friedrich Adolf Trendelenburg fue la 
figura central para el nacimiento de la historia conceptual. Ésta 
supuso una crítica radical de la filosofía de Hegel y de un tipo 
específico de filosofías idealistas. Fue este filósofo berlinés, al que 
Klaus Kähnte llamara el “gran desconocido” del siglo xix,2 el 
que durante la segunda mitad del siglo xix influenció de modo 
considerable a diferentes filósofos y filosofías: partiendo de Kier-
kegaard, pasando por diferentes filósofos neokantianos, siguiendo 
desde Dilthey hasta los positivistas. Es Trendelenburg el que 
–gracias a su maestro Schleiermacher– estuvo cerca de la filoso-
fía y de la teología y –como discípulo de August Boeck y Franz 
Bopp– cerca de la filología histórica.3

	 A partir de esta constelación es que la filosofía se apartó del 
concepto de la otrora hegeliana unidad entre sistematicidad e 
historia, así como de la noción de que esta unidad no fuera cog-
noscible de manera empírica (se podría decir filológica), sino sólo 
a través del “ojo eliminatorio” de casualidades que se adjudicara 
a la Razón. El credo hegeliano, según el que la Razón (la verdad 

2 Klaus Christian Köhnke, Entstehung und Aufstieg des Neukantianismus. Die 
deutsche Universitätsphilosophie zwischen Idealismus und Positivismus, p. 23. N. 
del Tr.
3 Sobre Trendelenburg véase Helmut Hühn, “Unterscheidungswissen. Begriffsex-
plikation und Begriffsgeschichte”, en Begriffe, Metaphern und Imaginationen in 
Philosophie und Wissenschaftsgeschichte, publicado por Lutz Danneberg, Carlos 
Spoerhase y Dirk Werle, pp. 23-38; Gerald Hartung y Klaus Christian Köhnke 
(eds.), Friedrich Adolf Trendelenburgs Wirkung, en especial Gunter Scholtz, 
“Trendelenburg und die Begriffsgeschichte”, pp. 239-256.



Historicidad y atemporalidad en la investigación sobre historia conceptual / 137 

de los conceptos) –aunque éste sea un proceso en extremo con-
tradictorio– se realiza en la historia, se había descompuesto. En 
la dialéctica moderna, al parecer “los conceptos fueron tirados y 
jaloneados, en vez de ponerlos al gobierno de las cosas en consi-
deración de su contenido”.4

	 Aunque Trendelenburg haya irrumpido de modo inflexivo 
hacia una historicidad lingüística y filologización de la historia 
filosófica, no pudo percatarse de una fundamental inconsecuen-
cia que también fue parte del discurso de sus discípulos: el déficit 
en sí de desvincular la historicidad de los conceptos de la rela-
tivización de las “verdades” filosóficas de corte ahistórico. Su 
enfoque historicista terminó, en consecuencia, capitulando ante 
una ruptura ineludible entre sistematicidad e historia. Para de-
cirlo con más exactitud: una ruptura entre lógica formal e historia 
conceptual.
	 Trendelenburg había partido del supuesto de que con las filo-
sofías y conceptualidades de Platón y Aristóteles se había llegado 
a un grado filosófico tal, que sólo le faltaba ser desarrollado “orgá-
nicamente”. El mismo que, en su concepto, había sido falsificado 
y aguado por filosofías de Kant a Hegel –viciosas de innovación–. 
A su parecer, el sentido categórico de la filosofía reside en hacer 
crecer en analogía a las ciencias mismas y desarrollarse de modo 
constante por medio de la captación y prosecución de los “proble-
mas”. El discurso parece terminante, al plasmarse en la sentencia:

Se tiene que renunciar a este prejuicio de los alemanes, que re-
sulta del postulado de que se debe encontrar un nuevo principio 
de formulación. A pesar de que el principio de modo evidente 
ya se encontró, estando fundamentado en una concepción del 
mundo (“Weltanschauung”) orgánica que se iniciara con Platón 

4 Friedrich Adolf Trendelenburg, Erläuterungen zu den Elementen der aristote-
lischen Logik. Zunächst für den Unterricht in Gymnasien, p. ix, apud Dietmar 
Mielke y Jörg Preuss, “Zum Verhältnis Trendelenburgs zu Aristoteles und Kant 
in der Frage des ‘a priori’”, p. 74 f.



138 / Ernst Müller

y Aristóteles, que fuera continuada a partir de ellos, y que, a tra-
vés de la indagación profunda de los conceptos fundamentales 
así como de las partes singulares en correlación con las ciencias 
reales, a la fecha tiene que conformarse y, de modo paulatino, 
llegar a su plenitud.5

Lo que, en consecuencia, significa que las construcciones ideales 
deben ser reemplazadas por la recopilación de los hechos (inclu-
yendo a los histórico-conceptuales), la introspección reflexiva y 
la actividad en torno a la diversidad de las cosas así como por el 
pensamiento empírico e inductivo.

2. Historia conceptual como mera apariencia 
(Teichmüller)

El antimodernismo y antihistoricismo, perfilado sobre todo en 
contra del concepto de desarrollo dialéctico en Hegel, tomó, a 
diferencia de Trendelenburg, mayor claridad con su discípulo 
Gustav Teichmüller, quien en 1868 primero fuera sucesor de 
cátedra de Dilthey en Basilea y después, entre 1871 y 1888, ense-
ñara en la Universidad de Tartu.6

	 En los últimos años, Teichmüller volvió a ser una fuente re-
ferencial importante en la recepción de la historia conceptual de 
corte filosófica, siendo, sin lugar a duda, uno de sus precursores. 
Sin embargo, cabe mencionar que tampoco él tuvo una verda-
dera comprensión de la historicidad de los conceptos, mantuvo 
siempre una posición defensora de las ideas ahistóricas y descon-
textualizadas de Platón. A su parecer, la historia filosófica de la 

5 Friedrich Adolf Trendelenburg, “Vorrede zur zweiten Auflage”, en Logische Un-
tersuchungen, t. 1, p. xi; Id., Geschichte der Kategorienlehre. Zwei Abhandlungen,. 
6 Compárese Wolfgang Rother, “Gustav Teichmüllers Theorie der Begriffs-
geschichte”; Gottfried Gabriel, “Die Bedeutung von Begriffsgeschichte und 
Metaphorologie für eine systematische Philosophie”, l. c., pp. 17-28; Heiner 
Schwenke, Zurück zur Wirklichkeit. Bewusstsein und Erkenntnis bei Gustav Tei-
chmüller.



Historicidad y atemporalidad en la investigación sobre historia conceptual / 139 

historia conceptual pone al descubierto los orígenes antiguos, “los 
inalterables bloques tallados” de la filosofía,7 “el significado eterno 
de esta vieja sabiduría”,8 al afirmar apodícticamente que “las for-
mas fundamentales [...], determinadas de modo sistemático, se 
repiten en todos los siglos”.9

	 En su concepto, se trata de vislumbrar el origen o la fuente de 
conceptos, frente a los cuales la historia que la sucede no puede ser 
más que declive o deformación. Wolfgang Rother ubica así la pers-
pectiva de Teichmüller hacia la Antigüedad: “que es base de 
una teoría de la historia conceptual que termina negando todo 
desarrollo real de los conceptos, reduciéndola a un principio des-
tructor de un aparente epifenomenal desarrollo”.10 Lo último es 
consecuencia de una filosofía que subordina el acontecer histórico 
a lo inevitablemente aparente, lo perspectivo y fenomenológico, 
sometiéndolo a un mero producto del pensamiento científi-
co-reflectante. Los conceptos del “mundo real” contienen así 
una relación topológica consistente. Esta topografía conceptual 
de carácter estático-relacional es la razón por la que Teichmüller 
termina rechazando tanto la fragmentación léxico-alfabética de 
la historia conceptual como la jerarquización sistemática de los 
conceptos en el sentido hegeliano.
	 Lo sintomático aquí es que en su teoría sobre historia concep-
tual, Teichmüller ponga el foco de atención hacia desviaciones o 
desarrollos erróneos de carácter patológico, con un recurso refe-
rencial hacia la segunda mitad del siglo xix, en el que se presenta 
con frecuencia una analogización entre desarrollo biológico-orgá-
nico y lingüístico-conceptual.

7 Gustav Teichmüller, Die wirkliche und die scheinbare Welt. Neue Grundlegung 
der Metaphysik, p. xxiii, apud Gustav Rother, Teichmüllers Theorie der Begriffsges-
chichte, op. cit., p. 35.
8 Gustav Teichmüller, Neue Studien zur Geschichte der Begriffe, t. 3: Die praktische 
Vernunft bei Aristoteles, Gotha, 1879 (Ndr. Hildesheim 1965), p. ix.
9 Gustav Teichmüller, Religionsphilosophie, Breslau, 1886, p. 109, apud Rother, 
Gustav Teichmüllers Theorie der Begriffsgeschichte, op. cit., p. 40.
10 Rother, Gustav Teichmüllers Theorie der Begriffsgeschichte, op. cit., p. 34.



140 / Ernst Müller

A menudo, un concepto se torna mucho más claro cuando se 
lo vislumbra en sus formas de desarrollo posterior. La compara-
ción anatómica y fisiológica –un quehacer frecuente de ciertos 
fisiólogos– del pollo en el huevo con el organismo adulto no es 
concluyente, aunque sí lleva una cierta razón analógica: porque 
las formas de desarrollo de los conceptos no responden siempre a 
formaciones normales que han anticipado y acentuado el estado 
fetal en consideración de su figura en plenitud. Éstas son a me-
nudo sólo usos y, por lo demás, formas recónditas del concepto, 
traslucidas en figuras de plena fantasía.11

 
Es justamente Teichmüller el que muestra –la hasta ahora vigente– 
discrepancia de la historia conceptual filosófica. El mismo que, en 
el concepto de Gottfried Gabriel –filósofo analítico prominente y 
uno de los editores de los últimos tomos del Diccionario histórico 
de la filosofía–, expressis verbis es el “fundador de la historia con-
ceptual”. Un fundador hacia el que Gabriel expresa su aprecio por 
su enfoque antihistoricista.12

3. Complementariedad de historicidad y lógica 
de los conceptos (Eucken)

Con Gottlob Frege y Rudolf Eucken se cruzaron, en los años se-
tenta del siglo xix en la Universidad de Jena, los caminos de dos 
filósofos y filosofías que, vistos en retrospectiva, significaron un 
encauzamiento del desarrollo de importantísimas teorías del si-
glo xx. En el año 1879 publicaron Frege su Escritura conceptual 
(Begrifsschrift)13 –que por su orientación científica fuera programá-
tica para su posterior filosofía analítica y el positivismo lógico– y 

11 Teichmüller, Studien zur Geschichte der Begriffe , p. x.
12 Gabriel, Die Bedeutung von Begriffsgeschichte, op. cit., p. 22.
13 Gottlob Frege, Begriffsschrift, eine der arithmetischen nachgebildete Formelspra-
che des reinen Denkens.



Historicidad y atemporalidad en la investigación sobre historia conceptual / 141 

Eucken su Historia de la terminología filosófica. La relación entre 
ambos pensadores es en especial interesante y sintomática porque 
–in nuce y de modo personalizado– muestra un dualismo metó-
dico que – manifiesto antes que nada en la filosofía– marca una 
figura general en el campo del concepto del concepto.14 Eucken 
traza una frontera con las ciencias naturales al polemizar contra 
la incursión de sus conceptos en el lenguaje filosófico y de la vida 
cotidiana. El caso de Frege es inverso, al pretender –por medio de 
la formalización de los conceptos– excluirlos de su historicidad y 
su origen cotidiano.
	 Siguiendo la tradición de Leibniz, Frege –matemático y cien-
tista lógico– trató de reemplazar el lenguaje cotidiano impreciso y 
la gramática empírica por un lenguaje ideal de lógica formalizada, 
asumiendo de Trendelenburg el término Begriffsschrift en pos del 
programa de una lingua rationalis.15 Esta teoría legitimaba los 
conceptos sólo en cuanto se puedan indicar significados, lo que 
para Frege quiere decir: referencias de contenido verdadero. Con 
esto se desacopló –junto a la crítica legítima del psicologismo do-
minante en ese tiempo– la dimensión histórica del lenguaje de la 
filosofía sistemática.

El modo de consideración histórico que anda espiando el deve-
nir de las cosas y, desde este devenir, su conocimiento, de modo 
cierto tiene gran legitimidad, pero también sus límites. Si en el 
flujo constante de todas las cosas no persistiera nada consistente, 
eterno, así dejaría de existir la cognoscibilidad del mundo y se 
derribaría todo en una plena confusión. Uno cree que en apa-
riencia los conceptos se originan en el seno de un alma solitaria, 
así como las hojas en los árboles, siendo capaz así de conocer 
su esencia, en pos de la averiguación de su origen, postulando 

14 Compárese también Gottfried Gabriel, “Wie formal ist die formale Logik? 
Friedrich Adolf Trendelenburg und Gottlob Frege”, pp. 123-141.
15 Uwe Dathe, “Gottlob Frege und Rudolf Eucken – Gesprächspartner in der 
Herausbildungsphase der modernen Logik”, p. 246.



142 / Ernst Müller

psicológicamente su explicación a partir del alma humana. Sin 
embargo, esta concepción arrastra todo hacia lo subjetivo, abo-
liendo, hasta el punto final, la verdad. Lo que se llama historia de 
los conceptos es pues o una historia de nuestro conocimiento 
de los conceptos, o de los significados de las palabras. Sólo a 
través de gran trabajo intelectual, que puede durar siglos, es que 
se puede lograr comprender un concepto en su pureza, descasca-
rarlo por completo de sus envolturas ajenas que lo ocultaran del 
ojo intelectual.16

Pero la crítica de las deformaciones del lenguaje natural, el “tomar-
en-serio” la expresión del pensamiento, es justamente el programa 
de Eucken, quien se aferra a la idea fundamental de su trabajo: el 
tratamiento histórico de los conceptos sólo llega a un resultado 
negativo, un tratamiento positivo es en consecuencia sólo posible 
con relación a una filosofía sistemática.17

	 Aunque Frege y Eucken aparenten a primera vista contrarie-
dad, es pertinente señalar que en una segunda instancia no es una 
sorpresa constatar su común malestar, sino también lo análogo de 
sus conclusiones teóricas. Como lo hubiera expuesto Uwe Dathe, 
entre Frege y Eucken existió claridad en el punto de “que sus 
proyectos lingüísticos no tuvieron carácter competitivo, sino que 
fueron complementarios”.18 En su Begriffsschrift describe Frege 
–que llegara a una cátedra de la Universidad de Jena gracias a la 
iniciativa de Eucken– la misión de la filosofía como un “rom-
pimiento del dominio de la palabra sobre el espíritu humano, 
destapando los engaños que casi de modo inevitable a menudo se 

16 Gottlob Frege, Die Grundlagen der Arithmetik. Eine logisch mathematische Un-
tersuchung über den Begriff der Zahl [1884]. Auf der Grundlage Centenarausgabe, 
p. 7 y s.
17 Rudolf Eucken, Geschichte und Kritik der Grundbegriffe der Gegenwart, pp. 
vii s.
18 Uwe Dathe, “Begriffsgeschichte und Philosophie. Zur Philosophie Rudolf 
Euckens”, en Volker Caysa y Klaus- Dieter Eichler (eds.), Philosophiegeschichte 
und Hermeneutik, Leipzig: Universitätsverlag, 1996, p. 95.



Historicidad y atemporalidad en la investigación sobre historia conceptual / 143 

originan a través del uso del lenguaje, liberándose de aquel pensa-
miento, al que lo sujeta en exclusiva la constitución del medio de 
expresión lingüístico”.19

	 Frege y Eucken coinciden en la crítica de la inexactitud del 
lenguaje natural así como del psicologismo y subjetivismo lingüís-
tico. Ambos creyeron que el lenguaje familiar como no-lenguaje 
técnico-profesional era inapropiado para expresar de manera ade-
cuada conceptos filosóficos. Ambos presentaron la tendencia de 
crear conceptos filosóficos dirigidos hacia la pureza y la idoneidad 
así como al establecimiento de relaciones adecuadas. La filosofía 
lógico-matemática, en ese sentido una filosofía incorporada en las 
ciencias naturales, se complementa por medio de una historia de 
la filosofía en proceso de autonomización. Más tarde ambas serán 
trasladadas a una relación de carácter compensatorio.

4. Reducción antropológica (Erich Rothacker)

En el segundo decenio del siglo xx, Rothacker –reeditor y refun-
dador del Archivo de Historia conceptual (Archiv für Begriffsge-
schichte20)– había esbozado un Diccionario cultural-filosófico, 
concebido en términos histórico-conceptuales. Era de esperar que 
justamente él –autor de un importante libro sobre el historicismo– 
hubiera presentado un programa en consecuencia histórico. No 
fue así. Rothacker diseñó más bien de manera programática una 
reducción cultural-antropológica que terminará rigiendo su pro-
yecto histórico-conceptual.
	 Con la expresión “reducción” se debe caracterizar el intento de 
los historiadores de atribuir a la totalidad clasificada y desplegada 

19 Gottlob Frege, “Vorwort”, p. xii.
20 Archiv für Begriffsgeschichte (AfB) (Archive for Conceptual History), fundado 
por Erich Rothacker. Ed. de Christian Bermes, Ulrich Dierse y Michael Erler, 
redacción Annika Hand, Editorial Felix-Meiner, Berlin. Hasta la fecha (No-
viembre 2013), 54 tomos. N. del Tr.



144 / Ernst Müller

de una cultura o época configuraciones sustanciales, las que en 
cierta manera representan el esqueleto de esta totalidad. Es un re-
curso esencial de la comprensión de la geisteswissenschaftliches 
Versehen, un recurso de esta “comprensión”.21

	 En su Filosofía de la historia (Geschichtsphilosophie)22 de 1934, 
el enfoque historicista terminó siendo el método de un reduccio-
nismo de corte ahistórico:

El verdadero tesoro de este modo de percepción es sobre todo 
la etimología, en especial el análisis de imágenes y metáforas. 
El hecho de que normalmente lo desconocido se atribuya a lo 
conocido, ya que el conocer es un re-conocer de algo conocido, 
significa que sólo se necesita retornar al cuestionamiento de lo 
que se presupone como conocido, a fin de en consecuencia llegar 
a una capa más profunda de las trascendencias fundamentales 
del concepto del mundo. Toda terminología metafísica está col-
mada con aquellas expresiones simbólicas de las formas elemen-
tales del accionar, con vivencias, experiencias primarias. Sin que 
sea secundario el caso del vocabulario psicológico, el geisteswis-
senschaftliche e incluso el técnico.

La historia conceptual de Rothacker tiende por lo tanto a for-
mular un concepto de estilo antropológico-cultural, al que, sobre 
todo, se lo concibe en el plano de megasujetos étnicos (estirpe, 
clan, tribus, Estado nacional, pueblo, espíritu popular, círculos 
culturales, totalidades cultural-morfológicas, épocas).
	 Al hablar de “alta estilización” (Hochstilisierung), de cuño/en-
calque/carácter pleno/total (Durchprägung), de formación plena/
total (Durchformung), de estilización plena/total (Durchstilierung), 
sobre todo de unidades de raza (“de muy pocas culturas”), Ro-
thacker induce un origen normativo inherente al “estilo”, que es 

21 Erich Rothacker, “Probleme der Kulturanthropologie”, aquí p. 148.
22 “Geschichtsphilosophie”, en A. Baeumler y M. Schröter (ed.), Handbuch der 
Philosophie, pp. 3-150. N. del Tr.



Historicidad y atemporalidad en la investigación sobre historia conceptual / 145 

un concepto ligado de manera intrínseca su “megaprogama”. Se 
trata de un programático:

“re-tornar” a todas las concepciones del mundo, a sus interpre-
taciones y a todos los modos de respuesta, en última instancia a 
todas las categorías, a las formas de pensamiento, a las formas de 
estilo, a las perspectivas, a los conceptos, las imágenes, las acti-
tudes, los modos vivenciales en los humanos y sus acciones 
primarias, a sus reacciones primarias como el origen de su nece-
sidad/imperiosidad y a su trascendencia; en resumen: a una base 
de reducción antropológica que abarque la totalidad del mundo 
humano como órgano conductor/rector de todas las reducciones 
particulares en actitudes y posiciones particulares, bajo la idea 
directriz del teorema de la trascendencia.23

Rothacker parte al mismo tiempo del supuesto de que las con-
cepciones e interpretaciones del mundo así como los mitos no 
pueden ser más que formas culturalmente derivadas de un núcleo 
o “germen” de estilo de vida, en definitiva condicionado por el 
concepto de “actitud”.

5. Salto existencial (Martin Heidegger, Rudolf Bultmann)

Aunque no se considere a Heidegger como precursor directo de la 
historia conceptual que fuera universalizada por la hermenéutica, 
es necesario indicar que no se debe subestimar su influencia so-
bre el desarrollo de la investigación. No obstante, al relacionar a 
Heidegger con la discusión sobre el método, se ve que su enfoque 
se plasma con la perspectiva de Trendelenburg y sus discípu-
los. La labor histórico-conceptual termina siendo en lo funda-
mental una “de-construcción” de artificios, de “in-apropiaciones” 

23 Erich Rothacker, Geschichtsphilosophie. Handbuch der Philosophie, München 
o.J. [1934], p. 130.



146 / Ernst Müller

ontológicas, por lo que se la debe “re-trabajar” –a través de la 
labor etimológica– de vuelta hacia el origen, el que, en esencia, 
se remite a la filosofía griega.24 Aunque el trabajo histórico-con-
ceptual de Trendelenburg o de Teichmüller no tenga el mismo 
anclaje de profundo sentido filosófico como en Heidegger, todos 
ellos terminaron por cruzarse en la “actitud” de una normatividad 
hostil hacia lo moderno que se remontara a su presunta proceden-
cia griega.
	 Heidegger “supera” (en el sentido de Aufheben) el pensamiento 
histórico al recurrir a Nietzsche y someter en términos voluntaris-
tas la historia a “la elección fáctica y existentiva de la historicidad 
del Dasein”. Heidegger termina por negar la historia, al atribuirle 
sólo la propiedad de interrelación en un vaivén, una mera secuencia 
de sucesos o vivencias como dispersión e impropia historici-
dad del Dasein. La propia historicidad, por lo contrario, deviene 
según él en “la resolución precursora”, en la que el Dasein se 
ha “resuelto” hacia sí mismo. “La resolución, en la que el Dasein 
retorna a sí mismo, abre las posibilidades fácticas del existir pro-
pio a partir del legado que ese existir asume en cuanto arrojado”.25 
Al lanzar esta fórmula contra el historicismo se ve que para los re-
presentantes de este tipo de pensamiento no se trata de una figura 
formal, sino de una clara “apertura resuelta de una posibilidad”26 
elegida. Éstos son valores antimodernos de una modernidad que 
presenta proclamas y contenidos de específico trasfondo político. 
La así llamada “labor histórico-conceptual” se pondrá en más cla-
ras luces que las de la terminología ontológico-existencial con un 
solícito amigo de Heidegger. Me refiero a Rudolf Bultmann, un 
reconocido teólogo, eximio exegeta testamentario. A su parecer, 
lo genuinamente histórico reside en un acercamiento a las figuras 

24 Lo mismo también en Hans-Georg Gadamer, “Begriffsgeschichte und Sprache 
der Philosophie”, p. 83.
25 Martin Heidegger, Ser y tiempo pp. 380, 370, 371 (por orden de la cita).
26 Ibidem, p. 381.



Historicidad y atemporalidad en la investigación sobre historia conceptual / 147 

históricas por medio de la significativa indagación –a través 
de la via regia de la hermenéutica– de su sentido como punto de 
orientación existencial: 

En el sentido de no encasillarse en torno a fenómenos pasados 
dentro de macrorrelaciones histórico universales, sino apren-
diendo por medio de las circunstancias concomitantes del pasado 
inmediato, que nos incumben, que nos son cuestionables y nos 
acosan. [...] Genuinamente histórica es desde este perspectiva 
por ejemplo una consulta de Platón que no lo ponga en relación 
con una historia de problemas, sino que, al confrontarlo, se in-
tente aprender de él lo que es un Ser humano y cómo el mismo 
tiene que existir.

En una nota al pie se añade: La “interpretación genuinamente 
histórica” sólo puede estar al “servicio de la actualización, pro-
piamente en el sentido de posibilitar la traducción de una concep-
tualidad pasada a la presente. Su significado es en consecuencia 
crítico, al cuestionar la conceptualidad del presente, porque a tra-
vés de ella no entenderíamos nada de un documento del pasado o, 
cuando menos, lo entenderíamos mal”.27 A su parecer, historici-
dad significa por lo tanto un accionar que da sentido partiendo de 
la propia existencia, accediendo, por así decirlo, “directamente” 
hacia la situación histórica, aunque, de manera inversa, la con-
ceptualidad histórica por su lado “posibilite” la deconstrucción 
de la propia conceptualidad. Aquí se manifiesta un decisionismo 
histórico que en apariencia permite fugarse del historicismo, pero 
afirmando, sin mediación alguna, la –de inmediato concerniente– 
situación histórica particular.

27 Rudolf Bultmann, “Die Bedeutung des Alten Testaments für den christlichen 
Glauben”, p. 318.



148 / Ernst Müller

6. Huellas de la Metafísica (Hans Blumenberg)

Mi último ejemplo respecto a la corriente filosófica va –no sin 
cierto ánimo de provocación– con una breve incursión en el en-
foque de un historiador filosófico, cuya metaforología a la fecha, 
cuando menos en Alemania, se considera como una de las mejor 
elaboradas. Se trata del enfoque de Hans Blumenberg. Su crítica 
del Diccionario histórico de la filosofía ha sido celebrada como un 
destacado tipo de historización radical de los conceptos filosófi-
cos, ya que de manera presunta ésta acusa una co-tematización de 
la subestructura (metafórica) del pensamiento y de los conceptos.
	 Blumenberg diferencia las metáforas del pensamiento según 
su funcionalidad de altísima diversidad. Es sabido que él habla 
de aquellas metáforas –componentes fundamentales del lenguaje 
filosófico– que no son retornables y extrapolables a su “sentido 
propio”, a su “logicidad” en el sentido de “metáforas absolutas”.
	 Sin embargo, ¿cuál es en realidad su grado de historicidad? 
“Las metáforas absolutas‚ responden a aquellas cuestiones supues-
tamente ingenuas, que –a fin de cuentas al principio– carecen de 
respuesta. Su relevancia reside simplemente en el hecho de que 
no son eliminables al no poder ser planteables, sino sólo hallables 
en el fondo del Dasein28 (Ser determinado). “[E]llas son las que 
dan al mundo estructura, representan la nunca experimentable, 
nunca abarcable totalidad de la realidad”.29 Para Blumenberg, la 
condición de existencia de “metáforas absolutas” antecede a la in-
vestigación histórica. Pasando por la palabra “absoluto” se erige a 
su parecer una ahistoricidad que se encuentra todavía ligada a la 
tradicional crítica de la metafísica. Es por eso que “Aunque después 
de las Antinomias de Kant, en rigor se haya vuelto ocioso emi-
tir enunciados teóricos sobre la totalidad del mundo, de ningún 

28 Hans Blumenberg, Paradigmen zu einer Metaphorologie, Fráncofort del Meno, 
Suhrkamp, 2013, p. 23.
29 Idem.



Historicidad y atemporalidad en la investigación sobre historia conceptual / 149 

modo es análoga la búsqueda de imágenes que –‘representando’ 
esta inalcanzable totalidad– hacen (metafóricamente) imagina-
ble esta objetividad”.30 No son las respuestas, sino, claramente, 
las preguntas, las irresolubles. Posibles son en este concepto sólo 
“sustituciones”, no así rupturas y cambios paradigmáticos. 

7. Revisión decisionista de los conceptos 
fundamentales (Carl Schmitt, Otto Brunner) 

Aunque el papel concepcional de Otto Brunner –como coeditor de 
los Geschichtlichen Grundbegriffe (Conceptos fundamentales his-
tóricos)– haya sido controvertido, algunas de sus figuras se reflejan 
todavía en el concepto de este léxico de lenguaje político-so-
cial. Pero no se trata aquí su inmediata “implicación” biográfica 
con el fascismo, sino –sólo mediatamente– la consecuencia del 
entrelazamiento de la historia conceptual con la social y la völ-
kische (por la mera pertenencia étnica) en su principal obra Land 
und Herrschaft (País y dominación), publicada en el año 1939.
	 Es sobre todo un mérito de Gadi Algazi el haber mostrado 
que el concepto de Brunner no es explicable de modo inmanente 
desde el discurso de la ciencia histórica misma, sino que de manera 
fundamental está ligado a la relación con su coetánea, la teoría del 
Estado y del Derecho nacionalsocialista, en particular la prove-
niente de las reflexiones del letrado conservador Carl Schmitt. En 
la proclamación schmittiana “repensemos los conceptos jurídi-
cos”,31 resalta el programa histórico-conceptual de Brunner como 
una similar “revisión de conceptos” al postular la “renovación del 
Derecho a través de un cambio conceptual. Estamos dando a los 
tradicionales conceptos jurídicos, que fundamentalmente no son

30 Ibidem, p. 25.
31 Carl Schmitt, “Nationalsozialistisches Rechtsdenken”, p. 229 (cita de Gadi Al-
gazi, “Otto Brunner – Konkrete Ordnung’ und Sprache der Zeit”, aquí p. 168).



150 / Ernst Müller

más que palabras vacías, nuevos contenidos, comparándolos desde 
la perspectiva de la concepción del mundo nacionalsocialista y 
así llenándolos con un nuevo espíritu”.32 La aparente interrelación 
descriptiva entre investigación del Medioevo y teoría jurídico-cons-
titucional está conducida por un motivo político-conceptual. La 
dimensión filológica y la jurídico-política terminan por entrecru-
zarse al recurrir a la legitimación política del nacionalsocialismo 
por medio de conceptos medievales y, así de modo inverso, de 
repente “percibir” un “abanico de orquídeas” en su significado 
puramente legitimatorio del Estado.
	 Reitero que Brunner asume de Carl Schmitt –y de otros– la 
ambigua figura del “orden concreto”. En su texto Sobre las tres 
clases del pensamiento de las ciencias jurídicas, Schmitt sostiene que 
“el pensamiento germánico del Medioevo es, por todo y a tra-
vés de todo, un pensamiento ordenador”.33 En vez de la presunta 
terminología abstracto-divisoria, ajena al pueblo (volksfremd), 
del liberal siglo xix, deben introducirse conceptos del “orden 
concreto”, que estuvieron, sin lugar a duda, a menudo sujetos a 
abiertas o veladas connotaciones antisemitas. Estos conceptos se 
refieren a configuraciones sociales o ámbitos vitales como familia, 
estirpe, casta, régimen comunitario, burocracia o ejército, que, su-
puestamente, obedecieron a “un orden propio interno, sustancia 
y estructura jurídicamente considerables”.34 Las categorías de 
conocimiento, por lo tanto, deberán ser consideradas partiendo 
de sus supuestas fuentes primarias.
	 Brunner –durante el xix congreso de historiadores en 
Erfurt en el año 1937– había desarrollado de manera progra-
mática la instrumentalización política junto a un decisionismo 
y sus precedentes histórico-conceptuales. Al haber desmembrado 

32 Bernd Rüthers, Entartetes Recht. Rechtslehren und Kronjuristen im Dritten 
Reich, p. 68 (cita de Algazi, “Otto Brunner”, op. cit., p. 178).
33 Carl Schmitt, Über die drei Arten des rechtswissenschaftlichen Denkens, p. 10 
(cita de Algazi, “Otto Brunner”, op. cit., p. 172).
34 Ibidem, p. 20.



Historicidad y atemporalidad en la investigación sobre historia conceptual / 151 

–así lo afirma– las categorías en etapas, los historiadores del siglo 
xix, al puro compás con su tiempo, no pudieron percatarse de las 
(reales) estructuras de su tiempo, tomando así un rumbo que en 
su concepto era recóndito.

Ante una nueva realidad, se nos hunden los conceptos de un 
tiempo que elevara el postulado de medir toda realidad histórica 
con sus categorías fundamentales [...] A la fecha existe la exi-
gencia y la demanda de revisar los conceptos fundamentales. Es 
insoportable el hecho de que estos conceptos, que se originaran 
a partir de una realidad muerta, todavía determinen los pará-
metros y planteamientos de una época, cuya edificación interna 
fuera de otra índole. Ésta es una demanda legítima, tan legítima, 
que no alcanza ninguna radicalidad para formularla.35

Brunner lanza además un fuerte doble reproche hacia los medie-
valistas, en el sentido de que sus categorías no hubiesen sido sólo 
anacrónicas por haber reproyectado el pensamiento jurídico libe-
ral del siglo xix, sino por el hecho ipso facto de que no se percataran 
de que el orden nuevo del “Tercer Reich” hubiese reemplazado al 
Estado de derecho por una nueva “realidad, acuñada con la sangre 
y con la raza”.36

35 Otto Brunner, “Politik und Wirtschaft in den deutschen Territorien des 
Mittelalters”, p. 421. Compárese Christof Dipper, “Die ‘Geschichtlichen Grun-
dbegriffe’. Von der Begriffsgeschichte zur Theorie der historischen Zeiten”, p. 
285. Respecto a lo mismo, Algazi: ‘Otto Brunner, Konkrete Ordnung’, op. cit., 
pp. 166-203. La demanda de la “revisión de los conceptos fundamentales” se 
origina del estudio de Karl Mannheim, Das konservative Denken: Soziologische 
Beiträge zum Werden des politisch-historischen Denkens in Deutschland, Vol. I. 
Aquí se pone de manifiesto, según Oexle, el programa alternativo de Mann-
heim con relación a la Politische Romantik (1919). Lo mismo antes en el caso 
de Mauthner.
36 Otto Brunner, “Moderner Verfassungsbegriff und mittelalterliche Verfas-
sungsgeschichte”, p. 517 (cita de Algazi: “Otto Brunner, Konkrete Ordnung”, 
op. cit., p. 188).



152 / Ernst Müller

	 Según Melton, la conocida tesis de Koselleck del tiempo um-
bral o bisagra (Sattelzeit),37 según la cual la historia conceptual 
es autosuficiente y capaz de superar la brecha entre la actuali-
dad y el pasado olvidado, a fin de cuentas se puede atribuir a la 
influencia de Brunner, el que creyó haber vislumbrado –con el 
nacionalsocialismo–38 la superación de la época liberal-burguesa, 
originada entre los años 1750 y 1850. Sin embargo, si –en rigor– 
fuera necesaria la rehabilitación de la premodernidad de antes 
de la Segunda Guerra Mundial (1933-1945), la que a través de 
la historia conceptual hubiese sido dejada al olvido por el li-
beralismo del siglo xix, la misma deberá ser ligada, después de 
1945, con la totalidad de la cultura europea, heredera del Siglo 
de las Luces, que fuera sometida a la opresión por este mismo 
nacionalsocialismo.
	 Para concluir, un vistazo más hacia el término “concepto fun-
damental”, en apariencia neutral, que se perfila –en el uso de 
Brunner– en otra luz: se estima que los conceptos fundamentales 
son justamente los que en apariencia acusan una contextura su-
prahistórica, los mismos que ante su sepultamiento o su excesiva 

37 Tomado de la traducción de Lorena Rivera León (Historia conceptual disci-
plinar de Ernst Müller), que en su nota al pie (número 12) escribe: “Traduzco 
Sattelzeit como tiempo umbral o bisagra, aunque en realidad el término Sattel 
posee en alemán dos significados distintos, que aportan connotaciones dife-
rentes y que se refieren a dos ámbitos de los que Koselleck gustaba de extraer 
metáforas: el mundo equino y la geología. En primer lugar, Sattel significa silla 
de montar y tiene por tanto un sentido dinámico: sería algo así como tiempo 
a caballo o tiempo a horcajadas. En segundo lugar, Sattel es un terreno llano 
entre dos cimas montañosas que permite pasar de una a la otra, algo así como 
un plegamiento anticlinal. Acerca de la traducción del término Sattelzeit remito 
a la nota número 9 de la traducción de Luis Fernández Torres de la introduc-
ción al Diccionario de conceptos de Koselleck, ‘Un texto fundacional de Reinhart 
Koselleck. Introducción al Diccionario histórico de conceptos político-sociales 
básicos en lengua alemana’, tr. de Luis Fernández Torres, Anthropos, ccxxiii, 
2009, 92-105, nota 9”. N. del Tr.
38 James Van Horn Melton, “Otto Brunner und die ideologischen Ursprünge der 
Begriffsgeschichte”, pp. 123-136.



Historicidad y atemporalidad en la investigación sobre historia conceptual / 153 

(de)formación deberían ser despejados de sus vicios. Aquí se pre-
senta una estructura paradójica muy similar a la de los comienzos 
de la historia conceptual filosófica: de modo contrario a una in-
tuición inicial, se deja de tratar la historicidad de los conceptos, 
para que –en el fondo– se los ponga a la luz en una subrepticia 
calidad suprahistórica. A la luz de Brunner, los “conceptos fun-
damentales” representan –ahora viene de nuevo su connotación 
política– la repetición de similares configuraciones de domina-
ción y la continuidad de una sustancia llamada völkisch, o sea 
de mera pertenencia étnica. “Estos ‘conceptos fundamentales’ 
van retornando presuntamente en todas las instituciones tra-
tadas, sugieren un paralelismo de distintos ‘órdenes’ y ratifican 
con ello la hipótesis medular de una existente esencia común de 
dominación”.39

	 Entretanto, ha quedado bien documentada la historia de mu-
chos conceptos filosóficos (justamente en los últimos tomos del 
Diccionario histórico de la filosofía). Y la historia conceptual sigue 
siendo impulsada y utilizada por diferentes corrientes filosóficas. 
No obstante, quiero por último afirmar que en muchos enfoques 
filosóficos no se han sacado las consecuencias necesarias referentes 
a la historicidad radical de los conceptos.
	 En apariencia no existe una alternativa más allá de los dos 
siguientes enfoques:
	 a) En el primer caso se separa la filosofía sistemática de la histo-
ricidad de los conceptos. Esto significa que la historia conceptual 
como método sirve entonces ante todo para una presunta “lim-
pieza” de los conceptos de su historicidad. Esto es más o menos lo 
que sucede con el enfoque de la filosofía analítica cuando se tra-
tan estructuras de argumentación fuera de su contexto histórico, 
pretendiendo comparar y verificar argumentos trascendentes de 
su temporalidad. En este sentido, se tiende a desatender el hecho 
de que los conceptos filosóficos –en su “extensión” e “intensión”, 

39 Algazi, “Otto Brunner, Konkrete Ordnung”, op. cit., p. 175.



154 / Ernst Müller

pero sobre todo respecto a sus connotaciones semánticas y usos 
pragmáticos que nunca pueden desollarse por completo– eviden-
temente acusan un índice histórico-cultural.
	 b) El segundo caso es inverso, pues la historicidad conceptual 
sirve ante todo para su comprobación. La retrospección de un 
concepto hacia sus raíces antiguas –en realidad se trata muy a 
menudo más bien de un vocablo conceptual que llega a noso-
tros por medio de diferentes traducciones– no pocas veces sirve 
para su ennoblecimiento filosófico. También en este caso, no se 
toma en serio la historicidad de los conceptos porque, en la apa-
rente continuidad (a menudo sólo del cuerpo del vocablo) presu-
puesta, no se ven rupturas  ni cambios paradigmáticos.
	 Para concluir, una última reflexión:
	 Claro que las teorías filosóficas y las definiciones concep-
tuales no coinciden con la historia de los conceptos. Pero más 
allá de esta premisa es importante indicar que la historicidad 
radical de los conceptos presenta a su vez un problema para la 
reflexión filosófica; mientras que las sistematizaciones filosóficas 
tienen por necesidad que tomar en cuenta la historicidad de los 
conceptos. 
	 En general y como principio quiero hacer hincapié en la di-
ferencia que existe entre (primero) postular la historicidad de un 
concepto con el fin de adjudicarle respetabilidad como longue du-
rée, o (segundo) poner el enfoque en que la historización tiene el 
objeto de emitir juicios sobre la base de la historicidad y las ruptu-
ras de los conceptos. En resumidas cuentas, la historia conceptual 
acontece –y se la puede abordar– desde perspectivas filosóficas y 
concepciones del mundo muy diferentes.

Bibliografía

Algazi, Gadi. “Otto Brunner – Konkrete Ordnung’ und Sprache der Zeit”, 
en Geschichtsschreibung als Legitimationswissenschaft 1918-1945, ed. de 
Peter Schöttler, Fráncofort del Meno, 1997, pp. 166-203.



Historicidad y atemporalidad en la investigación sobre historia conceptual / 155 

Archiv für Begriffsgeschichte (AfB) (Archive for Conceptual History), fun-
dado por Erich Rothacker. Ed. de Christian Bermes, Ulrich Dierse y 
Michael Erler, redacción Annika Hand, Felix-Meiner, Berlín. Hasta la 
fecha (noviembre de 2013), 54 tomos.

Baeumler, A. y M. Schröter (eds.). Handbuch der Philosophie, Múnich/Ber-
lín, Oldenbourg, 1934.

Blumenberg, Hans. Paradigmen zu einer Metaphorologie, Fráncofort del 
Meno, Suhrkamp, 2013.

Brunner, Otto. “Moderner Verfassungsbegriff und mittelalterliche Verfas-
sungsgeschichte”, en Mitteilungen des Österreichischen Instituts für Ges-
chichtsforschung, Ergänzungsband, 14, 1939, pp. 513- 528.

________. “Politik und Wirtschaft in den deutschen Territorien des Mitte-
lalters”, en Vergangenheit und Gegenwart . Zeitschrift für Geschichtsunte-
rricht und politische Erziehung, 27, 1937, pp. 404-422.

________, Werner Conze y Reinhart Koselleck (eds.), Geschichtliche Grun-
dbegriffe: Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deuts-
chland , 9 tomos, Stuttgart, Klett-Cotta, 2004.

Bultmann, Rudolf. “Die Bedeutung des Alten Testaments für den christli-
chen Glauben”, en Glauben und Verstehen, Tübingen, 1933.

Dathe, Uwe. “Begriffsgeschichte und Philosophie. Zur Philosophie Rudolf 
Euckens”, en Volker Caysa y Klaus- Dieter Eichler (eds.), Philosophieges-
chichte und Hermeneutik, Leipzig: Universitätsverlag, 1996.

________. “Gottlob Frege und Rudolf Eucken – Gesprächspartner in der 
Herausbildungsphase der modernen Logik” en History and Philosophy of 
Logic, 16, 1995, pp. 245-255.

Dipper, “Christof. Die ‘Geschichtlichen Grundbegriffe’. Von der Begriffs-
geschichte zur Theorie der historischen Zeiten”, Historische Zeitschrift, 
Bd. 270, H. 2, abr. 2000.

Eucken, Rudolf. Geschichte und Kritik der Grundbegriffe der Gegenwart, Lei-
pzig, 1878.

Frege, Gottlob. Begriffsschrift, eine der arithmetischen nachgebildete Formels-
prache des reinen Denkens, Halle, 1879. 

________. Die Grundlagen der Arithmetik. Eine logisch mathematische Un-
tersuchung über den Begriff der Zahl [1884]. Auf der Grundlage Centena-
rausgabe, ed. de Christian Thiel, Hamburgo, 1986.

________. “Vorwort”, en Begriffsschrift und andere Aufsätze. Mit E. Husserls 
u. H. Scholz’ Anmerkungen, ed. de Ignacio Angelelli. 5. Ndr. de la segun-
da edición de 1964, Hildesheim, 1998.



156 / Ernst Müller

Gadamer, Hans-Georg. “Begriffsgeschichte und Sprache der Philosophie”, 
en Gesammelte Werke, t. 4, Neuere Philosophie ii. Probleme und Gestalten, 
Tübingen, 1987, pp. 78-94.

Gabriel, Gottfried. “Die Bedeutung von Begriffsgeschichte und Meta-
phorologie für eine systematische Philosophie”, en Christoph Stroset-
zki (ed), Literaturwissenschaft als Begriffsgeschichte, Hamburgo, Meiner 
Hamburg, 2010, pp. 17-28.

________. “Wie formal ist die formale Logik? Friedrich Adolf Trendelen-
burg und Gottlob Frege”, en Hartung y Köhnke (eds.), Friedrich Adolf 
Trendelenburgs Wirkung, op. cit., pp. 123-141.

Hartung, Gerald y Klaus Christian Köhnke (eds.). Friedrich Adolf Trende-
lenburgs Wirkung, Eutin, 2006 (Eutiner Forschungen, 10).

Heidegger, Martin. Ser y tiempo, tr., pról. y notas de Jorge Eduardo Rivera, 
1927. Ed. electrónica de <www.philosophia.cl>Escuela de Filosofía de 
la Universidad arcis.

Hühn Helmut, “Unterscheidungswissen. Begriffsexplikation und Begriffs-
geschichte”, en Begriffe, Metaphern und Imaginationen in Philosophie und 
Wissenschaftsgeschichte, publicado por Lutz Danneberg, Carlos Spoerha-
se y Dirk Werle. Wiesbaden, 2009 (Wolfenbütteler Forschungen, 120).

Köhnke, Klaus Christian. Entstehung und Aufstieg des Neukantianismus. Die 
deutsche Universitätsphilosophie zwischen Idealismus und Positivismus, 
Fráncort del Meno, 1993.

Mannheim, Karl. Das konservative Denken: Soziologische Beiträge zum Wer-
den des politisch-historischen Denkens in Deutschland, Vol. I, Berlín, 
Mohr, 1927.

Mielke, Dietmar y Jörg Preuss. “Zum Verhältnis Trendelenburgs zu Aristo-
teles und Kant in der Frage des ‘a priori’”, edición de la ponencia de Frie-
drich Adolf Trendelenburg, “Zur Geschichte des Worts und Begriffs a 
priori”, en Deutsche Zeitschrift für Philosophie, 40, 1/2,1992, pp. 74-90.

Ritter, Joachim. Karlfried Gründer y Gottfried Gabriel (eds.), Historisches 
Wörterbuch der Philosophie, 13 tomos, Basilea, Schwabel Verlag, 1971.

Rothacker, Erich, Geschichtsphilosophie. Handbuch der Philosophie, Múnich 
[1934].

________. “Probleme der Kulturanthropologie”, en Ferdinand Weinhandl 
(ed.), Deutsche Philosophie, Stuttgart/Berlín, 1942, pp. 55-198.

Rother, Wolfgang. “Gustav Teichmüllers Theorie der Begriffsgeschichte”, 
en Christoph Strosetzky (ed.), Literaturwissenschaft als Begriffsgeschichte, 
Hamburgo, Meiner Hamburg, 2010, p. 29-42.



Historicidad y atemporalidad en la investigación sobre historia conceptual / 157 

Rüthers, Bernd. Entartetes Recht. Rechtslehren und Kronjuristen im Dritten 
Reich, 2ª. ed. rev., Múnich, 1989.

Schmitt, Carl. “Nationalsozialistisches Rechtsdenken”, Deutsches Recht. 
Zentral-Organ des Bundes Nationalsozialistischer Deutscher Juristen, 
t. 4, núm. 10 (25-5-1934), pp. 225-229.

Schmitt, Carl. Über die drei Arten des rechtswissenschaftlichen Denkens, 
Hamburgo, 1934.

Schwenke, Heiner. Zurück zur Wirklichkeit. Bewusstsein und Erkenntnis bei 
Gustav Teichmüller, Basilea, 2006.

Teichmüller, Gustav. Die wirkliche und die scheinbare Welt. Neue Grundle-
gung der Metaphysik, Breslau, 1882.

________. Neue Studien zur Geschichte der Begriffe, t. 3: Die praktische Ver-
nunft bei Aristoteles, Gotha, 1879 (reed. 1965, Hildesheim).

________. Religionsphilosophie, Breslau, 1886.
________. Studien zur Geschichte der Begriffe Berlín, Weidmanssche Bu-

chhandlung, 1874.
Trendelenburg, Friedrich Adolf. Erläuterungen zu den Elementen der aristo-

telischen Logik. Zunächst für den Unterricht in Gymnasien, Berlín, 1842.
________. Geschichte der Kategorienlehre. Zwei Abhandlungen, Berlín, 1946 

(Historische Beiträge zur Philosophie, 1), (reed. 1979, Hildesheim y 
Nueva York).

________. “Vorrede zur zweiten Auflage”, en Logische Untersuchungen, t. 1, 
Leipzig, Verlag von Veit & Comp., 1900.

Van Horn Melton, James. “Otto Brunner und die ideologischen Ursprünge 
der Begriffsgeschichte”, en Joas Vogt, Begriffene Geschichte, Fráncofort 
del Meno, Suhrkamp, 2010, pp. 123-136.




