
“Estratificaciones temporales”
Un intento de comparación entre 
Althusser y Koselleck
“Stratifications of time”. 
An attempt to compare Althusser and Koselleck

		  Gaetano Rametta

		  Università di Padova
		  Italia

Abstract

History always develops itself as a multiplicity of histories. When each of 
those histories develops, they relate with others and become a point upon 
which history modifies and transforms itself. The happening of the history 
is measured according to the length of other histories: history is surrounded 
and intertwined with other histories. At the same time, social practices and 
methods of production lengthen according to their temporality and their 
symbolic elaboration. Sometimes they differ from each other, sometimes they 
converge, but they are always plural. 
	 Keywords: Althusser, Koselleck, Marxism, Modernity, time.

Resumen
La historia siempre se desenvuelve como una multiplicidad de historias, 
y cada una de ellas, al reproducirse, se pone en relación con otras histo-
rias, respecto de las cuales se modifica y se transforma. En la medida en 
la que se reproduce, ésta mide su duración con aquélla de otras historias, 
de las cuales está rodeada o con las cuales se entrelaza. Prácticas sociales 
y modos de producción se extienden según modalidades temporales y 
de elaboración simbólica a veces divergentes y otras convergentes, pero 
siempre plurales.
	 Palabras clave: Althusser, Koselleck, marxismo, modernidad, tiempo.

Artículo recibido: 23-11-2014
Artículo aceptado: 3-1-2015

Historia y Grafía, Universidad Iberoamericana, año 22, núm. 44, enero-junio 2015, pp. 115-132



116 / Gaetano Rametta

En un principio, la comparación entre dos pensadores tan 
distintos como Althusser y Koselleck podría suscitar cierto 

asombro, si bien es menos improvisada de lo que se podría sospe-
char. De hecho, a partir de presupuestos por completo diversos, 
ambos autores llegan a formular una concepción estratificada 
de la historia y de los procesos sociales, lo cual los sitúa en una 
posición singular respecto a algunas de las tradiciones más im-
portantes de la modernidad: el marxismo, en el primer caso, y la 
Ilustración, en el segundo.
	 Para que nuestro discurso sea menos general, nos concentra-
remos en dos grupos de textos. En el caso de Althusser, aquéllos 
vinculados a su ensayo sobre los aparatos ideológicos del Estado, 
publicados en 1969 y en seguida recopilados en el volumen Sur 
la reproduction (de ahora en adelante, r); en cuanto a Koselleck, 
como resulta de la alusión en nuestro título, a algunos ensayos 
reunidos en el libro Zeitschichten (a partir de ahora, z).

1. Althusser o la complicación insostenible del marxismo

En el célebre ensayo sobre los aparatos ideológicos del Estado 
(aie) y, aún más, en el material elaborado alrededor de éste, Al-
thusser realiza una transformación radical de la conceptualización 
del marxismo. El autor sostiene que trabaja conforme a El capital 
de Marx, además de que rectifica la desviación que sufrieron sus 
doctrinas antes de la II Internacional y posteriormente con Stalin. 
En realidad, su modo de proceder ataca de manera directa al pen-
samiento de Marx. Pero procedamos con orden.
	 El problema planteado por Althusser se refiere a los aspectos 
fundamentales de la teoría marxista de la sociedad, cuya espe-
cificidad está constituida por reconducir los procesos históricos 
a su base o infraestructura económica. En los análisis de Pour 
Marx y Lire le Capital, ambos publicados en 1965, Althusser 
buscó mostrar la irreductibilidad marxiana al modelo idealista 



“Estratificaciones temporales” / 117 

de raíz hegeliana, insistiendo en la llegada innovadora del con-
cepto de “combinación articulada” (Gliederung). La sociedad ya 
no se puede leer a partir de un principio único (la “bella eticidad” 
del mundo griego, la “persona jurídica” del derecho romano, la 
“libertad” del mundo germano-cristiano), sino que se concibe 
como una totalidad estructurada sobre distintos planos o niveles, 
cada uno regido en su interior por relaciones complejas y unido a 
los otros por relaciones plurales y estratificadas por igual. A través 
del concepto de “combinación articulada”, la sociedad se puede 
entender según una perspectiva auténticamente “científica”, ya 
que no se reduce más a la unidad de un principio “simple”, por-
que está reconocida en la multiplicidad de las instancias que la 
constituyen. El problema decisivo surge conforme a las relacio-
nes que unen en un todo tal multiplicidad de instancias. Es aquí 
cuando surgen dos consecuencias. 
	 La primera es de gran interés desde el punto de vista histó-
rico-conceptual, debido a que conduce al abandono de la propia 
noción de sociedad. Esta última se vuelve una noción “ideológica”, 
es decir, una relación puramente imaginaria entre individuos 
concebidos como personas jurídicas abstractas, que entablan re-
laciones recíprocas en un plano de paridad, libertad e igualdad. 
Ahora bien, si los conceptos constituyen los elementos que sos-
tienen un discurso “científico”, para Althusser estas categorías no 
son conceptos en un sentido estricto, sino funciones de apoyo del 
discurso “ideológico” de la burguesía, revolucionaria en su pri-
mer momento, y conservadora una vez conquistado el poder. La 
“sociedad” sirve para ocultar el carácter “dividido” de las relacio-
nes que articulan la totalidad social, proyectando en esta última 
el fantasma de una unidad simple y por eso mismo privada de 
contradicciones. Es así que en el texto r, Althusser propone sus-
tituir la noción ideológica de “sociedad” por “formación social”. 
Ésta permite hacer referencia a aquel conjunto estructurado de 
múltiples niveles en recíproco condicionamiento, expresado en la 
noción marxiana de Gliederung.



118 / Gaetano Rametta

	 La segunda consecuencia se refiere, de una manera más directa, 
a la tradición del marxismo. La infraestructura económica, “base” 
hacia la cual Marx reconduce los procesos sociales, está consti-
tuida por el conjunto de las relaciones que se establecen entre 
las fuerzas productivas y las relaciones de producción. Althusser 
acepta este punto, pero se pregunta: ¿cuál es el plano determi-
nante entre estas dos? El marxismo de la II Internacional y su 
continuación realizada por Stalin insistieron en la primacía de 
las fuerzas productivas con respecto a las relaciones de produc-
ción: estas últimas están determinadas por –y por ello dependen 
de– la constitución y el nivel de desarrollo de las primeras. Ahora 
bien, este tipo de posición no caracteriza sólo a un determinado 
discurso de tipo “científico”, sino que proyecta sus consecuencias 
directamente en el plano político, y por ello en la estrategia y la 
táctica de los partidos obreros en relación con el objetivo de la 
toma de poder. Insistir en el desarrollo de las fuerzas productivas 
como condición preliminar para la transformación de las relacio-
nes de producción, significa adoptar una política attendista* de 
carácter reformista (en el caso de los partidos socialdemócratas 
de la II Internacional), o bien, una política productivista y vo-
luntarista de planificación social (en el caso de Stalin). En ambos 
casos, se trata de estrategias fallidas, ya sea respecto al objetivo a 
cumplir (la “toma de poder” para conseguir la transformación en 
el sentido socialista de las relaciones de producción), o respecto a 
su finalidad (la construcción de una sociedad comunista a partir 
de la progresiva extinción del Estado). 
	 Aunque para nosotros, a más de cuarenta años de distancia, 
tales cuestiones asumen un interés sólo histórico, en 1969 –como 
escribe Althusser– éstas se encontraban a la orden del día. Uno de 
los aspectos que mejor caracterizan la figura de este pensador es 
justo el nunca haber evadido el debate con la actualidad, de siempre 

* Se refiere a una política que no toma partido, en espera del desarrollo de los 
acontecimientos. N. de la Tr.



“Estratificaciones temporales” / 119 

haber asumido el riesgo de pensar el propio presente. Pero es esta 
exigencia la que lleva a Althusser a una crítica que no ataca nada 
más las dos posiciones antes indicadas, sino al propio Marx. De 
hecho, debe reconocer que las posiciones de la II Internacional y 
de Stalin podían estar fundadas de manera legítima en sus textos, 
y en particular en el célebre “Prefacio”, de 1859, a la Crítica de la 
economía política. Ahí Marx no sólo atribuye la primacía a las fuer-
zas productivas, sino que condiciona la transformación de las re-
laciones de producción a su desarrollo en una doble dirección, 
en términos ya sea de necesidad o de posibilidad. En términos de 
necesidad, debido a que Marx sostiene como inevitable la caída 
de las relaciones de producción una vez que éstas sean incom-
patibles con el nivel de desarrollo alcanzado por las fuerzas 
productivas. En términos de posibilidad, porque el pensador ale-
mán asevera que nada más es posible plantearse el problema de la 
modificación de las relaciones de producción, a partir de un cierto 
nivel de desarrollo de las fuerzas productivas. Tal posición se re-
sume en la célebre frase, citada por Althusser, según la cual “la 
humanidad sólo se plantea los problemas que puede resolver”.1

	 Sin embargo, en la experiencia del movimiento obrero exis-
ten casos de interpretación y, sobre todo, de prácticas alternativas, 
como son la revolución bolchevique de 1917 y aquélla china de 
1949, que corresponden a los nombres de Lenin y Mao. ¿Cómo 
leyeron estos últimos los textos de Marx? Según Althusser, en una 
forma exactamente inversa a aquélla de la II Internacional y de 
Stalin. Los primeros le dieron primacía a las relaciones de pro-
ducción y entendieron que las fuerzas productivas (maquinaria, 
instalaciones, materiales y fuerza de trabajo) pueden funcionar 
nada más dentro de determinadas relaciones entre los sujetos del 
proceso productivo, es decir, sólo dentro y con base en las condi-
ciones establecidas por las relaciones de producción. En este sentido, 
ellos procedieron a la “toma de poder” sin esperar que sus países 

1 Karl Marx, Zur Kritik der Politischen Ökonomie, p. 9.



120 / Gaetano Rametta

alcanzaran el nivel de desarrollo de aquéllos más avanzados, al to-
mar ventaja en el hecho de que el sistema capitalista se había 
extendido a escala mundial, y este carácter global situaba el pro-
pio problema de la revolución en la misma escala mundial, y no 
sólo local o regional. Para Althusser, se trata de incorporar en la 
lectura de los textos de Marx la experiencia de Lenin y Mao, así 
como de orientar en este sentido su comprensión.
	 Por lo tanto, la conclusión es la siguiente. En el nivel de in-
fraestructura económica, no son las fuerzas productivas las que 
determinan las relaciones de producción, sino a la inversa: son las 
relaciones de producción las que determinan las fuerzas productivas, 
ya que éstas establecen las condiciones concretas dentro de las cuales 
sólo es posible que las fuerzas productivas funcionen de manera efec-
tiva. Esta inversión de la lectura tradicional a su vez implica la 
prioridad de El capital sobre toda la producción precedente de 
Marx, y dentro de este libro la necesidad de incorporar en la lec-
tura del Libro I (sobre la producción) aquélla de los Libros II y III 
(sobre la circulación y la reproducción).
	 No obstante, la atribución de supremacía a las relaciones de 
producción es únicamente el primer movimiento en la compleja 
estrategia filosófica de Althusser. De hecho, una vez invertidas 
las relaciones de prioridad dentro de la infraestructura es inevi-
table extender el problema al conjunto de la articulación social, 
y preguntarse cuáles son las condiciones que permiten a ciertas 
relaciones de producción no sólo establecerse, sino también con-
servarse, es decir, durar. El problema de la duración de determinadas 
relaciones de producción introduce el tema de la temporalidad, y la 
introducción del factor tiempo implica la necesidad de ampliar 
la mirada del plano de la producción a aquél de la reproducción. 
“Durar” significa reproducir las condiciones que permiten, a cier-
tas relaciones, continuar existiendo, y, por ello mismo, hacer posible 
el funcionamiento de las fuerzas productivas que dependen de su 
vigencia. En consecuencia, si el funcionamiento de las fuerzas 
productivas depende de la subsistencia de determinadas relaciones 



“Estratificaciones temporales” / 121 

de producción, aún más la continuidad de su funcionamiento 
dependerá de la permanencia de tales relaciones.
	 La conclusión de Althusser es que toda la esfera de pro-
ducción, constituida por la unidad entre fuerzas productivas y 
relaciones de producción, depende de la subsistencia de determi-
nadas condiciones que permiten su reproducción. Debido a que 
en la infraestructura se encuentran las relaciones que determinan 
las fuerzas productivas, la cuestión crucial es la de garantizar la 
reproducción de las relaciones de producción, de las cuales esta úl-
tima depende. Así como en el nivel de infraestructura Althusser 
traslada el centro de gravedad de las fuerzas productivas a las rela-
ciones de producción, en el nivel más general –el de la “formación 
social”– el centro es trasladado de la esfera de la producción a aqué-
lla de la reproducción.
	 Está claro que atribuir la primacía a la reproducción sobre la 
producción significa realizar un cambio radical con respecto al com-
pleto sistema epistemológico del pensamiento marxiano, ya que se 
trata no sólo de hacer una fractura entre la producción precedente 
y aquélla sucesiva a El capital, sino dentro del propio El capital, 
como insinuábamos, porque significa atribuir una prioridad de 
carácter epistemológico a los Libros II y III con respecto al I. Ade-
más, aún más importante es el hecho de que la inversión de las 
relaciones entre los procesos de reproducción y los de producción 
conlleva a una redefinición general de las relaciones entre infraes-
tructura y superestructura.
	 Althusser sostiene que la concepción de la “base” económica, 
sobre la cual se construyen los “niveles” de la superestructura, 
aunque no sea más que una metáfora, puede ser pertinente sólo si 
se vuelve a pensar en una dirección científica a partir de la centra-
lidad de los procesos de reproducción como condición de los procesos 
de producción. Ello significa abandonar la concepción “tópica” de 
tales relaciones, ligada a la imagen de la formación social como 
un “edificio”, a favor de una propiamente topológica. La imagen 
de la “base” económica como “fundamento” sobre el cual se apoya 



122 / Gaetano Rametta

el resto del edificio (la llamada “superestructura”) es reemplazada 
por el valor estructural que pertenece a la propia superestructura, 
en la medida en que de ésta dependen los procesos de reproduc-
ción de las relaciones de producción y, por lo tanto, en última 
instancia, la misma producción. De esta forma, no sólo el Estado 
–en cuanto conjunto de aparatos jurídicos y administrativos di-
rigidos a garantizar el orden social–, sino el conjunto de la esfera 
ideológica, también se vuelve una condición fundamental para la 
reproducción de la formación social en su totalidad, la cual debe 
permear a todas las instancias, comprendido el plano de la pro-
ducción en estricto sentido.2 La metáfora tópica, empleada por 
Marx, no permite comprender esta omnipresencia de la ideología, 
así como el hecho de que ésta interviene dentro de los mismos 
procesos productivos al volverlos posibles.
	 Con base en la comprensión “científica” derivada a expensas 
de la metáfora “tópica” de Marx, podemos comprender en to-
das sus implicaciones otra distinción fundamental propuesta por 
Althusser; es decir, aquélla entre “formación social” y “modo de 
producción”. De hecho, sería por completo equivocado iden-
tificar una determinada formación social con un único modo de 
producción. Dentro de un modo de producción no sólo tenemos 
siempre la presencia y la intersección de una multiplicidad de pro-
cesos laborales y prácticas sociales, sino que dentro de una misma 
formación social siempre encontramos la presencia de dos o más 
modos de producción social, cuya relativa unificación a su vez deriva 
como consecuencia del modo de producción dominante.
	 La idea de la articulación social como estructura “domi-
nante” está presente desde los textos recopilados en Pour Marx, y 
tal vez fue inspirada en Althusser por la diferencia entre tónica y 

2   Sobre la concepción althusseriana de la ideología como “interpelación de los 
individuos en sujetos”, cfr. mi intervención “‘Crítica’ e ‘ideología’: inversiones y 
virajes entre Marx, Adorno y Althusser”. Cfr. además la monografía (en italiano) 
de Fabio Raimondi, Il custode del vuoto. Contingenza e ideologia nel materialismo 
radicale di Louis Althusser.



“Estratificaciones temporales” / 123 

dominante presente en la notación musical. Las contradicciones 
que suceden en el plano de la infraestructura serían el equivalente 
de la tónica, en la medida en que éstas determinan “en última 
instancia” el funcionamiento de una determinada formación his-
tórica. Sin embargo, en la invariabilidad de la estructura, aquello 
que cambia en relación con las circunstancias es la “posición” o 
la instancia en la cual el conflicto entre las clases se manifiesta 
en la manera más intensa y concentrada, es decir, decisiva. Por 
lo tanto, la contradicción relativa será aquélla “dominante” en 
las circunstancias dadas, aunque Althusser insiste en subrayar 
–como sucede en la notación musical– la relación estructural 
que asocia la contradicción dominante con aquélla determinante 
“en última instancia”, cuya sede es ahora –siguiendo a Marx– la 
infraestructura.
	 La lógica “dominante” vuelve ahora en la determinación de 
las relaciones entre los múltiples modos de producción presentes 
dentro de una determinada “formación social”, de los cuales aquel 
dominante pone el acento, por así decirlo, aunque en realidad 
constituye el elemento unificador de la formación. Así, es fun-
damental subrayar cómo este modelo dominante no sólo hace 
añicos la relación de determinación mecánica entre “base” y “su-
perestructura” inscrita en la metáfora “tópica” de la formación 
social como edificio, sino también el modelo de determinación 
de tipo dialéctico. Ello se debe a que este último –al menos para 
Althusser– permanece vinculado a la pretensión de reconducir lo 
múltiple a la unidad del concepto, mientras una estructura domi-
nante mantiene el conjunto de las diferencias como irreductibles de 
manera recíproca.
	 La estructura “dominante” se acompañaba, en Pour Marx, 
de la elaboración del concepto de “contradicción sobredetermi-
nada”, término que Althusser justamente eligió para distinguir 
su concepción de aquélla de tipo mecanicista y dialéctica. En 
ambos modelos la contradicción debía ser excluida o bien conce-
bida de modo simple; en otras palabras, como constituida por la 



124 / Gaetano Rametta

oposición entre los elementos (y no por la relación de éstos), para 
poder ser resuelta de modo simple, dando lugar al concepto “con-
creto” como elemento superior capaz de “absorber” en su interior 
los dos momentos “abstractos” precedentes. En cambio, en Al-
thusser, ya que las contradicciones tienen lugar dentro de una 
articulación social, éstas a su vez son articuladas, es decir, no se 
componen de elementos particulares, sino de las relaciones que 
se establecen entre éstos. Por otra parte, las contradicciones no 
sólo se ven afectadas por las relaciones de fuerza vigentes en la 
propia esfera, sino que se les añade un suplemento de determi-
nación del conjunto de las relaciones de fuerza presentes en la 
formación social en su totalidad. En r, esta lógica se reproduce en 
el plano de los procesos productivos, en la relación entre modo de 
producción dominante y modos de producción subordinados. La 
formación social está constituida por el conjunto diferenciado (= 
multiplicidad) y diferencial (= en relación) de esta pluralidad (= 
procesos productivos y prácticas sociales asociados a éstos).
	 En resumen, la sustitución de la noción ideológica de “socie-
dad” por el concepto científico de “formación social” permite 
a Althusser poner en el centro de su análisis la idea de una plu-
ralización de los procesos materiales y de las prácticas simbólicas 
(= ideologías) que permiten la reproducción de una determinada 
formación histórico-social. Al mismo tiempo, la apertura de un 
nuevo modelo epistemológico, por así decir pluralístico, de rela-
ción filosófica con la historia, implica una ruptura epistemológica 
de segundo grado en relación con la ruptura epistemológica que Al-
thusser había atribuido a Marx en los textos de 1965. La “crisis 
del marxismo” que estallará a finales de los setenta del siglo pa-
sado, y que tendrá a Althusser entre sus protagonistas, no sólo 
constituye el callejón sin salida de una tradición, sino también 
el resultado de la apertura y la invención de un nuevo modelo 
de investigación filosófica, de un nuevo cuadro conceptual y de una 
nueva organización en las relaciones entre investigación filosófica y 
actualidad histórica.



“Estratificaciones temporales” / 125 

	 Sería de sumo interés releer en esta clave el desarrollo sucesivo 
del pensamiento de Althusser (de Marx dentro de sus límites en 
adelante). Pero aquí basta dejar una primera conclusión: si cada 
formación social es el conjunto de una pluralidad de modos de 
producción, entre los cuales el modo “dominante” es sólo uno 
entre varios, ello significa que también desde el punto de vista 
simbólico (que el autor llama “ideológico”) siempre estamos 
frente a una pluralidad de creencias, “mentalidades” y estilos de 
vida (o “costumbres”). Por lo tanto, la historia siempre se desen-
vuelve como una multiplicidad de historias, y cada una de ellas, 
al reproducirse, se pone en relación con otras historias, respecto 
a las cuales se modifica y se transforma. En la medida en que se 
reproduce, ésta mide su duración con aquélla de otras historias, 
de las cuales está rodeada o con las cuales se entrelaza. Prácticas 
sociales y modos de producción se extienden según modalidades 
temporales y de elaboración simbólica a veces divergentes y otras 
convergentes, pero siempre plurales. Hemos llegado a Koselleck.

2. Koselleck o la complicación sostenible 
de la Ilustración

Quien viene de la lectura de Futuro pasado puede experimentar 
un cierto desconcierto al leer los ensayos recopilados en z, en la 
medida en que en estos textos parece prevalecer la preocupación 
de observar, junto a los puntos de ruptura en los acontecimientos 
históricos, los elementos de continuidad estructural que acom-
pañan aún a las revoluciones más radicales. La Edad Moderna, 
inaugurada por el célebre Sattelzeit del cual habla Futuro pasado, es 
leída no sólo como diferente de aquéllas que la precedieron, sino 
también como unida a éstas por vínculos subterráneos de conti-
nuidad. Para Koselleck, dichos vínculos dependen de aquello que 
llama las “constantes antropológicas” (z, 218), o sea las caracterís-
ticas permanentes del protagonista de la historia: el hombre.



126 / Gaetano Rametta

El indicador temporal que califica los conceptos modernos, la 
aceleración que permea todos los aspectos de la vida a partir del 
siglo xviii, la discrepancia siempre más amplia que se abre entre 
“espacio de experiencia” y “horizonte de expectativa”, son algu-
nas de las características más notorias con las cuales Koselleck 
identifica la Edad Moderna. Pero aquello que resulta interesante 
profundizar, desde el punto de vista de mi intervención, son justo 
los elementos de continuidad que permanecen a través de esta 
ruptura. De hecho, el índice temporal que los connota es identi-
ficado por Koselleck mediante el concepto de “repetición”, unido 
a su vez a la pareja conceptual de “acontecimiento” y “estructura”.
	 Después de todo, estos conceptos son a su vez temporalizados. 
En la modernidad tardía, cuando todo sucede a un ritmo cada vez 
más rápido y convulso, las propias modificaciones de larga dura-
ción se contraen en movimientos de corto plazo, al asumir ellas 
mismas el carácter de acontecimiento. Por otra parte, justamente 
este ajuste de las distancias temporales parece implicar un efecto 
opuesto de bloqueo del movimiento: la concentración de aconte-
cimientos en su vertiginoso acercamiento conlleva una saturación 
de la experiencia, que equivale a la imposibilidad de su misma 
producción, provocando la expansión compensatoria e indefinida 
de las expectativas dirigidas al futuro. Por este conjunto de razo-
nes, Koselleck parece aspirar a una ralentización, que él mismo 
no sabe cómo podría ser inducida, respecto a la consumación en 
apariencia incesable del tiempo y del espacio, que parece aniquilar 
en su propio interior cualquier posibilidad de estratificación his-
tórica en términos de transmisión de la experiencia.
	 La relación entre historiografía (Historie) e historia (Geschi-
chte) asume su dramática actualidad sólo en el escenario de este 
contexto. Koselleck hace evidente cómo la palabra alemana Ges-
chichte incorporó en su interior el elemento geológico y espacial 
del “estrato” (Schicht), cómo el propio término indica la superpo-
sición de diversos planos que se puede manifestar en términos de 
una pura y simple yuxtaposición, pero también puede implicar 



“Estratificaciones temporales” / 127 

la superposición de un estrato sobre el otro. Una vez más emerge 
una relación compleja entre la “diferencia” que separa los “estra-
tos”, y el entrelazamiento que los vincula, mediante índices de 
temporalidad que van de la unicidad del acontecimiento –que se 
consuma en el intervalo de un tiempo más o menos breve– a la 
mediana duración que combina las experiencias de una misma 
“generación”, al movimiento secular de las “estructuras”, que 
equivaldrían a los estratos geológicos más antiguos y duraderos 
de la corteza terrestre. En clave temporal, se traducen en tér-
minos de “repetición” –dentro de las “diferencias” que de todas 
formas vuelven irrepetibles los acontecimientos– de un conjunto 
de esquemas o estructuras que dan cuenta de las continuidades 
históricas de larga duración. 
	 No obstante, la historiografía no sólo tiene la tarea de narrar 
acontecimientos o describir estructuras, sino de mostrar el en-
trelazamiento variable de ambas “duraciones”, y en este sentido 
afianzar el vínculo cada vez más precario entre saber histórico y 
constitución de la experiencia. Koselleck provee abundantes ejem-
plos en su discurso, y entre éstos por seguro destaca la previsión 
de Diderot sobre cómo sería posible que estallara una revolución 
y cómo se desarrollaría su proceso (z, 232-237). Diderot no ha-
bría podido formular esta previsión sin la reflexión de los textos 
de Tácito relativos a la lucha por el poder en la Roma imperial del 
siglo i d. C., y esto muestra cómo, en la diversidad de hombres, 
lugares y tiempos, emergen estructuras recurrentes que no deter-
minan aquello que sucede, pero sí permiten comprenderlo a la luz 
de modelos relativamente invariables.
	 En esta oscilación entre diferencia y repetición, que caracteriza 
los acontecimientos históricos, está la posibilidad de la enseñanza 
permanente encerrada en los grandes clásicos de la historiogra-
fía, a partir de Herodoto y sobre todo en Tucídides. Es evidente 
que en el momento en el cual las diversas duraciones constitu-
tivas de la dinámica histórica tienden a contraerse en la puntua-
lidad del instante, donde gracias al desarrollo de los modernos 



128 / Gaetano Rametta

medios de comunicación el suceso y la reflexión ocurren de ma-
nera tendencial en modo simultáneo y tienden a confundirse, lo 
que se pone en duda no sólo son las condiciones de la experien-
cia, sino junto con éstas la posibilidad de que todavía se dé una 
“historia” en el sentido de la palabra Geschichte, es decir, como 
compilación de una multiplicidad de estratos temporales, que en 
su diferencia expresan una conexión, a la cual Koselleck atribuye 
el nombre de “contemporaneidad de lo no contemporáneo” (z, 
9 y passim). Si falta la incoherencia temporal entre los estratos 
del tiempo, falta también su “estratificación” a profundidad de 
diversa duración, y, por lo tanto, la tripartición de la experiencia, 
ligada a su vez a la biografía del individuo, a la mediana duración 
que caracteriza las generaciones y a la larga duración de las ten-
dencias que comprenden diversas generaciones en la unidad de 
una época o, como diría Althusser, de una “formación social”.
	 Es interesante notar cómo, entre los ejemplos de “repetición” 
que atraviesan a la historia, Koselleck menciona justamente la 
relación entre “producción económica” y “repetición de las con-
diciones productivas” (z, 231 s.) sobre las cuales se había detenido 
Althusser. Hemos visto cómo el léxico marxiano no puede ocultar 
el hecho de que la epistemología de este último procede hacia un 
distanciamiento del marco conceptual de Marx. No obstante, sin 
duda el texto de Althusser no era el de un puro y simple “his-
toriador pensante” (Hegel), sino el de un filósofo que al mismo 
tiempo era “militante”, es decir, empeñado en sostener la causa de 
una “clase” (la obrera) en conflicto con otra “clase” (la burguesa 
capitalista). Aunque el análisis de la formación social –como una 
totalidad cubierta por una pluralidad de modos de producción 
diferentes– seguía la dirección de una descomposición de la pro-
pia noción de “clase”, porque volvía cada vez menos atribuible 
a la unidad de un “sujeto” la multiplicidad y la complejidad de 
los procesos productivos, es un hecho que Althusser reivindicó 
la centralidad de la noción de Marx de “explotación” y la conse-
cuente “cientificidad” de la teoría de la plusvalía.



“Estratificaciones temporales” / 129 

	 No obstante, las reflexiones de Koselleck se encuentran en otro 
nivel: son las consideraciones de un “historiador pensante” que 
reflexiona sobre el sentido y las condiciones de posibilidad de la 
propia disciplina, frente a una “nueva” modificación estructural, 
constituida por el tendencial aplanamiento de la estratificación 
temporal a mera “superficie”, y de la creciente identificación en-
tre la serie de cambios estructurales de larga duración y aquélla 
constituida por el surgimiento de nuevos acontecimientos de una 
duración nula en modo progresivo. Justamente la fidelidad a la 
relación entre historiografía e historia como Geschichte permite a 
Koselleck elaborar su categoría de “estratificaciones temporales”, 
y a partir de ésta criticar cualquier pretensión de “sustantivar” las 
diversas escalas temporales en relación con las pretendidas “fuer-
zas” o “sujetos” impulsores de los procesos históricos.
	 Más allá del hecho de que la propia categoría de “proceso” es 
impensable fuera de la modernidad, la renovación de las dinámi-
cas históricas a supuestos sujetos unitarios tiene como resultado 
el perder justamente aquello que debería explicar, es decir, la par-
ticularidad del movimiento histórico que no es comprensible más 
allá de su profundidad temporal, marcado según ritmos tempo-
rales diferenciados, y por ello irreductible a simplificaciones de 
tipo unitario o totalizador. En relación con los “conflictos his-
tóricos” (z, 307 s.) se tratará de abandonar nociones heredadas, 
como “personalidad”, “pueblo” o “clase”, y en general se intentará 
abandonar la categoría total de “sujeto histórico”. En su lugar, se 
trabajará a favor de una descomposición de los planos tempora-
les en relación con sus distintos ritmos y duraciones, aunque sin 
renunciar a recrearlos sobre el plano narrativo de los aconteci-
mientos y el descriptivo de las estructuras, a través de un trabajo 
de envergadura complejo y, a su vez, estratificado de la exposición 
historiográfica.
	 Sin embargo, también desde este punto de vista, justo donde 
las distancias parecen inmensas, Althusser y Koselleck llegan a 
una misma conclusión, al menos desde el punto de vista negativo. 



130 / Gaetano Rametta

Si en Koselleck la liquidación del concepto de “sujeto histórico” 
sucede mediante la fragmentación de la historia en sus diversos 
planos temporales, el mismo efecto sucede en Althusser a través 
de su original interpretación de la noción marxiana de “formación 
social”. Asimismo, aquello que vale para las propias “sociedades” 
naturalmente es válido para aquellas proyecciones fantasmagóri-
cas colectivas que son los pueblos, las naciones o los Estados como 
expresiones del “espíritu del mundo”: para Althusser –a diferencia 
de Koselleck– las “clases” no son “sujetos”, sino que designan las 
posiciones cubiertas por una multiplicidad de individuos dentro de 
una “estructura” (en este caso aquélla de la economía capitalista).
	 Coherente con el análisis de Marx, también surge la diferencia-
ción entre la “clase”, en sentido decimonónico, y el “estrato”, en 
sentido prerrevolucionario (z, 320 s.). La unidad de los aspec-
tos político, social y económico que caracterizaba al estrato en el 
Antiguo Régimen, fue suprimida por la autonomía de la esfera 
económica respecto de aquélla social y política. La consecuen-
cia es que cuando se habla de “clases” es necesario distinguir 
si se refiere a los grupos que controlan o luchan por el poder polí-
tico del Estado –aquéllos que articulan el ámbito que, a partir de 
los escoceses y de la Revolución francesa, se define como “socie-
dad civil” distinta de la esfera política del Estado–, o más bien se 
alude a las colectividades vinculadas en posiciones diversas den-
tro de la esfera económica y de los procesos productivos (las “cla-
ses” en el sentido económico marxista).
	 En conclusión, también la reflexión de Koselleck parece en-
contrarse en un punto límite que posiciona a la historiografía 
como una disciplina que considera con atención la globalidad de 
la propia tradición. En este caso, se trata de una escala temporal 
muy distinta respecto de aquélla del marxismo, ya que Koselleck 
se remonta hasta Herodoto y Tucídides como los maestros, por 
muchas razones aún insuperables, de la historiografía. El tipo de 
autorreflexión crítica que sigue lo sitúa a su vez, y de manera cons-
ciente, en la tradición de la Ilustración moderna. Respecto de esta 



“Estratificaciones temporales” / 131 

última, busca distanciarse al subrayar los elementos recurrentes 
(las “repeticiones” debidas a las “estructuras” de larga duración) 
y el intento de fundamentar tales recurrencias en aquello que él 
mismo llama “constantes antropológicas, que se sustraen más que 
todos los otros factores a la presión de la transformación histó-
rica” (z, 218).
	 Sin embargo, me pregunto si justamente aquí el discurso de 
Koselleck no pierde al menos algo de su radicalidad, no tanto en 
relación con la fuerte revaloración de la “novedad” que habría 
constituido la Época Moderna (emblemático en este sentido, z, 
264), como a la posición que él mismo asume frente a la tradición 
de la Ilustración.3 De hecho, esta última había propuesto como 
“natural” una idea de “humanidad” connotada con fuerza por los 
rasgos distintivos que la moderna civilización occidental se había 
atribuido a sí misma en cuanto a “ilustrada”. Ahora bien, un dis-
curso que regresa a hablar de “constantes antropológicas”, y que 
después de todo hace de estas últimas las condiciones alentado-
ras para la continuación del discurso historiográfico, ¿no recae de 
lleno en la utopía modernamente connotada de la Ilustración?
	 Por una parte, en efecto, Koselleck regresa a anhelar (tal 
vez con una actitud de manera irónica desapegada, siendo ésta 
un rasgo ilustrado muy característico) la posibilidad de un in-
cremento de nuestra “seguridad de pronosticar” el futuro. Esto 
mediante la ralentización de los procesos en curso a partir de 
“efectos que retardan”, que con el crecimiento de los elementos 
de estabilidad estructural deberían hacer más confiables nuestras 
previsiones y, por lo tanto, nuestra capacidad de programación 
del futuro (z, 221). Por otro lado, el autor invita a los “historiado-
res (Historiker)” a no olvidar que no obstante la “multiplicidad de 
los tiempos históricos” (geschichtliche), con los cuales hoy están en 

3 En estas conclusiones retomo, desde un punto de vista distinto, las conside-
raciones desarrolladas en Gaetano Rametta, “Teoría del discurso y arqueología: 
Una lectura de Foucault en clave histórico-conceptual”, pp. 143-144 y 148-149.



132 / Gaetano Rametta

contacto, el argumento de sus narraciones está constituido “desde 
siempre por los mismos hombres” (z, 292). En este sentido, si 
comparamos con las respectivas tradiciones de partida, la ruptura 
establecida por Koselleck con la Ilustración parece menos impac-
tante que aquélla elaborada por Althusser frente al marxismo.

Bibliografía

Althusser, Louis. Sur la reproduction, París, puf, 1995.
_______. Lire le Capital, París, puf, 1996 (1965).
_______. Pour Marx, París, La Découvert, 2005 (1965).
Koselleck, Reinhart. Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher Zei-

ten, Fráncfort del Meno, Suhrkamp, 1979.
_______. Zeitschichten. Studien zur Historik, Fráncfort del Meno, Suhr-

kamp, 2000.
Marx, Karl. Zur Kritik der Politischen Ökonomie, en Marx Engels Werke, vol. 

13, Berlín, Dietz Verlag, 1961.
Raimondi, Fabio. Il custode del vuoto. Contingenza e ideologia nel materialis-

mo radicale di Louis Althusser, Verona, ombre corte, 2011.
Rametta, Gaetano. “Teoría del discurso y arqueología: Una lectura de Fou-

cault en clave histórico-conceptual”, en Faustino Oncina Coves (ed.), 
Tradición e innovación en la historia intelectual, Madrid, Editorial Biblio-
teca Nueva, 2013, pp. 141-149.

_______. “‘Crítica’ e ‘ideología’: inversiones y virajes entre Marx, Adorno 
y Althusser” (en prensa, dentro de las Actas del Congreso La Historia 
como Crítica, Alcalá de Henares, 7 de 8 noviembre de 2013).


