Gestualidad, teatralidad y cortesia:
reglas y aprendizajes al interior

del convento para pensar la corporalidad
religiosa femenina ™

GESTURALITY, THEATRICALITY AND COURTESY: APPRENTICESHIP
AND RULES TO THINK THE RELIGIOUS FEMININE CORPOREALITY
INSIDE THE CONVENT

GENEVIEVE GALAN TAMES
Departamento de Historia-Universidad Iberoamericana
México

ABSTRACT
This essay explores the subject of gesturality inside colonial female cloisters in
order to contribute to the thinking of the history of the female body in Mexi-
co’s viceroyalty. The body in this period was presented as an instrument and a
space of socialization, piety and salvation. Hence, one of the purposes of this
text is to explore the form in which the different corporal indexes were “mise
en scéne” in order to unravel the soul and endow the body of spiritual qual-
ities. The premise of this text sustains that entering the convent, and living
in it, involved —among other things— learning a particular use of the body.
Key words: body, corporeality, gestuality, religiosity, feminine convents.

RESUMEN
Este ensayo explora el tema de la gestualidad dentro de los claustros fe-
meninos novohispanos. Lo hace en aras de contribuir a la reflexién sobre

la historia del cuerpo femenino en el periodo virreinal, durante el cual el

* Este texto es adaptacion de uno de los capitulos de la tesis doctoral que he pre-
sentado en el EHss, de modo que forma parte de una investigacién mds amplia
dedicada al tema del cuerpo femenino, dentro del dmbito de la clausura, durante
el periodo virreinal.

Historia y Grafia, Universidad Iberoamericana, afio 22, nim. 43, julio-diciembre 2014, pp. 129-165



cuerpo fue considerado como un espacio e instrumento de socializacidn,
piedad y salvacién. De ahi que uno de los propdsitos de este texto sea
el de analizar la forma en que los indices corporales fueron “puestos en
escena’ para descifrar el alma y dotar al cuerpo de cualidades espiritua-
les. El texto parte de la premisa de que ingresar al convento y vivir en ¢l
implicé —entre otras cosas— aprender un uso particular del cuerpo.
Palabras clave: cuerpo, corporalidad, gestualidad, religiosidad, con-

ventos femeninos.

Articulo recibido: 09-09-2014
Articulo aceptado: 19-11-2014

En el mundo hispdnico del periodo moderno, cuerpo y alma
permanecieron ambiguamente entrelazados. Se pensaba que,
al igual que un verbo, el cuerpo era fiel reflejo de la expresién
del alma y su lenguaje natural. Por ende, los movimientos de las
pasiones que habitaban al hombre “interior” se manifestaban en
la superficie del cuerpo; lugar donde afloraban numerosos indi-
ces y sintomas de la actividad del alma. Estos indices y sintomas
que se manifestaban en el cuerpo fueron interpretados —segin
la época— como vicios o virtudes del alma. Desde este punto de
vista se asumié que el ser humano se encontraba divido en dos:
una parte visible y otra invisible. Este principio divisorio fue re-
flejo —a lo largo del tiempo— de la omnipresente preocupacion
dialéctica entre el interior y el exterior del hombre y el grado de
correspondencia entre estos dos niveles. La obsesién por que
los “movimientos del alma” se reflejaran de manera natural en los
“movimientos del cuerpo”, fue retomada por la tradicién cristiana
proveniente de la tradicién cldsica, que hizo suya la inquietud
de la correspondencia posible entre la “honestidad” exterior y su
fiel reflejo: la “virtud” interior. De ese modo, el cristianismo del
periodo moderno se encargd también de leer y descifrar el alma a
través de los indices corporales, dotando al cuerpo de cualidades
espirituales. Empero, la reversibilidad de esta relacién —en el caso
de que las malas pasiones y los humores del cuerpo no fueran bien

130 / Genevieve Galan Tamés



contenidos, equilibrados y educados— constituia un peligro que se
predicaba como siempre presente, una amenaza latente que caia
constantemente sobre el ser humano y su alma.

A ese respecto vemos que desde el siglo xv1 se gestd una mayor
sensibilidad en torno a la exigencia de vigilancia de los movimien-
tos y la expresién corporal. Esta mayor sensibilidad se vio reflejada
en una atencién mds precisa a esta envoltura del alma: el cuerpo.
Se pensaba que a través de la mortificacién, pero sobre todo de la
disciplina, esta gestualidad corporal podia ayudar al alma a elevarse
hacia Dios.! Los tratados de urbanidad cristiana, entre otros tex-
tos, exhortaban, por ejemplo, a considerar el cuerpo como templo
del Espiritu Santo y a cultivar, entre todas las virtudes, sobre todo
la de la modestia. Las nociones de modestia de la época clésica —so-
bre todo socriticas— constituyeron imperativos morales esenciales
que condicionaron los movimientos corporales de los individuos
en este periodo. Mediante este tipo de nociones se exhortaba a
los individuos a vigilar cualquier movimiento o gesto susceptible
de deformar la superficie corporal, pues uno y otro —como se ha
sefalado— podian a su vez alterar el interior. Es decir, para que la
virtud interior pudiese verse reflejada en el exterior, se exigia una
atencién precisa sobre las miradas, las palabras y la compostura
del cuerpo. En el caso de las mujeres, éstas debian considerar no
s6lo la modestia, sino también la humildad'y el pudor como valores
seguros a cultivar en aras de prevenir cualquier mal paso.

Podemos afirmar, en ese sentido, que entre el cuerpo de los
individuos y la sociedad fueron los gestos corporales los que en-
carnaron mejor que nada esa preocupacion dialéctica de la época
entre el interior y el exterior. Para que la “honestidad interior”
siempre se correspondiera con la “honestidad exterior”, los di-
ferentes concilios provinciales del periodo moderno exhortaron
a los fieles a pensar que vivian como en un teatro, en donde las
acciones individuales siempre se encontraban a la vista de todo

! Jean-Claude Schmitt, La raison des gestes dans [ Occident médiéval, p. 18.

Gestualidad, teatralidad y cortesia: reglas y aprendizajes... / 131



el mundo. Esta exigencia se volvia atin mayor en las personas
dedicadas al servicio de Dios. Para éstas era imperativo que sus
gestos, su cara, su porte y su vestimenta hicieran eco del orden y
estatuto que les correspondia como representantes de Cristo en la
Tierra.” Lo mismo sucedia en el caso de las mujeres en religién.
Se exigia a éstas actuar de tal modo que pudieran ser reconocidas
por todos los que las vieran; su castidad reflejada en su apariencia,
su recato visto a través de su mirada, su modestia exterior —fiel
representante de la de su alma— y su andar debifan permitir el
reconocimiento de la solemnidad del estado que profesaban. El
dominio del lenguaje corporal, de ese modo, constitufa un reto
no menor en la época moderna, pues al encontrarse —como lo
senala Bruno Restif— intimamente ligado a las realidades sociales
y culturales del momento, daba muestra de dos exigencias cris-
tianas esenciales del periodo de la Contrarreforma, a saber: la
solemnidad y la piedad.?

En el caso de la Nueva Espafa es importante notar c6mo
en los conventos femeninos muchos de los actos y gestos —bajo
la suposicién de “observar” y “ser observada”, ya sea por Dios
o por la comunidad religiosa— son por lo regular ejecutados y
pensados para ser vistos en un mundo en donde la exterioridad/
interioridad es siempre planteada en conjunto. Si la difusién de la
doctrina catdlica en este periodo se apoy6 en un reglamentado y
lujoso culto externo, abocado a expresar mediante signos visibles
la inmensa gloria de Dios, los misterios de la fe y el poder de su
Iglesia en aras de catequizar a los fieles, no es de extrafar que el
mensaje edificante y de perfeccion al que eran llamadas las religio-
sas novohispanas exigiera de igual forma una cierta dramaturgia
social y una gestualidad ritual; es decir una mise en scéne corporal
de los valores que pretendian representar. Los gestos eran, en ese

2 Cfr. Bruno Restif, “Langages du corps et langages du culte dans les status sy-
nodaux et les décrets des conciles provinciaux en France, a la fin du xvi¢ et au
debut du xvire siecle”, pp. 3-4.

> Cfr. Idem.

132 / Genevieve Galan Tamés



sentido, los encargados de transmitir las realidades ocultas en el
interior de la persona: los vicios y virtudes del alma. En el caso
del presente ensayo, se plantean como criterios importantes para
pensar el cuerpo femenino en los monasterios.

A ese respecto, se observa que una de las caracteristicas mds
duraderas de la reflexién sobre los gestos en Occidente fue su di-
mensién moral, con la cual se buscé delinear una normativa en
torno a éstos; es decir, definir cudles eran “buenos” y “bellos”, cud-
les “malos” e “imperfectos”, y no se olvide su propésito de servir
como indicadores de los valores cristianos. La oposicién entre la
carne (cuerpo) y el espiritu (alma) constituy6 también uno de los
fundamentos de la lectura cristiana de la gestualidad corporal.*
Este principio de interpretacién fue el punto de partida de una
“moralizacién” del cuerpo nutrida con los preceptos de las auto-
ridades de la Escritura. Es en esos términos —apunta Jean-Claude
Schmitt— que la moral en torno a los gestos se mantendrd vi-
gente a lo largo del periodo medieval y moderno. Es sélo asi como
tanto la disciplina dirigida al cuerpo como la educacién de la
gestualidad corporal pueden aparecer como signos capaces de re-
formar la virtud interior.’ De ahi que, en aras de contribuir a la
reflexién acerca del cuerpo femenino en el periodo virreinal, sea
importante asignarle a los gestos y a este binomio exterioridad/
interioridad una breve mirada dentro de los conventos femeninos
novohispanos. Este ensayo tiene como propésito ese fin.

“En la modernidad temprana —al igual que lo habia estado antes—, la nocién
cristiana de cuerpo se encontré dominada, de un lado, por la nocién de “carne”
—marcada por la idea del pecado original-, y del otro, por los misterios de la
Encarnacién y la Redencién. Desde sus origenes el cristianismo tendié progre-
sivamente a asociar la naturaleza del cuerpo como el lugar por excelencia del
pecado original. No obstante, si el cuerpo fue en cierta forma el origen de la
caida y la pérdida del Paraiso, también se convirti6 en el portador de una pro-
mesa de salvacién por medio de la Redencién. En los siglos x11 y x111 d. C. los
tedlogos insistieron de manera particular en la unién positiva entre el alma y el
cuerpo. Cfy. Jerome Bachet, “Ame et corps”, pp. 21-23.

> Cfr. Schmitt, La raison des gestes. .., op. cit., pp. 37-38 y 65.

Gestualidad, teatralidad y cortesia: reglas y aprendizajes... / 133



En este caso considero sugerente, para el andlisis de la ges-
tualidad en el convento, la metdfora teatral desarrollada por
el socidlogo Erving Goffman.® Este autor invita a considerar
ciertos espacios de interaccién social como escenarios de repre-
sentaciones teatrales, en donde los individuos que interactian son
pensados como actores principales de dichos escenarios. Estos ex-
hiben en su interaccién con otros —sea de manera intencional o
sea inconsciente— una fachada que busca convencer de algo a los
espectadores de esa interaccién. Esta “fachada personal” se con-
forma de diferentes estimulos como, por ejemplo: la vestimenta,
el sexo, el porte, las pautas de lenguaje, las expresiones faciales,
los gestos corporales y otras caracteristicas semejantes. Todos estos
diferentes estimulos —que Goffman divide en dos: apariencia y
modales— son “vehiculos de signos”, es decir, medios para transmi-
tir una informacién deseada. Estos estimulos son utilizados por
los individuos para producir determinadas impresiones en el pa-
blico, en aras de otorgarle a su actividad, a la institucién a la que
pertenecen, o a ellos mismos, “legitimidad” o bien la asociacién
con ciertos valores, cualidades o mensajes.

El espiritu del catolicismo contrarreformista y su consecuente
préctica confesional exigi6 de los fieles no sélo la plena adhesién a
la Iglesia catdlica, sino también la visibilidad de la incorporacién
sincera de los dogmas y valores del catolicismo. Lo anterior nada
mds era en parte posible a través de una educacion gestual que
exigio, en el caso de la religiosa, la adopcién de un habitus distin-

¢ Goffman propone como herramienta de andlisis para la vida social (“espe-
cialmente el tipo de vida social organizado dentro de los limites fisicos de un
establecimiento”) la perspectiva de la actuacién o representacién teatral. Sos-
tiene que “los valores culturales prevalecientes en un establecimiento social
determinardn en forma detallada la actitud de los participantes acerca de mu-
chas cuestiones, y al mismo tiempo establecerdn un marco de apariencias que
serd necesario mantener, sean cuales fueren los sentimientos ocultos detrds de las
apariencias”. Erving Goffman, La presentacion de la persona en la vida cotidiana,

pp- 269-271.

134 / Genevieve Galan Tamés



tivo, en el sentido asignado por Pierre Bourdieu.” Asi, hablar de la
educacién del cuerpo —de su disciplina y cristianizacién— dentro
del convento, es hablar también de los gestos prescritos y de esas
actitudes exigidas (que forman parte de esa “fachada personal”) en
los diferentes manuales y textos de cardcter normativo, que hicie-
ron de la religiosa, el modelo ideal de comportamiento femenino
a seguir en la Nueva Espana.

1. Un APRENDIZAJE DE LA GESTUALIDAD CORPORAL:
COTIDIANIDAD Y CEREMONIALIDAD

Tan pronto como ingresaban al convento, las novicias debian fa-
miliarizarse con el aprendizaje de las reglas y constituciones de la
orden religiosa que anhelaban profesar, asi como con la compleja
liturgia de la vida en el claustro. Este tipo de textos invitaban
al control permanente de las actitudes y expresiones corporales, al
funcionar —entre otras cosas— como un grupo de preceptos cris-
tianos “conjuntados con el objeto de normar de manera general
el comportamiento de las religiosas y garantizar el seguimiento

7 “Por habitus Bourdieu entiende el conjunto de esquemas generativos a partir

de los cuales los sujetos perciben el mundo y acttian en él. [...] Serd a partir del
habitus que los sujetos producirdn sus practicas. El habitus, interiorizacién de
las estructuras a partir de las cuales el grupo social en el que se ha sido educado
produce sus pensamientos y sus pricticas, formard un conjunto de esquemas
practicos de percepcién —divisién del mundo en categorias—, apreciacién/distin-
cién entre lo bello y lo feo, lo adecuado y lo inadecuado, lo que vale la penay lo
que no vale la pena —distincién entre lo bueno y lo malo— a partir de los cuales se
generardn las pricticas —las “elecciones” de los agentes sociales. De esta manera,
ni los sujetos son libres en sus elecciones —el habitus es el principio no elegido
de todas las elecciones—, ni estdn simplemente determinados —el habitus es una
disposicion, que se puede reactivar en conjuntos de relaciones distintos y dar
lugar a un abanico de pricticas distintas—". Enrique Martin Criado, “Habitus”,
consultado en linea en: <pendientedemigracion.ucm.es/info/eurotheo/diccio-
nario/H/habitus.htm>. Vid. también, Pierre Bourdieu, Esquisse d’une theorie de
la pratique.

Gestualidad, teatralidad y cortesia: reglas y aprendizajes... / 135



de los votos de pobreza, castidad, obediencia y clausura”.® Segtin
se sefialaba, la maestra de novicias debia tener gran “cuidado de
ensefarlas a los principios [sic] la compostura exterior en hablar,
andar, y mirar, procurando trabajar con Ellas para que tengan
una modestia humilde y sencilla”.” No olvidemos que el cuerpo
se ofrecia como la fachada del alma a contemplar; de ahi la impor-
tancia otorgada a la gestualidad y la compostura exterior. Ingresar
al convento (y vivir en ¢él) significaba, de ese modo, aprender
un uso particular del cuerpo; es decir, adquirir una manera de
conducir el cuerpo propio mediante la incorporacién de una
gestualidad corporal especifica. La primera educacién para ese
cuerpo en formacién lo constituian la lectura y observancia de las
reglas y constituciones. Las reglas y constituciones de cada orden
cumplian, entre otras cuestiones, con los mismos objetivos que
los manuales de civilidad cristiana; a saber, “educaban” al cuerpo
codificando las posturas corporales ideales dentro del convento,
no dejando nada —o casi nada— al azar.

La lectura —principalmente en voz alta— constituyé el princi-
pal modo de educacién e instruccién en los conventos femeninos.
Su importancia ha sido recalcada en diferentes investigaciones so-
bre la vida conventual. La lectura en voz alta determina un modo
especifico de relacionarse con lo impreso por parte de quien
escucha. Guglielmo Cavallo y Roger Chartier indican, en la In-
troduccién de Historia de la lectura en el mundo occidental, que es
importante tener en cuenta que “la lectura es siempre una practica
encarnada en ciertos gestos, espacios y hdbitos”.'’ En ese sentido,
desde la Antigiiedad cldsica hasta el siglo xvi1, la lectura efectiva
de muchos textos implicé una “oralizacién” de éstos; es decir, los

8 Rosalva Loreto Lépez, “Leer, cantar, contar y escribir. Un acercamiento a las
practicas de lectura conventual. Puebla de los Angeles, Meéxico, siglos xviI y
xvir’, p. 73.

? Regla y constituciones que han de guardar las religiosas de los conventos de Nuestra
Senora de la Concepcion y la Santisima Trinidad de la Ciudad de los Angeles, p. 158.
19 Guglielmo Cavallo y Roger Chartier (dirs.), Historia de la lectura en el mundo
occidental, p. 16.

136 / Genevieve Galan Tamés



“lectores” de estos textos eran casi siempre los oyentes de una voz
lectora, que mediante la lectura en voz alta comunicaba lo escrito
a quienes no lo sabian descifrar. En este caso, la intencién de la
figura de la religiosa lectora no era la de entretener sino la de
ensenar. Reconstruir las dimensiones histéricas de este proceso
de lectura-aprendizaje exige tener en cuenta que los respectivos
significados dependerdn de las formas y las circunstancias a través
de las cuales los lectores y oyentes los reciben y apropian. “Estos
ultimos no se enfrentan nunca a textos abstractos, ideales, despro-
vistos de toda materialidad: manejan objetos, escuchan palabras
cuyas modalidades gobiernan la lectura (o la escucha) y, al ha-
cerlo dan la clave a la posible comprension del texto”.!" Leer para
la comunidad religiosa implicaba asi que la lectora tomara “una
actitud gestual, moral e intelectual predeterminada, ademds de
mostrar la humildad suficiente para enmendar sus faltas y volver
a repetir como le era indicado”."

Gracias a esta lectura cotidiana, las religiosas de velo negro
aprendian latin, e interiorizaban las reglas y el ceremonial religioso.
Muchos de los libros, como los costumbreros o los ceremoniales,
fungian como libros-guia de “actividades que debian realizarse de
manera inequivoca dado que de su exacto seguimiento depen-
dia el orden ritual que debia seguir el resto de la comunidad”.”
A través de la lectura de manuales para religiosas y la relectura
constante (como norma cada mes) de las reglas y constituciones,
asi como la memorizacién de este tipo de textos, se aprendian las
normas ideales de comportamiento y el contexto en el que debian
ser aplicadas. Las reglas y constituciones —sefiala Rosalva Loreto
Lépez— definieron las conductas individuales dentro del claustro,
inculcando nuevos controles, refrenando los afectos, censurando
las pulsiones y acrecentando las exigencias del pudor. El segui-

" [bidem, p. 16.
12 Loreto Lépez, “Leer, cantar, contar y escribir...”, op. cit., p. 79.

3 Cfr. ibidem, p. 85.

Gestualidad, teatralidad y cortesia: reglas y aprendizajes... / 137



miento de las reglas monacales —apunta esta autora— deline6 los
rasgos que conformaron el concepto ideal del comportamiento de
las mujeres en este periodo.'

Al término del noviciado las internas tenfan que demostrar lo
aprendido en este tiempo de preparacién anterior a la profesion,
a saber: las reglas y constituciones de su orden ensefiadas por la
maestra de novicias. Como parte de esto se incluia que tenfan que
ser capaces de dar cuenta de que se sabfan “comportar ejemplar-
mente” segdn lo estipulado por los textos; en otras palabras, tenfan
que ser capaces de mostrar la educacién corporal especifica adqui-
rida en este tiempo, sobre todo en la ceremonia de profesién de
votos —en la que se integraban como miembros plenos de la co-
munidad monacal—, en los actos comunitarios —como las culpas
y comidas— y demds ritos y ceremonias del calendario litargico.
Aun con la ausencia de palabras y en el silencio que suponia la vida
de clausura, los cuerpos de las religiosas siempre se encontraban
dando testimonio. En algunos casos los gestos hablaban mas que
las palabras; los cuerpos en la cotidianidad eran los encargados de
dar cuenta de la forma en la que las reglas articuladas de ese cédigo
de comportamiento gestual, jugaban y se integraban.

Uno de los principales imperativos dentro de la educacién
adquirida en el noviciado era lograr la compostura, la humildad
y la modestia en la expresividad del cuerpo. Entiéndase todo lo
que implicaba la moderacién en las acciones del cuerpo. A ese
respecto, las reglas de las concepcionistas en sus reimpresiones
novohispanas mantenian claro el mensaje: “En sus conversacio-
nes, movimientos y acciones, muéstrense verdaderas imitadoras de
Cristo, y de su Madre Beatisima en la humildad, y mansedum-
bre”." El principio de evitar cualquier exceso y mantener el justo
medio serd central en los manuales de civilidad y en los cédigos

4 Cfy. ibidem, p. 69.
15 Llave de oro, para abrir las puertas del cielo: la regla y ordenaciones de las monjas
de la Inmaculada Concepcion de Nuestra Seiiora la madre de Dios..., pp. 74-75.

Las cursivas son mias.

138 / Genevieve Galan Tamés



de comportamiento del periodo moderno. En su manual para
las novicias y religiosas, el franciscano Antonio Arbiol era con-
tundente al sefialar que éstas “no solo tienen la obligacién de ser
puras, y castas, sino también parecerlo en todo”;'® y en ese sentido
agregaba que “aunque en su coragon no sean tan perfectas, y san-
tas como deven, importa que en lo exterior lo parezcan para dar el
buen ejemplo a los seglares™."”

Por doquier en el convento se exhorta a la misma exigencia
de control de si y moderacién para todos los actos de la vida
cotidiana. Entre los autores cristianos el ideal de la mesura es
recordado sin cesar: este ideal otorga al cuerpo un movimiento
arménico, abstraido del modelo musical. El cuerpo es por ende
pensado como un instrumento musical, en donde las cuerdas
deben tenderse y contraerse de manera armoniosa.'® Ante los des-
plazamientos constantes de un lugar a otro que supone la vida en
el convento, el cuerpo de la religiosa era llamado a desplazarse
con toda compostura, con mesura y sin aceleracién intempestiva
que altere la calma de la vida en clausura y sobre todo el estado
méximo que han profesado:

Andando por el convento, siempre la prudente Religiosa ha de
llevar las manos recogidas dentro de las mangas, y no caidas ni
braceando; porque la modestia regular de la Esposa de Cristo
pide toda composicién. [...] No ande tan a despacio, que pa-
rezca sobervia, y presumida; ni tan apresurada, que pierda la
Religiosa modestia. Ni incline la cabeza a un lado, que esto es
de hipdcritas. Tenga el semblante afable, el rostro modesto, los
ojos baxos."”

16 Antonio Arbiol O. E M., La religiosa instruida con doctrina de la Sagrada
Escritura y Santos Padres de la Iglesia Catdlica para rodas las operaciones de su vida
reqular, desde que recibe el santo hdbito hasta la hora de su muerte, p. 483. Las
cursivas son mias.

7 Idem. Las cursivas son mfas.

18 Cfy. Schmitt, La raison des gestes. .., op. cit., p. 67.

19 Arbiol, La religiosa instruida. .., op. cit., p. 442.

Gestualidad, teatralidad y cortesia: reglas y aprendizajes... / 139



La armonia de la vida en grupo importa en la clausura lo
mismo que el pleno desarrollo de la vida espiritual de cada quien;
de ahi que el cuerpo desempefie un rol esencial para el éxito de la
vida en comunidad.?

La codificacién de los gestos y las expresiones del cuerpo era
una de las grandes preocupaciones de los manuales de civilidad
cristiana. Las guias para novicias y religiosas a ese respecto, junto
con las reglas y constituciones, no escaparon a esta inquietud.
Textos de este tipo prescribieron con minucia todas las actitudes
deseables del cuerpo: el modo de andar y estar en los diversos
espacios del convento; cudndo pararse y cudndo sentarse; en qué
circunstancias hincarse, inclinarse, postrarse o acostarse en el
suelo; cudndo hacer el signo de la cruz y a quién besar la mano;
o bien cdmo colocar las distintas partes del cuerpo, sobre todo
las manos, los ojos y la cabeza. Del mismo modo, otro de los
objetivos de la educacién de los gestos dentro del convento era
el de introducir una uniformidad en las practicas corporales. Las
religiosas son asi llamadas a huir y rechazar cualquier gesto y signo
que las individualice y las distinga en lo exterior del resto de su
comunidad. En el “costumbrero” del convento de Jestis Maria se
desalentaba, por ejemplo, cualquier muestra de singularidad en el
claustro: “habiendo singularidades (vamos perdidas) en el traje,
en la modestia, en el estilo, y en todas las acciones ha de haber
igualdad, desde la Prelada hasta la dltima novicia’.*’ Mediante
esta descripciéon detallada de las actividades diarias a realizar,
con la organizacién espacial y la gestualidad en el claustro, los
diferentes textos normativos fueron una fuente para asegurar la
“uniformidad” de conductas en el interior del convento.

Uno de los espacios conventuales donde las conductas y los
gestos se encontraban altamente codificados era el refectorio. Este

2 Cfr. Marie-Flisabeth Henneau, “Corps sous le voile aI'époque moderne”, p. 68.
2 Costumbrero del convento de Jesiis Maria, fol. 58; apud Maria Dolores Bravo
Arriaga, “El ‘Costumbrero’ del convento de Jestus Maria de México o del len-
guaje ritual”, p. 167.

140 / Genevieve Galan Tamés



espacio (junto con el coro, del que se hablard mds adelante) era
un escenario propicio para la escenificacién y el despliegue de
esta gestualidad monacal especifica en el convento. El refectorio
era un lugar importante en los monasterios femeninos. Este es-
pacio fungia como el comedor de la comunidad y era uno de los
sitios principales donde tenfan lugar el acto de lectura comuni-
taria en voz alta de las reglas y constituciones, o bien de algiin
otro tipo de lectura espiritual. También era en este recinto, por
ejemplo, en donde la abadesa celebraba el capitulo cada viernes,
y se realizaban los actos de confesién en voz alta de las culpas
individuales al resto de la comunidad, asi como la gran mayoria
de las penitencias publicas. Lo espiritual de ese modo implicaba,
dentro de la vida en el convento, tanto las actividades personales
como las comunitarias. Este tltimo tipo de actividades desarro-
lladas en ese espacio especifico exigia de las religiosas la ejecucién
de determinados gestos, principalmente de solemnidad, respeto y
penitencia, como genuﬂexiones y reverencias. En ese sentido, se-
fiala Pilar Gonzalbo: “la sociedad barroca era entusiasta de cuanto
significase un orden, una jerarquia y una secuencia de gestos y
actitudes, todo lo que contribuyera a acreditar la participacién en
el juego de intercambios que constituia la vida cotidiana”.*?

Las reglas de las concepcionistas senalaban a ese respecto que
en el refectorio “se estard con toda modestia, y silencio, los ojos
baxos, y el corazén atento a Dios, y a la Leccién”.” Del mismo
modo, se estipulaba que “siempre que entran, y salen de él, se han
de poner de rodillas, y quando se levanten a leer, y a servir, y siempre
han de besar la tierra; porque en todas partes se han de humillar
por el Sefior, que tanto exemplos de humildad nos dio”.** Hablar
lo necesario y guardar silencio en el refectorio eran del mismo

2 Pilar Gonzalbo Aizpuru, “La vida social urbana del México colonial”, p. 593.
2 Regla de las monjas de la Orden de la Purissima, y inmaculada Concepcion de la
virgen santissima nuestra sefiora dada por el santissimo papa Julio Segundo, en el
ano de la encarnacién del senor 1509.. ., p. 140. Las cursivas son mias.

24 [bidem, p. 141. Las cursivas son mfas.

Gestualidad, teatralidad y cortesia: reglas y aprendizajes... / 141



modo gestos en particular importantes en este recinto. La orga-
nizacién dentro de este espacio mantenia un orden jerarquizado.
De ese modo, a cada religiosa, dependiendo su rango y oficio en
el convento, le correspondia un sitio en particular para comer, un
tiempo para hacerlo y una dindmica antes y después de ello. Este
orden era més evidente en determinadas celebraciones y fiestas,
como se constata en los libros de ceremonias de algunas érdenes
religiosas.”

Durante la comida, las religiosas que asistian al refectorio estaban
obligadas a hacerlo “como manda la Regla, y usa la Comunidad”,
es decir, “con modestia, silencio, templanza, y mortificacién”, ha-
ciendo asi “todas las mortificaciones, que se acostumbran, con el
consejo y direccién de sus Mayores”.? Los miércoles semidobles,
después de decir las primeras oraciones, por ejemplo, las religiosas
todas debian hincarse delante de alguna imagen del Santo Chris-
to.” Durante el Adviento y la Cuaresma, a las religiosas se les exigia
llevar a cabo disciplinas comunitarias en el refectorio, de modo
que los martes, jueves, viernes y sdbados de ese tiempo littrgico
tenfan que hacer “la penitencia de comer en tierra, besar los pies, o
llevar un palo en la boca, conforme la costumbre de las Provincias y
Conventos”.*® Y el Viernes Santo —como gesto de humildad y pe-
nitencia— las preladas y el resto de las religiosas estaban obligadas a
sentarse en el piso a comer s6lo “con petate y jicara” (en este tiempo
las preladas eran las tnicas que podian hacer uso de un cuchillo).”’

» Libro de ceremonias, religiosas concepcionistas, principios del siglo xviir
AGNM, Bienes Nacionales, leg. 1025, expediente 10, s/f.

% Antonio Nufiez de Miranda, Exercicios espirituales de San Ignacio acomodados a
el Estado, y Profession Religiosa de las Serioras Virgenes, Esposas de Christo: instruido
con un diario, breve, pero suficiente de todos los éxercicios cotidianos para que se
empiezen a exercitar..., fol. 45v.

Y Cfr. Libro de ceremonias, op. cit., sin foliacién.

8 Constituciones generales para todas las monjas y religiosas, sujetas a la obediencia
de la orden de nuestro padre San Francisco en toda esta familia cismontana..., p.
85. Las cursivas son mias.

2 Cfr. Libro de ceremonias, op. cit., sin foliacién.

142 / Genevieve Galan Tamés



De igual forma, una disciplina comin en el convento para castigar
un acto de desobediencia o culpa, segtin la falta cometida, era no
sentarse junto con las demds en el refectorio a comer, y hacerlo en
el suelo o “en tierra”.*

Por ser uno de los lugares estipulados para el desarrollo de la
vida en comunidad y un espacio en el que se expresaba la culpa,
el refectorio era un sitio propicio para el despliegue de gestos de
penitencia y arrepentimiento. Entre los de penitencia se encon-
traban (dependiendo el tipo de culpa): entrar al refectorio “con
una mordaza en la boca, y cubiertos los ojos con un cilicio”,*!
besar los pies a las hermanas y “ponerse en Cruz en medio del Re-
fitorio postradas, o en pie”, al igual que “postrarse a la puerta del
Refitorio, la boca en el suelo, para que passen todas por encima”.*
Seglin se aprecia, postrarse “en tierra’ conformaba un gesto de
penitencia prescrito con frecuencia —constituyéndose asi como un
gesto de penitencia comin— para las religiosas de algunas érdenes
al momento de ser reprendidas por la abadesa o vicaria: “quando
alguna obstinada, ni quiere callar mientras la reprehenden; ni dar
muestras de sujecién, humildad, y obediencia, postréndose por
tierra: seale mandado, que lo haga, y que no se levante sin parti-
cular licencia”.*

Por otro lado, durante ese tiempo de nutrimento corporal que
implicaba comer en el refectorio, las habitantes del convento te-
nian que escuchar con atencién la lectura (nutrimento del alma)
que la religiosa lectora hacia desde el pulpito. Durante la lectura
importaban mucho la pronunciacién y los gestos que emitia esta

3 Cfr. Reglas y constituciones que por autoridad apostélica deben observar las reli-
giosas Gerdnimas del convento de San Lorenzo de México: reimpresas a solicitud de
la R. M. Dominga de la Presentacion, Priora que ha sido, y ahora es actual de dicho
convento..., pp. 169-171.

3! Carlos de Sigiienza y Géngora, Parayso Occidental plantado y cultivado por
la liberal y benéfica mano de los muy catdlicos y poderosos reyes de Espania nuestros
sefiores en su magnifico real convento de Jesiis Maria de México, fol. 185v.

32 Regla de las monjas. .., op. cit., p. 144.

33 Llave de oro..., op. cit., p. 92.

Gestualidad, teatralidad y cortesia: reglas y aprendizajes... / 143



hermana, porque no sdlo bastaba con decir el mensaje, sino que
éste debia ser articulado correctamente, acompanado del tono y
la forma precisos en aras de orientar mejor el contenido para su
justo aprovechamiento. Loreto ha senalado bien cémo en este es-
pacio conventual se fusionaba la “oralidad-espacio-gestualidad”.*
Era aqui donde el aprendizaje de las conductas y los gestos de-
mandados para la vida en perfeccién tenia su lugar principal y se
reforzaba con frecuencia la interiorizacién de este mensaje: “en-
senarlas con doctrina y buen exemplo, hasta que el espiritu de la
Religion se radique bien en ellas”,* segtin senalaba el franciscano
Arbiol.

Al igual que la lectura, las practicas comunitarias como la
asistencia a la misa, el rezo y el canto, jugaban un papel muy
importante en la educacién del cuerpo dentro de los monasterios,
ya que estas praxis “servian para determinar una identidad grupal
donde la repeticidn de los mismos gestos y précticas incorporaba
en cada religiosa una conciencia de pertenencia al conjunto mo-
ndstico, lo cual le proporcionaba una referencia esencial que daba
sentido al mundo y a su existencia”.* Uno de los aspectos que ca-
racterizaron el periodo de la Contrarreforma fueron las solemnes
ceremonias litirgicas y la participacién de amplios sectores de la
poblacién en actos colectivos de piedad. La liturgia cristiana, vol-
cada a la rememoracién y celebracién del “Verbo hecho carne”,
se fund6 desde un inicio en la puesta en escena de la estrecha
relacion entre el alma y el cuerpo; ya que en ésta —segin sefiala
Le Breton— el cuerpo participa de la devocién a través de técnicas
especificas de culto u oracién.”” En el siglo xvir muchos de los ac-
tos y las ceremonias religiosas adoptaron un espiritu mds teatral y

3% Cfr. Loreto Lopez, “Leer, cantar, contar y escribir...”, op. cit., p. 81.

% Arbiol, La religiosa instruida. .., op. cit., p. 88.

% Loreto Lépez, “Leer, cantar, contar y escribir...”, op. cit., p. 73

% La nocién de técnicas corporales responde en este planteamiento al concepto
propuesto por Marcel Mauss; vid. David Le Breton, “Techniques du corps”, p.
1210.

144 /| Genevieve Galan Tamés



dramatizado, que incorpord —entre otras cosas— la experiencia de
los sentidos en la construccién de la espiritualidad. El cuerpo,
para la espiritualidad barroca, fue asi un instrumento de uso litar-
gico, el cual “estaba concebido como un espacio teatral, y como
tal, tenfa un aparato escénico y un lugar de representacién”.”®

Con base en lo formulado a partir del Concilio de Trento,
se exhortaba a los fieles a asistir a estas celebraciones con la ma-
yor pureza de corazén posible en lo “interior”, y en lo “exterior”
acompafados de todas las marcas posibles de piedad y devocién
reflejadas en su comportamiento.?? Estas recomendaciones hechas
a los fieles son un signo de la importancia que la Iglesia catd-
lica atribufa a la concordancia entre la disposicién interna y la
conducta externa. Porque no sélo bastaba con presentarse a las ce-
lebraciones, sino que también debia hacerse efectiva la presencia
de sentimientos piadosos y de devocién acordes con la liturgia; a
saber, tanto el sacerdote que celebraba como los fieles que asistian,
tenfan que hacerlo con devocidén, modestia, reverencia 'y santidad.
Valores que sélo podian volverse visibles por medio de los gestos
corporales.

La exigencia de estos gestos rituales conllevé a la elaboracién
de descripciones precisas y normativas por parte de la Iglesia y los
encargados de velar por el buen funcionamiento de la vida en los
conventos. Si los actos cotidianos y habituales de la comunidad
exigian en muchos casos una reglamentacién precisa, reflejada
principalmente en la educacién de los cuerpos, con mds razén en
la liturgia cotidiana —corazén de la vida en comunidad— se hacia
palpable esta necesidad de coordinacién colectiva. Los gestos ri-

38 Jaime Humberto Borja, “Cuerpos barrocos y vidas ejemplares: la teatralidad
de la autobiografia”, p. 105.

3 Cfr. Giuseppe Alberigio apud Restif, “Langages du corps...”, op. cit., p. 1.

“ Cfr. Restif, “Langages du corps...”, op. cit., p. 3. El III Concilio provincial
mexicano, convocado por el arzobispo y entonces también virrey en funciones
de la Nueva Espafa, fray Payo Enriquez Rivera en 1585, tocaba entre los nume-
rosos temas la uniformidad de la doctrina, los ritos y las ceremonias litdrgicas,
retomando en ese sentido el espiritu del concilio tridentino.

Gestualidad, teatralidad y cortesia: reglas y aprendizajes... / 145



tuales, de igual modo, actualizaban en la memoria individual la
memoria colectiva que cohesiona a la comunidad, y volvian sin
cesar a los gestos fundadores del cristianismo. Como si se tratase
de una representacion teatral, en las diferentes celebraciones litdr-
gicas los cuerpos de las religiosas alternaban asi sus movimientos:
reverencias, golpes de pecho e inclinaciones; se sentaban, se aga-
chaban para besar el suelo, se arrodillaban y se paraban para verse
“caras con caras” segun la frecuencia que se estipulara. Algunas
oraciones exigian como un gesto solemne que las religiosas se
acostaran boca abajo, con el pecho “en tierra”; y otras veces se
rezaba de pie y a media voz.*' El franciscano Arbiol subrayaba la
importancia de las gesticulaciones prescritas en los ceremoniales
al indicar que “aunque no son la sustancia del Culto, son el indice
fidelisimo del coragon religioso”.**

Vemos asi que son dos los gestos principales que mds se des-
criben y detallan en el dmbito monacal: los de oracién y los de
penitencia. Las genuflexiones conformaban, junto con otros
gestos —como postrarse en “tierra’—, un simbolo de penitencia y
humildad. El ritual de la confesién exigia a las religiosas colocarse
de rodillas para examinar sus flaquezas y enmendar asf sus faltas.
La regla de las concepcionistas senalaba como “loable costumbre”
en la religién, que al reprehender por culpa leve la abadesa o vica-
ria a alguna monja, ésta se hincase sin excusa.” El acto de hincarse
se encontraba también muy presente como gesto conciliatorio y
de arrepentimiento al existir discordias y turbaciones entre las
hermanas. Las constituciones de concepcionistas y clarisas sefala-
ban a ese respecto que, para enmendar disputas, las religiosas en
cuestién tenfan que derribarse con humildad a los pies de la otra
y pedirle perdén.* Las genuflexiones constitufan también uno de
los gestos més frecuentes y mds prescritos dentro del convento y

4 Libro de ceremonias, op. cit., s/f.

“ Arbiol, La religiosa instruida. .., op. cit., p. 85.

® Cfr. Llave de oro..., op. cit., p. 91.

4 Constituciones generales para todas. ..., op. cit., p. 17.

146 /| Genevieve Galan Tamés



en la liturgia catélica; “si bien [éstos] contribufan a flexibilizar las
articulaciones de los feligreses, también convertian la asistencia a
los oficios religiosos en una santa y a veces dura prueba”.#

Arrodillarse era asimismo prueba del sometimiento de los
cuerpos y las almas a Dios o hacia alguna otra autoridad terre-
nal. El jesuita y confesor de monjas Antonio Nunez de Miranda
indicaba que para humillarse como esclava del Sefior, habia que
hacerlo: “hincada de rodillas, postrada de ojos, inclinada a la tierra
con profunda humildad, cruzando sobre el pecho los brazos”.%
De igual modo, para expresar su obediencia —y como simbolo de
ésta— las religiosas recibian al prelado con un beso en la mano e
“hincando la rodilla” le juraban obediencia.”” La importancia de
las postraciones e inclinaciones era tal en el medio conventual,
que se condenaba con culpa leve a quien las menospreciara o no
las guardara de la manera debida.”® Asi, los pliegues del cuerpo
formados y trazados no sélo por las genuflexiones, sino mediante
todo tipo de gestos litirgicos, eran centrales para la vida mona-
cal ya que replegaban paralelamente sus efectos en el alma. Las
marcas de estos gestos repetitivos —observa Nicole Pellegrin— eran
tanto morales como anatémicas.”

El rezo y el canto, propios de la oracién y sus gestos eran piezas
clave de una diaria rutina que, del mismo modo, formaba parte
de la liturgia a aprender en el convento. En ese sentido, la oracién
tenfa un lugar esencial en la vida monacal, porque llevaba al re-
cogimiento interior; sitio propicio en el que las religiosas podian
consumar el tan anhelado deseo de la unién mistica con Dios.

“Nicole Pellegrin, “Cuerpo del comin, usos comunes del cuerpo”, p. 141.

4 Antonio Nufez de Miranda, Plitica doctrinal que hizo el Padre de la Comparnia
de Jesiis: en la prosession de una Senora Religiosa del Convento de S. Lorenco...,
fol. 18v.

“7“Directorio ceremonial que siguen las religiosas de la Purisima Concepcién en
las Visitas de sus prelados ilustrisimos y celebracion de sus funciones capitula-
res”, en Libro de ceremonias, op. cit., s/f.

8 Cfr. Regla de las monjas. .., op. cit., p. 91.

 Cfr. Pellegrin, “Cuerpo del comun...”, op. cit., p. 141.

Gestualidad, teatralidad y cortesia: reglas y aprendizajes... / 147



Ademds, la oracién —apunta David Le Breton— es la forma ele-
mental de la comunicacién-vinculo-compromiso entre el hombre
y lo divino. En ésta, el cuerpo —a través de los gestos— se ofrece
como el vehiculo-mediador por excelencia.”® Asi, la oracién en este
periodo se transformé en un ritualizado performance, en donde las
posturas corporales adoptadas se dotaban, segtin fuera el caso, de
diferentes significados.’’ Es decir, esta liturgia implic6 el apren-
dizaje de modos de orar que se tradujeron en una gestualidad
cifrada, en una coreografia sistemdtica y cotidiana que inscribi6
en el cuerpo femenino una serie de virtudes encaminadas a re-
forzar el llamado a la perfeccién. Estas posturas prescritas en la
oracién buscaron infligir a los cuerpos una actitud particular, para
hacer de ellos los portadores e indicadores de la secreta devocién
del alma de las religiosas dentro del convento. Las manos y su
posicionamiento, por ejemplo, traducian de manera expresiva los
sentimientos de adoracion, asombro, miedo, contricién y demds
sentimientos presentes en la oracién.>?

A ese respecto, Margo Glantz propone hablar de una “retérica
corporal” propia de la cultura del barroco. Esta “retérica corpo-
ral” opera como un sistema en donde los signos se teatralizan y la
santidad también es sistematizada.” Asi, esta “retérica corporal”
presente en la oracidn se asocia con un ejercicio fisico, reglamen-
tado por diferentes textos, en donde se delinean las posturas clave
para los objetivos de la vida religiosa: las manos juntas o parale-
las, ofrecidas y abiertas al cielo, los brazos estirados en posicién
de la cruz, los ojos bajos 0 mirando a Dios, el cuerpo sentado,
recostado boca abajo, hincado o deambulando. Tantas posturas
posibles que sirven como indice de la humildad y la piedad del

*%Le Breton, “Techniques du corps”, op. cit., p. 1210.

' Cfr. Kristen Ibsen, Women’s spiritual autohagiography in colonial Spanish Ame-
rica, p. 98.

>2Henneau, “Corps sous le voile...”, op. ciz., p. 71.

% Margo Glantz, “Introduccién. Un paraiso occidental: el huerto cerrado de la
virginidad”, p. xxxiv.

148 / Genevieve Galan Tamés



alma, tantas técnicas sugeridas para que las practicantes de esta
retérica la ajusten a sus necesidades, “preceptos que cada aspi-
rante a la santidad adecua a su propia personalidad para salirse
de la norma vy, siempre constrefiida por ella, tocar una nota origi-
nal y acrisolar el modelo. La espiritualidad es, entonces, también
concrecién”.>

El coro era, a ese respecto, el sitio conventual privilegiado
para el despliegue y ejercicio de esta “retérica corporal” propia
de la oracién. Se constituyé asi como uno de los espacios de ges-
tualidad mds importantes dentro del convento; lugar donde este
proceso de espiritualizacién del cuerpo se expresaba de manera
mids contundente. Era en el coro —senalaban las reglas y constitu-
ciones— donde, por medio de la oracidn, la religiosa se ofrecia a
si misma a Dios en sacrificio.’® Al igual que en el refectorio, estar
en el coro suponia adoptar un comportamiento particular que las
religiosas realizaban al encontrarse en este sitio para rezar, cantar
e interpretar los libros sagrados ubicados ahi. Pero no sélo eso: el
coro era del mismo modo el sitio en el que por lo regular tenian
lugar las visiones religiosas, los arrobamientos misticos y los co-
loquios con Dios y los santos. El cuerpo femenino aqui se ofrecia
como el soporte individual que testimoniaba estos sucesos.

Estos episodios, comunes entre algunas monjas, ocurrian
en su mayoria en los momentos de intensa oracién, y el coro se
prestaba como el espacio idéneo para las muestras corporales de
fervorosa religiosidad. A Maria de la Concepcidn, del convento
de Jestis Maria, por ejemplo, la comunidad entera la ofa gemir y
llorar con “abundantes lagrimas” al encontrarse meditando sobre
la pasién de Cristo en el coro.’® Las ldgrimas desplegadas en el
acto de oracién significaban un gesto de espiritualidad y buscaban
ser el indicio corporal que diese cuenta de la piedad profunda

>4 Ibidem, p. xxxv. Vid. también: Margo Glantz, “El cuerpo monacal y sus ves-
tiduras”, pp. 193-203.

% Llave de oro..., op. cit., pp. 89-90.

°¢ Siglienza y Géngora, Parayso Occidental plantado. .., op. cit., fol. 170r.

Gestualidad, teatralidad y cortesia: reglas y aprendizajes... / 149



entre las enclaustradas.”” Estos episodios de intensa oracién son
descritos en las autobiografias y biografias de las religiosas con
caracteristicas narrativas muy barrocas; ahi se vuelve palpable la
puesta en escena del cuerpo mediante una teatralidad que exagera
gestos y actos en aras de mover y conmover al lector.”® Las postu-
ras adoptadas y descritas para la oracién se vuelven en ese sentido
el medio para lograr una visién y exaltar el fervor religioso. Asi, en
aras de lograr ese vinculo con Dios propio de la oracién, era esen-
cial la correcta ejecucién de los gestos y la liturgia prescrita para
las oraciones cotidianas, misma que exigia del cuerpo religioso
una minuciosa preparacion.

De igual forma, se convidaba a las monjas a emplear la voz,
la boca y los labios para alabar a Dios mediante la oracién vocal,
manifiesta por medio de palabras y gestos. Escuchar el sonido
de la voz estimulaba la devocién, pues el gesto intensificaba el
afecto interior.”” Rosalva Loreto sefala que en el coro “las monjas
establecian una relacién personal con el texto que partia de la
asociacién dindmica del rezo-lectura-canto, y se expresaba me-
diante la accién combinada de la vista, la boca y el oido, relaciéon
que requerfa de una concentracién singular”.®® De ahi que voz y
pronunciacién fuesen elementos esenciales en el ejercicio gestual
cotidiano al momento de la oracién. Antonio Nufiez de Miranda
recomendaba a las religiosas, como el mejor modo de orar, rezar
“despacio, sin exceder las pautas de el Choro; con buena pronun-
ciacién de clausulas y expresiva clara de finales: acentos legales;
atencion e inteligencia afectuoso, reverencia interna y exterior,
con devota modestia y composicién de todo el cuerpo”.® Voz y ges-
tos se unian asf para dotar a la oracién de todo su poder.

%7 Asuncién Lavrin, “Marfa Marcela Soria: una capuchina queretana”, p. 85.

38 Cfr. Borja, “Cuerpos barrocos...”, op. cit., p. 111.

%Y Rosalva Loreto Lopez, “La sensibilidad y el cuerpo en el imaginario de las
monjas poblanas del siglo xvir”, p. 551.

% Loreto Lopez, “Leer, cantar, contar y escribir...”, op. cit., p. 88.

' Nuiiez de Miranda, Ejercicios. .., op. cit., fol. 7.

150 / Genevieve Galan Tamés



La vida de Cristo constituia la inspiracién primigenia y la
fuente infinita de ejemplos para este programa gestual en el con-
vento: fue Cristo quien para el cristianismo multiplicé los signos,
toda suerte de signos. De modo que los ejemplos y modelos ele-
gidos (gestos de fundacién, de oracién, de penitencia, de perdén,
de obediencia, etc.) lo designan siempre, aunque no forzosamente
lo vuelven explicito.®* En el Costumbrero Real del Convento de Jesiis
Maria de México se indicaba que:

ejemplo tenemos en Cristo que [...] nos ensefi6 los consejos
evangélicos que son a los que en la profesién nos obligamos, y asi
mesmo nos da norma de la ceremonia, la modestia con que con-
versaba, el modo de tratar a sus discipulos y apdstoles, para orar
hincado de rodillas, bajando la cabeza al hablar con su Divino
padre, otras veces se postraba en tierra, otra levantaba los ojos,
otra cruzaba las manos, las palabras suyas siempre pocas, el reirse
pocas veces, el llorar muchas, vémosle obrar como prelado, con
qué mansedumbre, al ensefiar con qué vigilancia al celo y bien
de sus ovejas.®

Los Ejercicios espirituales de Ignacio de Loyola —presentes den-
tro de los monasterios femeninos— instrufan, por otro lado, a sus
lectores (en este caso las religiosas) a asumir ciertas posiciones clave
—cargadas de un gran simbolismo— durante la actividad contem-
plativa y de oracién. El uso de gestos para dramatizar los actos de
devocién y oracién son fundamentales en la interpretacién que se
hizo en la Nueva Espafa de la prictica de dichos ejercicios y un
elemento importante en la educacién corporal de las religiosas. Al
igual que con otros textos normativos en el interior del convento
—que mds bien toman su inspiracién del espiritu de este método—,
en ellos se instruye a sus lectores a asumir ciertas posiciones simbé-

2 Cf. Schmitt, La raison des gestes..., op. cit., p. 83.
9 Costumbrero Real del Convento de Jesiis Maria de México, s/a, 1686c¢a., fols. 1v-
2t, apud Glantz, “Introduccién’, Paraiso. .., op. cit., pp. XXVIII-XXIX.

Gestualidad, teatralidad y cortesia: reglas y aprendizajes... / 151



licas durante el acto contemplativo: arrodillarse, postrar el cuerpo
en el piso, acostarse boca arriba con los ojos levantados hacia el
cielo, o bajar la mirada humildemente en la presencia de otros,
colocar una mano en el pecho en muestra de dolor ante el pecado
propio, etc. La adaptacién de los ejercicios espirituales propuestos
durante este periodo en la América hispdnica llevd, de ese modo, a
una “conjuncién de ejercicios corporales junto con otros de medi-
tacién y oracién”, cuyo fin era provocar un estado animico especial
dirigido a provocar el éxtasis y la interlocucién con Dios.*

En el siglo xvi1 los ejercicios espirituales fueron transformados
en cuidadosas formas de oracién interior basadas en una unién
evocativa y afectiva con Dios y las vidas de Cristo y Marfa.” La
unién y didlogo entre la religiosa y estas figuras se apoyaba (y se
posibilitaba) en la composicion de lugar y la adopcién de esta serie
de posiciones corporales propuestas en los textos de ejercicios para
monjas. La composicién de lugar —propuesta en los Ejercicios—
era pensada en este periodo como el “elemento retérico que les
permitia colocar en un cuerpo, a la manera de teatralizacién, las

% emociones que las religiosas

angustias, los valores, los dolores”,
estaban llamadas a experimentar para su perfeccién individual.
Asi, este planteamiento de la “composicién de lugar”, propio de la
tradicion jesuitica del siglo xvir, “favorecié uno de los efectos mds
importantes de la espiritualidad barroca: la aparicién de una re-
ligiosidad exterior, respuesta a las condiciones planteadas por los
sucesos del siglo xv1 [...] En consecuencia, toda practica debia ser
visible, observable desde el exterior, lo que aseguraba su efectivo

control”.¢

% Cfr. Margo Glantz, “El entorno de Sor Juana”, p. 146.

8 Cfr. Lavrin, “Maria Marcela...”, op. ciz., p. 85. Para ahondar en la evolucién,
la adaptacién y la transformacién de los ejercicios espirituales propuestos por
Loyola vid. el clésico estudio de Ignacio Iparraguirre S. J., Historia de los Ejerci-
cios de san Ignacio.

% Borja, “Cuerpos barrocos...”, op. cit., p. 113.

¢ Jaime Humberto Borja, “Las reliquias, la ciudad y el cuerpo social. Retérica e
imagen jesuitica en el Reino de Nueva Granada”, pp. 121-122.

152 / Genevieve Galan Tamés



Por medio de la teatralidad, la movilizacién y la dinamizacién
del cuerpo empleadas en este tipo de artilugios religiosos, los je-
suitas (pero no sélo ellos) orientaron la interiorizacion de ciertos
sentimientos pios —como dolor, humildad y vergiienza— entre las
monjas y ayudaron a la formacién de una “memoria afectuosa’.
Estos actos rituales dentro de los claustros (entiéndase los actos
comunitarios en el refectorio y el coro, las celebraciones parti-
culares del calendario littrgico, las fiestas y procesiones, entre
otros) aseguraron periédicamente la reapropiacién emocional de
episodios y personajes fundamentales para la religién catdlica,
primordiales para la espiritualidad y los valores que se buscaron
fomentar entre las mujeres de la Nueva Espana. Por ello puede
decirse que en el aprendizaje y la repeticién de gestos se buscd
también la inculcacién de emociones y sentimientos. La gestua-
lidad que se desarroll6 en este tipo de dispositivos religiosos es,
del mismo modo, indicio de las exigencias particulares (y a veces
contradictorias) que recayeron en la educacién de los cuerpos de
las religiosas y demds fieles. Por un lado, se encuentra la recomen-
dacién de evitar exhibir en las celebraciones litirgicas cualquier
gesto espontdneo que saliera de la norma de la gestualidad de-
seada, y por otro, la obligatoriedad de evidenciar mediante las
acciones y los gestos (que parecieran hasta cierto punto “espontd-
neos”) las emociones encargadas de revelar la bondad del alma.

Por otra parte, estos gestos repetitivos, teatrales, distintivos y
compartidos, sefialados en la liturgia, permitian también que los
cuerpos individuales de las religiosas formasen una cohesién que
daba lugar a la formacién del cuerpo comunitario, el cual a su
vez constitufa parte del cuerpo mistico de Cristo. Asi, se insistia
en que el cuerpo de los individuos sélo se glorificaba “cuando
forma una masa con otros cuerpos y se convierte en una parte del
cuerpo ‘verdadero’: el cuerpo-oracién, la comunidad de los fieles,
la Iglesia que es cuerpo de Cristo”.®® Es sélo mediante los gestos

8 Pellegrin, “Cuerpo del comun...”, op. cit., p. 114.

Gestualidad, teatralidad y cortesia: reglas y aprendizajes... / 153



repetitivos que se aprenden en el convento, como el cuerpo par-
ticularizado de las religiosas logra unirse con otros cuerpos para
formar comunidad. De igual forma, para volver eficaz la memoria
del pasado, sostener la devocién y emular a los santos y santas se
vuelve necesario revivir las mortificaciones, los fenémenos mara-
villosos y los mismos gestos que realizaron estos héroes y heroinas
de la religién.®” La importancia de los gestos en las celebraciones
licdrgicas reside también en el hecho de que éstos permiten revi-
vir sin cesar las imdgenes fundadoras de cada institucién y orden
religiosa, asi como los gestos salvadores de los primeros tiempos
del cristianismo y fortalecer los vinculos de la comunidad.
Podemos afirmar asi que la asistencia y participacién del con-
junto de religiosas en los diferentes actos littirgicos, solemnes y
comunitarios, implicaron el aprendizaje de un lenguaje corporal
y de una gestualidad especifica, que exigié ademds una concen-
tracién singular, pues formar parte de una comunidad religiosa
implicé “concebirse como parte de un todo dedicado a alabar a
Dios”.” Asimismo, el lugar jerarquizado que ocupé cada miem-
bro de la comunidad (ya fuesen monjas profesas de velo negro,
novicias, sirvientas, monjas de velo blanco, laicas, esclavas y ninas)
en este “todo” dedicado a alabar a Dios, ofrece —sin embargo— una
clara muestra de la tensién existente entre el respeto permanente
por el ideal de formar comunidad y la presencia constante de un
orden altamente jerarquizado dentro del claustro, reflejo inevita-

» 71

ble de la jerarquia del “siglo”.

% Cfs. Jacques Le Brun, “Linstitution et le corps, lieux de la mémoire. D’apres
les biographies spirituelles féminines du xvir° siecle”, p. 117.

7 Loreto Lépez, “Leer, cantar, contar y escribir...”, op. cit., p. 88.

"' Henneau, “Corps sous le voile...”, ap. cit., p. 70.

154 / Genevieve Galan Tamés



2. MODALES Y CORTESIA

Los modales y la cortesia —necesarios en el mundo barroco de
las apariencias para la interaccién con otros y el buen com-
portamiento en sociedad— constituyeron también espectros
importantes del binomio exterioridad/interioridad. Asi, la vigi-
lancia sobre comportamientos que podrian parecer triviales para
la salvacién del alma y la vida en perfeccién —principal objetivo
de la vida religiosa—, como por ejemplo los modos de sentarse a la
mesa y el comer, fueron de igual forma reglamentados y formaron
parte de los comportamientos y la gestualidad por aprender en el
interior del convento.

Norbert Elias, en su célebre estudio sobre lo que denomind el
“proceso de civilizacién” en el mundo europeo,’” describe como
los individuos fueron, a lo largo de determinado tiempo, objeto
de nuevas formas de control y coaccién de comportamiento so-
cial (lo que él caracteriz6 como un proceso civilizador, urbano y
cortesano que se impone en la edad moderna al cédigo de cor-
tesfa bajomedieval), que se tradujo en un conjunto de pautas de
educacién de la corporalidad, es decir: las posturas, los gestos,
los hébitos, los gustos y hasta las vestimentas fueron objeto de
normas y prescripciones ideales. Elias sefala que durante los si-
glos xv1 y xvII estas nuevas formas de control de las conductas
se intensificaron, se sistematizaron y se difundieron con mayor
amplitud a través de la proliferacién de textos normativos (como
por ejemplo los manuales de civilidad), en especial en los dmbitos
urbanos y cortesanos. En esta civilizacién de las costumbres se
ensefiaba a los individuos a comportarse con decencia y modestia,
asi como a evitar gestos brutales u otra manifestacién corporal
intempestiva. En ese sentido, este tipo de textos normativos co-
dificaron los valores corporales y regularon a detalle el sistema

7> Norbert Elias, E/l proceso de la civilizacion: investigaciones sociogenéticas y psi-
cogenéticas.

Gestualidad, teatralidad y cortesia: reglas y aprendizajes... / 155



de los comportamientos sociales deseados. Elias, a ese respecto,
denominé como cédigo de civilidad o proceso civilizatorio a este
cédigo de comportamientos prescritos.

Sin embargo en los reinos hispdnicos peninsulares —senala Fer-
nando Ampudia de Haro— el cédigo de comportamiento que se
impuso en el siglo xv1 y penetré en el xvir no puede ser catalo-
gado propiamente como un cddigo de civilidad. Para este autor
el término “civilidad” es un concepto que no logré imponerse en
la Espana de esa época, ante lo cual persisti6 el uso del vocablo
“cortesia” para referirse a la serie de comportamientos diferencia-
les y refinados. No obstante, puede decirse que ambos términos
— “civilidad” y “cortesia” — operaron bajo las mismas premisas y
englobaron los mismos principios coercitivos y reguladores. Es
decir, tanto en la “civilidad” como en la “cortesia” el “compor-
tamiento externo” (y todo lo que eso engloba) es expresion de la
interioridad o totalidad de la persona. Los tratadistas hispanos, en
ese sentido, asumieron la preceptiva de la civilidad —sefiala Am-
pudia—, aunque bajo una etiqueta distinta, la de la cortesia. De
igual forma, la utilizacién de este tltimo vocablo no implicé que
los preceptos y contenidos que bajo este término se englobaban
en el periodo bajomedieval no hayan experimentado cambios en
los siglos xv1 y xvI1.73

Los claustros novohispanos conformaban en ese sentido un
cosmos encargado también de la reforma de los “modales” o
“costumbres” y la adquisicién de este habitus diferencial —civi-
lizatorio o de cortesia—, mediante la adopcién del estilo de vida
que se aprendia en los monasterios. La educacién proporcionada

73 Cfr. Fernando Ampudia de Haro, Las bridas de la conducta. Una aproximacion
al proceso civilizatorio espanol. El autor senala que E/ Cortesano de Baltasar Cas-
tiglione tiene una acogida extraordinaria en Espafia, a partir de la traduccién de
la obra al espaniol hecha por Juan Boscdn en 1534. El éxito de esta traduccién
explica, segin Ampudia, el porqué de la inexistencia en Espafia del concepto
“civilidad” como término que designe el cédigo de comportamiento idéneo y
cortesano.

156 / Genevieve Galan Tamés



dentro del convento —en especial para aquellas que pertenecian
a la elite—, ya fuese como nifias educandas bajo la tutela de una
monja o como novicias en el noviciado, no sélo se circunscribia al
aprendizaje del catecismo, las reglas y constituciones, y los rudi-
mentos de la lectura, musica o canto, sino que implicaba también
“la practica de actitudes y modales peculiares, desde la forma de
sentarse o caminar hasta el cuidado del atuendo”.”* Si bien el con-
vento no era la corte —sitio donde este c6digo de comportamiento
“cortés” o “civilizatorio” funcionaba, segtin Elias, con mayor coer-
cién— la permeabilidad del “siglo” a la clausura y la jerarquizacién
en el interior del claustro nos habla de un universo en el que
el statu quo conventual también debia mantenerse mediante el
comportamiento ejemplar, el cual, asi como comprende la exte-
riorizacién de virtudes cristianas, también incluia modales y un
apropiado manejo de si. De ese modo, aunque lo principal era
el alma, también se debia “componer la novicia de algunas cosas
exteriores””” que la diferenciaran del resto.

Mediante la orientacién y aplicacién de renovados esquemas
doctrinales se buscaba, entre otras cosas, proponer y desarrollar
para las monjas “esquemas de civilidad y comportamientos en
torno al seguimiento de las virtudes”.”® El texto que el franciscano
Arbiol elaboré para las religiosas —muy citado en este ensayo—
constituye en ese sentido un ejemplo de las coacciones y los
c6digos de comportamiento a los que podian estar sujetas las reli-
giosas. En este caso concreto, lo indicado atafie aqui a los c4digos
de comportamiento en la mesa. La alimentacidn, a ese respecto,
constitufa uno de los principales distintivos de rango en dicho
periodo, razén por la cual el consumo alimenticio se encontraba
rodeado de “cédigos simbdlicos” y ritos, como escuchar, leer, me-
ditar y comer al mismo tiempo.

74 Pilar Gonzalbo Aizpuru, “Reffugium Virginum. Beneficencia y educacién en
los colegios y conventos novohispanos”, p. 435.

7> Arbiol, La religiosa instruida. .., op. cit., p. 85.

"¢ Loreto Lépez, “Ofr, ver y escribir...”, op. cit., p. 117.

Gestualidad, teatralidad y cortesia: reglas y aprendizajes... / 157



Si nos atenemos a lo prescrito por Arbiol en su texto (aunque
no sélo por él), sentarse a la mesa en el refectorio y comer en co-
munidad —sobre todo en las ocasiones solemnes o de fiesta en las
que todas estaban obligadas a asistir— constitufa para la religiosa
un acto complejo lleno de normas a recordar. Asi por ejemplo, la
Regla de las monjas de la Concepcidn indicaba que “siempre que
se les cayere en el Refitorio el cuchillo, pan, o qualquiera otra cosa,
se hincardn de rodillas, hasta que les sea hecha sefial [para volverse
a parar|”.”” Entre los comportamientos a escenificar, la Esposa de
Cristo, de igual modo, debia tener cuidado en no ser “la primera
en comer, ni la dltima en terminar”.”® Se aconsejaba que:

No ha comer la Religiosa con ansia demasiada, ni le conviene
gravar su vientre con excesos notables [...]. No ha de destrozar
las viandas con las manos; sino partir de ellas con el cuchillo, lo
que huviere de comer [...]. La sal, y qualquiera cosa de comer, 70
la ha de tomar la Religiosa con la mano desnuda inmediatamente,
sino con la punta del cuchillo y con él la echard en la comida, o en
un lado del plato [...]. La fruta que tiene corteza, mondara [sic]
primero, y la dividird con el mismo cuchillo en partes proporcio-
nadas, para comerla con politica y limpieza.””

La “indecencia’, la falta de limpieza, la “falta de politica” y la
“mala crianza” eran comportamientos que estas recomendaciones
buscaban contener, al condicionar los tiempos, las actitudes y las
posturas para ingerir los alimentos; se descartaba al mismo tiempo
cualquier singularidad en los modos de comer que atentara contra
la uniformidad religiosa. Los conventos, como espacios urbanos
de reclusién y educacién para las mujeres, y asimismo como sitios
para la santificacién de la ciudad, se encontraban vinculados muy
de cerca a las necesidades de la misma, y como tal fungfan como

77 Regla de las monjas. .., op. cit., p. 141.
78 Arbiol, La religiosa instruida. .., op. cit., p. 304.
7 Idem. Las cursivas son mifas.

158 / Genevieve Galan Tamés



garantes de los valores urbanos, de la civilizacién y opuestos a la
barbarie. Por ello la vigilancia de las acciones en la mesa formaba
parte de una de las muchas conductas aprendidas en el convento,
las cuales fungian como pautas para normar el cuerpo mediante
una gestualidad de la “buena crianza”

Si se ofreciere la ocasién de mudar las viandas de un plato a
otro, 70 las tome la Religiosa con su mano, ni para darlas a otra
religiosa; sino que para esto las ha de coger con el tenedor, o
con la punta del cuchillo, guardando toda limpieca |...] Nunca
la Religiosa discreta ponga los codos sobre la mesa, ni menos tenga
cruzada una rodilla sobre otra; porque todo esto es falta de politica, y
mala crianga, y aun se passa a ser indecencia. |...] No ha de comer
la Religiosa prudente a un mismo tiempo con ambos carrillos;
porque esta es propiedad de lobos hambrientos, y de criaturas indis-
ciplinadas, risticas, y vorazes [...] Quando la criatura discreta esta
comiendo, tenga cuidado, de que 7o se perciba su resuello, porque
esta es mala crianca, y propiedad de criaturas incultas. [...] No
haga mucho ruido, saboreando la lengua con los paladares, y labios;
porque esta es propiedad de animales inmundos, y mala crianga
[...] No se enjuague la boca con lo que bebe, ni se chupe los dedos,
ni lama los labios, ni huela lo que ha de comer, ni enfrie a soplos
fuertes, y notables, lo que esta muy caliente, sino moviendo con la
cuchara, o con algin fragmento de pan. [...] No se incline mucho
sobre el plato, o escudilla, porque la mano es la que ha de buscar a
la boca, y no la boca a la mano. Ni saque la lengua para recibir la
comida, porque todo esto es mala crianga. [...] No se limpie los
dientes con la servilleta, ni con las ufas, ni con el cuchillo, sino
con algin limpiadientes decente, y pobre; notando siempre, que

cosa de oro, ni plata, no se ha de ver jamds en mesa Religiosa.*’

El texto de Arbiol, al igual que otros mds, buscaba no sélo la
sacralizacién de los modales en la mesa y la “civilizacién” de las

% Thidem, pp. 305-306.

Gestualidad, teatralidad y cortesia: reglas y aprendizajes... / 159



costumbres, sino la cristianizacién en profundidad de todos los
momentos de la vida religiosa.

Como si se tratase de un ejercicio de ascesis corporal constante,
s6lo aquellas capaces de llevar a cabo una profunda “conversién”
de sus costumbres, modales y gestos dentro de los monasterios,
serfan gratas a las ojos de Dios. Bolivar Echeverria sehala que
la experiencia barroca como forma de concebir la cristiandad
significé de manera precisa “una teatralidad que se refleja en la
espiritualidad, en los gestos, en las representaciones de la vida, la
muerte, la fiesta, el cuerpo y hasta en una experiencia gastronémi-
ca’.8 Asi, la “modestia” y la “humildad” corporal que proponian
los manuales, las reglas y los confesores como ejemplos de gestos,
se erigieron como ejes rectores en el afdn por construir esta reté-
rica gestual propiamente femenina en la Nueva Espafia. &

BIBLIOGRAFIA

Ampudia de Haro, Fernando. Las bridas de la conducta. Una aproximacion
al proceso civilizatorio espanol, Madrid, Centro de Investigaciones Socio-
l6gicas, coleccién Monografias, 2007.

Arbiol O. E. M., Antonio. La religiosa instruida con doctrina de la Sagrada
Escritura y Santos Padres de la Iglesia Catdlica para todas las operaciones de
su vida regular, desde que recibe el santo hdbiro hasta la hora de su muerre,
Madrid, Imprenta Herederos de Manuel Romdn, 1717.

Azria, Régine y Daniele Hervieu-Léger (dirs.). Dicctionaire des faits religieux,
Francia, Quadrige/prur, 2010.

Bachet, Jerome. “Ame et corps”, en Régine Azria y Daniéle Hervieu-Léger
(dirs.), Dicctionaire des faits religieux, Francia, Quadrige/pur, 2010, pp.
21-23.

Borja, Jaime Humberto. “Cuerpos barrocos y vidas ejemplares; la teatra-
lidad de la autobiografia®, Fronteras de la Historia. Revista de Historia
Colonial Latinoamérica (Bogotd), vol. 7, 2002, pp. 119-136.

. “Las reliquias, la ciudad y el cuerpo social. Retérica e imagen je-
suitica en el Reino de Nueva Granada”, en Perla Chinchilla y Antonella

81 Bolivar Echeverrfa, apud Borja, “Cuerpos barrocos...”, ap. cit., p. 102.

160 / Genevieve Galan Tamés



Romano (coords.), Escrituras de la modernidad. Los jesuitas entre cultura
retdrica y cultura cientifica, México, Universidad Iberoamericana/EHEss,
2008, pp. 105-141.

Bourdieu, Pierre. Esquisse d’une theorie de la pratique, Paris, Points, 1972.

Bravo Arriaga, Maria Dolores. “El ‘Costumbrero’ del convento de Jests
Marfa de México o del lenguaje ritual”, en Mabel Morafia (ed.), Mujer
y cultura en la colonia hispanoamericana, Pittsburgh, Biblioteca de Amé-
rica, 1996, pp. 161-170.

. El discurso de la espiritualidad dirigida: Antonio Niriez de Miran-
da, confesor de Sor Juana, México, uNnam, 2001.

. La excepcion y la regla: estudios sobre espiritualidad y cultura en la
Nueva Espana, México, uNam, 1997.

Cavallo, Guglielmo y Roger Chartier (dirs.). Historia de la lectura en el mun-
do occidental, Madrid, Taurus, 2001 (1997).

Chinchilla, Perla y Antonella Romano (coords.), Escrituras de la moderni-
dad. Los jesuitas entre cultura retdrica y cultura cientifica, México, Univer-
sidad Iberoamericana/eHEss, 2008.

Constituciones generales para todas las monjas y religiosas, sujetas a la obedien-
cia de la orden de nuestro padre San Francisco en toda esta familia cismon-
tana..., con licencia en Madrid, en la Imprenta Real, afio M.DC.XLIL

Corbin, Alain, Jean-Jacques Courtine y Georges Vigarello (dirs.). Historia del
cuerpo. Del Renacimiento a la Ilustracién, 2 vols., Madrid, Taurus, 2005.

Elias, Norbert. E/ proceso de la civilizacion: investigaciones sociogenéticas y
psicogenéticas, 32. ed., México, Fondo de Cultura Econdmica, 2009.

Glantz, Margo. “El cuerpo monacal y sus vestiduras”, en Petra Schumm
(ed.), Barrocos y modernos: nuevos caminos en la investigacion del barro-
co iberoamericano, Madrid/Frankfurt, Iberoamericana/Vervuert Verlag,
1998, pp. 193-203.

. “El entorno de Sor Juana”, en Obras reunidas. Ensayos sobre litera-
tura colonial, México, Fondo de Cultura Econémica, 2006, pp. 129-212.

. “Introduccién. Un paraiso occidental: el huerto cerrado de la
virginidad”, en Carlos de Sigiienza y Géngora, Parayso Occidental plan-
tado y cultivado por la liberal y benéfica mano de los muy catdlicos y po-
derosos reyes de Esparia nuestros seriores en su magnifico real convento de
Jesiis Maria de México, México, unam/Condumex, 1995 [1684], pp.
XVIII- XLVI.

Goftman, Erving. La presentacién de la persona en la vida cotidiana, 22 ed.,
Buenos Aires, Amorrortu, 2009.

Gestualidad, teatralidad y cortesia: reglas y aprendizajes... / 161



Gonzalbo Aizpuru, Pilar. “La vida social urbana del México colonial”, en
Carlos Alberto Gonzédlez Sdnchez y Enriqueta Vila Vilar (comps.), Gra-
fias del imaginario. Representaciones culturales en Espania y América (siglos
xvr-xvir), México, Fondo de Cultura Econdmica, 2003, pp. 590-607.

. “Reffugium Virginum. Beneficencia y educacién en los colegios
y conventos novohispanos”, en Manuel Ramos (coord.), £/ monacato
femenino en el Imperio esparol. Monasterios, beaterios, recogimientos y co-
legios. Memoria del IT Congreso Internacional, México, Condumex, 1995,
pp. 429-442.

Gonzédlez Sdnchez, Carlos Alberto y Enriqueta Vila Vilar (comps.). Gra-
fias del imaginario. Representaciones culturales en Espaia y América (siglos
xvi-xvii), México, Fondo de Cultura Econémica, 2003.

Henneau, Marie-Elisabeth. “Corps sous le voile 4 'époque moderne”, en
Cathy McClive y Nicole Pellegrin (eds.), Femmes en fleurs, femmes en
corps. Sang, santé, sexualités, du Moyen /Ige aux Lumiéres, Saint-Ftienne,
Publication de I'Université de Saint-Etienne, 2010, pp. 59-100.

Ibsen, Kristen. Women's spiritual autohagiography in colonial Spanish Ameri-
ca, Gainesville, University Press of Florida, 1999.

Iparraguirre S. J., Ignacio. Historia de los Ejercicios de San Ignacio, Roma,
Institutum Historicum S. 1., 1973.

Lavrin, Asuncién. Brides of Christ. Conventual Life in Colonial Mexico, Stan-
ford University Press, 2008.

. “Marfa Marcela Soria: una capuchina queretana”, en Asuncién
Lavrin y Rosalva Loreto (eds.), Didlogos espirituales. Letras femeninas
hispanoamericanas. Siglos xvi-xix, México, Universidad de las Américas/
Benemérita Universidad de Puebla, 2006, pp. 74-93.

Le Breton, David “Techniques du corps” en Régine Azria y Dani¢le Her-
vieu-Léger (dirs.), Dicctionaire des faits religieux, Francia, Quadrige/pur,
2010, pp. 1210-1215.

Le Brun, Jacques. “Linstitution et le corps, lieux de la mémoire. D’apres les
biographies spirituelles féminines du xvir° siecle”, Corps écrit, ntim. 11,
1984, pp. 111-121.

Libro de ceremonias, religiosas concepcionistas, principios del siglo xviis;
AGNM, Bienes Nacionales, leg. 1025, expediente 10, s/f.

Llave de oro, para abrir las puertas del cielo: la regla y ordenaciones de las mon-
jas de la Inmaculada Concepcion de Nuestra Seriora la madre de Dios. ..,
México, Reimpreso en la imprenta de Dofia Marfa Ferndndez de Jdu-
regui, 1815.

162 / Genevieve Galan Tamés



Loreto Lépez, Rosalva. “La sensibilidad y el cuerpo en el imaginario de las
monjas poblanas del siglo xvir”, en Manuel Ramos (coord.), £/ mona-
cato femmino en el [mperio e:paﬁol. Monasterios, beaterios, recogimientos
y colegios. Memoria del II Congreso Internacional, México, Condumex,
1995, pp. 541-555.

. “Leer, cantar, contar y escribir. Un acercamiento a las précti-
cas de lectura conventual. Puebla de los Angeles, México, siglos xvir y
xvIiIl”, Revista de Estudios Novohispanos (México), Universidad Nacional
Auténoma de México/Instituto de Investigaciones Histéricas, vol. 23,
ntm. 23, 2000, pp. 67-95.

Martin Criado, Enrique. “Habitus”, en Romdan Reyes (dir.), Diccionario cri-
tico de las ciencias sociales. Terminologia cientifico-social, Madrid/México,
Plaza y Valdés, 2009. En linea: <pendientedemigracion.ucm.es/info/
eurotheo/diccionario/H/habitus.htm>.

McClive, Cathy y Nicole Pellegrin (eds.). Femmes en fleurs, femmes en corps.
Sang, santé, sexualités, du Moyen z‘fge aux Lumiéres, Saint-Etienne, Publi-
cation de I’ Université de Saint-Etienne, 2010.

Modo de vida de las monjas de la Inmaculada Concepcion de Nuestra Senora,
Sacada de la Orden y Estatuto de su Orden, concedida por el Papa Julio 11,
México, Imprenta de Bernardo Calderén, mercader de libros de la calle
de San Agustin, afio de 1630.

Mora, Juan Antonio. Espejo crystalino de paciencia y viva imagen de Christo
Crucificado en la admirable vida y virtudes de la venerable Madre Sor
Maria Ynés de los Dolores, religiosa professa en el religioso Convento de San
Lorenzo de la Ciudad de México, México, Imprenta Real Superior de
Gobierno de los Herederos de la Viuda de Miguel de Rivera Calderdn,
1729.

Morana, Mabel (ed.). Mujer y cultura en la colonia hispanoamericana, Pitts-
burgh Biblioteca de América, 1996.

Nufez de Miranda S. J., Antonio. Cartilla de la doctrina religiosa para las
nifias que desean ser  monjas, México, Viuda de Ribera, 1708.

. Distribucion de las obras ordinarias ¥ extraordinarias del dia, para
hazerlas perfectamente, conforme al estado de las senioras religiosas. Instrui-
da con doze maximas substanciales, para la vida regular, y espiritual. Dis-
puesta por el RPM. Antonio Nuniez, de la Sagrada Compariia de Jesvs.
Prefecto que fue de la illustre Congregacion de la Purissima. Sale a la luz a
solicitud y expensas de las serioras religiosas del Convento Real de Jesus Ma-
ria, México, Viuda de Miguel de Ribera Calderén, 1712.

Gestualidad, teatralidad y cortesia: reglas y aprendizajes... / 163



. Exercicios espirituales de San Ignacio acomodados a el Estado, y Pro-
fession Religiosa de las Seroras Virgenes, Esposas de Christo: instruido con
un diario, breve, pero 5uﬁciente de todos los éxercicios cotidianos para que
se empiezen a exercitar. .., México, Viuda de Bernardo Calderén, 1695.

. Pldtica doctrinal que hizo el Padre de la Compania de Jesiis: en la
prosession de una Seniora Religiosa del Convento de S. Lorenco. .., 2a impre-
sién, México, Viuda de Bernardo Calderén, 1710.

Orden que se ha de guardar con la que entra en religion y modo de que se ha
de vestir el hdbito de las religiosas de la Purissima Concepcidn de Nuestra
Sra. y de San Gerdnimo, sujetas al ordinario de este Arzobispado de México,
México, Impr. Nueva de la Biblioteca Mexicana, 1756.

Pellegrin, Nicole. “Cuerpo del comin, usos comunes del cuerpo”, en Alain
Corbin, Jean-Jacques Courtine y Georges Vigarello (dirs.), Historia del
cuerpo. Del Renacimiento a la Ilustracién, Madrid, Taurus, 2005, pp.
113-166.

Ramos, Manuel (coord.). £l monacato femenino en el Imperio espanol. Mo-
nasterios, beaterios, recogimientos y colegios. Memoria del II Congreso Inter-
nacional, México, Condumex, 1995.

Regla de las monjas de la Orden de la Purissima, y inmaculada Concepcion de
la virgen santissima nuestra seiiora dada por el santissimo papa Julio Segun-
do, en el ano de la encarnacion del senor 1509..., Madrid, En la imprenta
de la causa de la venerable Madre de Agreda, 1744.

Regla y constituciones que han de guardar las religiosas de los conventos de Nues-
tra Serora de la Concepcion y la Santisima Trinidad de la Ciudad de los
Angeles, Puebla, México, Reimpresas por la Imprenta del Seminario Pa-
lafoxiano, 1773.

Reglas y constituciones que por autoridad apostlica deben observar las religiosas
Gerdnimas del convento de San Lorenzo de México: reimpresas a solicitud
de la R. M. Dominga de la Presentacion, Priora que ha sido, y ahora es
actual de dicho convento..., México, Viuda de E Rodriguez de Lupercio,
1707.

Restif, Bruno. “Langages du corps et langages du culte dans les status syno-
daux et les décrets des conciles provinciaux en France, 2 la fin du xvi© et
au debut du xvir® siécle”, ponencia presentada dentro del coloquio “Les
langages du culte aux xvir® et xviIr© siécles”, Reverenter, distincte devote-
que, Le Puy-en-Velay, Francia, 28 de octubre de 2010.

Reyes, Romén (dir.). Diccionario critico de las ciencias sociales. Terminologia
cientifico-social, Madrid/México, Plaza y Valdés, 2009.

164 / Genevieve Galan Tamés



Schmitt, Jean-Claude. La raison des gestes dans ['Occident médiéval, Paris,
Editions Gallimard, 1990.

Sigiienza y Géngora, Carlos de. Parayso Occidental plantado y cultivado por
la liberal y benéfica mano de los muy catdlicos y poderosos reyes de Espana
nuestros senores en su magnifico real convento de Jesiis Maria de México,
México, unam/Condumex, 1995 [1684].

Schumm, Petra (ed.). Barrocos y modernos: nuevos caminos en la investigacién
del barroco iberoamericano, Madrid/Frankfurt, Iberoamericana/Vervuert
Verlag, 1998.

Gestualidad, teatralidad y cortesia: reglas y aprendizajes... / 165



