
Gestualidad, teatralidad y cortesía: 
reglas y aprendizajes al interior 
del convento para pensar la corporalidad 
religiosa femenina*
Gesturality, Theatricality and Courtesy: Apprenticeship 
and Rules to Think the Religious Feminine Corporeality 
Inside the convent

		G  enevieve Galán Tamés

		  Departamento de Historia-Universidad Iberoamericana
		  México

Abstract

This essay explores the subject of gesturality inside colonial female cloisters in 
order to contribute to the thinking of the history of the female body in Mexi-
co’s viceroyalty. The body in this period was presented as an instrument and a 
space of socialization, piety and salvation. Hence, one of the purposes of this 
text is to explore the form in which the different corporal indexes were “mise 
en scène” in order to unravel the soul and endow the body of spiritual qual-
ities. The premise of this text sustains that entering the convent, and living 
in it, involved –among other things– learning a particular use of the body.
	 Key words: body, corporeality, gestuality, religiosity, feminine convents.

Resumen
Este ensayo explora el tema de la gestualidad dentro de los claustros fe-
meninos novohispanos. Lo hace en aras de contribuir a la reflexión sobre 
la historia del cuerpo femenino en el periodo virreinal, durante el cual el 

Historia y Grafía, Universidad Iberoamericana, año 22, núm. 43, julio-diciembre 2014, pp. 129-165

* Este texto es adaptación de uno de los capítulos de la tesis doctoral que he pre-
sentado en el ehss, de modo que forma parte de una investigación más amplia 
dedicada al tema del cuerpo femenino, dentro del ámbito de la clausura, durante 
el periodo virreinal.



130 / Genevieve Galán Tamés

cuerpo fue considerado como un espacio e instrumento de socialización, 
piedad y salvación. De ahí que uno de los propósitos de este texto sea 
el de analizar la forma en que los índices corporales fueron “puestos en 
escena” para descifrar el alma y dotar al cuerpo de cualidades espiritua-
les. El texto parte de la premisa de que ingresar al convento y vivir en él 
implicó –entre otras cosas– aprender un uso particular del cuerpo. 
	 Palabras clave: cuerpo, corporalidad, gestualidad, religiosidad, con-
ventos femeninos.

Artículo recibido: 09-09-2014
Artículo aceptado: 19-11-2014

En el mundo hispánico del periodo moderno, cuerpo y alma 
permanecieron ambiguamente entrelazados. Se pensaba que, 

al igual que un verbo, el cuerpo era fiel reflejo de la expresión 
del alma y su lenguaje natural. Por ende, los movimientos de las 
pasiones que habitaban al hombre “interior” se manifestaban en 
la superficie del cuerpo; lugar donde afloraban numerosos índi-
ces y síntomas de la actividad del alma. Estos índices y síntomas 
que se manifestaban en el cuerpo fueron interpretados –según 
la época– como vicios o virtudes del alma. Desde este punto de 
vista se asumió que el ser humano se encontraba divido en dos: 
una parte visible y otra invisible. Este principio divisorio fue re-
flejo –a lo largo del tiempo– de la omnipresente preocupación 
dialéctica entre el interior y el exterior del hombre y el grado de 
correspondencia entre estos dos niveles. La obsesión por que 
los “movimientos del alma” se reflejaran de manera natural en los 
“movimientos del cuerpo”, fue retomada por la tradición cristiana 
proveniente de la tradición clásica, que hizo suya la inquietud 
de la correspondencia posible entre la “honestidad” exterior y su 
fiel reflejo: la “virtud” interior. De ese modo, el cristianismo del 
periodo moderno se encargó también de leer y descifrar el alma a 
través de los índices corporales, dotando al cuerpo de cualidades 
espirituales. Empero, la reversibilidad de esta relación –en el caso 
de que las malas pasiones y los humores del cuerpo no fueran bien 



Gestualidad, teatralidad y cortesía: reglas y aprendizajes… / 131 

contenidos, equilibrados y educados– constituía un peligro que se 
predicaba como siempre presente, una amenaza latente que caía 
constantemente sobre el ser humano y su alma. 
	 A ese respecto vemos que desde el siglo xvi se gestó una mayor 
sensibilidad en torno a la exigencia de vigilancia de los movimien-
tos y la expresión corporal. Esta mayor sensibilidad se vio reflejada 
en una atención más precisa a esta envoltura del alma: el cuerpo. 
Se pensaba que a través de la mortificación, pero sobre todo de la 
disciplina, esta gestualidad corporal podía ayudar al alma a elevarse 
hacia Dios.1 Los tratados de urbanidad cristiana, entre otros tex-
tos, exhortaban, por ejemplo, a considerar el cuerpo como templo 
del Espíritu Santo y a cultivar, entre todas las virtudes, sobre todo 
la de la modestia. Las nociones de modestia de la época clásica –so-
bre todo socráticas– constituyeron imperativos morales esenciales 
que condicionaron los movimientos corporales de los individuos 
en este periodo. Mediante este tipo de nociones se exhortaba a 
los individuos a vigilar cualquier movimiento o gesto susceptible 
de deformar la superficie corporal, pues uno y otro –como se ha 
señalado– podían a su vez alterar el interior. Es decir, para que la 
virtud interior pudiese verse reflejada en el exterior, se exigía una 
atención precisa sobre las miradas, las palabras y la compostura 
del cuerpo. En el caso de las mujeres, éstas debían considerar no 
sólo la modestia, sino también la humildad y el pudor como valores 
seguros a cultivar en aras de prevenir cualquier mal paso. 
	 Podemos afirmar, en ese sentido, que entre el cuerpo de los 
individuos y la sociedad fueron los gestos corporales los que en-
carnaron mejor que nada esa preocupación dialéctica de la época 
entre el interior y el exterior. Para que la “honestidad interior” 
siempre se correspondiera con la “honestidad exterior”, los di-
ferentes concilios provinciales del periodo moderno exhortaron 
a los fieles a pensar que vivían como en un teatro, en donde las 
acciones individuales siempre se encontraban a la vista de todo 

1 Jean-Claude Schmitt, La raison des gestes dans l’Occident médiéval, p. 18.



132 / Genevieve Galán Tamés

el mundo. Esta exigencia se volvía aún mayor en las personas 
dedicadas al servicio de Dios. Para éstas era imperativo que sus 
gestos, su cara, su porte y su vestimenta hicieran eco del orden y 
estatuto que les correspondía como representantes de Cristo en la 
Tierra.2 Lo mismo sucedía en el caso de las mujeres en religión. 
Se exigía a éstas actuar de tal modo que pudieran ser reconocidas 
por todos los que las vieran; su castidad reflejada en su apariencia, 
su recato visto a través de su mirada, su modestia exterior –fiel 
representante de la de su alma– y su andar debían permitir el 
reconocimiento de la solemnidad del estado que profesaban. El 
dominio del lenguaje corporal, de ese modo, constituía un reto 
no menor en la época moderna, pues al encontrarse –como lo 
señala Bruno Restif– íntimamente ligado a las realidades sociales 
y culturales del momento, daba muestra de dos exigencias cris-
tianas esenciales del periodo de la Contrarreforma, a saber: la 
solemnidad y la piedad.3

	 En el caso de la Nueva España es importante notar cómo 
en los conventos femeninos muchos de los actos y gestos –bajo 
la suposición de “observar” y “ser observada”, ya sea por Dios 
o por la comunidad religiosa– son por lo regular ejecutados y 
pensados para ser vistos en un mundo en donde la exterioridad/
interioridad es siempre planteada en conjunto. Si la difusión de la 
doctrina católica en este periodo se apoyó en un reglamentado y 
lujoso culto externo, abocado a expresar mediante signos visibles 
la inmensa gloria de Dios, los misterios de la fe y el poder de su 
Iglesia en aras de catequizar a los fieles, no es de extrañar que el 
mensaje edificante y de perfección al que eran llamadas las religio-
sas novohispanas exigiera de igual forma una cierta dramaturgia 
social y una gestualidad ritual; es decir una mise en scène corporal 
de los valores que pretendían representar. Los gestos eran, en ese 

2 Cfr. Bruno Restif, “Langages du corps et langages du culte dans les status sy-
nodaux et les décrets des conciles provinciaux en France, à la fin du xvi e et au 
debut du xviie siècle”, pp. 3-4. 
3 Cfr. Idem.



Gestualidad, teatralidad y cortesía: reglas y aprendizajes… / 133 

sentido, los encargados de transmitir las realidades ocultas en el 
interior de la persona: los vicios y virtudes del alma. En el caso 
del presente ensayo, se plantean como criterios importantes para 
pensar el cuerpo femenino en los monasterios. 
	 A ese respecto, se observa que una de las características más 
duraderas de la reflexión sobre los gestos en Occidente fue su di-
mensión moral, con la cual se buscó delinear una normativa en 
torno a éstos; es decir, definir cuáles eran “buenos” y “bellos”, cuá-
les “malos” e “imperfectos”, y no se olvide su propósito de servir 
como indicadores de los valores cristianos. La oposición entre la 
carne (cuerpo) y el espíritu (alma) constituyó también uno de los 
fundamentos de la lectura cristiana de la gestualidad corporal.4 
Este principio de interpretación fue el punto de partida de una 
“moralización” del cuerpo nutrida con los preceptos de las auto-
ridades de la Escritura. Es en esos términos –apunta Jean-Claude 
Schmitt– que la moral en torno a los gestos se mantendrá vi-
gente a lo largo del periodo medieval y moderno. Es sólo así como 
tanto la disciplina dirigida al cuerpo como la educación de la 
gestualidad corporal pueden aparecer como signos capaces de re-
formar la virtud interior.5 De ahí que, en aras de contribuir a la 
reflexión acerca del cuerpo femenino en el periodo virreinal, sea 
importante asignarle a los gestos y a este binomio exterioridad/
interioridad una breve mirada dentro de los conventos femeninos 
novohispanos. Este ensayo tiene como propósito ese fin.

4 En la modernidad temprana –al igual que lo había estado antes–, la noción 
cristiana de cuerpo se encontró dominada, de un lado, por la noción de “carne” 
–marcada por la idea del pecado original–, y del otro, por los misterios de la 
Encarnación y la Redención. Desde sus orígenes el cristianismo tendió progre-
sivamente a asociar la naturaleza del cuerpo como el lugar por excelencia del 
pecado original. No obstante, si el cuerpo fue en cierta forma el origen de la 
caída y la pérdida del Paraíso, también se convirtió en el portador de una pro-
mesa de salvación por medio de la Redención. En los siglos xii y xiii d. C. los 
teólogos insistieron de manera particular en la unión positiva entre el alma y el 
cuerpo. Cfr. Jerôme Bachet, “Âme et corps”, pp. 21-23. 
5 Cfr. Schmitt, La raison des gestes…, op. cit., pp. 37-38 y 65.



134 / Genevieve Galán Tamés

	 En este caso considero sugerente, para el análisis de la ges-
tualidad en el convento, la metáfora teatral desarrollada por 
el sociólogo Erving Goffman.6 Este autor invita a considerar 
ciertos espacios de interacción social como escenarios de repre-
sentaciones teatrales, en donde los individuos que interactúan son 
pensados como actores principales de dichos escenarios. Éstos ex-
hiben en su interacción con otros –sea de manera intencional o 
sea inconsciente– una fachada que busca convencer de algo a los 
espectadores de esa interacción. Esta “fachada personal” se con-
forma de diferentes estímulos como, por ejemplo: la vestimenta, 
el sexo, el porte, las pautas de lenguaje, las expresiones faciales, 
los gestos corporales y otras características semejantes. Todos estos 
diferentes estímulos –que Goffman divide en dos: apariencia y 
modales– son “vehículos de signos”, es decir, medios para transmi-
tir una información deseada. Estos estímulos son utilizados por 
los individuos para producir determinadas impresiones en el pú-
blico, en aras de otorgarle a su actividad, a la institución a la que 
pertenecen, o a ellos mismos, “legitimidad” o bien la asociación 
con ciertos valores, cualidades o mensajes. 
	 El espíritu del catolicismo contrarreformista y su consecuente 
práctica confesional exigió de los fieles no sólo la plena adhesión a 
la Iglesia católica, sino también la visibilidad de la incorporación 
sincera de los dogmas y valores del catolicismo. Lo anterior nada 
más era en parte posible a través de una educación gestual que 
exigió, en el caso de la religiosa, la adopción de un habitus distin-

6 Goffman propone como herramienta de análisis para la vida social (“espe-
cialmente el tipo de vida social organizado dentro de los límites físicos de un 
establecimiento”) la perspectiva de la actuación o representación teatral. Sos-
tiene que “los valores culturales prevalecientes en un establecimiento social 
determinarán en forma detallada la actitud de los participantes acerca de mu-
chas cuestiones, y al mismo tiempo establecerán un marco de apariencias que 
será necesario mantener, sean cuales fueren los sentimientos ocultos detrás de las 
apariencias”. Erving Goffman, La presentación de la persona en la vida cotidiana, 
pp. 269-271. 



Gestualidad, teatralidad y cortesía: reglas y aprendizajes… / 135 

tivo, en el sentido asignado por Pierre Bourdieu.7 Así, hablar de la 
educación del cuerpo –de su disciplina y cristianización– dentro 
del convento, es hablar también de los gestos prescritos y de esas 
actitudes exigidas (que forman parte de esa “fachada personal”) en 
los diferentes manuales y textos de carácter normativo, que hicie-
ron de la religiosa, el modelo ideal de comportamiento femenino 
a seguir en la Nueva España. 

1. Un aprendizaje de la gestualidad corporal: 
cotidianidad y ceremonialidad

Tan pronto como ingresaban al convento, las novicias debían fa-
miliarizarse con el aprendizaje de las reglas y constituciones de la 
orden religiosa que anhelaban profesar, así como con la compleja 
liturgia de la vida en el claustro. Este tipo de textos invitaban 
al control permanente de las actitudes y expresiones corporales, al 
funcionar –entre otras cosas– como un grupo de preceptos cris-
tianos “conjuntados con el objeto de normar de manera general 
el comportamiento de las religiosas y garantizar el seguimiento 

7 “Por habitus Bourdieu entiende el conjunto de esquemas generativos a partir 
de los cuales los sujetos perciben el mundo y actúan en él. […] Será a partir del 
habitus que los sujetos producirán sus prácticas. El habitus, interiorización de 
las estructuras a partir de las cuales el grupo social en el que se ha sido educado 
produce sus pensamientos y sus prácticas, formará un conjunto de esquemas 
prácticos de percepción –división del mundo en categorías–, apreciación/distin-
ción entre lo bello y lo feo, lo adecuado y lo inadecuado, lo que vale la pena y lo 
que no vale la pena –distinción entre lo bueno y lo malo– a partir de los cuales se 
generarán las prácticas –las “elecciones”– de los agentes sociales. De esta manera, 
ni los sujetos son libres en sus elecciones –el habitus es el principio no elegido 
de todas las elecciones–, ni están simplemente determinados –el habitus es una 
disposición, que se puede reactivar en conjuntos de relaciones distintos y dar 
lugar a un abanico de prácticas distintas–”. Enrique Martín Criado, “Habitus”, 
consultado en línea en: <pendientedemigracion.ucm.es/info/eurotheo/diccio-
nario/H/habitus.htm>. Vid. también, Pierre Bourdieu, Esquisse d’une theorie de 
la pratique. 



136 / Genevieve Galán Tamés

de los votos de pobreza, castidad, obediencia y clausura”.8 Según 
se señalaba, la maestra de novicias debía tener gran “cuidado de 
enseñarlas a los principios [sic] la compostura exterior en hablar, 
andar, y mirar, procurando trabajar con Ellas para que tengan 
una modestia humilde y sencilla”.9 No olvidemos que el cuerpo 
se ofrecía como la fachada del alma a contemplar; de ahí la impor-
tancia otorgada a la gestualidad y la compostura exterior. Ingresar 
al convento (y vivir en él) significaba, de ese modo, aprender 
un uso particular del cuerpo; es decir, adquirir una manera de 
conducir el cuerpo propio mediante la incorporación de una 
gestualidad corporal específica. La primera educación para ese 
cuerpo en formación lo constituían la lectura y observancia de las 
reglas y constituciones. Las reglas y constituciones de cada orden 
cumplían, entre otras cuestiones, con los mismos objetivos que 
los manuales de civilidad cristiana; a saber, “educaban” al cuerpo 
codificando las posturas corporales ideales dentro del convento, 
no dejando nada –o casi nada– al azar. 
	 La lectura –principalmente en voz alta– constituyó el princi-
pal modo de educación e instrucción en los conventos femeninos. 
Su importancia ha sido recalcada en diferentes investigaciones so-
bre la vida conventual. La lectura en voz alta determina un modo 
específico de relacionarse con lo impreso por parte de quien 
escucha. Guglielmo Cavallo y Roger Chartier indican, en la In-
troducción de Historia de la lectura en el mundo occidental, que es 
importante tener en cuenta que “la lectura es siempre una práctica 
encarnada en ciertos gestos, espacios y hábitos”.10 En ese sentido, 
desde la Antigüedad clásica hasta el siglo xvii, la lectura efectiva 
de muchos textos implicó una “oralización” de éstos; es decir, los 

8 Rosalva Loreto López, “Leer, cantar, contar y escribir. Un acercamiento a las 
prácticas de lectura conventual. Puebla de los Ángeles, México, siglos xvii y 
xviii”, p. 73.
9 Regla y constituciones que han de guardar las religiosas de los conventos de Nuestra 
Señora de la Concepcion y la Santisima Trinidad de la Ciudad de los Ángeles, p. 158.
10 Guglielmo Cavallo y Roger Chartier (dirs.), Historia de la lectura en el mundo 
occidental, p. 16. 



Gestualidad, teatralidad y cortesía: reglas y aprendizajes… / 137 

“lectores” de estos textos eran casi siempre los oyentes de una voz 
lectora, que mediante la lectura en voz alta comunicaba lo escrito 
a quienes no lo sabían descifrar. En este caso, la intención de la 
figura de la religiosa lectora no era la de entretener sino la de 
enseñar. Reconstruir las dimensiones históricas de este proceso 
de lectura-aprendizaje exige tener en cuenta que los respectivos 
significados dependerán de las formas y las circunstancias a través 
de las cuales los lectores y oyentes los reciben y apropian. “Estos 
últimos no se enfrentan nunca a textos abstractos, ideales, despro-
vistos de toda materialidad: manejan objetos, escuchan palabras 
cuyas modalidades gobiernan la lectura (o la escucha) y, al ha-
cerlo dan la clave a la posible comprensión del texto”.11 Leer para 
la comunidad religiosa implicaba así que la lectora tomara “una 
actitud gestual, moral e intelectual predeterminada, además de 
mostrar la humildad suficiente para enmendar sus faltas y volver 
a repetir como le era indicado”.12 
	 Gracias a esta lectura cotidiana, las religiosas de velo negro 
aprendían latín, e interiorizaban las reglas y el ceremonial religioso. 
Muchos de los libros, como los costumbreros o los ceremoniales, 
fungían como libros-guía de “actividades que debían realizarse de 
manera inequívoca dado que de su exacto seguimiento depen-
día el orden ritual que debía seguir el resto de la comunidad”.13 
A través de la lectura de manuales para religiosas y la relectura 
constante (como norma cada mes) de las reglas y constituciones, 
así como la memorización de este tipo de textos, se aprendían las 
normas ideales de comportamiento y el contexto en el que debían 
ser aplicadas. Las reglas y constituciones –señala Rosalva Loreto 
López– definieron las conductas individuales dentro del claustro, 
inculcando nuevos controles, refrenando los afectos, censurando 
las pulsiones y acrecentando las exigencias del pudor. El segui-

11 Ibidem, p. 16. 
12 Loreto López, “Leer, cantar, contar y escribir…”, op. cit., p. 79. 
13 Cfr. ibidem, p. 85. 



138 / Genevieve Galán Tamés

miento de las reglas monacales –apunta esta autora– delineó los 
rasgos que conformaron el concepto ideal del comportamiento de 
las mujeres en este periodo.14

	 Al término del noviciado las internas tenían que demostrar lo 
aprendido en este tiempo de preparación anterior a la profesión, 
a saber: las reglas y constituciones de su orden enseñadas por la 
maestra de novicias. Como parte de esto se incluía que tenían que 
ser capaces de dar cuenta de que se sabían “comportar ejemplar-
mente” según lo estipulado por los textos; en otras palabras, tenían 
que ser capaces de mostrar la educación corporal específica adqui-
rida en este tiempo, sobre todo en la ceremonia de profesión de 
votos –en la que se integraban como miembros plenos de la co-
munidad monacal–, en los actos comunitarios –como las culpas 
y comidas– y demás ritos y ceremonias del calendario litúrgico. 
Aun con la ausencia de palabras y en el silencio que suponía la vida 
de clausura, los cuerpos de las religiosas siempre se encontraban 
dando testimonio. En algunos casos los gestos hablaban más que 
las palabras; los cuerpos en la cotidianidad eran los encargados de 
dar cuenta de la forma en la que las reglas articuladas de ese código 
de comportamiento gestual, jugaban y se integraban. 
	 Uno de los principales imperativos dentro de la educación 
adquirida en el noviciado era lograr la compostura, la humildad 
y la modestia en la expresividad del cuerpo. Entiéndase todo lo 
que implicaba la moderación en las acciones del cuerpo. A ese 
respecto, las reglas de las concepcionistas en sus reimpresiones 
novohispanas mantenían claro el mensaje: “En sus conversacio-
nes, movimientos y acciones, muéstrense verdaderas imitadoras de 
Cristo, y de su Madre Beatísima en la humildad, y mansedum-
bre”.15 El principio de evitar cualquier exceso y mantener el justo 
medio será central en los manuales de civilidad y en los códigos 

14 Cfr. ibidem, p. 69. 
15 Llave de oro, para abrir las puertas del cielo: la regla y ordenaciones de las monjas 
de la Inmaculada Concepción de Nuestra Señora la madre de Dios…, pp. 74-75. 
Las cursivas son mías.



Gestualidad, teatralidad y cortesía: reglas y aprendizajes… / 139 

de comportamiento del periodo moderno. En su manual para 
las novicias y religiosas, el franciscano Antonio Arbiol era con-
tundente al señalar que éstas “no solo tienen la obligación de ser 
puras, y castas, sino también parecerlo en todo”;16 y en ese sentido 
agregaba que “aunque en su coraçon no sean tan perfectas, y san-
tas como deven, importa que en lo exterior lo parezcan para dar el 
buen ejemplo a los seglares”.17 
	 Por doquier en el convento se exhorta a la misma exigencia 
de control de sí y moderación para todos los actos de la vida 
cotidiana. Entre los autores cristianos el ideal de la mesura es 
recordado sin cesar: este ideal otorga al cuerpo un movimiento 
armónico, abstraído del modelo musical. El cuerpo es por ende 
pensado como un instrumento musical, en donde las cuerdas 
deben tenderse y contraerse de manera armoniosa.18 Ante los des-
plazamientos constantes de un lugar a otro que supone la vida en 
el convento, el cuerpo de la religiosa era llamado a desplazarse 
con toda compostura, con mesura y sin aceleración intempestiva 
que altere la calma de la vida en clausura y sobre todo el estado 
máximo que han profesado:

Andando por el convento, siempre la prudente Religiosa ha de 
llevar las manos recogidas dentro de las mangas, y no caídas ni 
braceando; porque la modestia regular de la Esposa de Cristo 
pide toda composición. […] No ande tan a despacio, que pa-
rezca sobervia, y presumida; ni tan apresurada, que pierda la 
Religiosa modestia. Ni incline la cabeza a un lado, que esto es 
de hipócritas. Tenga el semblante afable, el rostro modesto, los 
ojos baxos.19

16 Antonio Arbiol O. F. M., La religiosa instruida con doctrina de la Sagrada 
Escritura y Santos Padres de la Iglesia Católica para todas las operaciones de su vida 
regular, desde que recibe el santo hábito hasta la hora de su muerte, p. 483. Las 
cursivas son mías.
17 Idem. Las cursivas son mías.
18 Cfr. Schmitt, La raison des gestes…, op. cit., p. 67. 
19 Arbiol, La religiosa instruida…, op. cit., p. 442.



140 / Genevieve Galán Tamés

	 La armonía de la vida en grupo importa en la clausura lo 
mismo que el pleno desarrollo de la vida espiritual de cada quien; 
de ahí que el cuerpo desempeñe un rol esencial para el éxito de la 
vida en comunidad.20

	 La codificación de los gestos y las expresiones del cuerpo era 
una de las grandes preocupaciones de los manuales de civilidad 
cristiana. Las guías para novicias y religiosas a ese respecto, junto 
con las reglas y constituciones, no escaparon a esta inquietud. 
Textos de este tipo prescribieron con minucia todas las actitudes 
deseables del cuerpo: el modo de andar y estar en los diversos 
espacios del convento; cuándo pararse y cuándo sentarse; en qué 
circunstancias hincarse, inclinarse, postrarse o acostarse en el 
suelo; cuándo hacer el signo de la cruz y a quién besar la mano; 
o bien cómo colocar las distintas partes del cuerpo, sobre todo 
las manos, los ojos y la cabeza. Del mismo modo, otro de los 
objetivos de la educación de los gestos dentro del convento era 
el de introducir una uniformidad en las prácticas corporales. Las 
religiosas son así llamadas a huir y rechazar cualquier gesto y signo 
que las individualice y las distinga en lo exterior del resto de su 
comunidad. En el “costumbrero” del convento de Jesús María se 
desalentaba, por ejemplo, cualquier muestra de singularidad en el 
claustro: “habiendo singularidades (vamos perdidas) en el traje, 
en la modestia, en el estilo, y en todas las acciones ha de haber 
igualdad, desde la Prelada hasta la última novicia”.21 Mediante 
esta descripción detallada de las actividades diarias a realizar, 
con la organización espacial y la gestualidad en el claustro, los 
diferentes textos normativos fueron una fuente para asegurar la 
“uniformidad” de conductas en el interior del convento. 
	 Uno de los espacios conventuales donde las conductas y los 
gestos se encontraban altamente codificados era el refectorio. Este 

20 Cfr. Marie-Élisabeth Henneau, “Corps sous le voile à l’époque moderne”, p. 68.
21 Costumbrero del convento de Jesús María, fol. 58; apud María Dolores Bravo 
Arriaga, “El ‘Costumbrero’ del convento de Jesús María de México o del len-
guaje ritual”, p. 167. 



Gestualidad, teatralidad y cortesía: reglas y aprendizajes… / 141 

espacio (junto con el coro, del que se hablará más adelante) era 
un escenario propicio para la escenificación y el despliegue de 
esta gestualidad monacal específica en el convento. El refectorio 
era un lugar importante en los monasterios femeninos. Este es-
pacio fungía como el comedor de la comunidad y era uno de los 
sitios principales donde tenían lugar el acto de lectura comuni-
taria en voz alta de las reglas y constituciones, o bien de algún 
otro tipo de lectura espiritual. También era en este recinto, por 
ejemplo, en donde la abadesa celebraba el capítulo cada viernes, 
y se realizaban los actos de confesión en voz alta de las culpas 
individuales al resto de la comunidad, así como la gran mayoría 
de las penitencias públicas. Lo espiritual de ese modo implicaba, 
dentro de la vida en el convento, tanto las actividades personales 
como las comunitarias. Este último tipo de actividades desarro-
lladas en ese espacio específico exigía de las religiosas la ejecución 
de determinados gestos, principalmente de solemnidad, respeto y 
penitencia, como genuflexiones y reverencias. En ese sentido, se-
ñala Pilar Gonzalbo: “la sociedad barroca era entusiasta de cuanto 
significase un orden, una jerarquía y una secuencia de gestos y 
actitudes, todo lo que contribuyera a acreditar la participación en 
el juego de intercambios que constituía la vida cotidiana”.22

	 Las reglas de las concepcionistas señalaban a ese respecto que 
en el refectorio “se estará con toda modestia, y silencio, los ojos 
baxos, y el corazón atento a Dios, y a la Lección”.23 Del mismo 
modo, se estipulaba que “siempre que entran, y salen de él, se han 
de poner de rodillas, y quando se levanten a leer, y a servir, y siempre 
han de besar la tierra; porque en todas partes se han de humillar 
por el Señor, que tanto exemplos de humildad nos dio”.24 Hablar 
lo necesario y guardar silencio en el refectorio eran del mismo 

22 Pilar Gonzalbo Aizpuru, “La vida social urbana del México colonial”, p. 593.
23 Regla de las monjas de la Orden de la Purissima, y inmaculada Concepcion de la 
virgen santissima nuestra señora dada por el santissimo papa Julio Segundo, en el 
año de la encarnación del señor 1509…, p. 140. Las cursivas son mías.
24 Ibidem, p. 141. Las cursivas son mías. 



142 / Genevieve Galán Tamés

modo gestos en particular importantes en este recinto. La orga-
nización dentro de este espacio mantenía un orden jerarquizado. 
De ese modo, a cada religiosa, dependiendo su rango y oficio en 
el convento, le correspondía un sitio en particular para comer, un 
tiempo para hacerlo y una dinámica antes y después de ello. Este 
orden era más evidente en determinadas celebraciones y fiestas, 
como se constata en los libros de ceremonias de algunas órdenes 
religiosas.25 
	 Durante la comida, las religiosas que asistían al refectorio estaban 
obligadas a hacerlo “como manda la Regla, y usa la Comunidad”, 
es decir, “con modestia, silencio, templanza, y mortificación”, ha-
ciendo así “todas las mortificaciones, que se acostumbran, con el 
consejo y dirección de sus Mayores”.26 Los miércoles semidobles, 
después de decir las primeras oraciones, por ejemplo, las religiosas 
todas debían hincarse delante de alguna imagen del Santo Chris-
to.27 Durante el Adviento y la Cuaresma, a las religiosas se les exigía 
llevar a cabo disciplinas comunitarias en el refectorio, de modo 
que los martes, jueves, viernes y sábados de ese tiempo litúrgico 
tenían que hacer “la penitencia de comer en tierra, besar los pies, o 
llevar un palo en la boca, conforme la costumbre de las Provincias y 
Conventos”.28 Y el Viernes Santo –como gesto de humildad y pe-
nitencia– las preladas y el resto de las religiosas estaban obligadas a 
sentarse en el piso a comer sólo “con petate y jícara” (en este tiempo 
las preladas eran las únicas que podían hacer uso de un cuchillo).29 

25 Libro de ceremonias, religiosas concepcionistas, principios del siglo xviii; 
agnm, Bienes Nacionales, leg. 1025, expediente 10, s/f. 
26 Antonio Núñez de Miranda, Exercicios espirituales de San Ignacio acomodados a 
el Estado, y Profession Religiosa de las Señoras Virgenes, Esposas de Christo: instruido 
con un diario, breve, pero suficiente de todos los éxercicios cotidianos para que se 
empiezen a exercitar…, fol. 45v.
27 Cfr. Libro de ceremonias, op. cit., sin foliación.
28 Constituciones generales para todas las monjas y religiosas, sujetas a la obediencia 
de la orden de nuestro padre San Francisco en toda esta familia cismontana…, p. 
85. Las cursivas son mías.
29 Cfr. Libro de ceremonias, op. cit., sin foliación.



Gestualidad, teatralidad y cortesía: reglas y aprendizajes… / 143 

De igual forma, una disciplina común en el convento para castigar 
un acto de desobediencia o culpa, según la falta cometida, era no 
sentarse junto con las demás en el refectorio a comer, y hacerlo en 
el suelo o “en tierra”.30

	 Por ser uno de los lugares estipulados para el desarrollo de la 
vida en comunidad y un espacio en el que se expresaba la culpa, 
el refectorio era un sitio propicio para el despliegue de gestos de 
penitencia y arrepentimiento. Entre los de penitencia se encon-
traban (dependiendo el tipo de culpa): entrar al refectorio “con 
una mordaza en la boca, y cubiertos los ojos con un cilicio”,31 
besar los pies a las hermanas y “ponerse en Cruz en medio del Re-
fitorio postradas, o en pie”, al igual que “postrarse a la puerta del 
Refitorio, la boca en el suelo, para que passen todas por encima”.32 
Según se aprecia, postrarse “en tierra” conformaba un gesto de 
penitencia prescrito con frecuencia –constituyéndose así como un 
gesto de penitencia común– para las religiosas de algunas órdenes 
al momento de ser reprendidas por la abadesa o vicaria: “quando 
alguna obstinada, ni quiere callar mientras la reprehenden; ni dár 
muestras de sujeción, humildad, y obediencia, postrándose por 
tierra: seale mandado, que lo haga, y que no se levante sin parti-
cular licencia”.33 
	 Por otro lado, durante ese tiempo de nutrimento corporal que 
implicaba comer en el refectorio, las habitantes del convento te-
nían que escuchar con atención la lectura (nutrimento del alma) 
que la religiosa lectora hacía desde el púlpito. Durante la lectura 
importaban mucho la pronunciación y los gestos que emitía esta 

30 Cfr. Reglas y constituciones que por autoridad apostólica deben observar las reli-
giosas Gerónimas del convento de San Lorenzo de México: reimpresas a solicitud de 
la R. M. Dominga de la Presentación, Priora que ha sido, y ahora es actual de dicho 
convento…, pp. 169-171. 
31 Carlos de Sigüenza y Góngora, Parayso Occidental plantado y cultivado por 
la liberal y benéfica mano de los muy católicos y poderosos reyes de España nuestros 
señores en su magnífico real convento de Jesús María de México, fol. 185v. 
32 Regla de las monjas…, op. cit., p. 144.
33 Llave de oro…, op. cit., p. 92.



144 / Genevieve Galán Tamés

hermana, porque no sólo bastaba con decir el mensaje, sino que 
éste debía ser articulado correctamente, acompañado del tono y 
la forma precisos en aras de orientar mejor el contenido para su 
justo aprovechamiento. Loreto ha señalado bien cómo en este es-
pacio conventual se fusionaba la “oralidad-espacio-gestualidad”.34 
Era aquí donde el aprendizaje de las conductas y los gestos de-
mandados para la vida en perfección tenía su lugar principal y se 
reforzaba con frecuencia la interiorización de este mensaje: “en-
señarlas con doctrina y buen exemplo, hasta que el espíritu de la 
Religion se radique bien en ellas”,35 según señalaba el franciscano 
Arbiol.
	 Al igual que la lectura, las prácticas comunitarias como la 
asistencia a la misa, el rezo y el canto, jugaban un papel muy 
importante en la educación del cuerpo dentro de los monasterios, 
ya que estas praxis “servían para determinar una identidad grupal 
donde la repetición de los mismos gestos y prácticas incorporaba 
en cada religiosa una conciencia de pertenencia al conjunto mo-
nástico, lo cual le proporcionaba una referencia esencial que daba 
sentido al mundo y a su existencia”.36 Uno de los aspectos que ca-
racterizaron el periodo de la Contrarreforma fueron las solemnes 
ceremonias litúrgicas y la participación de amplios sectores de la 
población en actos colectivos de piedad. La liturgia cristiana, vol-
cada a la rememoración y celebración del “Verbo hecho carne”, 
se fundó desde un inicio en la puesta en escena de la estrecha 
relación entre el alma y el cuerpo; ya que en ésta –según señala 
Le Breton– el cuerpo participa de la devoción a través de técnicas 
específicas de culto u oración.37 En el siglo xvii muchos de los ac-
tos y las ceremonias religiosas adoptaron un espíritu más teatral y 

34 Cfr. Loreto López, “Leer, cantar, contar y escribir…”, op. cit., p. 81. 
35 Arbiol, La religiosa instruida…, op. cit., p. 88.
36 Loreto López, “Leer, cantar, contar y escribir…”, op. cit., p. 73 
37 La noción de técnicas corporales responde en este planteamiento al concepto 
propuesto por Marcel Mauss; vid. David Le Breton, “Techniques du corps”, p. 
1210. 



Gestualidad, teatralidad y cortesía: reglas y aprendizajes… / 145 

dramatizado, que incorporó –entre otras cosas– la experiencia de 
los sentidos en la construcción de la espiritualidad. El cuerpo, 
para la espiritualidad barroca, fue así un instrumento de uso litúr-
gico, el cual “estaba concebido como un espacio teatral, y como 
tal, tenía un aparato escénico y un lugar de representación”.38 
	 Con base en lo formulado a partir del Concilio de Trento, 
se exhortaba a los fieles a asistir a estas celebraciones con la ma-
yor pureza de corazón posible en lo “interior”, y en lo “exterior” 
acompañados de todas las marcas posibles de piedad y devoción 
reflejadas en su comportamiento.39 Estas recomendaciones hechas 
a los fieles son un signo de la importancia que la Iglesia cató-
lica atribuía a la concordancia entre la disposición interna y la 
conducta externa. Porque no sólo bastaba con presentarse a las ce-
lebraciones, sino que también debía hacerse efectiva la presencia 
de sentimientos piadosos y de devoción acordes con la liturgia; a 
saber, tanto el sacerdote que celebraba como los fieles que asistían, 
tenían que hacerlo con devoción, modestia, reverencia y santidad.40 
Valores que sólo podían volverse visibles por medio de los gestos 
corporales. 
	 La exigencia de estos gestos rituales conllevó a la elaboración 
de descripciones precisas y normativas por parte de la Iglesia y los 
encargados de velar por el buen funcionamiento de la vida en los 
conventos. Si los actos cotidianos y habituales de la comunidad 
exigían en muchos casos una reglamentación precisa, reflejada 
principalmente en la educación de los cuerpos, con más razón en 
la liturgia cotidiana –corazón de la vida en comunidad– se hacía 
palpable esta necesidad de coordinación colectiva. Los gestos ri-

38 Jaime Humberto Borja, “Cuerpos barrocos y vidas ejemplares: la teatralidad 
de la autobiografía”, p. 105.
39 Cfr. Giuseppe Alberigio apud Restif, “Langages du corps…”, op. cit., p. 1.
40 Cfr. Restif, “Langages du corps…”, op. cit., p. 3. El III Concilio provincial 
mexicano, convocado por el arzobispo y entonces también virrey en funciones 
de la Nueva España, fray Payo Enríquez Rivera en 1585, tocaba entre los nume-
rosos temas la uniformidad de la doctrina, los ritos y las ceremonias litúrgicas, 
retomando en ese sentido el espíritu del concilio tridentino. 



146 / Genevieve Galán Tamés

tuales, de igual modo, actualizaban en la memoria individual la 
memoria colectiva que cohesiona a la comunidad, y volvían sin 
cesar a los gestos fundadores del cristianismo. Como si se tratase 
de una representación teatral, en las diferentes celebraciones litúr-
gicas los cuerpos de las religiosas alternaban así sus movimientos: 
reverencias, golpes de pecho e inclinaciones; se sentaban, se aga-
chaban para besar el suelo, se arrodillaban y se paraban para verse 
“caras con caras” según la frecuencia que se estipulara. Algunas 
oraciones exigían como un gesto solemne que las religiosas se 
acostaran boca abajo, con el pecho “en tierra”; y otras veces se 
rezaba de pie y a media voz.41 El franciscano Arbiol subrayaba la 
importancia de las gesticulaciones prescritas en los ceremoniales 
al indicar que “aunque no son la sustancia del Culto, son el índice 
fidelísimo del coraçon religioso”.42 
	 Vemos así que son dos los gestos principales que más se des-
criben y detallan en el ámbito monacal: los de oración y los de 
penitencia. Las genuflexiones conformaban, junto con otros 
gestos –como postrarse en “tierra”–, un símbolo de penitencia y 
humildad. El ritual de la confesión exigía a las religiosas colocarse 
de rodillas para examinar sus flaquezas y enmendar así sus faltas. 
La regla de las concepcionistas señalaba como “loable costumbre” 
en la religión, que al reprehender por culpa leve la abadesa o vica-
ria a alguna monja, ésta se hincase sin excusa.43 El acto de hincarse 
se encontraba también muy presente como gesto conciliatorio y 
de arrepentimiento al existir discordias y turbaciones entre las 
hermanas. Las constituciones de concepcionistas y clarisas señala-
ban a ese respecto que, para enmendar disputas, las religiosas en 
cuestión tenían que derribarse con humildad a los pies de la otra 
y pedirle perdón.44 Las genuflexiones constituían también uno de 
los gestos más frecuentes y más prescritos dentro del convento y 

41 Libro de ceremonias, op. cit., s/f.
42 Arbiol, La religiosa instruida…, op. cit., p. 85.
43 Cfr. Llave de oro…, op. cit., p. 91.
44 Constituciones generales para todas…, op. cit., p. 17.



Gestualidad, teatralidad y cortesía: reglas y aprendizajes… / 147 

en la liturgia católica; “si bien [éstos] contribuían a flexibilizar las 
articulaciones de los feligreses, también convertían la asistencia a 
los oficios religiosos en una santa y a veces dura prueba”.45 
	 Arrodillarse era asimismo prueba del sometimiento de los 
cuerpos y las almas a Dios o hacia alguna otra autoridad terre-
nal. El jesuita y confesor de monjas Antonio Núñez de Miranda 
indicaba que para humillarse como esclava del Señor, había que 
hacerlo: “hincada de rodillas, postrada de ojos, inclinada a la tierra 
con profunda humildad, cruzando sobre el pecho los brazos”.46 
De igual modo, para expresar su obediencia –y como símbolo de 
ésta– las religiosas recibían al prelado con un beso en la mano e 
“hincando la rodilla” le juraban obediencia.47 La importancia de 
las postraciones e inclinaciones era tal en el medio conventual, 
que se condenaba con culpa leve a quien las menospreciara o no 
las guardara de la manera debida.48 Así, los pliegues del cuerpo 
formados y trazados no sólo por las genuflexiones, sino mediante 
todo tipo de gestos litúrgicos, eran centrales para la vida mona-
cal ya que replegaban paralelamente sus efectos en el alma. Las 
marcas de estos gestos repetitivos –observa Nicole Pellegrin– eran 
tanto morales como anatómicas.49	  
	 El rezo y el canto, propios de la oración y sus gestos eran piezas 
clave de una diaria rutina que, del mismo modo, formaba parte 
de la liturgia a aprender en el convento. En ese sentido, la oración 
tenía un lugar esencial en la vida monacal, porque llevaba al re-
cogimiento interior; sitio propicio en el que las religiosas podían 
consumar el tan anhelado deseo de la unión mística con Dios. 

45 Nicole Pellegrin, “Cuerpo del común, usos comunes del cuerpo”, p. 141. 
46 Antonio Núñez de Miranda, Plática doctrinal que hizo el Padre de la Compañía 
de Jesús: en la prosession de una Señora Religiosa del Convento de S. Lorenco…, 
fol. 18v.
47 “Directorio ceremonial que siguen las religiosas de la Purisima Concepción en 
las Visitas de sus prelados ilustrísimos y celebración de sus funciones capitula-
res”, en Libro de ceremonias, op. cit., s/f. 
48 Cfr. Regla de las monjas…, op. cit., p. 91.
49 Cfr. Pellegrin, “Cuerpo del común…”, op. cit., p. 141.



148 / Genevieve Galán Tamés

Además, la oración –apunta David Le Breton– es la forma ele-
mental de la comunicación-vínculo-compromiso entre el hombre 
y lo divino. En ésta, el cuerpo –a través de los gestos– se ofrece 
como el vehículo-mediador por excelencia.50 Así, la oración en este 
periodo se transformó en un ritualizado performance, en donde las 
posturas corporales adoptadas se dotaban, según fuera el caso, de 
diferentes significados.51 Es decir, esta liturgia implicó el apren-
dizaje de modos de orar que se tradujeron en una gestualidad 
cifrada, en una coreografía sistemática y cotidiana que inscribió 
en el cuerpo femenino una serie de virtudes encaminadas a re-
forzar el llamado a la perfección. Estas posturas prescritas en la 
oración buscaron infligir a los cuerpos una actitud particular, para 
hacer de ellos los portadores e indicadores de la secreta devoción 
del alma de las religiosas dentro del convento. Las manos y su 
posicionamiento, por ejemplo, traducían de manera expresiva los 
sentimientos de adoración, asombro, miedo, contrición y demás 
sentimientos presentes en la oración.52

	  A ese respecto, Margo Glantz propone hablar de una “retórica 
corporal” propia de la cultura del barroco. Esta “retórica corpo-
ral” opera como un sistema en donde los signos se teatralizan y la 
santidad también es sistematizada.53 Así, esta “retórica corporal” 
presente en la oración se asocia con un ejercicio físico, reglamen-
tado por diferentes textos, en donde se delinean las posturas clave 
para los objetivos de la vida religiosa: las manos juntas o parale-
las, ofrecidas y abiertas al cielo, los brazos estirados en posición 
de la cruz, los ojos bajos o mirando a Dios, el cuerpo sentado, 
recostado boca abajo, hincado o deambulando. Tantas posturas 
posibles que sirven como índice de la humildad y la piedad del 

50 Le Breton, “Techniques du corps”, op. cit., p. 1210. 
51 Cfr. Kristen Ibsen, Women’s spiritual autohagiography in colonial Spanish Ame-
rica, p. 98.
52 Henneau, “Corps sous le voile…”, op. cit., p. 71.
53 Margo Glantz, “Introducción. Un paraíso occidental: el huerto cerrado de la 
virginidad”, p. xxxiv. 



Gestualidad, teatralidad y cortesía: reglas y aprendizajes… / 149 

alma, tantas técnicas sugeridas para que las practicantes de esta 
retórica la ajusten a sus necesidades, “preceptos que cada aspi-
rante a la santidad adecua a su propia personalidad para salirse 
de la norma y, siempre constreñida por ella, tocar una nota origi-
nal y acrisolar el modelo. La espiritualidad es, entonces, también 
concreción”.54

	 El coro era, a ese respecto, el sitio conventual privilegiado 
para el despliegue y ejercicio de esta “retórica corporal” propia 
de la oración. Se constituyó así como uno de los espacios de ges-
tualidad más importantes dentro del convento; lugar donde este 
proceso de espiritualización del cuerpo se expresaba de manera 
más contundente. Era en el coro –señalaban las reglas y constitu-
ciones– donde, por medio de la oración, la religiosa se ofrecía a 
sí misma a Dios en sacrificio.55 Al igual que en el refectorio, estar 
en el coro suponía adoptar un comportamiento particular que las 
religiosas realizaban al encontrarse en este sitio para rezar, cantar 
e interpretar los libros sagrados ubicados ahí. Pero no sólo eso: el 
coro era del mismo modo el sitio en el que por lo regular tenían 
lugar las visiones religiosas, los arrobamientos místicos y los co-
loquios con Dios y los santos. El cuerpo femenino aquí se ofrecía 
como el soporte individual que testimoniaba estos sucesos. 
	 Estos episodios, comunes entre algunas monjas, ocurrían 
en su mayoría en los momentos de intensa oración, y el coro se 
prestaba como el espacio idóneo para las muestras corporales de 
fervorosa religiosidad. A María de la Concepción, del convento 
de Jesús María, por ejemplo, la comunidad entera la oía gemir y 
llorar con “abundantes lagrimas” al encontrarse meditando sobre 
la pasión de Cristo en el coro.56 Las lágrimas desplegadas en el 
acto de oración significaban un gesto de espiritualidad y buscaban 
ser el indicio corporal que diese cuenta de la piedad profunda 

54 Ibidem, p. xxxv. Vid. también: Margo Glantz, “El cuerpo monacal y sus ves-
tiduras”, pp. 193-203.
55 Llave de oro…, op. cit., pp. 89-90.
56 Sigüenza y Góngora, Parayso Occidental plantado…, op. cit., fol. 170r.



150 / Genevieve Galán Tamés

entre las enclaustradas.57 Estos episodios de intensa oración son 
descritos en las autobiografías y biografías de las religiosas con 
características narrativas muy barrocas; ahí se vuelve palpable la 
puesta en escena del cuerpo mediante una teatralidad que exagera 
gestos y actos en aras de mover y conmover al lector.58 Las postu-
ras adoptadas y descritas para la oración se vuelven en ese sentido 
el medio para lograr una visión y exaltar el fervor religioso. Así, en 
aras de lograr ese vínculo con Dios propio de la oración, era esen-
cial la correcta ejecución de los gestos y la liturgia prescrita para 
las oraciones cotidianas, misma que exigía del cuerpo religioso 
una minuciosa preparación. 
	 De igual forma, se convidaba a las monjas a emplear la voz, 
la boca y los labios para alabar a Dios mediante la oración vocal, 
manifiesta por medio de palabras y gestos. Escuchar el sonido 
de la voz estimulaba la devoción, pues el gesto intensificaba el 
afecto interior.59 Rosalva Loreto señala que en el coro “las monjas 
establecían una relación personal con el texto que partía de la 
asociación dinámica del rezo-lectura-canto, y se expresaba me-
diante la acción combinada de la vista, la boca y el oído, relación 
que requería de una concentración singular”.60 De ahí que voz y 
pronunciación fuesen elementos esenciales en el ejercicio gestual 
cotidiano al momento de la oración. Antonio Núñez de Miranda 
recomendaba a las religiosas, como el mejor modo de orar, rezar 
“despacio, sin exceder las pautas de el Choro; con buena pronun-
ciación de clausulas y expresiva clara de finales: acentos legales; 
atención e inteligencia afectuoso, reverencia interna y exterior, 
con devota modestia y composición de todo el cuerpo”.61 Voz y ges-
tos se unían así para dotar a la oración de todo su poder. 

57 Asunción Lavrín, “María Marcela Soria: una capuchina queretana”, p. 85.
58 Cfr. Borja, “Cuerpos barrocos…”, op. cit., p. 111.
59 Rosalva Loreto López, “La sensibilidad y el cuerpo en el imaginario de las 
monjas poblanas del siglo xvii”, p. 551.
60 Loreto López, “Leer, cantar, contar y escribir…”, op. cit., p. 88. 
61 Núñez de Miranda, Ejercicios…, op. cit., fol. 7.



Gestualidad, teatralidad y cortesía: reglas y aprendizajes… / 151 

	 La vida de Cristo constituía la inspiración primigenia y la 
fuente infinita de ejemplos para este programa gestual en el con-
vento: fue Cristo quien para el cristianismo multiplicó los signos, 
toda suerte de signos. De modo que los ejemplos y modelos ele-
gidos (gestos de fundación, de oración, de penitencia, de perdón, 
de obediencia, etc.) lo designan siempre, aunque no forzosamente 
lo vuelven explícito.62 En el Costumbrero Real del Convento de Jesús 
María de México se indicaba que:

ejemplo tenemos en Cristo que […] nos enseñó los consejos 
evangélicos que son a los que en la profesión nos obligamos, y así 
mesmo nos da norma de la ceremonia, la modestia con que con-
versaba, el modo de tratar a sus discipulos y apóstoles, para orar 
hincado de rodillas, bajando la cabeza al hablar con su Divino 
padre, otras veces se postraba en tierra, otra levantaba los ojos, 
otra cruzaba las manos, las palabras suyas siempre pocas, el reírse 
pocas veces, el llorar muchas, vémosle obrar como prelado, con 
qué mansedumbre, al enseñar con qué vigilancia al celo y bien 
de sus ovejas.63 

	 Los Ejercicios espirituales de Ignacio de Loyola –presentes den-
tro de los monasterios femeninos– instruían, por otro lado, a sus 
lectores (en este caso las religiosas) a asumir ciertas posiciones clave 
–cargadas de un gran simbolismo– durante la actividad contem-
plativa y de oración. El uso de gestos para dramatizar los actos de 
devoción y oración son fundamentales en la interpretación que se 
hizo en la Nueva España de la práctica de dichos ejercicios y un 
elemento importante en la educación corporal de las religiosas. Al 
igual que con otros textos normativos en el interior del convento 
–que más bien toman su inspiración del espíritu de este método–, 
en ellos se instruye a sus lectores a asumir ciertas posiciones simbó-

62 Cfr. Schmitt, La raison des gestes…, op. cit., p. 83.
63 Costumbrero Real del Convento de Jesús María de México, s/a, 1686ca., fols. 1v-
2r, apud Glantz, “Introducción”, Paraíso…, op. cit., pp. xxviii-xxix.



152 / Genevieve Galán Tamés

licas durante el acto contemplativo: arrodillarse, postrar el cuerpo 
en el piso, acostarse boca arriba con los ojos levantados hacia el 
cielo, o bajar la mirada humildemente en la presencia de otros, 
colocar una mano en el pecho en muestra de dolor ante el pecado 
propio, etc. La adaptación de los ejercicios espirituales propuestos 
durante este periodo en la América hispánica llevó, de ese modo, a 
una “conjunción de ejercicios corporales junto con otros de medi-
tación y oración”, cuyo fin era provocar un estado anímico especial 
dirigido a provocar el éxtasis y la interlocución con Dios.64 
	 En el siglo xvii los ejercicios espirituales fueron transformados 
en cuidadosas formas de oración interior basadas en una unión 
evocativa y afectiva con Dios y las vidas de Cristo y María.65 La 
unión y diálogo entre la religiosa y estas figuras se apoyaba (y se 
posibilitaba) en la composición de lugar y la adopción de esta serie 
de posiciones corporales propuestas en los textos de ejercicios para 
monjas. La composición de lugar –propuesta en los Ejercicios– 
era pensada en este periodo como el “elemento retórico que les 
permitía colocar en un cuerpo, a la manera de teatralización, las 
angustias, los valores, los dolores”,66 emociones que las religiosas 
estaban llamadas a experimentar para su perfección individual. 
Así, este planteamiento de la “composición de lugar”, propio de la 
tradición jesuítica del siglo xvii, “favoreció uno de los efectos más 
importantes de la espiritualidad barroca: la aparición de una re-
ligiosidad exterior, respuesta a las condiciones planteadas por los 
sucesos del siglo xvi […] En consecuencia, toda práctica debía ser 
visible, observable desde el exterior, lo que aseguraba su efectivo 
control”.67 

64 Cfr. Margo Glantz, “El entorno de Sor Juana”, p. 146. 
65 Cfr. Lavrín, “María Marcela…”, op. cit., p. 85. Para ahondar en la evolución, 
la adaptación y la transformación de los ejercicios espirituales propuestos por 
Loyola vid. el clásico estudio de Ignacio Iparraguirre S. J., Historia de los Ejerci-
cios de san Ignacio. 
66 Borja, “Cuerpos barrocos…”, op. cit., p. 113.
67 Jaime Humberto Borja, “Las reliquias, la ciudad y el cuerpo social. Retórica e 
imagen jesuítica en el Reino de Nueva Granada”, pp. 121-122. 



Gestualidad, teatralidad y cortesía: reglas y aprendizajes… / 153 

	 Por medio de la teatralidad, la movilización y la dinamización 
del cuerpo empleadas en este tipo de artilugios religiosos, los je-
suitas (pero no sólo ellos) orientaron la interiorización de ciertos 
sentimientos píos –como dolor, humildad y vergüenza– entre las 
monjas y ayudaron a la formación de una “memoria afectuosa”. 
Estos actos rituales dentro de los claustros (entiéndase los actos 
comunitarios en el refectorio y el coro, las celebraciones parti-
culares del calendario litúrgico, las fiestas y procesiones, entre 
otros) aseguraron periódicamente la reapropiación emocional de 
episodios y personajes fundamentales para la religión católica, 
primordiales para la espiritualidad y los valores que se buscaron 
fomentar entre las mujeres de la Nueva España. Por ello puede 
decirse que en el aprendizaje y la repetición de gestos se buscó 
también la inculcación de emociones y sentimientos. La gestua-
lidad que se desarrolló en este tipo de dispositivos religiosos es, 
del mismo modo, indicio de las exigencias particulares (y a veces 
contradictorias) que recayeron en la educación de los cuerpos de 
las religiosas y demás fieles. Por un lado, se encuentra la recomen-
dación de evitar exhibir en las celebraciones litúrgicas cualquier 
gesto espontáneo que saliera de la norma de la gestualidad de-
seada, y por otro, la obligatoriedad de evidenciar mediante las 
acciones y los gestos (que parecieran hasta cierto punto “espontá-
neos”) las emociones encargadas de revelar la bondad del alma.
	 Por otra parte, estos gestos repetitivos, teatrales, distintivos y 
compartidos, señalados en la liturgia, permitían también que los 
cuerpos individuales de las religiosas formasen una cohesión que 
daba lugar a la formación del cuerpo comunitario, el cual a su 
vez constituía parte del cuerpo místico de Cristo. Así, se insistía 
en que el cuerpo de los individuos sólo se glorificaba “cuando 
forma una masa con otros cuerpos y se convierte en una parte del 
cuerpo ‘verdadero’: el cuerpo-oración, la comunidad de los fieles, 
la Iglesia que es cuerpo de Cristo”.68 Es sólo mediante los gestos 

68 Pellegrin, “Cuerpo del común…”, op. cit., p. 114.



154 / Genevieve Galán Tamés

repetitivos que se aprenden en el convento, como el cuerpo par-
ticularizado de las religiosas logra unirse con otros cuerpos para 
formar comunidad. De igual forma, para volver eficaz la memoria 
del pasado, sostener la devoción y emular a los santos y santas se 
vuelve necesario revivir las mortificaciones, los fenómenos mara-
villosos y los mismos gestos que realizaron estos héroes y heroínas 
de la religión.69 La importancia de los gestos en las celebraciones 
litúrgicas reside también en el hecho de que éstos permiten revi-
vir sin cesar las imágenes fundadoras de cada institución y orden 
religiosa, así como los gestos salvadores de los primeros tiempos 
del cristianismo y fortalecer los vínculos de la comunidad.
	 Podemos afirmar así que la asistencia y participación del con-
junto de religiosas en los diferentes actos litúrgicos, solemnes y 
comunitarios, implicaron el aprendizaje de un lenguaje corporal 
y de una gestualidad específica, que exigió además una concen-
tración singular, pues formar parte de una comunidad religiosa 
implicó “concebirse como parte de un todo dedicado a alabar a 
Dios”.70 Asimismo, el lugar jerarquizado que ocupó cada miem-
bro de la comunidad (ya fuesen monjas profesas de velo negro, 
novicias, sirvientas, monjas de velo blanco, laicas, esclavas y niñas) 
en este “todo” dedicado a alabar a Dios, ofrece –sin embargo– una 
clara muestra de la tensión existente entre el respeto permanente 
por el ideal de formar comunidad y la presencia constante de un 
orden altamente jerarquizado dentro del claustro, reflejo inevita-
ble de la jerarquía del “siglo”.71 

 

69 Cfr. Jacques Le Brun, “L’institution et le corps, lieux de la mémoire. D’après 
les biographies spirituelles féminines du xviie siècle”, p. 117.
70 Loreto López, “Leer, cantar, contar y escribir…”, op. cit., p. 88.
71 Henneau, “Corps sous le voile…”, op. cit., p. 70.



Gestualidad, teatralidad y cortesía: reglas y aprendizajes… / 155 

2. Modales y cortesía 

Los modales y la cortesía –necesarios en el mundo barroco de 
las apariencias para la interacción con otros y el buen com-
portamiento en sociedad– constituyeron también espectros 
importantes del binomio exterioridad/interioridad. Así, la vigi-
lancia sobre comportamientos que podrían parecer triviales para 
la salvación del alma y la vida en perfección –principal objetivo 
de la vida religiosa–, como por ejemplo los modos de sentarse a la 
mesa y el comer, fueron de igual forma reglamentados y formaron 
parte de los comportamientos y la gestualidad por aprender en el 
interior del convento. 
	 Norbert Elias, en su célebre estudio sobre lo que denominó el 
“proceso de civilización” en el mundo europeo,72 describe cómo 
los individuos fueron, a lo largo de determinado tiempo, objeto 
de nuevas formas de control y coacción de comportamiento so-
cial (lo que él caracterizó como un proceso civilizador, urbano y 
cortesano que se impone en la edad moderna al código de cor-
tesía bajomedieval), que se tradujo en un conjunto de pautas de 
educación de la corporalidad, es decir: las posturas, los gestos, 
los hábitos, los gustos y hasta las vestimentas fueron objeto de 
normas y prescripciones ideales. Elias señala que durante los si-
glos xvi y xvii estas nuevas formas de control de las conductas 
se intensificaron, se sistematizaron y se difundieron con mayor 
amplitud a través de la proliferación de textos normativos (como 
por ejemplo los manuales de civilidad), en especial en los ámbitos 
urbanos y cortesanos. En esta civilización de las costumbres se 
enseñaba a los individuos a comportarse con decencia y modestia, 
así como a evitar gestos brutales u otra manifestación corporal 
intempestiva. En ese sentido, este tipo de textos normativos co-
dificaron los valores corporales y regularon a detalle el sistema 

72 Norbert Elias, El proceso de la civilización: investigaciones sociogenéticas y psi-
cogenéticas. 



156 / Genevieve Galán Tamés

de los comportamientos sociales deseados. Elias, a ese respecto, 
denominó como código de civilidad o proceso civilizatorio a este 
código de comportamientos prescritos.
	 Sin embargo en los reinos hispánicos peninsulares –señala Fer-
nando Ampudia de Haro– el código de comportamiento que se 
impuso en el siglo xvi y penetró en el xvii no puede ser catalo-
gado propiamente como un código de civilidad. Para este autor 
el término “civilidad” es un concepto que no logró imponerse en 
la España de esa época, ante lo cual persistió el uso del vocablo 
“cortesía” para referirse a la serie de comportamientos diferencia-
les y refinados. No obstante, puede decirse que ambos términos 
– “civilidad” y “cortesía” – operaron bajo las mismas premisas y 
englobaron los mismos principios coercitivos y reguladores. Es 
decir, tanto en la “civilidad” como en la “cortesía” el “compor-
tamiento externo” (y todo lo que eso engloba) es expresión de la 
interioridad o totalidad de la persona. Los tratadistas hispanos, en 
ese sentido, asumieron la preceptiva de la civilidad –señala Am-
pudia–, aunque bajo una etiqueta distinta, la de la cortesía. De 
igual forma, la utilización de este último vocablo no implicó que 
los preceptos y contenidos que bajo este término se englobaban 
en el periodo bajomedieval no hayan experimentado cambios en 
los siglos xvi y xvii.73 
	 Los claustros novohispanos conformaban en ese sentido un 
cosmos encargado también de la reforma de los “modales” o 
“costumbres” y la adquisición de este habitus diferencial –civi-
lizatorio o de cortesía–, mediante la adopción del estilo de vida 
que se aprendía en los monasterios. La educación proporcionada 

73 Cfr. Fernando Ampudia de Haro, Las bridas de la conducta. Una aproximación 
al proceso civilizatorio español. El autor señala que El Cortesano de Baltasar Cas-
tiglione tiene una acogida extraordinaria en España, a partir de la traducción de 
la obra al español hecha por Juan Boscán en 1534. El éxito de esta traducción 
explica, según Ampudia, el porqué de la inexistencia en España del concepto 
“civilidad” como término que designe el código de comportamiento idóneo y 
cortesano. 



Gestualidad, teatralidad y cortesía: reglas y aprendizajes… / 157 

dentro del convento –en especial para aquellas que pertenecían 
a la elite–, ya fuese como niñas educandas bajo la tutela de una 
monja o como novicias en el noviciado, no sólo se circunscribía al 
aprendizaje del catecismo, las reglas y constituciones, y los rudi-
mentos de la lectura, música o canto, sino que implicaba también 
“la práctica de actitudes y modales peculiares, desde la forma de 
sentarse o caminar hasta el cuidado del atuendo”.74 Si bien el con-
vento no era la corte –sitio donde este código de comportamiento 
“cortés” o “civilizatorio” funcionaba, según Elias, con mayor coer-
ción– la permeabilidad del “siglo” a la clausura y la jerarquización 
en el interior del claustro nos habla de un universo en el que 
el statu quo conventual también debía mantenerse mediante el 
comportamiento ejemplar, el cual, así como comprende la exte-
riorización de virtudes cristianas, también incluía modales y un 
apropiado manejo de sí. De ese modo, aunque lo principal era 
el alma, también se debía “componer la novicia de algunas cosas 
exteriores”75 que la diferenciaran del resto.
	 Mediante la orientación y aplicación de renovados esquemas 
doctrinales se buscaba, entre otras cosas, proponer y desarrollar 
para las monjas “esquemas de civilidad y comportamientos en 
torno al seguimiento de las virtudes”.76 El texto que el franciscano 
Arbiol elaboró para las religiosas –muy citado en este ensayo– 
constituye en ese sentido un ejemplo de las coacciones y los 
códigos de comportamiento a los que podían estar sujetas las reli-
giosas. En este caso concreto, lo indicado atañe aquí a los códigos 
de comportamiento en la mesa. La alimentación, a ese respecto, 
constituía uno de los principales distintivos de rango en dicho 
periodo, razón por la cual el consumo alimenticio se encontraba 
rodeado de “códigos simbólicos” y ritos, como escuchar, leer, me-
ditar y comer al mismo tiempo. 

74 Pilar Gonzalbo Aizpuru, “Reffugium Virginum. Beneficencia y educación en 
los colegios y conventos novohispanos”, p. 435.
75 Arbiol, La religiosa instruida…, op. cit., p. 85.
76 Loreto López, “Oír, ver y escribir…”, op. cit., p. 117.



158 / Genevieve Galán Tamés

	 Si nos atenemos a lo prescrito por Arbiol en su texto (aunque 
no sólo por él), sentarse a la mesa en el refectorio y comer en co-
munidad –sobre todo en las ocasiones solemnes o de fiesta en las 
que todas estaban obligadas a asistir– constituía para la religiosa 
un acto complejo lleno de normas a recordar. Así por ejemplo, la 
Regla de las monjas de la Concepción indicaba que “siempre que 
se les cayere en el Refitorio el cuchillo, pan, o qualquiera otra cosa, 
se hincarán de rodillas, hasta que les sea hecha señal [para volverse 
a parar]”.77 Entre los comportamientos a escenificar, la Esposa de 
Cristo, de igual modo, debía tener cuidado en no ser “la primera 
en comer, ni la última en terminar”.78 Se aconsejaba que: 

No ha comer la Religiosa con ansia demasiada, ni le conviene 
gravar su vientre con excesos notables […]. No ha de destrozar 
las viandas con las manos; sino partir de ellas con el cuchillo, lo 
que huviere de comer […]. La sal, y qualquiera cosa de comer, no 
la ha de tomar la Religiosa con la mano desnuda inmediatamente, 
sino con la punta del cuchillo y con él la echará en la comida, o en 
un lado del plato […]. La fruta que tiene corteza, mondara [sic] 
primero, y la dividirá con el mismo cuchillo en partes proporcio-
nadas, para comerla con política y limpieza.79 

	 La “indecencia”, la falta de limpieza, la “falta de política” y la 
“mala crianza” eran comportamientos que estas recomendaciones 
buscaban contener, al condicionar los tiempos, las actitudes y las 
posturas para ingerir los alimentos; se descartaba al mismo tiempo 
cualquier singularidad en los modos de comer que atentara contra 
la uniformidad religiosa. Los conventos, como espacios urbanos 
de reclusión y educación para las mujeres, y asimismo como sitios 
para la santificación de la ciudad, se encontraban vinculados muy 
de cerca a las necesidades de la misma, y como tal fungían como 

77 Regla de las monjas…, op. cit., p. 141. 
78 Arbiol, La religiosa instruida…, op. cit., p. 304. 
79 Idem. Las cursivas son mías.



Gestualidad, teatralidad y cortesía: reglas y aprendizajes… / 159 

garantes de los valores urbanos, de la civilización y opuestos a la 
barbarie. Por ello la vigilancia de las acciones en la mesa formaba 
parte de una de las muchas conductas aprendidas en el convento, 
las cuales fungían como pautas para normar el cuerpo mediante 
una gestualidad de la “buena crianza”:

Si se ofreciere la ocasión de mudar las viandas de un plato a 
otro, no las tome la Religiosa con su mano, ni para darlas a otra 
religiosa; sino que para esto las ha de coger con el tenedor, o 
con la punta del cuchillo, guardando toda limpieça […] Nunca 
la Religiosa discreta ponga los codos sobre la mesa, ni menos tenga 
cruzada una rodilla sobre otra; porque todo esto es falta de política, y 
mala criança, y aun se passa a ser indecencia. […] No ha de comer 
la Religiosa prudente a un mismo tiempo con ambos carrillos; 
porque esta es propiedad de lobos hambrientos, y de criaturas indis-
ciplinadas, rústicas, y vorazes […] Quando la criatura discreta esta 
comiendo, tenga cuidado, de que no se perciba su resuello, porque 
esta es mala criança, y propiedad de criaturas incultas. […] No 
haga mucho ruido, saboreando la lengua con los paladares, y labios; 
porque esta es propiedad de animales inmundos, y mala criança 
[…] No se enjuague la boca con lo que bebe, ni se chupe los dedos, 
ni lama los labios, ni huela lo que ha de comer, ni enfrie a soplos 
fuertes, y notables, lo que esta muy caliente, sino moviendo con la 
cuchara, o con algún fragmento de pan. […] No se incline mucho 
sobre el plato, o escudilla, porque la mano es la que ha de buscar a 
la boca, y no la boca a la mano. Ni saque la lengua para recibir la 
comida, porque todo esto es mala criança. […] No se limpie los 
dientes con la servilleta, ni con las uñas, ni con el cuchillo, sino 
con algún limpiadientes decente, y pobre; notando siempre, que 
cosa de oro, ni plata, no se ha de ver jamás en mesa Religiosa.80 

	 El texto de Arbiol, al igual que otros más, buscaba no sólo la 
sacralización de los modales en la mesa y la “civilización” de las 

80 Ibidem, pp. 305-306.



160 / Genevieve Galán Tamés

costumbres, sino la cristianización en profundidad de todos los 
momentos de la vida religiosa. 
	 Como si se tratase de un ejercicio de ascesis corporal constante, 
sólo aquellas capaces de llevar a cabo una profunda “conversión” 
de sus costumbres, modales y gestos dentro de los monasterios, 
serían gratas a las ojos de Dios. Bolívar Echeverría señala que 
la experiencia barroca como forma de concebir la cristiandad 
significó de manera precisa “una teatralidad que se refleja en la 
espiritualidad, en los gestos, en las representaciones de la vida, la 
muerte, la fiesta, el cuerpo y hasta en una experiencia gastronómi-
ca”.81 Así, la “modestia” y la “humildad” corporal que proponían 
los manuales, las reglas y los confesores como ejemplos de gestos, 
se erigieron como ejes rectores en el afán por construir esta retó-
rica gestual propiamente femenina en la Nueva España. 

Bibliografía

Ampudia de Haro, Fernando. Las bridas de la conducta. Una aproximación 
al proceso civilizatorio español, Madrid, Centro de Investigaciones Socio-
lógicas, colección Monografías, 2007. 

Arbiol O. F. M., Antonio. La religiosa instruida con doctrina de la Sagrada 
Escritura y Santos Padres de la Iglesia Católica para todas las operaciones de 
su vida regular, desde que recibe el santo hábito hasta la hora de su muerte, 
Madrid, Imprenta Herederos de Manuel Román, 1717.

Azria, Régine y Danièle Hervieu-Léger (dirs.). Dicctionaire des faits religieux, 
Francia, Quadrige/puf, 2010.

Bachet, Jerôme. “Âme et corps”, en Régine Azria y Danièle Hervieu-Léger 
(dirs.), Dicctionaire des faits religieux, Francia, Quadrige/puf, 2010, pp. 
21-23.

Borja, Jaime Humberto. “Cuerpos barrocos y vidas ejemplares; la teatra-
lidad de la autobiografía”, Fronteras de la Historia. Revista de Historia 
Colonial Latinoamérica (Bogotá), vol. 7, 2002, pp. 119-136.

________. “Las reliquias, la ciudad y el cuerpo social. Retórica e imagen je-
suítica en el Reino de Nueva Granada”, en Perla Chinchilla y Antonella 

81 Bolívar Echeverría, apud Borja, “Cuerpos barrocos…”, op. cit., p. 102.



Gestualidad, teatralidad y cortesía: reglas y aprendizajes… / 161 

Romano (coords.), Escrituras de la modernidad. Los jesuitas entre cultura 
retórica y cultura científica, México, Universidad Iberoamericana/ehess, 
2008, pp. 105-141.

Bourdieu, Pierre. Esquisse d’une theorie de la pratique, París, Points, 1972.
Bravo Arriaga, María Dolores. “El ‘Costumbrero’ del convento de Jesús 

María de México o del lenguaje ritual”, en Mabel Moraña (ed.), Mujer 
y cultura en la colonia hispanoamericana, Pittsburgh, Biblioteca de Amé-
rica, 1996, pp. 161-170.

________. El discurso de la espiritualidad dirigida: Antonio Núñez de Miran-
da, confesor de Sor Juana, México, unam, 2001.

________. La excepción y la regla: estudios sobre espiritualidad y cultura en la 
Nueva España, México, unam, 1997.

Cavallo, Guglielmo y Roger Chartier (dirs.). Historia de la lectura en el mun-
do occidental, Madrid, Taurus, 2001 (1997).

Chinchilla, Perla y Antonella Romano (coords.), Escrituras de la moderni-
dad. Los jesuitas entre cultura retórica y cultura científica, México, Univer-
sidad Iberoamericana/ehess, 2008. 

Constituciones generales para todas las monjas y religiosas, sujetas a la obedien-
cia de la orden de nuestro padre San Francisco en toda esta familia cismon-
tana…, con licencia en Madrid, en la Imprenta Real, año m.dc.xlii.

Corbin, Alain, Jean-Jacques Courtine y Georges Vigarello (dirs.). Historia del 
cuerpo. Del Renacimiento a la Ilustración, 2 vols., Madrid, Taurus, 2005.

Elias, Norbert. El proceso de la civilización: investigaciones sociogenéticas y 
psicogenéticas, 3ª. ed., México, Fondo de Cultura Económica, 2009. 

Glantz, Margo. “El cuerpo monacal y sus vestiduras”, en Petra Schumm 
(ed.), Barrocos y modernos: nuevos caminos en la investigación del barro-
co iberoamericano, Madrid/Frankfurt, Iberoamericana/Vervuert Verlag, 
1998, pp. 193-203.

________. “El entorno de Sor Juana”, en Obras reunidas. Ensayos sobre litera-
tura colonial, México, Fondo de Cultura Económica, 2006, pp. 129-212. 

________. “Introducción. Un paraíso occidental: el huerto cerrado de la 
virginidad”, en Carlos de Sigüenza y Góngora, Parayso Occidental plan-
tado y cultivado por la liberal y benéfica mano de los muy católicos y po-
derosos reyes de España nuestros señores en su magnífico real convento de 
Jesús María de México, México, unam/Condumex, 1995 [1684], pp. 
xviii- xlvi. 

Goffman, Erving. La presentación de la persona en la vida cotidiana, 2ª ed., 
Buenos Aires, Amorrortu, 2009.



162 / Genevieve Galán Tamés

Gonzalbo Aizpuru, Pilar. “La vida social urbana del México colonial”, en 
Carlos Alberto González Sánchez y Enriqueta Vila Vilar (comps.), Gra-
fías del imaginario. Representaciones culturales en España y América (siglos 
xvi-xviii), México, Fondo de Cultura Económica, 2003, pp. 590-607.

________. “Reffugium Virginum. Beneficencia y educación en los colegios 
y conventos novohispanos”, en Manuel Ramos (coord.), El monacato 
femenino en el Imperio español. Monasterios, beaterios, recogimientos y co-
legios. Memoria del II Congreso Internacional, México, Condumex, 1995, 
pp. 429-442.

González Sánchez, Carlos Alberto y Enriqueta Vila Vilar (comps.). Gra-
fías del imaginario. Representaciones culturales en España y América (siglos 
xvi-xviii), México, Fondo de Cultura Económica, 2003.

Henneau, Marie-Élisabeth. “Corps sous le voile à l’époque moderne”, en 
Cathy McClive y Nicole Pellegrin (eds.), Femmes en fleurs, femmes en 
corps. Sang, santé, sexualités, du Moyen Âge aux Lumières, Saint-Étienne, 
Publication de l’Université de Saint-Étienne, 2010, pp. 59-100. 

Ibsen, Kristen. Women’s spiritual autohagiography in colonial Spanish Ameri-
ca, Gainesville, University Press of Florida, 1999.

Iparraguirre S. J., Ignacio. Historia de los Ejercicios de San Ignacio, Roma, 
Institutum Historicum S. I., 1973.

Lavrín, Asunción. Brides of Christ. Conventual Life in Colonial Mexico, Stan-
ford University Press, 2008.

________. “María Marcela Soria: una capuchina queretana”, en Asunción 
Lavrín y Rosalva Loreto (eds.), Diálogos espirituales. Letras femeninas 
hispanoamericanas. Siglos xvi-xix, México, Universidad de las Américas/
Benemérita Universidad de Puebla, 2006, pp. 74-93.

Le Breton, David “Techniques du corps” en Régine Azria y Danièle Her-
vieu-Léger (dirs.), Dicctionaire des faits religieux, Francia, Quadrige/puf, 
2010, pp. 1210-1215.

Le Brun, Jacques. “L’institution et le corps, lieux de la mémoire. D’après les 
biographies spirituelles féminines du xviie siècle”, Corps écrit, núm. 11, 
1984, pp. 111-121.

Libro de ceremonias, religiosas concepcionistas, principios del siglo xviii; 
agnm, Bienes Nacionales, leg. 1025, expediente 10, s/f.

Llave de oro, para abrir las puertas del cielo: la regla y ordenaciones de las mon-
jas de la Inmaculada Concepción de Nuestra Señora la madre de Dios…, 
México, Reimpreso en la imprenta de Doña María Fernández de Jáu-
regui, 1815. 



Gestualidad, teatralidad y cortesía: reglas y aprendizajes… / 163 

Loreto López, Rosalva. “La sensibilidad y el cuerpo en el imaginario de las 
monjas poblanas del siglo xvii”, en Manuel Ramos (coord.), El mona-
cato femenino en el Imperio español. Monasterios, beaterios, recogimientos 
y colegios. Memoria del II Congreso Internacional, México, Condumex, 
1995, pp. 541-555.

________. “Leer, cantar, contar y escribir. Un acercamiento a las prácti-
cas de lectura conventual. Puebla de los Ángeles, México, siglos xvii y 
xviii”, Revista de Estudios Novohispanos (México), Universidad Nacional 
Autónoma de México/Instituto de Investigaciones Históricas, vol. 23, 
núm. 23, 2000, pp. 67-95.

Martín Criado, Enrique. “Habitus”, en Román Reyes (dir.), Diccionario crí-
tico de las ciencias sociales. Terminología científico-social, Madrid/México, 
Plaza y Valdés, 2009. En línea: <pendientedemigracion.ucm.es/info/
eurotheo/diccionario/H/habitus.htm>.

McClive, Cathy y Nicole Pellegrin (eds.). Femmes en fleurs, femmes en corps. 
Sang, santé, sexualités, du Moyen Âge aux Lumières, Saint-Étienne, Publi-
cation de l´Université de Saint-Étienne, 2010.

Modo de vida de las monjas de la Inmaculada Concepción de Nuestra Señora, 
Sacada de la Orden y Estatuto de su Orden, concedida por el Papa Julio II, 
México, Imprenta de Bernardo Calderón, mercader de libros de la calle 
de San Agustín, año de 1630.

Mora, Juan Antonio. Espejo crystalino de paciencia y viva imagen de Christo 
Crucificado en la admirable vida y virtudes de la venerable Madre Sor 
María Ynés de los Dolores, religiosa professa en el religioso Convento de San 
Lorenzo de la Ciudad de México, México, Imprenta Real Superior de 
Gobierno de los Herederos de la Viuda de Miguel de Rivera Calderón, 
1729. 

Moraña, Mabel (ed.). Mujer y cultura en la colonia hispanoamericana, Pitts-
burgh Biblioteca de América, 1996. 

Núñez de Miranda S. J., Antonio. Cartilla de la doctrina religiosa para las 
niñas que desean ser 	 monjas, México, Viuda de Ribera, 1708. 

________. Distribución de las obras ordinarias y extraordinarias del día, para 
hazerlas perfectamente, conforme al estado de las señoras religiosas. Instrui-
da con doze maximas substanciales, para la vida regular, y espiritual. Dis-
puesta por el R.P.M. Antonio Nuñez, de la Sagrada Compañía de Jesvs. 
Prefecto que fue de la illustre Congregación de la Purissima. Sale a la luz a 
solicitud y expensas de las señoras religiosas del Convento Real de Jesus Ma-
ría, México, Viuda de Miguel de Ribera Calderón, 1712. 



164 / Genevieve Galán Tamés

________. Exercicios espirituales de San Ignacio acomodados a el Estado, y Pro-
fession Religiosa de las Señoras Virgenes, Esposas de Christo: instruido con 
un diario, breve, pero suficiente de todos los éxercicios cotidianos para que 
se empiezen a exercitar…, México, Viuda de Bernardo Calderón, 1695.

________. Plática doctrinal que hizo el Padre de la Compañía de Jesús: en la 
prosession de una Señora Religiosa del Convento de S. Lorenco…, 2a impre-
sión, México, Viuda de Bernardo Calderón, 1710. 

Orden que se ha de guardar con la que entra en religión y modo de que se ha 
de vestir el hábito de las religiosas de la Puríssima Concepción de Nuestra 
Sra. y de San Gerónimo, sujetas al ordinario de este Arzobispado de México, 
México, Impr. Nueva de la Biblioteca Mexicana, 1756. 

Pellegrin, Nicole. “Cuerpo del común, usos comunes del cuerpo”, en Alain 
Corbin, Jean-Jacques Courtine y Georges Vigarello (dirs.), Historia del 
cuerpo. Del Renacimiento a la Ilustración, Madrid, Taurus, 2005, pp. 
113-166.

Ramos, Manuel (coord.). El monacato femenino en el Imperio español. Mo-
nasterios, beaterios, recogimientos y colegios. Memoria del II Congreso Inter-
nacional, México, Condumex, 1995.

Regla de las monjas de la Orden de la Purissima, y inmaculada Concepcion de 
la virgen santissima nuestra señora dada por el santissimo papa Julio Segun-
do, en el año de la encarnación del señor 1509…, Madrid, En la imprenta 
de la causa de la venerable Madre de Agreda, 1744.

Regla y constituciones que han de guardar las religiosas de los conventos de Nues-
tra Señora de la Concepcion y la Santisima Trinidad de la Ciudad de los 
Ángeles, Puebla, México, Reimpresas por la Imprenta del Seminario Pa-
lafoxiano, 1773.

Reglas y constituciones que por autoridad apostólica deben observar las religiosas 
Gerónimas del convento de San Lorenzo de México: reimpresas a solicitud 
de la R. M. Dominga de la Presentación, Priora que ha sido, y ahora es 
actual de dicho convento…, México, Viuda de F. Rodríguez de Lupercio, 
1707.

Restif, Bruno. “Langages du corps et langages du culte dans les status syno-
daux et les décrets des conciles provinciaux en France, à la fin du xvi e et 
au debut du xviie siècle”, ponencia presentada dentro del coloquio “Les 
langages du culte aux xviie et xviiie siècles”, Reverenter, distincte devote-
que, Le Puy-en-Velay, Francia, 28 de octubre de 2010.

Reyes, Román (dir.). Diccionario crítico de las ciencias sociales. Terminología 
científico-social, Madrid/México, Plaza y Valdés, 2009. 



Gestualidad, teatralidad y cortesía: reglas y aprendizajes… / 165 

Schmitt, Jean-Claude. La raison des gestes dans l’Occident médiéval, París, 
Éditions Gallimard, 1990.

Sigüenza y Góngora, Carlos de. Parayso Occidental plantado y cultivado por 
la liberal y benéfica mano de los muy católicos y poderosos reyes de España 
nuestros señores en su magnífico real convento de Jesús María de México, 
México, unam/Condumex, 1995 [1684].

Schumm, Petra (ed.). Barrocos y modernos: nuevos caminos en la investigación 
del barroco iberoamericano, Madrid/Frankfurt, Iberoamericana/Vervuert 
Verlag, 1998.


