
El “género” como concepto y algunas 
transformaciones intelectuales dentro 
de los estudios literarios
“Genre” as a concept –and some intellectual 
transformations within literary studies

		H  ans Ulrich Gumbrecht

		  Stanford University
		  Estados Unidos

Abstract

There was a time, a little less than half a century ago, in which the concept 
of gender was loaded with the promise of a future thinking that would be 
oriented towards an institutional transformation of literary studies. It was 
only when my friend Perla Chinchilla recently spoke on the project of orga-
nizing a panel discussion on “gender today” that I realized that the topic had 
lost the state of glory that it had once enjoyed in my intellectual world. I felt 
immediately interested in this contrast, a feeling that grew once I could not 
find a straightforward explanation that explained what had happened, and 
became even larger when I couldn’t remember any instance of open polemics 
to which I could attribute the diminishing interest in the concept of genre.  
	 Keywords: gender, discourse, interpretation, theory, literature

Resumen
Hubo un tiempo, hace poco menos de medio siglo, en el que el con-
cepto de género cargaba consigo la promesa de un pensamiento futuro 
orientado a una transformación institucional de los estudios literarios. 
Pero fue sólo cuando mi amiga Perla Chinchilla habló hace poco so-
bre el proyecto de organizar un debate acerca de “el género hoy día” 
cuando me di cuenta de que el tema había perdido, hace ya tiempo, el 
estado de gloria del que antaño había gozado en mi mundo intelectual. 

Historia y Grafía, Universidad Iberoamericana, año 22, núm. 43, julio-diciembre 2014, pp. 41-49



42 / Hans Ulrich Gumbrech

De inmediato este contraste me pareció interesante, sentimiento que se 
acrecentó cuando no pude encontrar una explicación inmediata que die-
ra cuenta de lo que había sucedido, ni recordar algún momento de po-
lémica abierta a la que pudiera atribuírsele el menguante interés en el 
concepto de género.
	 Palabras clave: género, discurso, interpretación, teoría, literatura

Artículo recibido: 27-08-2014
Artículo aceptado: 12-11-2014

Cuando se lanzó la revista francesa Poétique en 1970, ésta en-
contró reconocimiento casi inmediato en un amplio sector 

académico internacional; por ello parecía plausible –por no de-
cir “necesario”– que uno de los siete textos que conformaron ese 
primer número se enfocara en la teoría de género. Cuatro años 
después de su discurso inaugural en la Universidad de Konstanz, 
cuyo tema fue “La historia literaria como provocación de los es-
tudios literarios”, y que se convertiría en el manifiesto fundante 
para los estudios de recepción, Hans Robert Jauss escribió sobre 
la teoría de género como una potencia para el desarrollo de una 
nueva visión sobre la literatura medieval. En nuestra retrospec-
tiva, el ensayo de Jauss encuentra su lugar entre dos perspectivas, 
o quizá “paradigmas” interrelacionados, emergentes en ese en-
tonces, y que pronto se establecerían en esta disciplina. En el 
entendimiento de los estudios de recepción como paradigma, 
el componente decisivo dentro de la fenomenología del género 
fue lo que Jauss, tomando prestada la noción del sociólogo Karl 
Mannheim, llamó horizonte de expectativa. El lector de literatura 
–explicaba, y nosotros complementamos: el lector de cualquier 
texto– encontrará una primera orientación en la memoria sedi-
mentada de sus lecturas previas y las lecturas de otros transmitidas 
a él. Estas memorias son los horizontes de expectativa y, según 
Jauss, la calidad estética de los textos literarios dependía al parecer 
del grado y las condiciones en la cuales cada uno de ellos los supe-
raba, hasta hacer necesaria su restructuración.



El “género” como concepto, y algunas transformaciones… / 43 

	 Que los horizontes de expectativas fueran orientaciones de lec-
tura sería el segundo paso que, unos cuantos años después, tomó 
la teoría de género (visible sobre todo en el contexto académico 
alemán en las publicaciones del germanista Wilhelm Vosskamp). 
Este paso se uniría con las correspondientes orientaciones de escri-
tura a la orden para formar el tipo de grupos de comportamiento 
–habituados y uno al otro complementados– que llamamos ins-
tituciones. Una vez identificados como instituciones, los géneros 
aparecieron sujetos a una transformación histórica de una ma-
nera no teleológica y, por tanto, individual, cuyo estatus incluía la 
necesidad de que estuvieran basados en orígenes históricos especí-
ficos y la posibilidad de alcanzar un final histórico. Los conceptos 
de parecido familiar o serie histórica de Wittgenstein se volvieron 
los establecidos para describir este tipo de trayectoria temporal. 
Así, en su versión más meticulosa, los géneros textuales como ins-
tituciones pueden ser descritos1 como “series históricas de actos 
de escritura y lectura, habituados y mutuamente adaptados”.
	 Desde principios de los años setenta, esta aproximación al “gé-
nero” se estableció con tanta velocidad y firmeza dentro de los 
estudios literarios, que se ha vuelto difícil para nosotros imaginar 
(y, aun, recordar) la excitación intelectual que en su momento 
produjo. Creo que tuvo algo que ver con el estatus de aquellas 
discusiones, como el parteaguas decisivo hacia una historización 
completa de los estudios literarios e, incluso, de la estética litera-
ria. Hasta ese entonces, los géneros habían sido entendidos –sobre 
todo bajo la influencia de la lingüística estructural que había al-
canzado su cenit en los sesenta– como “tipos de textos”. Esto es, 
como conceptos que proveían un nivel de abstracción más ele-
vado en la contemplación de la literatura o, de manera alternativa 
y enraizados en una visión más tradicional y más ambiciosa, como 

1 “Descritos” y no “definidos”, siguiendo la propuesta, propia de la filosofía 
analítica, que limita el uso del verbo “definir” a los fenómenos de duración 
metahistórica.



44 / Hans Ulrich Gumbrech

originados en modos de expresión humana “naturales” y, por 
tanto, metahistóricos y transculturales. En contraste, al ver los 
géneros como instituciones, había no sólo una multiplicidad de 
fenómenos y aspectos relacionados a una literatura cuya historici-
dad se hacía visible por primera vez,2 sino que la recién formulada 
perspectiva también hizo popular la pregunta por las “funciones 
sociales” específicas a las que atendía el texto literario en situacio-
nes históricas específicas, así como en posibles convergencias con 
otras instituciones. Fue como, si de la nada, y gracias a esta nueva 
manera de ver el género como una institución, el texto literario –a 
pesar de su doble aura resultado de ser ficción y estar aislado a tra-
vés de su “autonomía estética”–, se había acercado a la dimensión 
de la realidad al ser concebido como una “construcción social” 
compleja.
	 Por último, esta perspectiva contribuiría a provocar un 
nuevo nivel de complejidad en la reflexión sobre la estética de 
la literatura. El hecho de que los textos individuales se estaban 
produciendo y leyendo como parte de instituciones históricas es-
pecíficas hacía más obvia que nunca la improbabilidad de que, en 
efecto, éstos pudieran ser entendidos, y aun disfrutados, en con-
textos históricos ajenos a los de su origen. Nunca antes se había 
mostrado con tanta claridad que aquella capacidad y afirmación 
de los textos “clásicos” o “eminentes” de poder llegar a lectores en 
situaciones distintas y hablarles con un “efecto de inmediatez”3 
permanente, era paradójica en sí.
	 De la misma manera, el empuje dentro de la tradición de los 
estudios literarios hacia la historización nunca había sido tan 
fuerte y compleja como lo fue en los años setenta y ochenta, y 
nunca más lo sería después; no es coincidencia, además, que en 
dicha época el trabajo de Michel Foucault tuvo su más fuerte im-

2 Aquellos fueron los años, por ejemplo, en los que el ensayo de Michel Foucault 
sobre la historicidad del autor encontró reconocimiento amplio.
3 En palabras de Hans Georg Gadamer, “unmittelbare Sagkraft der eminenten 
Texte”.



El “género” como concepto, y algunas transformaciones… / 45 

pacto. En la obvia convergencia con la noción central de discurso 
propia del trabajo de Foucault, el recién desarrollado concepto 
de “género como institución” fue clave para un movimiento de 
innovación intelectual. Como potencia intelectual y como el 
punto de apertura para varios niveles de trabajo conjunto entre 
departamentos de Estudios Literarios y de Historia, esta potencia 
se ha preservado y ha quedado disponible desde entonces (so-
bre todo en el nivel de la reconstrucción de estructuras pasadas 
de conocimiento cotidiano inherente a la idea del género como 
institución).

*

Fue también en aquellos años cuando, en el emblemático libro 
Metahistoria de Hayden White, publicado en 1973, un concepto 
de género historizado con mucho menos intensidad contribuyó 
a la idea, después etiquetada como “neohistoricista” y que ins-
piró la fundación de revistas como Historia y Grafía, de que cada 
situación del pasado permitía una variedad de reconstrucciones 
diferentes (con rigor: una infinidad de reconstrucciones diferen-
tes) de acuerdo con las diversas tradiciones de género (tragedia, 
comedia, etc.) desde las cuales dicho pasado sería reconstruido y 
hecho presente. Sin embargo, ésta fue una discusión que afectó 
sobre todo a la historia entendida como disciplina académica, y 
que sólo tuvo un impacto secundario sobre los estudios literarios 
donde, al igual que en los departamentos de Historia, comenza-
ron debates sobre las diferentes formas y géneros de la escritura de 
la historia literaria (mi libro, Eine Geschichte de spanischen Litera-
tur, publicado en 1991, pertenece a este movimiento). Además de 
abrir un espacio para las discusiones de nuestra propia escritura 
desde el ángulo del género, un grado mucho más intenso de his-
torización de género ha continuado como el estándar intelectual 
dentro de la historia literaria.
	 Sin embargo, dentro del contexto académico de Estados Uni-
dos, las décadas de los ochenta y noventa fueron un tiempo en el 



46 / Hans Ulrich Gumbrech

cual el movimiento intelectual más fuerte dentro de los estudios 
literarios se alejaba de nuevo del concepto de género y de la in-
tensa actividad de historización que éste había llevado a cabo. Me 
refiero, por supuesto, al momento ahora extrañamente intenso 
–y cronológicamente circunscrito– en el que el impulso principal 
dentro de los estudios literarios –si no es que dentro de las huma-
nidades en general– surgió del trabajo de Jacques Derrida y del 
movimiento que éste generó bajo el nombre de “deconstrucción”. 
Sugiero entender la deconstrucción de una manera muy abstracta 
y completa (esto es: con deliberación no-deconstructiva), como 
un ejercicio en hermenéutica existencial individualista que reite-
raría, una y otra vez, los pasos hacia la doble experiencia en la que, 
por principio, la creencia en una posibilidad humana de alcanzar 
una “realidad” por fuera del lenguaje era una peligrosa ilusión 
y, segundo, en la que todas las instituciones, bases epistemológi-
cas y afirmaciones de realidad hechas dentro de nuestros mundos 
construidos a partir del lenguaje, podían ser cuestionadas y trans-
formadas de manera individual (esto es, deconstruidas).
	 Ahora, a diferencia de la novedosa investigación de género en 
los estudios literarios, y de un neohistoricismo en el que el aspecto 
de la constructibilidad social se enfatizaba con orgullo como una 
conquista intelectual, la deconstrucción cultivó una actitud ante 
todo melancólica vis-à-vis dichas perspectivas filosóficas: se supo-
nía que no existía ningún camino ni trayectoria por medio de los 
cuales uno pudiera tener la más mínima esperanza de trascender 
(o de salir de) el mundo construido lingüísticamente. Esto no 
significó que la añoranza por una perspectiva más potente (meta-
física) de las cosas haya dejado de existir en algún momento; pero 
sí que, como instituciones y por lo tanto realidades “construidas”, 
las dimensiones como lo eran “Historia” y “Género” gozaban de 
poca estima en el mundo de la deconstrucción (todavía recuerdo 
con nitidez a algunos amigos de la deconstrucción que dieron a 
la ausencia de textos narrativos en la obra de Derrida el estado 
de un principio de reserva filosófica en contra de la historia y 



El “género” como concepto, y algunas transformaciones… / 47 

la historización: “pero, Jacques nunca nos dijo ninguna narra-
tiva”). Con mucho de este espíritu, el ensayo de Derrida “La ley 
del género”, publicado en 1980, trató de socavar con ironía las 
afirmaciones de realidad inherentes al concepto de género, al con-
traponer la tendencia del “género” a enfatizar distinciones ante la 
pulsión del “género” [gender] a fundirse (por supuesto, el juego de 
palabras que Derrida utilizaba pierde mucho de su encanto en la 
traducción). 

***

Lo que me fascina hoy (al escribir estas líneas a principios de 
marzo 2014) de la deconstrucción como fenómeno histórico (i. 
e. desde la misma perspectiva de historización que el movimiento 
en sí trataba de resistir) es la velocidad con la que perdió tanto 
su aura como su fuerza singular como movimiento intelectual. 
La afirmación de que, como humanos, nunca dispondremos de 
ningún estrato de realidad objetiva, ya no es un mensaje nuevo, 
siquiera emocionante, que provoque consecuencias existenciales. 
La insistencia en una constructibilidad del mundo disponible a 
nosotros se ha vuelto asimismo banal. Por último, en mi trabajo 
más reciente he estado tratando de discutir que la historización, 
también, es un ejercicio intelectual cuya dependencia en cierta 
“cronotopía” (i. e., construcción social del tiempo) específica, 
llamada “historicismo”, se nos ha vuelto más transparente ahora 
que un diferente tipo de cronotopía (que yo llamo la cronotopía 
del “presente amplio”) se ha establecido lado a lado con la cro-
notopía historicista tradicional, en nuestra cotidianidad. En esta 
situación de yuxtaposición epistemológica, la historia literaria no 
sólo continúa sobreviviendo dentro de la cronotopía historicista 
remanente y como una subdisciplina basada en su mayoría en el 
trabajo género-histórico, sino que goza también de un éxito revi-
talizado gracias a nuevas preguntas y proyectos que ahora pueden 
abarcarse con las herramientas de investigación electrónicas dis-



48 / Hans Ulrich Gumbrech

ponibles (visible de manera notoria en el trabajo de mi colega en 
Stanford, Franco Moretti). 
	 Pero no creo que la Historia, entendida como un estrato de 
continuidad de la investigación y la epistemología, esté en el 
centro del movimiento intelectual de los estudios literarios hoy 
día. Si la nueva cronotopía del “presente amplio” parece haber 
borrado, o por lo menos mitigado, el efecto de “ajenación” his-
toricista que hacía tan precario e improbable nuestro acceso a la 
literatura del pasado, existe una tendencia en los estudios litera-
rios contemporáneos, en especial entre los colegas más brillantes 
de las generaciones más jóvenes, de entablar una relación exis-
tencial, más que histórica, con los textos individuales del pasado 
(este movimiento puede convergir con la nueva inclinación entre 
candidatos doctorales de los departamentos de inglés en las uni-
versidades estadounidenses de preferir programas de redacción 
creativa por encima de programas de crítica literaria). Como 
ejemplo, me refiero a sólo una figura precursora de este movi-
miento que es parte de mi generación: como uno de los grandes 
conocedores de Dante en nuestro tiempo, mi amigo Robert P. 
Harrison invierte con frecuencia –y sin apología– la complejidad 
de su conocimiento y sofisticación histórica para abrir posibili-
dades de lectura mediante las cuales el trabajo de Dante pueda 
hablar “directamente” a las cuestiones sistemáticas de hoy día, 
sobre todo cuestiones que tienen que ver con la situación y la 
problemática de la vida individual a principios del siglo xxi. 
	 En esta dinámica intelectual que se fusiona con la gran tra-
dición occidental de leer filosofía sin intentar reemplazarla, ha 
tomado vida un aspecto de género que con dificultad podría ser 
más diferente al tono intelectual que caracterizó la concentración 
en torno a la historicidad del género alrededor de 1970. En la 
búsqueda de formas discursivas que les permitieran abordar tex-
tos de la tradición literaria y liberar el potencial de provocación 
existencial inherente a ellos, algunos críticos literarios acaban de 
descubrir la tradición del “ensayo” como una orientación e inspi-



El “género” como concepto, y algunas transformaciones… / 49 

ración en su propia escritura. Comenzando con Montaigne por 
supuesto, existe una variedad maravillosa de autores con quien 
puede uno relacionarse al colocarlos como modelos de este espí-
ritu. Pero el más improbable de los redescubrimientos es quizá, 
por lo menos desde la perspectiva de los setenta donde esta breve 
reflexión encuentra su punto de partida, es una colección de ensa-
yos publicados en 1910 por un Georg Lukács (muy) premarxista 
bajo el título El alma y las formas. En ellos, Lukács intentó iden-
tificar una forma textual que les permitiera a él y a sus amigos 
escribir y pensar en una creciente proximidad a los textos litera-
rios, y así liberar su potencia existencial, y él descubrió el ensayo 
como un género que “empieza con la vida” y “regresa a la vida”. 
Si bien es obvio que la inspiración principal en esta empresa pro-
vino del romanticismo temprano (sobre todo germánico) como 
un contexto histórico específico, parece atribuirle un estado me-
tahistórico al ensayo como forma y al gesto intelectual que éste 
representa y posibilita. 
	 Como lo he dicho antes, con dificultad podemos imaginar 
una distancia más grande que la que existe entre esta actitud a la 
vez reciente y antigua hacia el texto literario y el empuje “radical” 
hacia la historización de los estudios literarios motivada por  el 
enfoque sobre “género” que se dio a principio de los setenta. Pero 
tal distancia mutua no prohíbe el que los resultados de investiga-
ciones “radicalmente históricas” sean de interés para las lecturas 
más existencialistas de nuestro presente.

Traducción de William Brinkman-Clark


