
El acontecimiento histórico 
entre Esfinge y Fénix
The historical event between Sphinx and Phoenix

		  François Dosse

		  Université Paris-Est Créteil
		  Francia

Abstract

The event returns to the centre of historical research. For a great part of the 
xix century, the event was considered insignificant when the understanding 
of historical processes was at hand; however, the notion of event that returns 
is not the one that Annales negated during the 1920’s. The event returns 
bearing two faces: that of the enigma (Sphinx) and the other, one of constant 
reinterpretation (Phoenix)

	 Keywords: event, history, human sciences, future.

Resumen
El acontecimiento regresa al centro de la investigación histórica. Este 
fue considerado durante gran parte del siglo xx como algo insignificante 
para entender la dinámica de los procesos históricos. Sin embargo, la 
noción de acontecimiento que retorna no es la que Annales negó en los 
veinte del siglo pasado. El acontecimiento retorna con dos rostros: el de 
enigma (Esfinge) y el de reinterpretación constante (Fénix). 

	 Palabras clave: acontecimiento, historia, ciencias humanas, futuro.

Artículo recibido: 21/06/2013
Artículo aceptado: 09/10/2013

Historia y Grafía, Universidad Iberoamericana, año 21, núm. 41, julio-diciembre 2013, pp. 13-42



14 / François Dosse

Por todas partes se asiste al “regreso” del acontecimiento. El 
renacimiento de la colección “Las jornadas que hicieron a 

Francia”, publicadas por Gallimard, es uno de tantos síntomas. 
Las nociones de estructura, de invariante, de larga duración, de 
historia inmóvil han sido sustituidas por las nociones de caos or-
ganizador, fractal, teoría de las catástrofes, emergencia, enacción, 
mutación, ruptura…
	 Este viraje no afecta únicamente a la disciplina de la historia. 
En general toca a todo el conjunto de las ciencias humanas y tes-
timonia una nueva preocupación que consiste en poner atención 
a eso que vuelve nuevamente como interrogación reformulada 
sobre el acontecimiento. Por todo esto parece oportuno intentar 
una nueva observación, desde diversas disciplinas, de la noción de 
acontecimiento, para valorar la fecundidad potencial de su valor 
heurístico. Como lo ha dicho Michel de Certeau a propósito de 
mayo del 68, “el acontecimiento es lo que llega”,1 lo que induce 
un desplazamiento de la relación del principio del acontecimiento 
en relación con su final, de sus causas a sus huellas. 
	 Después del largo eclipse del acontecimiento en las ciencias 
humanas, el “retorno” espectacular que vemos, sin embargo, no 
tiene nada que ver con la concepción restrictiva de la escuela his-
tórica metódica del siglo xix. El objeto de esta investigación es 
buscar las claves de comprensión de la nueva era que atravesamos, 
la de una nueva relación con la historicidad marcada por una 
evenementalización* del sentido en todos los dominios. Más que 
retorno, vivimos un renacimiento o un regreso de la diferencia.

1 Michel de Certeau, La prise de la parole et autres écrits politiques, 1994. (1968). 
[Hay traducción al español por la Universidad Iberoamericana. N. de la T.]
* Este término, inexistente en español, lo usamos siguiendo la palabra fran-
cesa de événement/ événementialisation, (procede de evento, que en este ensayo 
traducimos como acontecimiento) y que en francés sugiere una multiplicación 
o generalización de acontecimientos; una historia de “superficie” que se hace 
tomando en cuenta el tiempo más corto, el de los acontecimientos. Adelante 
cuando cita a F. Braudel. [N de la T.]



El acontecimiento histórico entre Esfinge y Fénix / 15 

	 La publicación, en 2005, de una obra que dirigió un historiador 
particularmente innovador –nos referimos a Alain Corbin– y que 
se volvió casi un best-seller, sobre las grandes fechas de la Historia 
de Francia, es absolutamente significativo del nuevo entusiasmo 
por los acontecimientos.2 En la base de esta publicación está la 
excelente idea de cotejar un polvoriento y viejo manual de 1923 
dirigido a un público escolar de primaria, retomando esas viñetas 
que presentan las grandes fechas de la historia de Francia, con el 
fin de confrontar este evangelio nacional con la mirada erudita de 
medio centenar de historiadores de la actualidad. ¿Qué es lo que 
regresa del acontecimiento? ¿Asistimos a un simple retorno de 
una evenemecialidad factual, o al nacimiento de una nueva mirada 
del acontecimiento? Pero ante todo se nos plantea la cuestión de 
saber qué es un acontecimiento.
	 Conviene ver, en primer lugar, algunos diccionarios, para 
conocer cómo se constituyó, a través del tiempo, el término 
“acontecimiento”. Su uso se constata desde el siglo xv y tiene, en 
ese momento, un sentido particularmente amplio y vago que sig-
nifica todo “lo que sucede”. Proviene, nos recuerda Alain Rey,3 del 
latín evenire que quiere decir: “salir”, “tener un resultado”, “produ-
cirse”, “advenir”, esto es pues, “acontecimiento”. Por ejemplo, en 
Cicerón su uso evoca el fin de un proceso, su resultado. Al mismo 
tiempo, la palabra acontecimiento viene de eventum y eventos, 
que designa “un fenómeno en tanto que produce” una ruptura, 
pero es raramente empleado, salvo en plural: eventa, que “Añade 
probablemente una connotación de final feliz”.4 A diferencia de 
hoy, la acepción latina no tenía por objeto la significación de lo 
inesperado, el surgimiento de lo nuevo. Se le encuentra también 

2 Alain Corbin (dir.), 1515 et les grandes dates de l’histoire de France revisitées par 
les grands historiens d’ahujourd’hui, 2005. 
3 Alain Rey (dir.), Dictionnaire historique de la langue français, p. 751.
4 Emmanuel Boisset, “Événement”, “Aperçu historique sur le mot Evénement”, 
p. 18.



16 / François Dosse

en el mundo griego con la noción de Kairos, antecedente de la 
idea de acontecimiento. El Kairos en los griegos tenía la facultad 
de conjugar Aion y Cronos para significar la realización de un acto 
en el momento oportuno que no convenía dejar pasar. La divini-
dad que representaba a Kairos era un efebo de espesa cabellera, al 
cual se debía tomarlo por los cabellos para aprovechar la ocasión. 
El éxito de esa operación permitía actuar con eficacia, dominar 
la situación y, al tomarla con las manos en su núcleo, ocurría un 
cambio radical. El término Kairos es particularmente difícil de 
traducir, nos dice Bárbara Cassin, que ve en él, lo particular de la 
temporalidad sofista.5 Esta noción introduce a la vez la ruptura y 
la apertura, oponiéndose a telos: “El Kairos es autotélico, contiene 
en sí mismo su propio fin”. Es ese paso furtivo mediante el cual 
podemos comprender la economía de la idea de finalidad, al en-
contrar la identidad en lo propiamente singular.
	 En su acepción dominante en el siglo xvi, el término aconteci-
miento nos remite al hecho de alcanzar una salida, un suceso, un 
desenlace. La palabra será utilizada todavía con este sentido por 
mucho tiempo, incluso cuando este último caiga poco a poco en 
desuso. Sièyes escribe todavía en 1789: “El público no se puede 
equivocar en cuanto al momento oportuno. Siempre lo hemos 
escuchado desaprobar una medida de la cual preveía un aconteci-
miento”. Además, en el siglo xvii este sentido desaparece poco a 
poco para dar lugar a la noción de que algo ha pasado, a un hecho 
de cierta importancia, de naturaleza algo excepcional que rompe 
con una rutina, sentido que ha conservado desde entonces. Pero 
esta estratificación de sentido hace posibles múltiples usos que 
utilizan una u otra significación. Así, Flaubert usa el vocablo a la 
vez como significando de todo eso que se inserta en una trama 
temporal: “Por un largo tiempo, no tuve ninguna visita, ni un 
acontecimiento, tan pequeño como fuera, no se presentaba en mi 
plana existencia, poco adornada de distracciones”, y como sur-

5 Barbara Cassin, L’effet sophistique, 1995. 



El acontecimiento histórico entre Esfinge y Fénix / 17 

giendo de lo excepcional: “Amílcar no se intimidaba. Contaba 
con algo imprevisto [événement], decisivo, extraordinario”.* 
	 Se puede distinguir una triple estratificación del término 
acontecimiento hasta el francés moderno. En primer lugar, está 
ligado a una forma de causalidad, ya sea asegurando un desenlace, 
un resultado o estableciendo las condiciones de posibilidad de su 
realización: “[Mi proceso] se jugará finalmente al comienzo del 
invierno… Eso no quiere decir que esté preocupado por el acon-
tecimiento: primero, yo tengo la razón, todos mis abogados me lo 
aseguran”. Este uso es considerado como un viejo legado del pa-
sado, relegado a la esfera literaria. La segunda acepción establece 
una relación con uno o más sujetos humanos, y se refiere a eso 
que le sucede a alguien revirtiendo una dimensión, ya positiva, 
ya negativa, de ahí los sintagmas “feliz acontecimiento” o “triste 
acontecimiento”. La tercera significación es la idea de una rup-
tura inesperada a través del tiempo: “Es el incidente dramático: se 
acentúa el parentesco entre ‘incidente dramático’ y ‘desenlace’: el 
desenlace es primero una forma de discordancia”.6 
	 La evolución de estas tres formas de definición, surgidas entre 
los siglos xvii y xix, se notan mucho más si se siguen las edicio-
nes sucesivas del diccionario de la Academia. La edición de 1694 
traduce la coexistencia de tres significados que se presentan en 
la temporalidad, “la salida, el éxito de algo”, pero también, “una 
aventura notable” y, finalmente, “la sorpresa”. La edición de 1835 
confirma una inversión de las prioridades. Todo lo que remite a 
la salida, al resultado, no aparece más que en la tercera posición 
en beneficio de la idea de ruptura: “La palabra gana también en 

* Gustave Flaubert, Salambó, tr. de Aníbal Froufe, Barcelona, Comunicación y 
Publicaciones, 2006. [Aquí el traductor usa événement, la acepción de impre-
visto, decisivo, extraordinario. N. de la T.] 
6 Emmanuel Boisset, “Aperçu historique sur le mot Événement”, en Emmanuel 
Boisset y Philippe Corno (dirs.), Que m’arrive t-il? Littérature et événement, 
p. 23.



18 / François Dosse

neutralidad limitándose a decir ‘eso que llega’ ”.7 Por otro lado, 
todo evolucionó, el término se problematiza y se transforma en 
pregunta. Eso es lo que constituye todo el interés de la palabra 
acontecimiento, pues conservará hasta nuestros días esa tensión 
entre dos polos que son constitutivos de su naturaleza semántica. 
La noción se refiere, en efecto, por su doble ascendencia, tanto 
a la idea causal de salida, como a la de inesperada, sorpresa, y 
Emmanuel Boisset nota atinadamente lo que será el propósito 
de su obra: “El acontecimiento sería en la actualidad difícilmente 
reducible a una definición lexical que resultara satisfactoria”.8 
	 Las ciencias humanas que han buscado constituir su certeza 
en torno de las permanencias, las invariantes, quizá incluso las 
leyes, han considerado el acontecimiento, desde hace mucho 
tiempo, como un elemento perturbador, contingente, de débil 
significado, que convendría eliminar en función del progreso de 
la ciencia. Este proceso ha sido muy bien expuesto en el artículo 
consagrado al acontecimiento publicado por Roger Bastide a fina-
les de los años sesenta en la Encyclopaedia Universalis. Él considera 
que el acontecimiento es tomado en una doble acepción, tanto 
como una tensión entre “la del hombre sorprendido por su ‘ad-
venimiento’, traumatizado por él, o que saborea, al contrario, la 
especificidad, la particularidad y la novedad; y la del sabio que, 
reconociendo que la duración no puede ser más que ‘una serie 
de acontecimientos’, no ha dejado de reflexionar para intuir tras de 
su discontinuidad, la lógica de su sucesión”.9 Desde luego, el 
sociólogo Roger Bastide pone al frente la dimensión fundamen-
talmente antropocéntrica de lo que es un acontecimiento, cuya 
definición no puede englobar todo eso que pasa porque “no hay 
acontecimiento más que por el hombre y para el hombre”.10 Pero 
los años sesenta, dominados por la permanencia de la estructura 

7 Ibidem, p. 24.
8 Ibidem, p. 27.
9 Roger Bastide, “Événement”, p. 822. 
10 Ibidem, p. 823.



El acontecimiento histórico entre Esfinge y Fénix / 19 

de Lévi-Strauss, condujeron a Bastide a considerar la postura eru-
dita como la que persigue el objetivo estructural a distancia de la 
agitación evenemencial considerada como insignificante. Entonces 
el erudito debe ante todo, restituir la lógica en la cual se pretende 
disolver la singularidad del acontecimiento. La dimensión per-
turbadora de todo acontecimiento, feliz o infeliz, en oposición 
al equilibrio vigente del lugar, lleva al hombre a querer controlar 
ese caos potencial a fin de dar cuenta mejor de su destino. Por 
ello, según Bastide, el hombre no ha dejado de crear una ciencia 
de los acontecimientos para controlarlos, y esto ocurre desde las 
sociedades arcaicas. Él distingue tres tipos de ciencia que tienen 
esta finalidad. Las sociedades arcaicas hacen jugar ese rol a los 
numerosos dispositivos adivinatorios que se apoyan en los fun-
damentos mitológicos de estas civilizaciones. En las sociedades 
históricas, desde el pueblo hebreo con el Antiguo Testamento y 
Grecia Antigua, es la historia la que juega ese rol de control y de 
dominio, en tanto que la ciencia de la cronología pone en orden 
el desarrollo temporal en torno de un cierto número de referen-
cias evenemenciales. Finalmente, en la sociedad contemporánea, 
Bastide ve la emergencia de una nueva disciplina con la prospec-
tiva que tiene como objetivo el de poder proyectarse al futuro 
para dominar mejor los azares de los acontecimientos. Pero esta 
sucesión no acaba con la ambivalencia que continúa señalando la 
noción de acontecimiento entre su pertenencia posible a una ló-
gica temporal que permite marcar las constantes y, por otro lado, 
“eso que resiste a nuestro espíritu, eso que le permanece ‘opaco’ 
irreductiblemente”.11 
	 En la actualidad es diferente; el regreso del acontecimiento es 
escrutado bajo una mirada igual de científica pero que le atribuye 
todo su aspecto de novedad. De regreso como indicio o huella 
significante, el acontecimiento es tomado doblemente, como así 
lo invita su etimología: como resultado y como comienzo, como 

11 Ibidem, p. 824



20 / François Dosse

desenlace y como apertura de posibilidades. Se puede incluso de-
cir que la idea de Deleuze, según la cual “lo posible no preexiste, 
es creado por el acontecimiento. Es una cuestión de vida”12, tiende 
a imponerse, mientras que hasta hoy se tenía más la costumbre 
de privilegiar el antes del acontecimiento, la sedimentación causal 
que parecía suscitar su emergencia.
	 El acontecimiento-monstruo, el acontecimiento-mundo que 
golpea el corazón de la ciudad, o también el micro-aconteci-
miento que viene a perturbar la vida ordinaria del individuo, se 
coloca cada vez más como uno de los tantos enigmas irresolu-
bles, a la manera de la Esfinge que interroga las capacidades de 
la racionalidad e intenta esclarecerlas, no en su inanidad, sino en 
su incapacidad de saturar el sentido de eso que interviene como 
nuevo, ya que fundamentalmente el enigma alcanzado por el 
acontecimiento sobrevive a su desaparición. Raymond Aron ya 
había insistido sobre este deslizamiento propio del siglo xx hacia 
una acepción de acontecimiento moderno como indomeñable: 
“el término francés “acontecimiento” (evénement del latín even-
tus), por el contrario, puso el acento históricamente como salida 
imprevisible e imprevista de eso que pasó”.13

	 El acontecimiento es Esfinge, pero también es Fénix que 
nunca desaparece verdaderamente. Al dejar múltiples huellas, 
retorna sin detener la reinterpretación de su presencia espectral 
con los acontecimientos ulteriores, provocando configuraciones 
cada vez inéditas. En este sentido, hay pocos acontecimientos de 
los cuales podamos decir con certeza que están terminados, pues 
ellos son siempre susceptibles de reinterpretaciones ulteriores. Por 
otro lado, el renovado interés por los fenómenos singulares ase-
gura una nueva centralidad de la noción de acontecimiento. He 
tenido la ocasión de estudiar una tendencia similar que alimenta 

12 Gilles Deleuze y Félix Guattari, “Mai 68 n’a pas eu lieu”, pp. 75-76.
13 Raymond Aron, Dimensions de la conscience historique, p. 155.



El acontecimiento histórico entre Esfinge y Fénix / 21 

la moda biográfica.14 Porque al desestructurar, el acontecimiento 
re-estructura el tiempo según nuevas modalidades. La atención 
al relato, al decir, a las huellas, invita a valorar esta parte subjetiva, 
esta aprehensión personal, individuada, del tiempo: “Pienso, al 
entrar en el movimiento de un relato que reúne a un personaje y 
a una intriga, que el acontecimiento pierde su neutralidad imper-
sonal” precisa Paul Ricoeur.15 Algunos se dedican incluso a buscar 
un concepto ideal-tipo que pueda dar cuenta del acontecimiento 
biográfico retomando la relación ternaria sugerida por Erving 
Goffman entre la posición del ego que define al sujeto como tes-
tigo-actor del acontecimiento, la del referente llamado objetivo 
del tipo accidente que coloca al sujeto en posición de víctima, y la 
posición de relación con los otros.16

	 Como lo señala también Didier Alexandre, “el acontecimiento 
puede ser un fenómeno natural, catastrófico o ínfimo, o un fenó-
meno sociohistórico que afecta a la colectividad. Pero, en tanto 
que este acontecimiento no repercuta en el presente de un su-
jeto, y en tanto que el sujeto no lo elabore para su comprensión, 
esto permanece como puro fenómeno”.17 Al cruzar la reflexión 
de las ciencias humanas con aquellas que se puedan extraer de la 
creación literaria, Alexandre se apoya en la obra novelada de Clau-
de Simon, que descansa en un hecho (acontecimiento) omnipre-
sente. Así en su novela Le jardin des plantes [El jardín de plantas] 
que es en gran parte autobiográfica, aunque el autor no la pre-
senta como tal, Claude Simon reúne en forma de fragmentos, 
numerosos acontecimientos que lo marcaron desde su infancia. 
Todos ellos son diferentes y de desigual densidad, puesto que re-
únen acontecimientos como la ausencia de su padre, su caída en 

14 François Dosse, Le pari biographique. Écrire une vie, 2005. [Hay traducción al 
español por la Universidad Iberoamericana].
15 Paul Ricoeur, Soi même comme autre, p. 169. [Hay traducción al español por 
Siglo XXI. N. de la T.] 
16 Michèle Leclerc-Olive, Le dire de l’événement (biographique), p. 59.
17 Didier Alexandre, “Le parfait de l’événement”, p. 179.



22 / François Dosse

un estanque y la muerte de su madre. Pero es un acontecimiento 
el que sobresale y domina todo el conjunto. Éste es retomado 
de distintas maneras como una reflexión imprescindible: aquel 
momento en el que el autor sigue a su coronel “verosímilmente 
vuelto loco, sobre el camino de Solre-le-Château en Avesnes, el 17 
de mayo de 1940, con la certeza de ser asesinado en el instante en 
que iba siguiéndolo”.18 Este acontecimiento traumático ya había 
sido contado notablemente en La route des Flandres [El camino de 
Flandes] y en La Acacia. Éste es el hilo conductor de toda su obra, 
que sobresale en la vida del autor a manera de un “traumatismo 
consciente”. La escena sigue durante sólo ocho días de guerra, y 
es el infierno de un trayecto a la muerte. Comienza en mayo de 
1940, cuando los alemanes lanzan una ofensiva en Ardenas: 33 
divisiones eran apoyadas por la artillería y la aviación, entre Na-
mur y Sedan, contra las cuales el Estado mayor francés envía sólo 
nueve divisiones, a lo mucho, regimientos de caballería ligera, 
donde Claude Simon se encontraba entonces enrolado. El desen-
lace de la batalla apenas deja dudas. Las tropas francesas, o bien 
fueron aniquiladas, o bien los soldados fueron hechos prisione-
ros, todo casi sin combatir. El batallón al que el autor pertenecía 
fue totalmente cercado, no sobrevivieron más que él y el coronel, 
antes de que éste fuera abatido. 
	 Este surgimiento que se abre sobre el abismo de una ausencia 
de futuro, de una muerte programada, reviste para Claude Simon 
la naturaleza de una ruptura instauradora, asimilable a eso que 
los clínicos denominan “neurosis traumática”, que modifica en 
profundidad el psiquismo, el comportamiento, y sobre todo, la 
escritura de Simon que va a usar figuras paradójicas, para asir 
el miedo dándole una lectura de carácter siempre contradictorio 
al acontecimiento con metáforas que escapan al dominio huma-
no. Así, con respecto a la insurrección anarquista de Barcelona: 
“Designar la revolución como un infante “que nace muerto” mul-

18 Claude Simon, Le jardin des plantes, p. 223.



El acontecimiento histórico entre Esfinge y Fénix / 23 

tiplica las cesuras. Claude Simon reúne en la representación los 
dos acontecimientos prototípicos de todo ser humano, el naci-
miento y la muerte –acontecimientos en la medida que se escapan 
siempre al sujeto”.19

	 El escritor Jorge Luis Borges insistió, por su parte, en la di-
mensión inmanente del acontecimiento. Toda su obra apunta 
a deconstruir la preeminencia de un yo psicológico que le parece 
desprovisto de fundamentos metafísicos y de realidad propia: “El 
yo no existe. Cada acontecimiento de la vida está hecho de una 
sola pieza que es suficiente desde sí misma”.20 Esta valoración del 
acontecimiento en su dimensión inmanente pasa en Borges por 
una interrogación sobre el tiempo. En este plano, el escritor sigue 
el cuestionamiento de san Agustín, este último no veía otra po-
sibilidad de pensarlo más que a partir de un presente íntimo de 
la consciencia. Borges impugna la concepción tradicional de un 
tiempo concebido como simple sucesión de hechos, y esta refuta-
ción es omnipresente en toda su obra: “Niego, en cuanto a mí, la 
existencia de un tiempo único, donde los hechos se encadenen”.21 
Con esto, Borges toma por su cuenta la famosa concepción de 
Heráclito según la cual nunca nadie se baña dos veces en el mismo 
río, porque el flujo del río nunca es el mismo, igual que el tiempo 
que fluctúa sin cesar. Perecedero e imperecedero, el tiempo per-
manece en un entre-dos enigmático, que no se deja de interrogar 
sin que se le pueda extraer, sonsacar una respuesta definitiva. 

19 Didier Alexandre, “Le parfait de l’événement”, op. cit., p. 185.
20 La cita ha sido incorporada de “La nadería de la personalidad” de Borges y se 
ha conservado como una traducción del francés que dice: “Le moi n’ existe pas. 
Chaque événement de la vie est fait d’une seule píese et se suffit á lui-même”, p. 
856. La versión original de Borges va así: “No hay tal yo de conjunto. Cualquier 
actualidad de la vida es enteriza y suficiente.”, p. 94. [N. de la T.]
21 De nuevo una traducción del francés que aparece en “La nueva refutación 
del tiempo”: “Je nie, quant à moi, l’existence d’un temps unique, où tout les 
faits s’ enchaîneraient.”, p. 805. El original de Borges dice: “Hume ha negado 
la existencia de un espacio absoluto, en el que tiene su lugar cada cosa; yo, la de 
un solo tiempo, en el que se eslabonan todos los hechos.”, p. 267. [N. de la T.]



24 / François Dosse

El acontecimiento es pues, según Borges, el instante estallado, 
lo inefable; que remite a la multiplicidad, al estallido plural del 
individuo. En El Aleph que es un conjunto infinito, una espera 
que encierra un espectáculo vertiginoso, Borges presenta al es-
critor como impotente frente a los límites del lenguaje para dar 
cuenta de lo que ha percibido: “Lo que vieron mis ojos fue simul-
táneo: lo que transcribiré, sucesivo, porque el lenguaje lo es.”22 
El enunciado es incapaz de traducir lo visible. En otro plano, el 
filosófico, toda la obra de Michel Foucault se vinculará a escrutar 
este enigma, este desequilibrio. Borges dedujo una crítica radical 
de nociones practicadas por los historiadores que dan cuenta del 
pasado en términos de una simple sucesión o bajo la forma de si-
multaneidad. Así, retoma el ejemplo de dos acontecimientos que 
se desarrollaron a principios del mes de agosto de 1824: aque-
llos que conciernen al capitán Isidoro Suárez quien está al frente 
del regimiento de caballería de Perú, en el origen de una victoria 
militar, y la otra, cuando De Quincey publica una diatriba en 
Edimburgo: “tales hechos no fueron contemporáneos (ahora lo 
son), ya que los dos hombres murieron, aquél en la ciudad de 
Montevideo, éste en Edimburgo, sin saber nada el uno del otro... 
Cada instante es autónomo.”23

	 Al tomar su distancia frente a una retirada muy radical de la 
noción de acontecimiento en provecho de la de estructura, Phili-
ppe Joutard abrió, a mediados de los años ochenta, en 1986, un 
coloquio consagrado al acontecimiento que tenía como objeto 
mejorar la articulación del tiempo largo y “señalar el lugar de-
terminante de la historiografía en la aprehensión de la noción de 
acontecimiento, esto es recordar al mismo tiempo que todo acon-
tecimiento es de cierta manera una construcción de la memoria 
colectiva”.24 En esta ocasión, los dos historiadores alemanes, Hans 

22 Borges. “El aleph”, p. 625.
23 Borges. “La nueva refutación del tiempo”, p. 267. 
24 Philippe Joutard, Actes du colloque organisé par le Centre méridional d ‘histoire 
sociale de l’université d’Aix en Provence, p. 3.



El acontecimiento histórico entre Esfinge y Fénix / 25 

Jürgen Lüsebrinck y Rolf Reichardt, presentaron su estudio sobre 
un acontecimiento mayor: la toma de la Bastilla en tanto que 
acontecimiento total; con ello se apunta a la construcción de un 
acercamiento específico del acontecimiento en la época moderna. 
Ellos ven en este acontecimiento la amalgama de cuatro tipos de 
acontecimientos: el acontecimiento sensación, que nos remite a un 
hecho fuera de lo común o de la norma al realizar una ruptura en 
relación con la uniformidad cotidiana en un espacio-tiempo muy 
circunscrito. En segundo lugar, la toma de la Bastilla proviene de 
la evenemencialización política y se encuentra ampliamente tribu-
tario de nuevos medios impresos de información. Ciertamente, 
primero es sorpresa, algo inesperado, pero al mismo tiempo ha 
sido preparada por la prensa de la época. En tercer lugar, es un 
acontecimiento-catalizador, que se distingue de otras dos acepcio-
nes por su anclaje socio-mental y por su alcance político. Y en fin, 
es un acontecimiento-símbolo “creador de identidades, punto de 
anclaje fundador de una tradición de ritos y de relatos conmemo-
rativos”.25 Desde el acontecimiento y en sus huellas ulteriores, en 
el imaginario social, el acontecimiento se convierte en una fuente 
de identidad, símbolo fundador de libertad, de emancipación del 
despotismo, encargado como tal de la memoria colectiva. Du-
rante este coloquio Jean Molino esclareció, desde la semiología, 
la noción de acontecimiento que opuso a la de acto en la medida 
en que el acontecimiento crea más una dinámica (del cambio con 
relación a los fenómenos durables), pero no se encuentra bajo el 
control de un agente, o de un actor. Incluso cuando se contem-
pla como acto, “es considerado como fenómeno, independiente-
mente de sus orígenes”.26 Con esta consideración, Jean Molino 
señaló con perspicacia que la historia conocida como evenemen-
cial no es una historia de los acontecimientos, sino más bien una 

25 Hans Júrge Lüsebrinck y Rolf Reichardt, “La prise de la Bastille como événe-
ment total. Jalons pour une théorie de l´événement à l’époque moderne”, p. 76.
26 Jean Molino, “L’évenement: de la logique à la semiologie”, p. 286.



26 / François Dosse

historia de actos, de acciones. En cuanto a la distinción entre 
acontecimiento y hecho, el punto de vista semiológico distin-
gue bien eso que proviene del lenguaje natural, que nos remite al 
mundo, ya sea el acontecimiento de eso que es mediatizado por 
el lenguaje, el hecho, que pertenece al metalenguaje: “Un hecho es 
un acontecimiento aprehendido a través de una descripción par-
ticular”.27 Pero como veremos, y sobre todo entre los filósofos, el 
uso más frecuente realizó una inversión de términos, lo que no 
plantea mayores problemas, a condición de conservar la distinción 
establecida entre lenguaje-objeto y metalenguaje. El aconteci-
miento se ha vuelto recientemente una entrada privilegiada en 
el universo social, de vuelta, no a partir de arquetipos reductivos, 
sino de singularidades que pueden tener vocación de volverse en-
señanzas de alcance generalizado. Es el caso de Timothy Tackett, 
cuando vincula el acontecimiento de la huida del rey Luis XVI a 
Varennes como la matriz de la política del Terror que le siguió. El 
acontecimiento fue entonces de una importancia mayor, y como 
bien lo mostró este autor, sobre todo por la dimensión emotiva 
que se expandió tan amplia y rápidamente: “Ese fue un aconte-
cimiento que provocó tal emoción que la gente experimentó la 
urgente necesidad de tomar parte con sus testimonios y de relatar 
su experiencia”.28 Es muy conveniente, entonces, captar la parte 
personal de la interiorización del acontecimiento en los diversos 
actores que componían la sociedad francesa, ya que será a partir 
de sus representaciones de las que dependerá el curso ulterior de 
la Revolución. El acontecimiento es tomado aquí como la capa-
cidad para transformar la psicología colectiva de una opinión pú-
blica. Con esta demostración, Timothy Tackett da una lección 
de las visiones teleológicas que prevalecieron hasta ese momento, 
y sobre todo de la lectura que le dio François Furet, en la cual la 
Revolución llevó al Terror, como la nube lleva a la tormenta. Por 

27 Paul Gochet, Esquisse d’une théorie nominaliste de la proposition, p. 93.
28 Timothy Tackett, Le roi s’enfuit. Varennes et l’origine de la Terreur, 2004. 



El acontecimiento histórico entre Esfinge y Fénix / 27 

el contrario, la restitución de la parte contingente y evenemencial 
rompe ese tipo de lectura que no atribuye más que una parte in-
significante al contexto: “La historia de la huida de los reyes nos 
pone en guardia contra la hipótesis de una causalidad lineal muy 
simple. Ella nos recuerda oportunamente el carácter contingente 
e imprevisible de la Revolución”.29 Todo el mérito del relato del 
acontecimiento emprendido por Timothy Tackett implica tam-
bién evitar otra trampa, esta vez inversa, que consiste en evitar 
establecer una relación de causalidad simple y mecánica entre el 
acontecimiento descrito y sus efectos. Ciertamente él nos muestra 
aquí, que la huida misma no suscita ni inmediata ni inelucta-
blemente el Terror. De hecho, en ese momento (1791) todavía 
no existe ningún Comité de Salud Pública, sino sencillamente, 
y no de manera causal, “ese simple acontecimiento, la huida de 
Varennes, con todas sus ramificaciones, había transformado pro-
fundamente el clima social y político de Francia”.30

	 La nueva atención a la huella que dejaron el acontecimiento 
y sus mutaciones sucesivas es absolutamente fundamental y per-
mite evitar el falso dilema empobrecedor y reductivo de tener 
que elegir entre una evemencialidad supuestamente corta y una 
larga duración pensada como estructural. En esta perspectiva, el 
acontecimiento no es un simple dato que sería suficiente recopi-
lar para testimoniar la realidad, sino un constructo que reenvía 
al conjunto del universo social como matriz de la constitución 
simbólica del sentido. Es así como Claire Gantet mostró cómo el 
acontecimiento es constituido por la memoria colectiva, pero no 
de manera lineal, sino lo constituye con tropiezos, y esta memoria 
colectiva se apodera de él o lo desecha, pero siempre lo transforma; 
con respecto al caso de la paz de Westfalia en 1648: “En lugar de 
ser determinado por él, la memoria forja el acontecimiento”.31 

29 Timothy Tackett, Le roi s’enfuit. Varennes et l’origine de la Terreur, op. cit., p. 255.
30 Ibidem, p. 260.
31 Claire Gantet, La paix de Westphalia (1648). Une histoire sociale, xvii e-xviii e 
siècle, p. 9.



28 / François Dosse

Este Tratado, que puso fin a la guerra de Treinta años, que duró 
de 1618 a 1648, fue sucesivamente conservado de manera viva 
por la memoria de sus actores y de sus relatos hasta 1730, después 
una memoria erudita tomó el relevo de una memoria generacio-
nal en vías de extinción. La ola nacionalista alemana, resultado 
del episodio napoleónico, despertó alrededor del año de 1815, en 
el momento en que el Imperio francés se hundía, trayendo con-
sigo una mirada muy crítica sobre este Tratado, culpable de haber 
conducido a la parcelación del Imperio germánico y de permitir 
el delirio de grandeza de Luis XVI. Una vez que Alemania fue 
reducida, después del nazismo, con la partición entre la República 
Federal Alemana y República Democrática Alemana, el tratado 
de Westfalia se volvió un pilar de la identidad y, finalmente, “en 
el contexto de una Europa en busca de una historia específica, el 
acuerdo de Westfalia fue interpretado por algunos como el primer 
tratado ‘europeo’ firmado en una Alemania serenada”.32

	 Más recientemente, Alain Dewerpe se ha comprometido de 
manera ejemplar al llevar a cabo una antropología histórica de un 
acontecimiento trágico que se desarrolló en París en 1962: Cha-
ronne.33 El acontecimiento en sí mismo se desarrolla en muy 
poco tiempo y toma pronto un giro dramático, ya que se cuen-
tan nueve individuos que murieron aplastados contra las rejas 
del metro Charonne después de participar en una manifestación 
totalmente pacífica y que protestaban contra los atentados per-
petrados por la oea: “Escribir la historia de un acontecimiento 
en apariencia inconcebible, pero que resuena en nuestros oídos, 
hace que emerjan estratos subterráneos de nuestra vida colectiva, 
esto nos revela muchos aspectos de nuestra sociedad”.34 El acon-
tecimiento es comprendido en este caso como el síntoma de un 
cuerpo enfermo, y en este sentido, Alain Dewerpe siente con par-

32 Ibidem, p.11.
33 Alain Dewerpe, Charonne 8 février 1962. Anthropologie historique d’un massa-
cre d’État, 2006. 
34 Ibidem, p.19. 



El acontecimiento histórico entre Esfinge y Fénix / 29 

ticularidad intensidad ese drama colectivo, ya que en él perdió a 
su madre, Fanny Dewerpe, quien fue una de las víctimas. Alain 
Dewerpe se coloca como historiador del acontecimiento, cuida-
doso de restituir la emergencia y el desarrollo de la violencia, en 
la que él fue irremediablemente lastimado por la desaparición de 
su madre. Restituir el ejercicio de la violencia por el Estado, las 
condiciones políticas y policiales de ésta, recoger los testimonios, 
establecer los hechos, tal es la lista de cargos de esta minuciosa en-
cuesta sobre la singularidad de ese desencadenamiento violento 
en plena democracia; al mismo tiempo, esta monografía intenta 
“dar razón de fenómenos muy generales, que lo rebasan pero que 
posibilitan el análisis”.35 La obra hace por sí misma al aconte-
cimiento, que se beneficia de largas recensiones analíticas muy 
laudatorias, ya que logra salir de la opacidad que gira en todo el 
drama para lograr un relato particularmente documentado, que 
testimonia la posibilidad para el historiador, de establecer la rea-
lidad de los hechos, su carácter tangible con relación a ciertas 
tentaciones relativistas, que vuelven a poner en el mismo plano las 
interpretaciones más contradictorias.36 En su largo relato, el autor 
distingue a cada paso eso que es comprobable, lo que es probable 
y lo que se produjo. Como historiador, con todo el cuidado para 
comprender cómo un Estado democrático puede llegar a matar, 
invoca muchos órdenes de causalidad que van a interferir. En 
primer lugar, recurre a una radiografía del medio social que ana-
liza: la policía parisina a principios de los años sesenta, que está 
fuertemente marcada por un habitus, el de las prácticas violentas. 
Formado en las doctrinas de Gustave le Bon sobre la psicología de 
las masas, esta psicología está persuadida de que todo reagrupa-
miento puede ser peligroso para el orden republicano y es objeto 
de temor para la República. La República, además, está atravesada 

35 Ibidem, p. 19.
36 Véase Etienne Ollion, “Le jeudi de Charonne. Notes sur l’histoire et l’événe-
ment”, pp. 128-134. Michel Naepels, “Il faut haïr”, pp.140-145. Marc-Olivier 
Baruch, “Anthropologie politique d’un massacre d’État”, pp. 839-852.



30 / François Dosse

por fuertes líneas de fractura en plena guerra de Argelia, y aunque 
no es cuestión de generalizar, ciertas policías piensan en enfren-
tarse con la izquierda. Así, por una parte, el acontecimiento se 
encuentra aclarado por un mejor conocimiento del medio social 
relacionado a una sociología histórica de la institución que es la 
policía parisina y un estudio histórico de los modos de protesta 
pública. En segundo lugar, Dewerpe invoca una situación política 
muy tensa, con un poder gaullista que no quiere desdibujarse y 
tampoco engañarse y ceder a la presión de la izquierda en las di-
fíciles negociaciones con los argelinos. Esta actitud lo conduce a 
un tercer factor determinante: la interdicción de la manifestación 
que, para De Gaulle, es una manera de reafirmar su autoridad 
frente a toda forma de presión y desbordamiento.
	 Hasta aquí, más allá de la sociología de un medio específico, 
se podría considerar que se está frente a un estudio de factura 
clásica del acontecimiento, animado por su cuidado de buscar la 
verdad y por establecer las correlaciones causales. Pero el autor 
no encierra el drama en lo ineluctable. El campo de eso que va 
a llegar permanece abierto en cuanto a sus condiciones de posi-
bilidad. Por otra parte, el autor pone una atención extrema en el 
acontecimiento como construido por sus actores, por sus testigos, 
así como por sus huellas y las marcas memoriales, que él va a dejar 
en el camino al filo de nuevas composiciones sucesivas del drama 
de Charonne. En el curso de esta demostración, se comprende 
mejor cómo un acontecimiento ha expulsado al otro. Charonne, 
cuya memoria fue mantenida inmediatamente por la simboliza-
ción, con su tiempo fuerte de funerales seguidos por un inmenso 
gentío, habrá borrado la tragedia todavía mayor ocurrida el 17 de 
octubre de 1961, en el curso de la cual, entre cien y 200 argelinos 
encontraron la muerte en las calles de París al término de una 
manifestación pacífica,37 muertos que durante largo tiempo fue-

37 Oliver La Cour Grandmaison, (dir.), Le 17 octobre 1961. Un Crime d’État a 
París, 2001. 



El acontecimiento histórico entre Esfinge y Fénix / 31 

ron ignorados y abandonados por las corrientes conmemorativas, 
mientras que en los años setenta todavía en los desfiles frente al 
metro Charonne se hacía espontáneamente el silencio que rendía 
homenaje a los desaparecidos. Dewerpe ofrece la demostración 
convincente de que es posible escribir, en el caso de Charonne, lo 
que pasó, y ofrece argumentos a la tesis del primado de la prueba, 
tal como la puede defender un Carlo Ginzburg con relación a las 
posiciones relativistas.38

	 Está de regreso, en la actualidad, el afirmar la fuerza intem-
pestiva del acontecimiento, en tanto que manifestación de la 
novedad, en tanto que comienzo. Esto implica aceptar la incapa-
cidad, esto es, la apuesta imposible de mostrar detrás de cualquier 
investigación, tan minuciosa como ella sea, el sentido del acon-
tecimiento que permanece irreductible a su encierro, en sentido 
acabado y unilateral. Como lo dice Michel de Certeau, el enigma 
sobrevive, lo que no dispensa de la investigación, sino todo lo 
contrario, pero exige abandonar los oropeles de la arrogancia y la 
rápida salida de las explicaciones previas y rígidas.
	 Estamos muy lejos de los tiempos de Braudel, cuando per-
seguía las “luciérnagas”, la espuma evenemencial que remitía al 
plano de la insignificancia. En él se denunciaba el “humo abu-
sivo”, afirmando que “las ciencias sociales tenían casi horror del 
acontecimiento. No sin razón. El tiempo corto es el más capri-
choso, el más engañoso de las duraciones”.39 También estamos 
lejos del tiempo donde su discípulo Emmnauel Le Roy Ladu-
rie no hablaba más que de historia inmóvil, precisando que “La 
Escuela [Los Annales] es la imagen misma de las sociedades que 
ella estudia: lenta. Define su propia duración en el largo plazo de 
nuestro siglo […] ella es testimonio de la gran indiferencia a los 
fenómenos que pasan en la superficie”.40 

38 Carlo Ginzburg, Le juge et l’historien, 1997.
39 Fernand Braudel, “Histoire et sciences sociales : la longue durée”, p. 746.
40 Emmanuel Le Roy Ladurie, “L’histoire immobile”, p.14.



32 / François Dosse

	 Entre los historiadores, y a contracorriente de la moda de la 
larga duración, Pierre Nora anunció muy pronto, desde 1972, en 
un artículo que apareció en Communications, y que fue retomado 
en 1974 en la trilogía Faire de l’histoire, “El retorno del acon-
tecimiento”.41 Él percibe ese “retorno”, con el tufo del perfume 
anticuado de la antigua generación de los historiadores “positivis-
tas”, por el sesgo que tomaron los medios de comunicación. Ser, 
es ser percibido, y para lograr hacer esto los diversos medios de 
comunicación se volvieron maestros, hasta ejercer el monopolio 
de la producción de los acontecimientos. Pierre Nora comprende 
el asunto Dreyfus como el primer acontecimiento en sentido mo-
derno, en la medida en que le debe todo a la prensa. Asunto de 
los medios de comunicación, el acontecimiento contemporáneo 
se vuelve muy pronto la espuma de los medios que crea, con to-
dos los pedazos, una sensibilidad a la actualidad y, a la vez, una 
apariencia de historicidad. Algunos de estos acontecimientos 
contemporáneos son percibidos auditivamente (las barricadas de 
Mayo del 68), el discurso del 30 de mayo de 1968 del general 
de Gaulle), otros están ligados a la imagen (la invasión de Praga, 
el alunizaje de la misión Apolo, la represión de la Plaza de Tia-
nanmen…). La inmediatez vuelve muy fácil el desciframiento del 
acontecimiento, puesto que golpea de improviso, y a la vez más 
difícil, ya que entrega todo de un golpe. Esta situación paradójica 
necesita, según Pierre Nora, de un trabajo de construcción del 
acontecimiento que debe efectuar el historiador para entender 
cómo los medios de comunicación producen el acontecimiento. 
	 Entre su disolución y su exaltación, el acontecimiento, se-
gún Paul Ricoeur, sufre una metamorfosis que se mantiene en 
su recuperación hermenéutica. Reconciliando el acercamiento 
continuista y discontinuista; Ricoeur propone distinguir tres 
niveles para acercarse al acontecimiento: “1. Acontecimientos 
infrasignificativos; 2. Orden y reino del sentido, en el límite de 

41 Pierre Nora, “Le retour de l’événement”, pp. 263-281.



El acontecimiento histórico entre Esfinge y Fénix / 33 

lo no evenemencial; 3. Emergencia de acontecimientos suprasig-
nificativos, sobre-significativos”.42 El primer nivel corresponde 
simplemente a la descripción de “eso que pasa” y evoca sorpresa, 
la nueva relación con lo constituido. Por otro lado corresponde 
a las orientaciones de la escuela metódica de Langlois y de Seig-
nobos, el del establecimiento crítico de las fuentes. En segundo 
lugar, el acontecimiento es tomado dentro de esquemas expli-
cativos que lo colocan en correlación con las regularidades, las 
leyes. Este segundo momento tiende a subsumir la singularidad 
del acontecimiento bajo el registro de la ley de la que proviene, 
hasta el punto de estar en los límites de la negación del aconteci-
miento. Se puede reconocer en él la orientación de la escuela de 
los Annales. A este segundo estadio del análisis le debe suceder un 
tercer momento, el de la interpretación, es decir, el de retomar al 
acontecimiento como emergencia, pero en esta ocasión, con una 
sobresignificación. El acontecimiento es entonces parte integrante 
de una construcción narrativa constitutiva de la identidad narra-
tiva fundadora (la toma de la Bastilla) o negativa (Auschwitz). El 
acontecimiento que está de regreso no es pues el mismo de aquel 
reducido a su sentido explicativo, ni aquel infrasignificativo que 
era externo al discurso. Él engendra en sí mismo el sentido. Es 
la demostración que hace Georges Duby, desde 1973, confron-
tado con la exigencia de contar el acontecimiento de la batalla de 
Bouvines del 27 de julio de 1214, en la ya clásica colección de Ga-
llimard, “Las treinta jornadas que hicieron a Francia”. Él no sólo 
se conforma con contar la jornada del combate, sino que desplaza 
su mirada al acontecimiento y muestra que el sentido de este úl-
timo no se reduce a un ilustre domingo, sino que se sitúa en las 
metamorfosis ulteriores al dentro de una memoria colectiva que 
va a veces a magnificar ese momento, y a veces lo va a dejar caer en 
el olvido. El acontecimiento se vuelve entonces el destino de un 
recuerdo en el seno de un conjunto movedizo de representaciones 

42 Paul Ricoeur, “Événement et sens”, pp. 51-52.



34 / François Dosse

mentales. Muestra que lo que se constituye en esa jornada como 
acontecimiento es importante sobre todo por sus huellas: “Fuera 
de ellas, el acontecimiento no es nada”. 43

	 Los acontecimientos nos son detectables más que a partir de 
sus huellas, sean o no discursivas. Sin reducir lo real histórico a su 
dimensión lingüística, la fijación del acontecimiento y su cris-
talización se efectúan a partir que se les nombra. Se constituye, 
pues, una relación absolutamente esencial entre lenguaje y acon-
tecimiento, que en la actualidad es ampliamente problematizada 
por las corrientes de la etnometodología, del interaccionismo y, 
obviamente, por el acercamiento hermenéutico. Todas estas co-
rrientes contribuyen a lanzar las bases de una semántica histórica, 
que toma en consideración la esfera del actuar y rompe con las 
concepciones fisicalistas y causalistas. La puesta en intriga juega 
un rol operativo, al relacionar los acontecimientos heterogéneos. 
Se sustituye con la relación causal de la explicación fisicalista. La 
hermenéutica de la conciencia histórica sitúa el acontecimiento 
en una tensión interna entre dos categorías metahistóricas que 
retoma Koselleck: la de espacio de experiencia y la de horizonte 
de expectativas.44

	 El desplazamiento de la evenemencialidad hacia su huella y sus 
herederos suscita un verdadero retorno a la disciplina histórica 
sobre sí misma, en la esfera de eso que se podría calificar como 
círculo hermenéutico o giro historiográfico. Este nuevo momento 
invita a seguir las metamorfosis del sentido en las mutaciones 
y deslizamientos sucesivos de la escritura historiadora, entre el 
acontecimiento mismo y la posición presente. El historiador se 
pregunta entonces sobre las diversas modalidades de fabricación 
y de percepción del acontecimiento, a partir de su trama textual. 
Esta nueva exploración por la escritura historiadora acompaña la 

43 Georges Duby, Le dimanche de Bouvines, p. 8. [Hay traducción al español por 
editorial Alianza. N. de la T.].
44 Reinhardt Koselleck, Le future passé. Contribution à la semantique des temps 
historique, 2000. [Hay traducción del alemán al español por Paidós. N. de la T.] 



El acontecimiento histórico entre Esfinge y Fénix / 35 

exhumación de la memoria nacional y confirma aún el momento 
de interés por la memorial actual. A partir de la renovación de la 
historiografía y de la memoria, los historiadores asumen el tra-
bajo de duelo de un pasado y llevan su contribución al esfuerzo 
reflexivo e interpretativo actual en las ciencias humanas.
	 La tentativa de salir de la falsa alternativa entre la valorización 
de las estructuras y la valorización de los acontecimientos está en 
la vía correcta, gracias al descubrimiento de medios intelectua-
les que permiten superar las falsas divisiones que han inspirado 
hasta ahora las ciencias sociales. Es ante todo el sentido de las 
investigaciones en curso sobre el sentido del aparecer, ligado al do-
minio del actuar. Una microsociología de la acción explora este 
dominio de la historicidad de lo cotidiano. Esta apertura sobre 
la cuestión del tiempo en la investigación sociológica ha sido fa-
vorecida desde que la pregunta se planteó en la organización de 
la experiencia cotidiana. Es el caso notable del trabajo de Louis 
Queré, quien fue decisivamente inspirado en ese plano, por el 
pragmatista estadounidense Georges H. Mead.45 La pragmática 
le permite hacer el enlace entre la temporalización y la organiza-
ción de la acción. Mead muestra en efecto, que la naturaleza del 
pasado no existe en sí misma, sino que es fuertemente tributaria 
de la relación sostenida con el presente. Esta relativización del 
pasado y la primacía que se concede al presente en su restitu-
ción están fundadas en Mead, “sobre la condición central que es 
la del acontecimiento”. Es en torno de ese acontecimiento en sí 
mismo, como acción situada, donde se realiza la estructuración 
del tiempo. El acontecimiento, por su discontinuidad misma con 
eso que le precede, obliga a la distinción y a la articulación de 
las nociones del pasado y del futuro. La perspectiva pragmática 
de Georges Mead lo conduce a contemplar esta temporalización 
como un componente esencial de la acción. Mead da el ejem-
plo de lo que podría representar la evocación de nuestra infancia 

45 G. H. Mead, The Philosophy of Present, 1964.



36 / François Dosse

tal como la pudimos vivir, no como pasado relativo a nuestro 
presente, sino como un pasado cortado de su porvenir. Esto no 
tendría ningún interés más que el exotismo.
	 Es a partir de esta atención a la singularidad de la situación de 
emergencia del acontecimiento, en donde Louis Queré contem-
pló el estudio concreto del acontecimiento en tanto se constituye 
como acontecimiento público.46 Atento a la construcción social 
del acontecimiento, parte del presupuesto que la identidad, la 
significación del acontecimiento, al tratarse de manifestar no está 
constituido a priori, sino responde a un proceso emergente que 
se construye en la duración. Efectivamente, la identidad del acon-
tecimiento termina por estabilizarse, pero sin nunca saturarse, 
quedando abierto a interpretaciones siempre renovadas. Es en 
esta perspectiva, que Louis Queré trabajó sobre el acontecimiento 
que constituyó la profanación del cementerio de Carpentras, así 
como en los problemas de los suburbios, sobre todo a partir de 
los incidentes de Vaulx-en-Velin de 1990-1991. Como lo decía 
Raymond Aron: “Es necesario dar al pasado la incertidumbre del 
porvenir”. Esta desfatalización condujo al historiador a regresar 
sobre situaciones singulares para intentar explicarlas sin presupo-
ner un determinismo a priori. La pareja acontecimiento/situación 
resulta pues fundamental en esta nueva configuración, media-
tizada por los individuos que dan sentido al acontecimiento, al 
mismo tiempo que lo producen. Esta reconstrucción en acto 
desplaza el centro de gravedad de la subjetividad hacia la inter-
subjetividad, y nos invita a tomar la medida del giro pragmático 
en la aprehensión de la noción de historicidad.
	 En la Antigüedad, el juego del azar y de la necesidad contri-
buyó a dar un espacio al acontecimiento, pero éste permaneció 
ampliamente tributario de eso que los antiguos denominaron 
Fortuna. Si el historiador desde Grecia antigua tendió a privi-
legiar la libertad humana en todas sus expresiones como parte 

46 Louis Queré, “Événement et temps de l’histoire”, pp. 263-281.



El acontecimiento histórico entre Esfinge y Fénix / 37 

indeterminada de la acción, a pesar de todo, quedaba la ins-
cripción de los dioses y de sus múltiples manifestaciones en el 
corazón mismo de la vida de la ciudad que es omnipresente. Un 
fatalismo, un destino querido por los dioses domina a la histo-
ria y a su cortejo de acontecimientos, y se busca pues adivinarlo, 
interrogando la profecías y los oráculos para guiar su conducta. 
En la Edad Media, el tiempo de Dios determina todavía más la 
relación con el tiempo y cada acontecimiento acaba por inscri-
birse en un conjunto preexistente y significativo. Son los clérigos 
quienes expresan el sentido de la sociedad occidental, al cumplir 
en la historia la realización de un plan determinado de antemano 
por Dios y en el que la trama evenemencial no es sino la epifanía 
progresiva destinada a repetir en su último momento prometido, 
el comienzo glorioso. Los acontecimientos históricos tienen lugar 
dentro de una teología muy estricta, ya que está sacralizada; ellos 
asumen la centralidad de una teofanía. Ciertamente a lo largo de 
los siglos xiv y xv el discurso sostenido por el clero, elaborado 
sobre el modelo del clero regular de los monasterios, se laicizó 
poco a poco, pero conservó en lo esencial la marca de la Providen-
cia, que es el marco coherente de su desplazamiento. La ruptura 
moderna de los siglos xvi y xvii nunca atenuó el carácter obliga-
torio de la teleología, de la finalización de un tiempo lineal que 
encerrara la diversidad evenemencial en un único poseedor de sig-
nificación. La historia evenemencial adquiere un sentido gracias 
a una teleología de la historia. El régimen de historicidad es el 
mismo y regresa a la imagen de que la tradición expresa de mejor 
manera el futuro. Es el sentido del Discurso de la historia universal, 
publicado en 1681 por Bossuet, el que despliega una filosofía de la 
historia a manera del Gran Delfín, el hijo de Luis XIV. La filosofía 
de la Ilustración toma cierta distancia con la idea de un plan di-
vino y se apodera de un proceso de laicización de la historia, pero 
toma por su cuenta la idea de un telos, de una continuidad tem-
poral fuertemente finalizada en torno de la realización del pro-
greso, que conduce a una emancipación progresiva del género 



38 / François Dosse

humano gracias al triunfo de la Razón, capaz de conquistar en 
cada etapa una mayor transparencia. Este optimismo va a des-
embocar en la filosofía de la historia –Kant, Hegel, Marx– que 
marcará a todo el siglo xix, al que se tendrá la costumbre de 
llamarlo el siglo de la historia. Los hombres creen que hacen la 
historia, la suya, mientras que ella se desarrolla a sus espaldas y 
sin su conocimiento, frase que sigue la famosa idea de las trampas 
posibles de la Razón.
	 A distancia de estas cronologías y paralelamente se nota desde 
el Renacimiento de los siglo xv y xvi, un gran cuidado de autenti-
ficación de la veracidad evenemencial. Los humanistas sentaron las 
bases de un método crítico de fuentes, y el gran acontecimiento, 
decisivo en el giro de la noción de verdad, intervino cuando Lo-
renzo Valla logró establecer que la Donación de Constantino 
habría dado al papa Silvestre la posesión de Roma y de Italia y, 
posteriormente, aceptaría la autoridad temporal del Vaticano so-
bre todo el occidente cristiano. Dicha demostración se volvió la 
piedra angular del método crítico. El estudio científico de un do-
cumento textual, confrontado con el contexto histórico supuesto, 
será la anticipación esencial de la aparición de la erudición futura. 
Esta forma de escritura de la historia, que se denominara “historia 
anticuaria”, desarrolla y codifica las reglas de la crítica de fuentes 
en el siglo xvii. El lugar de la innovación se sitúa entonces, sobre 
todo, en el seno de la congregación benedictina de san Mauro. Es 
incluso una nueva disciplina la que nace con la publicación de La 
diplomática de Jean Mabillon, en 1681. Con el siglo xix el género 
histórico se profesionaliza verdaderamente, y dotará a la disciplina 
de un método con sus reglas, sus ritos, sus modos particulares de 
entronización y reconocimiento. Los historiadores de la escuela 
que denominamos “metódica”, contempla la historia como “un 
procedimiento de conocimiento científico”, y ambiciona con ello 
operar una ruptura radical con la literatura. El buen historiador es 
reconocido por su ardor en el trabajo, su modestia y los criterios 
incuestionables de su juicio científico. Rechaza en bloque eso que 



El acontecimiento histórico entre Esfinge y Fénix / 39 

los dos grandes maestros de la ciencia histórica de la Sorbona de 
fines del siglo xix, Charles-Victor Langlois y Charles Seignobos, 
llamaron “la retórica y las falsas apariencias” o “los microbios lite-
rarios” que pululan en el discurso histórico erudito. Un modo de 
escritura se impone, mismo que borra las huellas de la estética li-
teraria en provecho de una estilística casi anónima que tiene sobre 
todo un valor pedagógico. Esta escuela, reagrupada en torno de la 
Revue Histórique, creada en 1876, definió la función historiadora 
con el establecimiento metódico de los hechos y privilegió, por 
ello mismo, la restitución del acontecimiento en su efectividad 
por media de la doble crítica de fuentes: la interna y la externa.
	 De la misma forma en que Michel de Certeau avanzó con el 
término “Hacer la historia”, se puede considerar que el aconte-
cimiento proviene de un hacer, de una fábrica. La construcción 
social del acontecimiento, la fabricación de su grandeza social, 
luego histórica, pasa por la tentativa de reducción de la indeter-
minación de eso que llegó a ser y al cual se intenta conferir una 
importancia determinada, en función de un sistema de valores. 
Esta búsqueda reviste la ventaja de provenir de un lugar, de una 
institución, de un anclaje societal, pero deja escapar toda una gran 
parte, que es la constitución simbólica del acontecimiento. Para 
evitar tener una relación de fascinación frente al acontecimiento, 
que revelaría al mismo tiempo tanto un engaño como la fetichi-
zación que puede poner a prueba al historiador frente al archivo, 
colocándolo como si tuviera un acceso directo a lo real, el ana-
lista dispone de un cierto número de herramientas. El historiador 
tiene a su disposición toda una reflexión de orden semiológico, 
tal y como la emprendida por Roland Barthes, todo un trabajo de 
des-mitologización que apunta a reencontrar la cara escondida del 
mito. Esta trayectoria no es para nada antinómica con la mirada 
de orden sociológica que permite restituir los discursos dentro de 
los lugares y de sus marcos sociales.
	 Hacer el acontecimiento presupone dos fenómenos diferentes. 
En primer lugar, y sobre todo en la sociedad moderna mediatizada, 



40 / François Dosse

esto implica una conmoción, un trauma, un estremecimiento que 
suscita en primera instancia un estado de afasia. Este primer as-
pecto, el más espectacular del acontecimiento, presupone una 
larga difusión que asegura y asume su repercusión. La conmoción 
producida por el 11 de septiembre de 2001 que repercute a es-
cala mundial es, en ese sentido, la precipitación más ejemplar de 
este género de fenómeno de sideración.47 Al mismo tiempo, los 
grandes acontecimientos históricos llegan muy frecuentemente, 
como lo dijo Nietzsche, en las patas de una paloma, o como una 
enfermedad mortal que infiltra sigilosamente el cuerpo, o en el 
desembarco de los Pilgrims del Mayflower en las costas de Mas-
sachusetts e, incluso, la toma de la Bastilla que no suscitó ningún 
comentario de Luis XVI en su diario, con fecha del 14 de julio de 
1789. Lo esencial del acontecimiento se sitúa, en efecto, sobre su 
huella, en eso que se volverá de manera no lineal, en los múltiples 
ecos en su posterioridad. 

Traducción del francés, Norma Durán R. A.

Fuentes consultadas

Bibliografía
Alexandre, Didier. “Le parfait de l’événement”, en Didier Alexandre, Ma-

deleine Frédéric, Sabrina Parent y Michèle Touret (dir). Que se passe-t-il? 
Evénement, sciences humaines et littérature, Rennes, Presses universitaires 
de Rennes, 2004.

Aron, Raymond. Dimensions de la conscience historique, París, Plon, 1961.
Bastide, Roger. “Evénement”. Encyclopedia Universalis, París, vol. 6, 1968-

1975.
Boisset, Emmanuel. “Aperçu historique sur le mot Evénement” en Em-

manuel Boisset y Philippe Corno (dir.), Que m’arrive-t-il? Littérature et 
événement, Pennes, Presses universitaires de Rennes, 2006.

Borges, Jorge Luis. “Autour de l’ultraïsme”. Œuvres complètes, París, Galli-

47 Jacques Derrida y Jürgen Habermas, Le‘concept’ du 11 septembre, 2004.



El acontecimiento histórico entre Esfinge y Fénix / 41 

mard, tome 1, 1993.
________. “Nueva refutación del tiempo”. Otras Inquisiciones. Madrid, 

Alianza, 1998.
________. “La nadería de la personalidad”. Inquisiciones. México, Seix 

Barral, 1994. 
________. “El aleph”. Obras completas 1923-1949. Buenos Aires, Emecé 

editores, 1990.
Cassin, Barbara. L’effet sophistique, París, Gallimard, 1995.
Certeau, Michel de. La Prise de parole et autres écrits politiques, París, Seuil, 

1994.
Corbin, Alain (dir.). 1515 et les grandes dates de l’histoire de France revisitées 

par les grands historiens d’aujourd’hui, París, Seuil, 2005.
Derrida, Jacques y Habermas Jürgen. Le “concept” du 11 septembre, París, 

Galilée, 2004.
Dewerpe, Alain. Charonne 8 février 1962. Anthropologie historique d’un 

massacre d’Etat, París, Gallimard, 2006. (Folio-histoire)
Dosse, François. Le pari biographique. Ecrire une vie, París, La Découverte, 

2005.
Duby, Georges. Le dimanche de Bouvines, París, Gallimard, 1973.
Gantet, Claire. La paix de Wesphalie (1648). Une histoire sociale, xvii e-xviii e 

siècle, Belin, 2001.
Ginzburg, Carlo. Le juge et l’historien, París, Verdier, 1997.
Gochet, Paul. Esquisse d’une théorie nominaliste de la proposition, París, Ar-

mand Colin, 1972.
Grandmaison, Olivier La Cour (dir.). Le 17 octobre 1961. Un crime d’Etat 

à París, París, La Dispute, 2001.
Joutard, Philippe. Actes du colloque organisé par le Centre méridional d’his-

toire sociale de l’université d’Aix en Provence, Aix en Provence, 1986.
Koselleck, Reinhart. Le Futur passé. Contribution à la sémantique des temps 

historiques, París. EHESS, 2000.
Leclerc-Olive, Michèle. Le dire de l’événement (biographique), Lille, Sep-

tentrion, 1997.
Le Roy Ladurie, Emmanuel. “L’histoire immobile”, leçon inaugurale au 

Collège de France, 30 novembre 1973; reimpreso en Le territoire de l’his-
torien, tome 2, París, Gallimard, 1978, pp. 7-34.

Lüsebrinck, Hans-Jürgen y Reichardt, Rolf. “La prise de la Bastille com-
me événement total. Jalons pour une théorie de l’événement à l’époque 
moderne”, en Actes du colloque organisé par le Centre méridional d’histoire 



42 / François Dosse

sociale de l’université d’Aix en Provence, Aix en Provence, 1986. 
Mead, G.-H. The Philosophy of the Present, Chicago, Chicago University 

Press, 1932.
________. “The Nature of the Past”, en Selected Writing, Chicago, Chicago 

University Press, 1964, pp. 344-354. 
Molino, Jean. “L’événement: de la logique à la sémiologie”, en Actes du 

colloque organisé par le Centre méridional d’histoire sociale de l’université 
d’Aix en Provence, Aix en Provence, 1986.

Nora, Pierre. “Le retour de l’événement”, en Jacques Le Goff y Pierre Nora 
(dir.). Faire de l’histoire, 1, París, Gallimard, 1974, pp. 210-228.

Quéré, Louis. “Evénement et temps de l’histoire”, en Jean-Luc Petit (dir.). 
L’événement en perspective, Raisons Pratiques, París, ehess, 1991, pp. 
263-281.

Rey, Alain (dir.). Dictionnaire historique de la langue française, París, Le Ro-
bert, 1992.

Ricoeur, Paul. Soi-même comme un autre, París, Seuil, 1990.
Simon, Claude. Le jardin des plantes, París, Minuit, 1997.
Tackett, Timothy. Le Roi s’enfuit. Varennes et l’origine de la Terreur, París, 

La Découverte, 2004.

Hemerografía
Baruch, Marc-Olivier. “Anthropologie politique d’un massacre d’Etat”. 

Annales. H.S.S. Núm. 4, juillet-août 2007, París, Armand Colin, pp. 
839-852.

Braudel, Fernand. “Histoire et sciences sociales: la longue durée”, Annales. 
E.S.C., n° 4, oct-déc. 1958, pp. 725-753 ; reimpreso en Ecrits pour l’his-
toire, París, Flammarion, 1969.

Deleuze, Gilles y Guattari, Félix. “Mai 68 n’a pas eu lieu”, Les Nouvelles 
Littéraires, 3-9 mai 1984, pp. 75-76; reimpreso en Gilles Deleuze, Deux 
régimes de fous, París, Minuit, 2003.

Naepels, Michel. “Il faut haïr”, Genèses, 69, París, Belin, décembre 2007, 
pp. 140-145.

Ollion, Etienne. “Le jeudi de Charonne. Notes sur l’histoire et l’événe-
ment”, Genèses, 69, París, Belin, décembre 2007, pp. 128-134.

Ricoeur, Paul. “Evénement et sens”, Raisons Pratiques, núm. 2, París, 1991, 
pp. 41-56.


