Profesionalismo y ética

Morir con dignidad*

Juan Ramdn de la Fuente

| trabajo profesional del médico gira
en torno a la muerte. No obstante,
antes que a los médicos, la muerte
les interesé claramente a los artistas,
a los filésofos y a los religiosos quie-

nes, de diversas maneras, manifesta-
ron sus reflexiones en torno al acto de morir, con
visiones muchas veces penetrantes y descriptivas,
otras, lucidas y atin conmovedoras. Tal es el caso de

*Seminario de Estudios sobre la Globalidad.
2Profesor Emérito. Facultad de Medicina. UNAM.
Recibido y aceptado: 05-diciembre-2018.

La muerte de Casagemas, Pablo Picasso, 1901

Leén Tolstoi quien, entre su vasta literatura, dedica
un cuento cuya lectura para cualquier médico es
ineludible: /z muerte de Ivin Ilich.

El desinterés aparente que sobre la muerte de
Ivan Ilich tienen sus compafieros y colegas (la nega-
cién de la muerte), sirve de fondo para la descripcién
magistral de actitudes que caracterizan a la vida
moderna y que son vélidas atin en nuestros dias: la
dualidad entre el afecto y la comunicacién es una
de ellas, y se caracteriza cuando una persona expresa
algo diferente a lo que siente.

Lo que parece ser una realidad entre los médicos
es que la muerte es un proceso que nos resulta inc6-

Revista de la Facultad de Medicina de la UNAM | http//dx.doi.org/10.22201/fm.24484865e.2019.62.1.9




modo. Hay una mezcla de sentimiento de fracaso,
y quizd también de angustia ante nuestra propia
muerte. “Se ha muerto él y no yo”, escribi6 Tolstoi
al describir la tranquilidad que generaba el saber
que el muerto era otro y no uno.

La muerte es inevitable, pero una muerte con
sufrimiento no lo es. Morir con dignidad es, mds
que un anhelo, un derecho que adquiere forma ju-
ridica en un cada vez mayor nimero de paises. Son
muchas las causas que explican el creciente interés
en el tema. Una de las mds poderosas —paraddjica-
mente— radica en el éxito mismo de la medicina.
Tenemos una expectativa de vida cada vez mayor.
Vivir mds se considera una suerte de triunfo de la
ciencia sobre la muerte. Pero la muerte no es lo con-
trario de la vida, es parte de la vida. Lo que ocurre
es que con la longevidad han cambiado el concepto
de la vejez y de la muerte misma.

Vivir mds no significa necesariamente vivir bien.
Diversos estudios muestran que en la vejez aumen-
tan las desigualdades, se acenttian la soledad, el
sufrimiento y algunas enfermedades incurables, cos-
tosas tanto para el paciente como sus familiares.
De hecho, se estima que dos de cada tres personas
mueren de enfermedades asociadas con la longe-
vidad. Asi que, si no morimos en un accidente o
como consecuencia de alguna catdstrofe natural o
inducida, si no somos victimas de la violencia, es
probable que vivamos mds tiempo aunque con un
alto riesgo de padecer alguna enfermedad a la que
no logremos sobrevivir.

La negacién de la muerte en el caso del personaje
de Tolstoi, Ivan Illich, hacia que todos eludieran el
tema: los que se estaban muriendo, sus familiares y
hasta los propios médicos. Se generaba una autén-
tica conspiracién del silencio. Pero todo eso ha ido
cambiando a pasos acelerados. En las redes sociales
hay plataformas, blogs, paginas y chats en donde
se empieza a hablar de la muerte en voz viva y en
primera persona. Parece que también los abuelos
de los millenials han encontrado en la tecnologia
formas de compartir sus preocupaciones, sus sen-
timientos, su forma de comunicarse con otros que
experimentan circunstancias similares. Hay una
nueva narrativa sobre cémo afrontar la muerte y
cudles son las vivencias frente a ella.

J.R. de la Fuente

La muerte ha dejado de esconderse detrds de
los muros de los hospitales. Y es que la imagen de
cualquier persona en una unidad de cuidados in-
tensivos, conectada mediante tubos a un ventilador
pulmonar, a un rindn artificial, inconsciente o se-
miconsciente, alimentada por una sonda conectada
al intestino, nos resulta sencillamente aterradora.
Cada vez somos mds los que no queremos acabar
asi. Tenemos el derecho a optar por una muerte
mds digna, més libre, menos dolorosa. La muerte
de cada uno serd un proceso singular e irrepetible.
:Cbémo queremos vivirla?

La muerte es inevitable, pero una muerte
con sufrimiento no lo es. Morir con dignidad

es, mas que un anhelo, un derecho que
adquiere forma juridica en un cada vez
mayor numero de paises.

Atreverse a mirar de frente a la muerte, que ine-
vitablemente vendrd, no siempre es ficil. El curso
de los afos lo va propiciando, aunque a la vejez
también le gusta ocultarse. A veces existe una doble
negacién. Por otra parte, la muerte de gente querida
propicia la reflexién. Cada dia que pasa nos mori-
mos un poco. Reflexionar periédicamente sobre
la muerte puede ser provechoso. En todo caso, es
un estimulo de vida para distribuir mejor el escaso
tiempo que tenemos.

¢Es la muerte un acto trascendental? ;Es un
acontecimiento bioldgico? ;O es, como el nacimiento
y la adolescencia, una etapa de la vida? Creo que la
muerte es todo eso y mds, y nuestro deber como mé-
dicos es estudiarla como estudiamos otros asuntos
que, siendo fenémenos biolégicos, adquieren sobre
todo una dimensién humana.

No hay que perder de vista que nuestra conducta
estd en buena medida determinada por aconteci-
mientos previos, pero también estd condicionada
por el futuro. Estamos dotados de la capacidad de
imaginar cosas, y por eso tenemos advertencia an-
ticipada de nuestro inevitable final.

El avance de la ciencia, asi como las maltiples va-

http//dx.doi.org/10.22201/fm.24484865e.2019.62.1.9 | Vol.62,n.° 1, Enero-Febrero 2019




Morir con dignidad

riables que condicionan la vida moderna (su velocidad
vertiginosa, la falta de tiempo para todo, la sensacion
de urgencia inminente, etc.), han ejercido influencias
poderosas cuyas consecuencias han sido, entre otras, el
debilitamiento de las creencias generalizadas en torno
al individuo recurriendo a una naturaleza superior en
situaciones extremas. La vision secular del mundo ha
erosionado la idea de la inmortalidad personal. La
providencia ha quedado marginada.

En la medicina, gracias al avance de la
ciencia, hemos avanzado mas en tratar de
salvar vidas que en evitar el sufrimiento

y preservar la dignidad de los enfermos y
de sus familias. Las circunstancias actuales

permiten tratar de encontrar un mejor
equilibrio entre ambas. Por ejemplo, ;debe
el médico decir al enfermo las cosas tal
cual son, cuando podemos anticipar que su
condicién es irremediable?

Pero mds alld de las creencias estrictamente per-
sonales (respetables, en todo caso), la tendencia a
negar la realidad de la muerte es un fenémeno que
es necesario analizar. Los nifios pequefos piensan
que la muerte es un acontecimiento transitorio, re-
versible. Algunos pueblos primitivos trataban a sus
muertos como si estuvieran vivos, enterrandoles
con objetos que habrian de servirles para el viaje,
en el inframundo. Otros, en cambio, han visto a la
muerte como el trdnsito hacia una vida mds feliz
y despiden con fiestas a sus muertos. Son muchas
las expresiones.

Por otro lado, un hecho innegable es que ante
la muerte, con frecuencia se pone en juego ese me-
canismo de negacién, una suerte de “clausura psi-
coldgica” que oculta la realidad inaceptable. Esta
negaci6én de la realidad, como recurso protector
ante la muerte, es aparente ante una gran variedad
de circunstancias.

La dolorosisima experiencia sufrida en los cam-
pos de concentracion estd llena de relatos conmo-
vedores de algunos supervivientes: habia quienes

cavaban ddcilmente sus propias fosas y marchaban
serena, ordenadamente hacia las cdmaras de gas.
Otros, mds sagaces quizd, nos cuentan que no pa-
recian percibir su muerte préxima como algo real,
estaban como sustraidos.

Las actitudes ante la muerte son, pues, muy va-
riables. Algunos prefieren morir en su cama y otros
prefieren hacerlo “con las botas puestas”. La mayor
parte de los seres humanos deseamos vivir el mayor
tiempo posible gozando de buena salud y morir
sin sufrimiento, con dignidad. Conviene recordar
también que hay quien piensa que no ha de ser tan
malo morir cuando a uno le llegue su dia. Y desde
luego, no hay duda de que se mezcla una amplia
gama de emociones cuando se acerca la muerte.
Al médico le toca estudiar, diagnosticar, informar,
aconsejar. Pero la decision final recae en el paciente
y, cuando sea posible, en consulta con sus familia-
res. La libertad de conciencia de médicos y pacientes
es fundamental en un proceso de esta naturaleza.
Cada vez hay mds informacién que nos obliga a
repensar como estamos lidiando con estos asuntos.
Por ¢jemplo, un estudio reciente mostrd que el tiem-
po de sobrevida de los enfermos terminales estuvo
sobreestimado por sus médicos tratantes, en mds del
doble de lo que en realidad vivieron, retrasando asi
medidas paliativas que pudieron haber disminuido
sensiblemente el dolor y el sufrimiento.

Recordemos que el miedo dominante de muchos
enfermos graves no es tanto a la muerte como a la
invalidez, la pérdida de la dignidad y la capacidad
de bastarse a si mismos; o el miedo al abandono y
al dolor, mds que a la muerte misma.

Pienso que el temor a la muerte es natural. Aun
las personas mds religiosas, quienes no pierden la
esperanza de que vendrd otro mundo mejor que
este, no siempre encuentran en su experiencia in-
tima un antidoto eficaz contra el miedo a morir.
Una diferencia importante, eso si, es que la persona
creyente en la supervivencia del espiritu se preocupa
por lo que pudiera encontrar mds all4, en tanto que
la persona no creyente se preocupa mds bien por lo
que deja tras de si.

Sir William Osler escribié que la mayor parte
de los enfermos observados por él murieron tal y
como habfan nacido; es decir, sin darse cuenta de

52 Revista de la Facultad de Medicina de laUNAM | http//dx.doi.org/10.22201/fm.24484865€.2019.62.1.9




ello. También es una observacién verificable que
muchas personas mueren tranquilas, sin dejar tras
de si problemas mayores y legan, a los que se que-
dan, el ejemplo de su gran fortaleza.

Es necesario pues que el médico no niegue la
muerte, sino que reflexione acerca de sus propias
actitudes hacia ella, las propias y las de sus enfer-
mos. Las actitudes de muchos médicos respecto
de la muerte son las que convencionalmente co-
rresponden a la cultura en la que estin inmersos.
Algunos tienen de ella un concepto estrictamente
biolégico; la ven Gnicamente como un problema
técnico. Esa visién, a mi juicio, representa también
una suerte de negacién. La muerte de un hombre
es siempre una muerte humana, cualitativamente
diferente de la muerte de otros seres vivos, justo
por esa dimensién tan singular y tan exclusiva de
nosotros, los humanos.

Pienso que, en la medicina, gracias al avance de
la ciencia, hemos avanzado m4ds en tratar de salvar
vidas que en evitar el sufrimiento y preservar la
dignidad de los enfermos y de sus familias. Las
circunstancias actuales permiten tratar de encontrar
un mejor equilibrio entre ambas. Por ejemplo, ;debe
el médico decir al enfermo las cosas tal cual son,
cuando podemos anticipar que su condicién es irre-
mediable? Diversas encuestas realizadas a lo largo de
los tltimos anos muestran de manera contundente
que nueve de cada diez enfermos prefieren que se les
informe con veracidad, sobre todo si han de morir
pronto; en contraste, todavia cerca de la mitad de los
médicos que han sido interrogados dudan si deben
decir la verdad a los enfermos en trance de muerte.
Reitero mi tesis central: el enfermo tiene derechos
y el médico debe respetarlos. Ahora bien, la verdad
puede decirse con cierta delicadeza, tratando de
adaptar las formas y el lenguaje a las condiciones
del enfermo, toda vez que de lo que se trata no es
solo de decir las cosas tal cual son, sino de ayudar
al enfermo a poner en juego sus propios recursos
para poder entender y aceptar esa verdad.

Precisamente por ello es que me resultan in-
admisibles los médicos que no dejan que sus pacien-
tes se mueran de su propia muerte y se empefian en
prolongar una falsa forma de vida, que se ha vuelto
la especialidad de algunos colegas, acaso vincula-

J.R. de la Fuente

dos al negocio de los hospitales. Encarnizamiento
terapéutico, le llaman algunos. Deberia prohibirse.

No es raro que el médico mienta piadosamente
para confortar a sus pacientes, y acabe por ser res-
ponsable de una suerte de maltrato terminal. Morir
cuando es ya inevitable, con los recursos médicos
disponibles (sin dolor, con un esquema de sedacién
paliativa, si se requiere) puede ser un alivio, una
suerte de liberacién para el paciente y sus familiares.
Lo verdaderamente esclavizante, lo inhumano, es
una agonia prolongada, mutilante y muy costosa,
en términos econdémicos y emocionales.

En pocas circunstancias de la practica profesional,
el arte de la medicina mantiene tanta o mds vigencia
que su contraparte cientifica que al tener que con-
frontar a un enfermo con su fin inminente y cercano.

El médico no debe ocultar al enfermo la gravedad
de su padecimiento; lo que si puede hacer es dejarle
abierta la posibilidad de escoger entre la aceptacion
de esa realidad y su negacién como un mecanismo
de defensa adaptativo, inmediato y que, en muchos
casos, es el reflejo de que esa persona requiere un
poco mds de tiempo para asimilar las implicaciones
de la verdad médica. También ocurre que no son
pocos los enfermos que aun cuando dicen preferir
la verdad, en realidad estdin mds bien dispuestos a
aceptar las mentiras que en determinado momento
les digan sus familiares y el personal de salud en una
suerte de complicidad activa. Esta es parte innegable
de nuestra realidad cotidiana. Es el expediente ficil
al que se recurre con tanta frecuencia.

Hay pacientes que insisten en que se les diga
la verdad, y que literalmente enmudecen al escu-
charla. Dejan de hacer preguntas. Hay que respetar
los silencios y los tiempos del enfermo, y dedicarle
entonces algunos minutos adicionales a la familia
para iniciar con ellos un proceso en el que deberdn
valorarse otras decisiones, muchas veces criticas,
urgentes y complejas, pero que hay que enfrentar.

El buen clinico sabe bien que las reacciones de
sus enfermos son a menudo impredecibles. Un cua-
dro més frecuente de lo que uno imaginaria es el de
la discrepancia, a veces claramente perceptible entre
el optimismo creciente de algunos enfermos o sus
familiares y los avances notorios de una enfermedad
que los acerca cada vez mds a la muerte. Pienso que

http//dx.doi.org/10.22201/fm.24484865e.2019.62.1.9 | Vol.62,n.° 1, Enero-Febrero 2019




si los mecanismos de defensa son adaprtativos (es
decir, si no generan problemas adicionales y ayudan
a mantener una cierta tranquilidad en el entorno del
enfermo) deben respetarse. Pero si no, hay que con-
frontarlos. En todo caso, periédicamente conviene
ayudar al enfermo a aceptar su realidad, sefialando
la gravedad de su enfermedad, las limitaciones te-
rapéuticas, lo que es posible anticipar.

Asimismo es necesario que el médico no pierda de
vista que las experiencias y los deseos de los enfermos
que van a morir difieren considerablemente entre
unos y otros. Habrd quienes prefieran aislarse y asi
retirar progresivamente del mundo sus intereses y sus
afectos. Por el contrario, quizd a la mayoria le aterra
la idea de ser abandonado, de quedarse sélo, y espera
entonces ansiosamente la visita del médico y deman-
da la presencia permanente de sus seres queridos.

Una linea ética que se ha mantenido vigente a
lo largo del tiempo y que no falla, es que el mé-
dico ayude a sus enfermos a vivir con dignidad
hasta el final, esto es, que los ayude a conservar
la serenidad, en la medida de lo posible, hasta el
tltimo momento. Confrontar y confortar. No es
tan ficil pero tampoco es pedir mucho. Lo que
tiene que haber es la disposicién para tomar en
cuenta las demandas y los deseos de los enfermos,
para que no tratemos de imponerles los nuestros.
Un buen médico percibe siempre las necesidades
de los enfermos que van a morir y sabe responder a
ellas. No prolonga la vida a toda costa y de hecho
no impide, si estd en sus manos, que el enfermo
muera mucho después que ha muerto su esperan-
za, cuando aun tiene la posibilidad de morir con

dignidad. ®

Revista de la Facultad de Medicina de la UNAM | http//dx.doi.org/10.22201/fm.24484865e.2019.62.1.9




