
185

Estudios Fronterizos, nueva época, vol. 11, núm. 22, julio-diciembre de 2010

Los grupos yumanos de Baja California: 
¿indios de paz o indios de guerra? Una aproximación 
desde la teoría de la resistencia pasiva
Everardo Garduño* 

*	 Doctor en Antropología Sociocultural. Investigador del Centro de Investigaciones 
Culturales-Museo, Universidad Autónoma de Baja California. Correo electrónico: 
everardo.garduno@uabc.edu.mx

Resumen

Para el prestigiado historiador Miguel León-
Portilla, los yumanos de Baja California no 
eran indios de guerra, sino indios de paz. En 
la opinión de este investigador, esto obedeció 
a que viviendo en un paleolítico fosilizado, 
estos grupos indígenas no presentaron mayor 
resistencia a la colonización europea y permi-
tieron su dominación y posterior exterminio o 
asimilación. El presente trabajo cuestiona estas 
afirmaciones, no sólo por su imprecisión técni-
ca, sino por el desconocimiento del papel de 
agencia que tuvieron los yumanos durante el 
periodo misional. Por el contrario, este artículo 
coincide con la afirmación de Edward Spicer 
(1962) en el sentido de que la resistencia tuvo 
lugar incluso entre aquellos grupos que no se 
vieron comprometidos en combates significati-
vos en contra de los conquistadores. Se trata, 
en el caso particular de los yumanos, de una 
resistencia en contra del proyecto de Pueblo 
Indio y sus implicaciones en términos de seden-
tarización, trabajo agrícola y adopción de un 
esquema de autoridad central, que se contrapo-
nía a la naturaleza nómada de estos indígenas, 
como cazadores y recolectores organizados en 
un sistema segmentario de linajes. Las formas 
de resistencia yumana que aquí se describen, 

Abstract

For the prestigious Mexican historian, Miguel 
León-Portilla, the Yumans of Baja California 
were not Indians of warfare, but rather Indians 
of peace. In the opinion of this researcher, it 
was because lived in the fossilized-paleolithic 
stage that these Indigenous groups did not pre-
sent any kind of resistance against the European 
colonization, making possible their easy domi-
nation and posterior diminishment or assimila-
tion. This paper questions these advancements 
not only because of their lack of technical pre-
cision, but also because they obscure the role 
of agency that these Indians played during the 
missionary period. On the contrary, this pa-
per endorses Edward Spicer (1962) assertion 
that  resistance was present even among those 
groups that were not seriously engaged in sig-
nificant fights against the Spanish conquerors. 
In the particular case of the Yuman people, 
this is a resistance challenging the Pueblo Indio 
project and its related implications in terms of 
sedentary lifestyle, agricultural economy and 
the adoption of a scheme of central authori-
ty. As we know, these patterns were opposed 
to those observed among the Yumans as no-
mads, hunters and gatherers, organized into a 
segmentary lineage system. Moreover, the kind 



Everardo Garduño/Los grupos yumanos de Baja California

186

Introducción

Siguiendo la clasificación jesuítica de los indígenas del norte de México, 
León Portilla (1985) considera que los yumanos del desierto bajacalifor-
niano no eran indios de guerra, sino indios de paz. De acuerdo con este 
prestigiado investigador, esta caracterización corresponde a aquellos gru-
pos que viviendo en un estadio de paleolítico fosilizado, no presentaron 
mayor resistencia a la colonización europea y permitieron su dominación 
y posterior exterminio o asimilación. Y es que a decir de este investigador, 
la ausencia de una beligerancia activa por parte de los yumanos, hizo po-
sible que la conquista irrumpiera abruptamente su milenaria adaptación 
al medio ambiente, produjera en ellos una serie de traumas biológicos, 
psicológicos y culturales, y los condujera posteriormente hacia la muerte o 
absorción por la vía del mestizaje.

El presente trabajo cuestiona estas afirmaciones y plantea que la seña-
lada pasividad de estos indígenas constituye en sí, una estrategia de resis-
tencia frente al proyecto colonizador. En este sentido, este artículo retoma 
la afirmación de Edward Spicer (1962:16) acerca de la resistencia como un 
fenómeno generalizado, incluso entre aquellos grupos que no se vieron 
comprometidos en combates significativos en contra de los conquistado-
res. Es particularmente relevante para este punto de vista, la propuesta 
de James C. Scott (1990) en el sentido de que la resistencia de los grupos 
supeditados a la dominación puede expresarse a través de dos formas: 

constituyen prácticas que forman parte de lo 
que James C. Scott (1990) denomina los “trans-
criptos ocultos y cotidianos” como la ingenui-
dad, la inteligencia encubierta de ignorancia 
disimulada y la ironía, así como la práctica 
económica y la práctica social estudiada por 
Jan Rus (1995), y que incluye la movilidad y la 
incorporación del sitio misional con propósito 
de permanencia y de reproducción.

Palabras clave: indígenas, Baja California, resis-
tencia, colonización, yumanos.

of resistance described in this paper constitute 
what James C. Scott (1990) refers as the hidden 
and daily life transcripts, such as ingenuity, in-
telligence simulating ignorance, and irony, as 
well as, those economic and social practices 
studied by Jan Rus (1995), which include mobi-
lity and appropriation of the missionary site, all 
with the intention of perpetuating the presence 
of these Indigenous people and make possible 
their social reproduction.

Keywords: indians, Baja California, resistance, 
colonization, yumans.



187

Estudios Fronterizos, nueva época, vol. 11, núm. 22, julio-diciembre de 2010

una abierta y pública, como son las protestas, los boicots, la invasión de 
tierras y las rebeliones; y otra encubierta y cotidiana, a través del rumor, el 
chisme, los cuentos tradicionales, las bromas, las canciones, los rituales, los 
códigos intragrupales, los eufemismos, y una buena parte de la cultura tra-
dicional. Es importante también para este artículo la propuesta de Jan Rus 
(1995) acerca de la práctica económica y la práctica social como formas de 
resistencia pasiva que se materializa a través de estrategias de aprovecha-
miento de recursos y de movilidad, e incluso a través de la incorporación 
de elementos introducidos o impuestos desde la misma hegemonía. Por 
último, este trabajo demuestra que la resistencia de los yumanos al sistema 
misional no se limitó a su forma encubierta y cotidiana descrita por Scott, 
sino que incluyó la rebelión y el boicot.

¿Quiénes son los yumanos?

Los yumanos son una familia etnolingüística a la cual pertenecen 15 gru-
pos étnicos, distribuidos a lo largo de los desiertos de Baja California y 
Sonora en México, y Arizona y California en Estados Unidos (figura 1). 
La antigüedad de esta cultura en la parte norteamericana se ubica entre 
los 25 y 15 000 años, mientras que en Baja California la presencia de estos 
grupos va solamente de los 2 500 a los 150 años. Por esta razón, los espe-
cialistas han inferido que la presencia de estas poblaciones en la península 
es el resultado de una serie de migraciones que tuvieron lugar de norte 
a sur en periodos muy diferentes, dependiendo de la región de destino. 
Por ejemplo, Roger Owen (1959) afirma que los yumanos empezaron a 
arribar a la parte sur de la sierra de Juárez hace 2 000 años, y continuaron 
haciéndolo hasta hace 600; Erlinda Burton (1973) sugiere que los habitan-
tes del Valle Imperial, en Estados Unidos, han vivido en esa región desde 
hace 1 500 años, y hace 400 empezaron a incursionar hacia el sur de dicho 
territorio; por último, Jesús Ángel Ochoa (1979) habla de inmigraciones 
indígenas históricas en las áreas contiguas a la Sierra de San Pedro Mártir, 
con una antigüedad de apenas 150 años.

Con esta antigüedad, los yumanos difícilmente pueden ser conside-
rados los primeros pobladores de Baja California, aunque sí, el grupo 
prehistórico más relevante en varios aspectos –como veremos enseguida, 
los yumanos llegaron a observar un mayor desarrollo tecnológico y una 



Everardo Garduño/Los grupos yumanos de Baja California

188

Figura 1
Distribución geográfica de la familia etnolinguística yumana

Fuente: Tomado de Ensenada, Nuevas Aportaciones para su Historia. Mexicali. uabc, 1999 y modificado para su
           publicación.



189

Estudios Fronterizos, nueva época, vol. 11, núm. 22, julio-diciembre de 2010

mayor complejidad social, una presencia geográfica más amplia, una iden-
tidad territorial más definida, y una capacidad superior de adaptación, 
supervivencia y desarrollo local, que sus predecesores los grupos sandie-
guito y lajollano–.1 Como es ampliamente sabido, esto hizo posible que los 
yumanos fueran el único grupo de la región que trascendió del prehistó-
rico tardío hasta la actualidad.

Respecto a la cultura material, los sandieguito y los lajollano desarro-
llaron respectivamente una tecnología basada en la lítica y el empleo de 
la concha, mientras que los yumanos incorporaron la cerámica, la ceste-
ría y la cordelería. A decir de los arqueólogos, estas técnicas permitieron 
que estos últimos alcanzaran una mayor capacidad de almacenamiento 
de agua y semillas que los grupos preyumanos, y con ello, la posibilidad 
de establecer asentamientos más permanentes que sus predecesores, con-
dición necesaria para desarrollar un cierto tipo de división del trabajo, 
una incipiente estratificación social y una presencia territorial más amplia: 
mientras que los antiguos sandieguito y lajollano limitaron su presencia a 
las sierras y a las costas, respectivamente, los yumanos poblaron tanto las 
costas como las sierras, los desiertos y los valles del norte peninsular.

Por otra parte, asociado a la amplia distribución geográfica de los yu-
manos a lo largo de los diversos ecosistemas del suroeste norteamericano y 
noroeste de México, se encuentra un proceso de distribución etnolinguís-
tica que dio como resultado el surgimiento de por lo menos 15 lenguas 
diferentes que representaban a un igual número de grupos étnicos con 
identidades estrechamente vinculadas a su territorialidad. Expresión de 
esto son los diferentes estilos de arte rupestre: como lo constatan Hedges 
(1975), y Bendímez y Laylander (1986), las representaciones realistas en 
el Desierto Central y los diseños abstractos del norte; las figuras antropo-
mórficas y zoomórficas de las zonas montañosas y los petroglifos con di-
seños geométricos del desierto; los sitios arequeoastronómicos en el norte 
de la Sierra de Juárez y los geoglifos del desierto del Colorado en la parte 
norteamericana, representan todos en su conjunto marcas étnico-territo-
riales que funcionaban como delimitaciones fronterizas al interior de estos 
grupos indígenas.

1  La antigüedad de estos grupos es estimada en 10 000 años para los sandieguito, y 
siete mil años en el caso de los lajollano.



Everardo Garduño/Los grupos yumanos de Baja California

190

Más aún, pese a su mayor capacidad de asentamiento frente a los gru-
pos preyumanos, los yumanos tampoco desarrollaron sociedades sedenta-
rias, urbanas, agrícolas y regidas por una autoridad central o Estado, como 
en el centro y sur de México. Por el contrario, estos grupos desarrollaron 
un estilo de vida seminómada, con una organización fragmentaria carac-
terizada por la presencia de múltiples bandas y linajes en latente estado 
de conflicto, y un esquema de subsistencia orientado a la cacería, la pesca 
y la recolección. No obstante, lejos de constituir un signo de subdesarrollo 
o primitivismo que limitara las capacidades de supervivencia de estos gru-
pos, este estilo de vida denotaba un profundo conocimiento del desierto y 
una sofisticada adaptación a las condiciones ambientales de la península, 
caracterizadas por la aridez y el clima extremoso. Tal y como lo explica As-
chmann (1959), el carácter nómada de los yumanos, su organización frag-
mentaria y el conflicto, eran la condición y el mecanismo necesarios para 
activar la dinámica fisión-fusión de estas poblaciones, que se correspondía 
respectivamente con la necesidad de dispersión en tiempos de escasez, y la 
necesidad de potencializar esfuerzos para la caza y la recolección, en tiem-
pos de abundancia. Pero además, signo inequívoco de adaptabilidad por 
parte de los yumanos a su circunstancia ambiental, constituye su capaci-
dad de desarrollar una actividad agrícola importante, en las proximidades 
del Río Colorado. Frente a la generalizada idea de que la agricultura de 
los yumanos en estas latitudes era incipiente, fray Eusebio Francisco Kino 
(1701) nos dice que “todo este camino fue por una mera campiña de fer-
tilísimas tierras, de hermosísimas milpas muy bien cultivadas con muchos 
maíces, frijolares y calabazales y con grandísimas tasajeras de tasajos de 
calabaza, que este género les dura después todo el año”.

Por último, otra muestra irrefutable de la gran capacidad de adap-
tabilidad de estos grupos a la circunstancia ambiental es el hecho de que 
mientras los sandieguitos y lajollanos habían ya desaparecido a la llegada 
de los españoles, los yumanos aún sobrevivían. Incluso podemos afirmar 
que más allá de su profundo conocimiento del desierto, estos indígenas 
demostraron una gran adaptabilidad a las condiciones sociohistóricas, al 
ser el único grupo que proveniente del prehistórico tardío, sobrevivió al 
impacto de la colonización europea y trascendió hasta la actualidad. Los 
grupos étnicos que pertenecen a esta familia etnolingüística y que hoy en 
día residen en alguna región del norte de Baja California son: los cucapá, 



191

Estudios Fronterizos, nueva época, vol. 11, núm. 22, julio-diciembre de 2010

Figura 2
Localización actual de las comunidades yumanas en Baja California

Fuente: Elaborado originalmente por la Escuela de Arquitectura de la Universidad Autónoma de
             Baja California, y modificado por el autor para su publicación.



Everardo Garduño/Los grupos yumanos de Baja California

192

identificados también como “rieños” o “rianos”, por habitar en las márge-
nes del Río Colorado; los kumiai y los tipai que viven en las mesetas coste-
ras orientadas hacia el océano Pacífico; y los pai-pai y los kiliwa, conocidos 
también como “serreños”, por residir respectivamente en los alrededores 
de la sierra de Juárez y de San Pedro Mártir (figura 2).

La imposición del Pueblo Indio

De acuerdo con Spicer (1962), los colonizadores europeos en el norte de 
México trataron de imponer sobre los grupos indígenas su religión, su 
lenguaje y, sobre todo, su noción de comunidad. Se trataba del proyecto 
de pueblo indio, el cual había sido introducido y desarrollado exitosamen-
te entre los grupos agrícolas, sedentarios y urbanos del centro y sur de 
la Nueva España (Spicer, 1962:5). Siguiendo este modelo, los misioneros 
intentaron organizar a las bandas de cazadores y recolectores nómadas de 
Baja California, en una serie de poblaciones sedentarias establecidas alre-
dedor de una cabecera, o pueblo principal, en donde estuviera localizada 
la misión como unidad productiva autosuficiente.2 La misión se establecía 
entonces en una zona en cuyos alrededores se hallaba un abundante nú-
mero de indígenas, y en donde hubiera disponibilidad de agua y tierra 
fértil para desarrollar la actividad agrícola y pastoril.

No obstante, como sabemos, este modelo no resultó exitoso en la pe-
nínsula debido a varios factores. Ciertamente, las particularidades del me-
dio físico geográfico fueron uno de esos factores, así como la turbulencia 

2 Es importante mencionar que la colonización europea en la península de Baja 
California, tuvo lugar entre el siglo xvii y el siglo xix, con la presencia de los Je-
suitas, Franciscanos y Dominicos. Sin embargo, debemos señalar también que la 
presencia de los primeros tuvo lugar entre 1697 y 1768, y se limitó únicamente al 
sur y centro peninsular, entre las poblaciones pericu, guaycura y cochimí; por su 
parte, los segundos permanecieron en Baja California solo por un corto tiempo 
(1767-1768), ocupando las misiones jesuitas del Desierto Central, entre los cochi-
mí; finalmente, los Dominicos fueron los únicos que desarrollaron un contacto 
regular con los yumanos del norte, a lo largo de sesenta años, entre 1774 y 1834. 
Por esta razón, este artículo se refiere a algunos casos de jesuitas trabajando entre 
los yumanos peninsulares del Desierto Central, pero principalmente al período 
dominico.



193

Estudios Fronterizos, nueva época, vol. 11, núm. 22, julio-diciembre de 2010

política y la crisis económica en vísperas de la independencia de México; 
más aún, factores decisivos en la cancelación del proyecto misional fue-
ron las críticas por parte de las autoridades civiles y el descontento de los 
mismos aborígenes hacia los métodos empleados por los misioneros para 
desarrollarlo.

El primer paso en el desarrollo de este proyecto era reunir a las bandas 
indígenas en el sitio misional e iniciar su transformación en gentiles. Tal y 
como lo describen algunos historiadores, este proceso significó para estos 
grupos un cambio radical en su estilo de vida que incluyó la adopción for-
zada de la agricultura, la crianza de animales, la sedentarización en asen-
tamientos compactos, de un sistema de gobierno central con estructura 
jerárquica, pero sobre todo, este cambio implicó la forzosa observancia de 
una rutina estricta, así como el padecimiento de castigos severos (Ochoa, 
1976). Como se demuestra en la siguiente carta que la Junta de Fomento 
de los Territorios de la Alta y Baja California envió al gobierno nacional el 
6 de abril de 1825, el sistema misional implicaba la ausencia notoria de un 
mínimo respeto a la integridad de los indígenas, ya que

[...] para llegar a ser cristianos, los gentiles deben renunciar a su entero de-
recho a su natural independencia. Desde el momento en el que se presentan 
para ser bautizados, deben mantenerse subordinados a las leyes monásticas 
[…] los neófitos deben continuar así, sin esperanza de obtener en su edad 
anciana los derechos civiles de la sociedad (Gómez, 1988:19).

Más aún, confirmando esta información se encuentra la acuciosa des-
cripción que Manuel Clemente Rojo (1972:28-29) hiciera sobre la vida 
cotidiana de los indígenas al interior de una misión. Esto, sobre la base de 
los testimonios obtenidos directamente de Tomas Mancilla (el último mi-
sionero), los últimos soldados e indígenas sobrevivientes de las misiones, 
de María García y de Janitin (capitán kumiai), a ocho años de que la última 
misión cerrara sus puertas (1848):

Los indios en las misiones de la frontera viven sin libertad, despojados de 
todos los placeres de la vida, y obligados por la fuerza a trabajar sin ninguna 
recompensa. Una hora después del amanecer, los indígenas era obligados a 
levantarse ya fuera en el invierno o en el verano, para ser llevados a la iglesia 



Everardo Garduño/Los grupos yumanos de Baja California

194

en donde cantaban oraciones y decían algunos devotos rezos, palabras que 
aprendieron a repetir sin que la mayoría de ellos entendiera su significado.

Después de los ejercicios matutinos, los indios iban a la cocina de la iglesia a 
beber jarras de atole de maíz que había sido preparado para ellos, e inme-
diatamente después eran conducidos a los campos de labor de la misión, bajo 
la supervisión de una jefe o mayordomo que dirigía el trabajo y asignaba a 
cada uno las tareas que debían realizar […] Quien no completara la tarea que 
le fuera encomendada por el mayordomo, sufría un castigo que consistía en 
una serie de 12 latigazos, mientras permanecía atado a un palo que había sido 
puesto en cada misión con este propósito y el cual era conocido como “La 
estaca”. Después del castigo, el indígena era llevado a la iglesia a continuar 
rezando. Cuando terminaba, era encerrado en una celda especial que corres-
pondía a su estado civil. Los casados dormían separados de sus esposas en un 
lugar destinado para cada uno, los solteros varones en otro lugar diferente al 
de las mujeres solteras. El misionero conservaba las llaves de estas celdas.

Finalmente, sin lugar a dudas el periodo misional significó para los 
indígenas un sistema de sujeción por dependencia, explotación y exter-
minio, así como el despojo y degradación de su territorio. Esto alteró la 
movilidad tradicional de los yumanos y sus esquemas tradicionales de su-
pervivencia, impactando drásticamente su reproducción biológica y social. 
No obstante, es una realidad que estos grupos indígenas reaccionaron y 
respondieron a estas acciones por medio de una serie de actos que fueron 
regularmente calificados por los misioneros, las agencias de gobierno e 
incluso los investigadores como indolencia, vandalismo o desorganización 
generalizada. En mi opinión, se trataban todos ellos de acciones de resis-
tencia pasiva, e incluso, en algunas ocasiones, de resistencia activa.

Las formas de resistencia pasiva entre los yumanos

Es ampliamente sabido que uno de los principales obstáculos con los 
que se encontraron los misioneros en Baja California para desarrollar 
su proyecto de Pueblo Indio fue la actitud de los indígenas frente a la 
disciplina y el trabajo en la misión, calificada por los colonizadores como 
indolencia y negligencia. En el multicitado texto de Baeggert (1942), por 



195

Estudios Fronterizos, nueva época, vol. 11, núm. 22, julio-diciembre de 2010

ejemplo, encontramos una serie de epítetos que sin lugar a dudas des-
criben la mirada descalificadora y llena de frustración, con la que los mi-
sioneros veían a los indígenas. No obstante, una segunda lectura a este 
mismo texto nos puede arrojar elementos para sugerir que dicha actitud 
podía constituir parte de lo que Scott (1990) denomina “resistencia oculta 
y cotidiana a la dominación”. Como recordaremos, en 1772, en referencia 
a los yumanos peninsulares, Baeggert afirma que debido a la desobedien-
cia, el hurto y la intriga, era difícil para los misioneros establecer absoluto 
control sobre estos indios. A decir de este misionero, estos indígenas son 
“insolentes, ingratos, mentirosos, vulgares, perezosos en extremo y gran-
des charlatanes, en fin, gente que no puede ser dominada” (1942:109).

Por otra parte, existen también indicios en el sentido de que los yuma-
nos llegaron a integrar a la ingenuidad, la inteligencia encubierta de ig-
norancia disimulada y la ironía como parte de su repertorio de resistencia 
pasiva, particularmente frente al esquema de autoridad central implícito 
en el proyecto del colonizador. Esto es ilustrado por el siguiente testimonio 
del padre Garcés de San Bernardino de los Opas, quien describe un even-
to ocurrido en la jornada del 14 de noviembre de 1772: “Sugerí también 
a los ancianos reunirse para llevar a cabo el nombramiento de un capitán 
entre ellos, y en el nombre del rey, un gobernador y mayores; en respues-
ta, un anciano me dijo seriamente estas palabras: ‘mira, la justicia es para 
castigar lo malo, y no siendo malos nosotros, ¿para qué es la justicia?’” 
(Ochoa, 1976:18). De igual forma, Mauricio Mixco (1983:197) presenta el 
caso de un anciano kiliwa, quien después de haber sido nombrado con el 
título de general, tomó el nombramiento con sus manos y preguntó: “En 
donde voy a meter esto? Estaba desnudo, no tenía bolsas”.

Otro tipo de resistencia pasiva entre los yumanos es aquella estudiada 
por Jan Rus (1995) entre los indios tzeltales de Chiapas, la cual consiste 
en el desarrollo de una movilidad con patrones de frecuencia, distancia y 
circularidad siempre acorde a la intensidad de la crisis económica que la 
impulsa. Como veremos enseguida, pese a su resistencia al sistema misio-
nal, los yumanos adoptaron en los momentos de mayor escasez una mo-
vilidad circular anual que incluía a estos asentamientos como estaciones 
temporales. De acuerdo con Magaña (2003), aun en estado de libertad, 
estos indígenas continuaron regresando a la misión anualmente con pro-
pósitos de subsistencia y de reproducción del grupo. De acuerdo con este 



Everardo Garduño/Los grupos yumanos de Baja California

196

autor, durante los periodos de mayor abundancia de alimento silvestre, la 
primavera, el verano y el otoño, los yumanos deambulaban entre los de-
siertos, las costas y las sierras. Sin embargo, durante el periodo de mayor 
escasez, el invierno, estos indígenas acudían a la misión. Evidencia de este 
hecho puede ser encontrado en los cuadernos de 1775-1800 de la misión 
de Santo Domingo, en los cuales los bautizos, matrimonios y decesos fue-
ron registrados en mayor frecuencia después de octubre, mientras que 
el registro de estos eventos disminuía de marzo a julio y de septiembre a 
octubre; esto es, justo cuando estaba teniendo lugar la colecta de moluscos 
y la colecta del piñón y la bellota, respectivamente.

Pero además, para Magaña la frecuencia observada en los registros 
misionales no estaba solamente asociada a la ausencia y presencia de los 
yumanos en el sitio misional, sino también a su actividad reproductiva. 
Desde el punto de vista de este autor, el incremento de la frecuencia de 
bautizos registrado en la misión durante el invierno, supone la existencia 
de una actividad sexual previa. Dado que los hombres y las mujeres in-
dígenas permanecían separados forzosamente durante su estancia en la 
misión, es fácil suponer que dicha actividad tenía lugar entre ellos durante 
el periodo en el cual se encontraban fuera de este sitio, esto es, entre la 
primavera y el verano, y durante el otoño, y que una vez en espera de la 
descendencia, acudían al sitio misional en búsqueda de alimento y abrigo 
que asegurara la sobrevivencia de los nuevos miembros de la tribu.

Sin lugar a dudas, estos eventos revelan la capacidad de adaptación de 
los yumanos a las nuevas circunstancias y de incorporación de elementos 
introducidos e incluso impuestos por los colonizadores, en su propio be-
neficio; también, estos hechos ilustran sobre una particular sensibilidad de 
estos grupos para mantener una continua negociación con el colonizador 
y desarrollar una vida seminómada que abarcara tanto su territorio tradi-
cional como el sitio misional; todo esto, con propósitos reproductivos, es 
decir, con propósitos de permanencia. Es por ello que estos eventos deben 
ser interpretados como parte del esquema de la resistencia pasiva caracte-
rizada por Falcón (2002:84) como aquellas “acciones pequeñas, ocultas y 
cotidianas, a través de las cuales los pobres y marginados, negocian indivi-
dual o colectivamente su lugar dentro de la estructura de poder, evadien-
do cualquier confrontación directa con los poderosos económicamente y 
la autoridad”.



197

Estudios Fronterizos, nueva época, vol. 11, núm. 22, julio-diciembre de 2010

La resistencia activa y sus propósitos

Por otra parte, si bien la resistencia de estos indígenas fue en general pa-
siva, la crisis estructural en la Nueva España hizo que ésta se transformara 
en un tipo de resistencia activa. Como es sabido, esta crisis estructural 
estuvo marcada por la turbulencia política y la crisis económica, resultado 
de las guerras de independencia, lo cual hizo imposible que los misione-
ros retuvieran dentro del sitio misional tanto a los indígenas como a los 
soldados que guardaban de su seguridad. En ese contexto, tal y como lo 
expresa el siguiente testimonio, los indígenas bautizados escaparon a las 
montañas retornando a su vida nómada, desde donde empezaron a orga-
nizar acciones de merma mediante el hurto en contra de las misiones:

Los niños de tales madres pasan los años enteros sin probar tortilla y beber 
sotol, y comiendo solo ratas y agaves sobreviven como pueden. Sus padres mi-
sioneros han confrontado grandes conflictos para obtener recursos para ali-
mentarlos, pero inevitablemente ellos escapan y se dispersan, y hambrientos 
van por las montanas y las playas, y lejos de avanzar en religión y civilización, 
van hacia atrás cada día, hacia una atroz conducta, conservando e incluso 
progresando en la ciencia del latrocinio (González, 1825:3).

Más aún, una vez libres y fuera de todo control de los misioneros, estos 
prófugos y evangelizados indígenas establecieron contacto con los indíge-
nas no bautizados de diverso origen, y a pesar de su estatuto de gentiles 
que indicaba su transformación a la civilización occidental, asumieron en-
tre estos últimos el liderazgo para conducirlos a atacar a las misiones. Evi-
dencia sobre este tipo de acciones se encuentra en el manuscrito de 1824, 
perteneciente al señor Arguello:

Habiendo tenido algunas particulares noticias sobre como los indios cristia-
nizados de las misiones dominicas de la antigua frontera de California, junto 
con algunos otros indios de la misión de San Diego y gente de aquellas sierras 
y de las márgenes del Río Colorado, estaban produciendo serios daños al 
ganado de las misiones y a los ranchos privados, robando los caballos domes-
ticados que comen y venden a aquellas tribus que habitan la otra margen del 
río, los Indios cristianizados, salvajes y diabólicos cuya presencia ha llegado a 



Everardo Garduño/Los grupos yumanos de Baja California

198

ser muy fuerte y quizás incrementada con la compañía de la gentilidad que 
vive en las sierras y habita las márgenes del Río Colorado, y con otras tribus 
de tierras desconocidas para nosotros (Arguello, 1824).

Incluso, como podemos ver en un tercer manuscrito, la presencia ame-
nazadora de los indígenas frente a las misiones no era tan insignificante 
como lo asume Miguel León-Portilla (1983). Por el contrario, tal y como lo 
afirma el Marqués de Vivanco en su carta al Ministro de Guerra y Marina, 
éstos sobrepasaban considerablemente la capacidad de defensa de los es-
pañoles en Baja California: “La gentilidad es mucha; las tropas son pocas, 
además del hecho de que están descontentas debido a la falta de sus sala-
rios. Le doy cuenta de todo esto a mi Excelente Señor de Guerra y Marina, 
con el propósito de obtener recursos, ropa y avituallamiento de guerra, 
dado que todo se necesita en esta remota provincia” (Vivanco, 1824).

Finalmente, el conocido testimonio de una mujer indígena kumiai 
recogido por Rojo (1972:43) cuestiona a quienes consideran que estos 
ataques indígenas eran simplemente acciones vandálicas, resultado de la 
desorganización generalizada de estos grupos, y confirma la idea de la re-
belión con propósitos claros. Estando cautiva en la misión de Guadalupe, 
María experimenta la abrupta irrupción de la quietud de este recinto, 
como resultado del ataque de un grupo numeroso de kumiais, cuyo líder 
le expresa lo siguiente: “No tengas miedo, no he ordenado matar a nadie, 
aunque mi gente haya matado. Al único que estoy buscando es al sacerdo-
te, porque está bautizando por la fuerza a la gente de mi tribu, para escla-
vizarlos en la misión, justo en la forma en que tú estás ahora, sin disfrutar 
de tu libertad y viviendo como caballos”.

Los resultados de la resistencia indígena

Sin duda, como ya se comentó anteriormente, pese a la existencia de es-
tas estrategias de resistencia indígena, el impacto de la colonización en la 
vida de estos grupos fue dramático. Sin embargo, esto no significa que 
los actos de resistencia pasiva y activa, anteriormente descritos, no fueran 
exitosos en varios sentidos. Gracias a ellos, los misioneros cambiaron su 
plan original, lo cual hizo posible que los indígenas se reincorporaran pe-
riódicamente a su vida nómada y mantuvieran su sentido de colectividad. 



199

Estudios Fronterizos, nueva época, vol. 11, núm. 22, julio-diciembre de 2010

Mario Magaña (1999) documenta cómo después de la destrucción de las 
misiones de San Pedro, San Pablo y de la Purísima Concepción en 1781, 
la corona española empezó a declinar sus intenciones de colonizar Baja 
California. Esta decisión impidió, primero, que los misioneros establecie-
ran una regular comunicación entre las misiones de Sonora y la Alta Ca-
lifornia; segundo, que establecieran control sobre el 50% del territorio; y 
tercero, que retuvieran de manera permanente bajo campana, a los indios 
evangelizados. Debido a estos eventos, los indios empezaron a ser condu-
cidos a la misión únicamente para obtener instrucción religiosa; después 
se les permitía retornar a su antiguo estilo de vida y obtener sus alimentos 
por sí solos. Esta circunstancia hizo posible que las poblaciones nativas 
mantuvieran su acostumbrada movilidad a lo largo de su territorio tra-
dicional, mantuvieran sus relaciones con aquellos grupos que habitaban 
territorios fuera del control de los misioneros, y reforzaran sus afinidades: 
i.e. los kiliwa y los pai-pai del Golfo de California, con los cucapá del Río 
Colorado.

Más aún, gracias a estas habilidades demostradas por los yumanos, 
una tercera o cuarta parte de su población sobrevivió a la colonización 
europea y retornó a su vida en las montañas, una vez clausurada la úl-
tima misión. Esto es demostrado a través de correlacionar dos registros 
de campo realizados inmediatamente después de la partida de los misio-
neros. Se trata del censo realizado en1880 por el general Luis E. Torres, 
jefe político y militar del Distrito Norte de Baja California, y el recorrido 
llevado a cabo en 1840 por David Golbaum. En el primero se establece que 
a la partida de los misioneros existían 4 424 indígenas viviendo entre las 
sierras de Juárez y San Pedro Mártir, y las inmediaciones del Río Colora-
do (Martínez, 1985). En el segundo se constata que de este número, sólo 
unos cuantos permanecieron en los asentamientos exmisionales, ya que 
la mayoría se reagrupó en pequeñas bandas y regresó a su estilo de vida 
nómada. De acuerdo con Golbaum, de las misiones sólo quedaron vesti-
gios: canales, cisternas, pequeñas represas para irrigar las tierras, unas 
cuantas casas de adobe con techos de ramas conformando una serie de 
pequeños e inestables caseríos, e incluso cuevas, en donde sólo alrededor 
de cien indígenas continuaban viviendo y practicando algunas actividades 
aprendidas a los misioneros, y algunas actividades correspondientes a sus 
propias estrategias de supervivencia: “Algunos practicaban agricultura a 



Everardo Garduño/Los grupos yumanos de Baja California

200

pequeña escala, la crianza de un poco de ganado y el curtido de cuero, 
mientras que la mayoría de ellos cazaba y colectaba plantas, buscaba miel 
silvestre, pescaba y elaboraba artefactos de cordelería, cestería y cerámica” 
(Golbaum, 1984:20).

Por último, acontecimientos documentados y testimonios obtenidos 
durante el siglo xx, nos permiten afirmar que la resistencia presentada 
por estos grupos en contra del esquema de autoridad central permitió, 
aunque de manera oculta, la persistencia de su sistema fragmentario de 
organización social basado en linajes, y la presencia limitada, aunque pú-
blica, de los nuevos cargos.

Tal y como se comentó anteriormente, el modelo de Pueblo Indio y su 
esquema de autoridad central y jerarquizada, se confrontaba con el siste-
ma segmentario de linajes de los yumanos. Por esta razón, los indígenas 
no cesaron de poner en tela de juicio los nombramientos, a los cuales si 
bien les dieron un lugar altamente visible desde fuera del grupo, nunca 
les otorgaron un poder real hacia el interior. Al respecto, Meigs (1939: 
45-46) nos explica cómo ya avanzado el siglo xx, mucho tiempo después 
de que los misioneros habían sido expulsados de Baja California, estos 
grupos llegaron a ser identificados por las agencias del Estado a través de 
las figuras de capitanes y generales introducidos por los españoles; no obs-
tante, éstas funcionaban sólo como figuras de representatividad frente al 
gobierno, ya que la autoridad legítima continuaba estando depositada en 
la cabeza del linaje. Dentro de la lógica de este esquema de autoridad, los 
capitanes y generales eran vistos como cabezas de linajes específicos y no 
como autoridades de todos los linajes, y menos, de los linajes enemigos. La 
persistencia e importancia del sistema segmentario de linajes que aparen-
temente había desaparecido durante el periodo misional, quedó al descu-
bierto en una serie de eventos ocurridos en la primera cuarta parte del 
siglo xx. Como es ampliamente sabido, durante la Revolución mexicana, 
los hermanos Flores-Magón invadieron Baja California y la declararon la 
primera Republica Socialista del mundo. Como lo ha documentado Owen 
(1963), esto produjo una serie de confrontaciones armadas, en las cuales 
los indígenas participaron de una u otra parte. Algunos historiadores vie-
ron en estos hechos un alineamiento ideológico de los grupos indígenas 
con alguna de las facciones en conflicto; otros simplemente denunciaron 
la introducción de conflictos ajenos al interior de los yumanos; para Owen 



201

Estudios Fronterizos, nueva época, vol. 11, núm. 22, julio-diciembre de 2010

(1963), sin embargo, se trató de la emergencia de la visibilización del viejo 
carácter semihostil del sistema de linajes. A decir de este autor, aquellos 
que se aliaron con las tropas federales para combatir a los magonistas per-
tenecían a los grupos que habitaban en el norte, particularmente a los 
kumiai y tipai de los linajes Koal, Miakwas y Qwashaqsh. Por su parte, 
quienes acompañaron a los magonistas en su marcha de Mexicali hacia 
Ensenada fueron los yumanos que habitaban en los alrededores del Valle 
de la Trinidad, los pai-pai de los linajes Kweljwat, Jwa(ch) y Jamsulch, y 
prácticamente todos los kiliwas, con excepción del linaje Jepi Pakawas, el 
cual se encontraba viviendo en ese entonces, entre los indios tipai. Como 
lo destaca Owen (1963), estas confrontaciones armadas no respondían a 
una identificación ideológica con una u otra facción del conflicto revolu-
cionario, ni de la introducción de conflictos ajenos, sino más bien, repre-
sentaban la oportunidad para tener acceso a armas de fuego y municiones 
con el propósito de dar salida a sus propias rivalidades interlinajes.

Owen (1963) argumenta que antes de que arribaran los magonistas, 
estos dos grupos de linajes habían entrado ya en tensión, como resultado 
de una serie de muertes ocurridas y adjudicadas a la acción maléfica de un 
chamán diabólico. Este chamán era Jorge González, quien pertenecía al li-
naje Qwashaqsh, y quien fuera muerto en medio de estas tribulaciones en 
las manos de los magonistas apoyados por el linaje Kulwat –parientes de 
las supuestas victimas del maléfico chamán (Owen, 1959:7; Álvarez, 1975: 
67; y Mixco, 1983:9). De esta manera, el sistema segmentario de linajes 
encontró objetivación en estos hechos armados.

Conclusiones

¿Indios de paz o indios de guerra? Para Miguel León-Portilla la respuesta 
es fácil: los yumanos son indios de paz por haberse incorporado pasiva-
mente a la colonización europea, y no haber ofrecido una resistencia activa 
frente a ésta. Para este artículo, sin embargo, la respuesta es más compleja, 
sobre todo si se considera que es posible resistir pasivamente e incorporar-
se a los procesos hegemónicos resistiendo. En este artículo hemos demos-
trado que los grupos yumanos constituyen un ejemplo de esta resistencia 
pasiva y contrahegemónica, y en no pocas ocasiones de resistencia activa, 
frente a la imposición de la noción de comunidad agrícola, sedentaria y 



Everardo Garduño/Los grupos yumanos de Baja California

202

territorialmente delimitada. Se trata en esencia de una resistencia que in-
cluye: 1) acciones encubiertas como la ironía, la ignorancia disimulada, 
los eufemismos, el hurto y una actitud calificada por los misioneros como 
indolencia en el trabajo; 2) estrategias de supervivencia como la reelabo-
ración de la movilidad tradicional; y 3) actos de rebelión y boicot. De esta 
manera, ante la pregunta inicial, podríamos afirmar que los yumanos fue-
ron principalmente indios de paz, y excepcionalmente indios de guerra, 
pero no indios que aceptaron pasivamente el proyecto colonizador.

¿Indios de un paleolítico fosilizado que no sobrevivieron al contacto? 
Para Miguel León-Portilla (1985) la ecuación es clara: el estado primitivo 
de los yumanos constituyó una condición de elevada vulnerabilidad frente 
a los colonizadores europeos, que explica su falta de animosidad frente a 
éstos, sus traumas biológicos, psicológicos y culturales, y su paulatina desa
parición. Para este artículo, sin embargo, esta ecuación es técnicamente 
desafortunada. Como bien lo han apuntado los especialistas, a diferencia 
de los antiguos grupos sandieguito y lajollano, los yumanos se caracteriza-
ron por el desarrollo de la cerámica y en algunas regiones de la agricultura. 
Desde el punto de vista de la arqueología, estos dos componentes son pre-
cisamente los que constituyen la frontera del neolítico frente al paleolítico.

Más aún, los yumanos no sucumbieron frente a las duras condiciones 
de la naturaleza ni a la colonización europea. Por el contrario, estos grupos 
son un ejemplo de éxito adaptativo y de resistencia frente a ambas. A decir 
de los mismos especialistas, sus características de cazadores, recolectores y 
nómadas, combinadas con el desarrollo tecnológico basado en la cerámica, 
hicieron posible su poblamiento y supervivencia en prácticamente todo el 
norte de la península, incluyendo las regiones de mayor aridez como el 
Desierto Central. Asimismo, desde el conocimiento adquirido como gru-
pos pertenecientes al prehistórico tardío, los yumanos son un ejemplo de 
resistencia contrahegemónica: se rebelaron frente a los nuevos constructos 
que desde la hegemonía les fueron impuestos, al tiempo que los incorpo-
raron para ponerlos a disposición de sus estrategias de supervivencia y 
reproducción. Como aquí se ha demostrado, estos grupos se opusieron 
sistemáticamente al proyecto de Pueblo Indio, pero adoptaron al sitio mi-
sional como resguardo temporal para asegurar la preservación de su des-
cendencia. Incluso, una vez cerrada la última de las misiones dominicas en 
el norte de Baja California, los yumanos reestablecieron su estilo de vida 



203

Estudios Fronterizos, nueva época, vol. 11, núm. 22, julio-diciembre de 2010

tradicional, reproduciendo únicamente aquella parte del legado misional 
que les resultó útil para su supervivencia. Esto explica, sin lugar a dudas, 
el porqué la presencia de los yumanos, teniendo su origen en la prehisto-
ria, trascendió a la época moderna.

Con lo anterior, este artículo no pretende negar los cambios ocurridos 
en lo social, demográfico y cultural a los yumanos. Nadie puede negar 
que en la actualidad estos grupos residen en comunidades sedentarias que 
sobreviven principalmente de su trabajo como asalariados en los ranchos 
cercanos, que se encuentran subsumidos en la llamada “cultura del vaque-
ro”, y que en algunos casos es evidente la pérdida de sus rasgos étnicos 
distintivos como la lengua. Sin embargo, la pregunta final sería: ¿Todas 
estas transformaciones son el resultado de la colonización europea, como 
lo suponen las apreciaciones de Miguel León-Portilla y el punto de vista 
generalizado? En este artículo hemos demostrado que existen evidencias 
suficientes para suponer que esto no es así. El propio censo de Miguel 
Torres y la exploración de Golbaum nos hablan de una significativa pre-
sencia de los yumanos al momento en que los dominicos dejaron Baja 
California. A esto podemos añadir los recientes hallazgos arqueológicos 
en la zona de vallecitos, en La Rumorosa, a través de los cuales es posible 
constatar la existencia de poblaciones nómadas sobreviviendo de la cace-
ría, la recolección y la pesca, practicando las cremaciones tradicionales y la 
elaboración de atuendos de piel, en un periodo posterior a la llegada de 
los españoles. Esto sugiere, sin lugar a dudas, que las causas principales de 
las transformaciones antes señaladas deben buscarse hacia el siglo xx. No 
obstante, esto es objeto de otro artículo.

Bibliografías

Álvarez, Anita (1975), Los primeros pobladores de Baja California, Gobierno del Estado 
de Baja California, Mexicali.

Arguello, Luis Antonio (1824), Archivo General de la Nación Fondo, Gobernación 
Ref.: vol. 67 Sección S/S Exp.2 Cih 1824.14, periodo 1824, Centro de 
Investigaciones Históricas unam-uabc.

Aschmann, Homer (1959), The Central Desert of Baja California, Demography and 
Ecology, University of California Press, Berkeley.

Baeggert, Juan Jacobo (1942), Noticias de la Península Americana de California,  
Porrúa, México.



Everardo Garduño/Los grupos yumanos de Baja California

204

Bendimez, Julie y Don Laylander (1986), El arte rupestre del norte de Baja California, 
Universidad Autónoma de Baja California, Mexicali.

Burton, Erlinda (1973), “Culturas prehistóricas en el Valle Imperial”, Calafia, vol. 
II, núm. 2, México.

Falcón, Romana (2002), México descalzo. Estrategias de sobrevivencia frente a la moder-
nización, Plaza y Janés, México.

Golbaum, David (1984), “Noticia respecto a las comunidades indígenas que pue-
blan el Distrito Norte de la Baja California”, Calafia, núm. 3, México, pp. 
3–5.

Gómez, José Alfredo (1988), La época misional en Baja California, Museo Regional 
Universitario, Mexicali.

González, Pedro (1825), Archivo General de la Nación Fondo, Gobernación Ref: 
vol. 78 Sección S/S Exp.19 Cih 1825.1 C5 16, periodo 1825, Centro de Inves-
tigaciones Históricas unam-uabc.

Hedges, Ken (1975), “Pintura rupestre kumiai en las montañas septentrionales de 
la península de Baja California”, Calafia, vol. II, núm. 6, México, pp. 26-35.

Kino, Eusebio Francisco (1985), Crónica de la Pimería Alta. Favores celestiales.  
Gobierno del Estado de Sonora, Hermosillo.

León-Portilla, Miguel (1983), Los primeros californios: pre-historia y etnohistoria. 
Panorama histórico de Baja California, Universidad Nacional Autónoma de 
México/Universidad Autónoma de Baja California, Mexicali.

_____ (1985), “Los indígenas de la frontera entre México y los Estados Unidos sin 
reglas del juego y juego sin reglas en la vida fronteriza”, en Mario Miranda 
y James Wilkie (eds.), Reunión de universidades fronterizas de México y Estados 
Unidos, anuies, profmex, México, pp. 35-50.

Magaña, Mario (1999), Indígenas, misiones y ranchos en el siglo xix en Ensenada”, 
en M. Samaniego y J. Martínez (eds.), Nuevas aportaciones para su historia, 
Universidad Autónoma de Baja California, Mexicali, pp. 81-113.

_____ (2003), “Antes éramos libres. Antes era muy libre e íbamos ahí... Ensayo 
histórico sobre la movilidad en los indígenas yumanos de Baja California”, 
Culturales, vol. I, núm. 3, México.

Martínez, Jorge (1985), Música indígena en Baja California, Instituto de 
Investigaciones Históricas, Universidad Autónoma de Baja California.

Meigs, Peveril (1939), The Kiliwa Indians of Lower California, University of California 
Press, Berkeley. 

Mixco, Mauricio (1983), Kiliwa Texts. When I Have Donned My Crest of Stars in 
Anthropological Papers, University of Utah Press, Salt Lake City. 

Ochoa, Jesús (1976), “Caciques, señores, capitanes y gobernadores. Nombramien
tos indígenas en Baja California”, Calafia, vol. III, núm. 3, México, pp.15-25.

_____ (1979), “Distribución actual de los grupos indígenas de Baja California”, 
Calafia, vol. IV, núm. 1, México, pp.10-18.



205

Estudios Fronterizos, nueva época, vol. 11, núm. 22, julio-diciembre de 2010

Owen, Roger (1959), “The Indians of Santa Catarina, Baja California Norte, 
Mexico”, Concepts of Disease and Curing Ph.D. dissertation, Los Ángeles, 
Department of Anthropology, University of California.

_____ (1963), “Indians and Revolution: The 1911 Invasion of Baja California, 
Mexico”, Ethnohistory, vol. 10, núm. 4, Estados Unidos, pp. 373-395.

Rojo, Manuel Clemente (1972), [1879] Historical Notes on Lower California, Daw-
son’s Book Shop, Baja California Travelers Series 26, Los Ángeles.

Rus, Jan (1995), “The Reordering of Native Society in Highland Chiapas, México, 
1974-1994”, European Review of Latin American and Caribbean Studies, núm. 58, 
Holanda, pp. 71-89.

Scott, James (1990), Domination and the Arts of Resistance. Hidden Transcripts, Yale 
University Press, New Haven y Londres.

Spicer, Edward (1962), Cycles of Conquest: The Impact of Spain, México and the United 
States on the Indians of the Southwest, 1533-1960, University of Arizona Press, 
Tucson,

Vivanco, El Marqués de (1824), Archivo General de la Nación Fondo: Gober-
nación Ref: vol. 67 Sección S/S Exp.2 Cih 1824.14, periodo 1824. Centro de 
Investigaciones Históricas unam-uabc.

Artículo recibido en marzo de 2010
Artículo aprobado en agosto de 2010


