
Resonancias del zapatismo 

palestina: dos ejemplos de 
autonomía en el Sur Global

Moisés Garduño García

Espiral, Estudios sobre Estado y Sociedad  Vol. XXIII No. 65  Enero / Abril de 2016 125

Profesor-Investigador de la Facultad de Ciencias Políticas y Sociales, UNAM. 

Resumen
Este artículo muestra algunas de las reso-

zapatista y la resistencia palestina como 
dos ejemplos de glocalidad. El objetivo es 
establecer algunas zonas de contacto que 
puedan recrear un ejemplo de traducción 
cultural en el denominado Sur Global, 
atendiendo los obstáculos que cada una de 
estas luchas enfrenta respectivamente. Se 

muchos elementos que la gente comparte 
cuando está en un proceso de resistencia, 
y se hace especial énfasis en las actividades 
glocales
locales con un impacto global, las cuales 
incluyen la construcción de escuelas, clínicas 
y otros espacios de autonomía local que 
en su andamiaje sirven para deconstruir 
ideologías y prácticas dominantes que 
homogenizan a los pueblos en nombre de 
la globalización neoliberal.

Palabras clave: tierra, dignidad, autono-
mía, glocalidad, globalización.

Abstract

resonances between the Zapatista and 

glocalization. The objective is to establish 
some contact zones that can recreate an 

known as the Global South, addressing the 
challenges that each of these struggles faces 
respectively. It concludes that from Chiapas 
to Nablus there are several elements shared 
by people when they are in a process of 
resistance; emphasis is placed on the glocal 
activities
global impact. These activities include the 
construction of schools, clinics, and other 
spaces of local autonomy, whose structures 
serve to deconstruct ideologies and domi-
nant practices that homogenize the people 
in the name of neo-liberal globalization.

Keywords: Land, dignity, autonomy, 
glocalization, globalization.

Resonances of Mexican Zapatismo and
the Palestinian resistance: two examples
of autonomy in the Global South



126

Moisés Garduño García

Introducción1

Ante el debilitamiento de la capacidad redistributiva del 
Estado, su destacado papel en la privatización de la tierra, 
el aumento de la vigilancia, el castigo de sus propios ciu-
dadanos y la crisis de representación asociada con el uso 
sistemático de la violencia, muchos pueblos marginados 
han recurrido a organizaciones no gubernamentales (ONG) 
y a organismos jurídicos internacionales con la esperanza 
de equilibrar las desigualdades y reclamar los derechos 
que les han sido negados. Sin embargo, la persistencia de 
condiciones de pobreza y de violencia ha dado pie a otro tipo 
de búsqueda en el cual las autonomías locales, como narra-
tivas de desobediencia epistémica a nivel internacional, han 

2

Algunas de esas respuestas son resonantes entre sí, dada 
la similitud del tipo de problemas a los que se enfrentan 
y la sistematización de las violencias (física, epistémica, 
económica y psicológica) a las que han sido expuestas, y 
a las cuales contestan. A pesar de que cada escenario de 

1. Este artículo fue posible gracias a la retroalimentación lograda en la conferencia 
 

East, en colaboración con el French Institute of Jerusalem, en la cual participé 
entre los días 30 de septiembre y 2 de octubre de 2014 con el apoyo de la Agencia 

AMEXCID), la Facultad 
de Ciencias Políticas y Sociales de la UNAM
Superiores en Antropología Social (CIESAS), sede Occidente. 
2.

Alonso ha acuñado el término demoeleuthería para referirse a este fenómeno, siendo 

sus formas de gobierno, sus formas de producción, distribución y consumo de sus 



127

Resonancias del zapatismo mexicano y la resistencia palestina: 
dos ejemplos de autonomía en el Sur Global

Sociedad      No. 65

resistencia es diferente, hay casos que invitan a ser abor-
dados en paralelo debido a que lo que tienen en común en 
cuanto a sus articulaciones y sus experiencias de traducción 
cultural sirve como ejemplo para desmantelar supuestos 
teóricos que mantienen a la resignación y al sometimiento 
al capitalismo y la globalización neoliberal como únicos 
caminos hacia el progreso y el supuesto desarrollo humano 
(Huntington, 1993, p. 15).3

En este contexto es que este artículo se propone abordar 
las resistencias palestinas y zapatistas como dos proyectos 
contra esta globalización neoliberal que presentan diver- 
sos mecanismos, respuestas y herramientas para superar los 
limitados modos de movilidad, territorialidad, producción, 
consumo, salud y economía a los que han sido expuestos 
por el propio “aperturismo globalizador”, el cual, en el caso 
de Palestina, es representado por la economía de ocupación 
militar llevada a cabo por Israel, y en el caso zapatista, por 
el hostigamiento paramilitar del Estado mexicano y el tipo 
de economía extractivista que este fomenta, tomando en 
cuenta que ambos escenarios son parte del mismo proceso 
de lo que los zapatistas acuñaron como “la cuarta guerra 
mundial o la guerra contra la humanidad” (subcomandante 
insurgente Marcos, 1999), la cual consiste en la destrucción 
de los territorios y su despoblación para, posteriormente, 
reconstruir, reordenar y marcar un ritmo económico para 
la recuperación del capitalismo.

Las experiencias zapatistas y palestinas deben ser 
enmarcadas en el contexto actual de una geografía de la 
destrucción y de historicidio, es decir, de un momento en el 
cual la historia y la geografía pretenden ser secuestradas 

3.



128

Moisés Garduño García

en que algunos actores se encargan de marginar o excluir, 
mediante su corrupción, asesinato o desaparición sistemá-
tica y premeditada, a aquellos pueblos que no encajan en 
sus proyectos estructurales. Palestinos y zapatistas se han 
enfrentado, en diversas formas y contextos, a criterios de 
inclusión y exclusión estatal, de violencia, acoso policial y 
sexual, enfrentamientos contra el Ejército, luchas contra 

-
res, agencias de inteligencia, bloqueos económicos, asesi-
natos selectivos, provocaciones, corrupción de ciudadanos, 
despojo de tierras, intentos de limpieza étnica, racismo, 
discriminación y otros obstáculos para la solución de sus de- 
mandas, que tienen que ver con la autonomía y una serie 
de derechos para los pueblos indígenas, en el caso zapatista, 
y con independencia en el caso palestino.

La historia moderna de los países donde ambos grupos 
poblacionales llevan a cabo sus luchas está marcada por una 

XIX, en 
las cuales la táctica de movilizar familias enteras, campesi-
nos y trabajadores, bajo una retórica de “la búsqueda de la 
prosperidad”, era un componente importante de las lógicas 
de la dominación imperial y de sus agentes en el mundo, 
principalmente entre los lobbies sionistas de la Inglaterra de 
aquella época y los políticos estadounidenses ideólogos 

Hoy, frente a mantas y eslóganes que muestran frases 
como “1948 es igual a 1492”, se sabe que la colonización, 
la modernización y el militarismo aplicados en Chiapas 
y en Palestina han creado escenarios de violencia estatal 
y asesinatos masivos como el de Acteal, en 1997, y el de 
Sabra y Shatila, en 1982, respectivamente, en los cuales 
los problemas de la pérdida de territorio, el despojo y la 
intimidación han sido una experiencia común y amarga 
para ambos casos.



129

Resonancias del zapatismo mexicano y la resistencia palestina: 
dos ejemplos de autonomía en el Sur Global

Sociedad      No. 65

Actualmente, autores como Johnson y Quiquivix (2013), 
-

mento de Defensa de los Estados Unidos,4 han documentado 
“los esfuerzos de cooperación entre México e Israel para 

contra movimientos de insurrección” (Milenio, 2013), donde, 
en el caso mexicano, el Ejército Zapatista de Liberación 
Nacional (EZLN) ha sido un objetivo claro, al menos desde 
1994; en el caso palestino, la propia población, algunos 
activistas y líderes de organizaciones militares como Al 
Fatah, lo han sido a su vez prácticamente desde 1948 (y 
otros, como Hamas, desde 1987) (Pappé, 2006). 

Dicha cooperación se ha basado, sobre todo, en la “coor-
dinación de la seguridad en el ámbito de la policía, las 

-
partir experiencias, en el combate al terrorismo” (Johnson y 
Quiquivix, 2013, p. 8), acciones que son parte de una larga 
historia de cooperación entre ambos países en estos temas.5 

Además, palestinos y zapatistas han experimentado 
la destrucción de su medio ambiente a través de la defo-

fenómenos que han servido como herramienta de control 
de las vidas y los medios de vida de dichos pueblos, tal 

donde empresas israelíes han vertido sus residuos sólidos 
y peligrosos en una antigua cantera, sin preparación y sin 
regulación, de la misma forma que diversas empresas trans-

4. Parte de los documentos mencionados fueron recuperados de: http://www2.

5.

drones y otorgó licitaciones a empresas israelíes para 

Systems y Verint Systems.



130

Moisés Garduño García

portistas lo han hecho en el municipio de Reforma, Chiapas, 
y en otros estados de la república mexicana. 

-
cias en el contexto de la geografía de la destrucción ha sido 
el establecimiento, distorsión y destrucción de los censos de 
población que, en el caso de Israel, en 2006 fueron destruidos 
junto con los nombres de civiles candidatos para la gober-
nación de Nablus, Palestina (Abu-Hiljah, 2009); en el caso 
mexicano, dichos instrumentos ignoraron a sesenta pueblos 
indígenas con sus lenguas y culturas cuando se realizó el 
Censo Nacional de Población del año 2012 (Aboites, 2013). 
Lo mismo ha ocurrido con la historia indígena en ambas 
luchas, donde los libros de texto de educación básica del 
Gobierno mexicano, y los textos homólogos editados por 
el Gobierno israelí, han borrado gradualmente la historia, 
lengua y cultura maya y palestina, respectivamente, junto 

de crear y construir el pensamiento (Peled, 2012; Pacheco, 
et al., 2011).

Con lo anterior, ¿cómo se puede concebir o diseñar el 
desarrollo y el futuro de una sociedad en un aparente mundo 
globalizado donde palestinos y zapatistas, y muchos otros 
pueblos en el mundo, están experimentando un encareci-
miento de la movilidad (elemento que supuestamente es 
crucial para la comprensión de un mundo globalizado),6 y 
un hostigamiento militar y paramilitar, asesinatos selec-
tivos y otros factores que son perpetrados en nombre de la 
seguridad nacional del Estado? Ciertamente, la resistencia 
palestina tiene grandes diferencias con el movimiento zapa-
tista en sus objetivos políticos, sus actores y sus tiempos. 

6.



131

Resonancias del zapatismo mexicano y la resistencia palestina: 
dos ejemplos de autonomía en el Sur Global

Sociedad      No. 65

La consecución de un Estado, por ejemplo, ha predominado 
en el lenguaje contestatario palestino desde el inicio de 
la nakba,7 mientras que en el zapatismo un Estado inde-
pendiente no es necesario en la formulación del “mandar 
obedeciendo” ni en el espíritu de las asambleas, que son el 
corazón que determina las decisiones que acata la comu-
nidad zapatista. 

No obstante, una consideración importante, como campo 
de resonancia, es el estudio de la cotidianeidad de las luchas 
y no sólo de los rostros que las hacen públicas. Esto es, la 
atención que se debe a la idea de que los zapatistas no son 
(solamente) lo que comunicaba el subcomandante Marcos 
(hoy Galeano), o que los palestinos no se determinaban 
(solamente) por las decisiones que tomaba Yasser Arafat 
o cualquier líder de Hamas, o incluso la búsqueda de que 
ninguno de estos pueblos sea determinado, estudiado o ana-
lizado por el nivel de opresión que experimenta en diferen-
tes niveles y formas, invitando a mirar hacia las prácticas 
autónomas y cotidianas como un pilar fundamental para el 
entendimiento de las bases sociales y sus utopías.

Así, es a través de los colectivos que están al margen de di- 
chas esferas políticas, y que adquieren estrategias muy 
diferentes para expresar su indignación, que se puede 
encontrar un campo resonante entre las resistencias 
de carácter amplio y dialógico. Con dichas prácticas se 
puede hacer un ejercicio de espejos y dilucidar que, tal como 

(Rohana, 2014; EZLN, 2009), se trata, ante todo, de luchas 
fraternales que operan con y a través de una fuerte cultura 
de autonomía
punto culminante de toda resistencia popular, sino que se 

7. En lengua árabe, nakba

Israel 1948 es el año de la independencia, para Palestina es el año de la catástrofe. 



132

Moisés Garduño García

le piensa primordialmente como una estrategia o un medio 
sin el cual la propia resistencia existiría más difícilmente.

Autonomía y autogestión como pilares 
de la glocalidad: consideraciones teóricas 
para el estudio de las resistencias

El término glocal puede ser entendido como aquella serie 
de acciones locales y otras prácticas de resistencia y auto-
gestión al interior de una comunidad que, con su materia-
lidad y diseño, alternativo a la tendencia homogenizadora 
de la globalización, rompen con los modelos neoliberales de 
producción, distribución y consumo, y consiguen un impacto 
global para diversos sujetos que lo conocen, lo propagan o 
lo acompañan en su cotidianidad. 

Estas acciones en sí no se proyectan como un paradigma 
discursivo o epistemológico, sino simplemente como un 
ejemplo (entre muchos más) de que las cosas se pueden 
hacer de manera alternativa a como las maneja y diseña el 
Estado. Las actividades glocales, en este sentido, ayudan 
a descentralizar el concepto de “desarrollo” de los marcos 
“estatocentristas” de referencia, y permiten vislumbrar 
otras formas de vida digna donde se resiste, y en muchos 
casos se sobrevive, a las políticas de marginación producidas 
por el capitalismo global. 

Se trata, en corto, de potenciar las prácticas autónomas 
como evidencias de una reproducción diferente del espacio y 
el tiempo, en la cual se ve al territorio no como una demarca-
ción del Estado y de su poder sobre los ciudadanos, sino como 
una relación de pertenencia y dependencia de los sujetos 
con esa tierra a partir de la cual se pueda vivir libremente 
y con dignidad. Esto, automáticamente, representa una 
amenaza al poder, la demarcación, y la territorialización 
clásica y geopolítica del Estado, el cual estará en contra 
de dichos proyectos intentando minarlos, criminalizarlos o 



133

Resonancias del zapatismo mexicano y la resistencia palestina: 
dos ejemplos de autonomía en el Sur Global

Sociedad      No. 65

aterrorizarlos mediante diversas técnicas disuasivas o de 
acción directa.

La glocalidad se convierte así en una utopía presente, 
es decir, en una serie de ejemplos que enseña al mundo 
cómo se está resistiendo la opresión del Estado y las mul-
tinacionales con base en el trabajo de la propia tierra, la 
autoorganización de los recursos y la redistribución de los 
productos e ideas en bienestar del colectivo (esto como con-
trapeso al individualismo pregonado por el neoliberalismo), 
sin tener que esperar a que los actores que encabezan el 
modelo capitalista desaparezcan o caigan en crisis. Se trata 

que permite generar experiencias diferentes de espacia-

la agricultura artesanal está bajo intensa presión por la 

el mercado está saturado de productos provenientes de 
empresas transnacionales que a menudo cultivan en tierras 

Ante esto, las opciones para la resistencia pueden pare-
cer bastante limitadas, pero en los últimos veinte años las 
experiencias de espacialidad en Chiapas y en Palestina se 

de millones de personas se mantiene aparentemente bien 
comunicada con lo que pasa alrededor de poblaciones frag-
mentadas, ya sea por los asentamientos, la marginación o 
la deshumanización de los puestos militares y paramilitares 
que acosan a palestinos y zapatitas. 

Este fenómeno mediático que conecta la vida local con 
lo que se habla de ella a escala global también se ha tra-
ducido con el término glocal (en árabe mauhal), es decir, 
un concepto que permite describir la forma en la que el 
denominado proceso de globalización económica ha sido 
experimentado y reapropiado por pueblos cuyos mundos 
físicos se han vuelto, paradójicamente, unos de los más 



134

Moisés Garduño García

restringidos, militarizados, acosados y vigilados del 
planeta. El hecho de que las practicas locales trasciendan 
internacionalmente, se hable de ellas, en algunas ocasiones 
sean emuladas, se compartan, se critiquen o complementen 
es precisamente lo que las hace valiosas y fuertes en sus 
comunidades respectivas, sobre todo porque se enfrentan 
a un mismo sistema neoliberal que es cuestionado y 
contestado de diversas formas y en varios continentes. 

En este sentido, como concepto, la glocalidad es una 
noción que permite crear medios alternativos de produc-
ción de conocimientos a partir de las prácticas locales y la 
autogestión de las comunidades organizadas, con las cuales 
se pueden hacer diagnósticos diferentes de la realidad 
inmediata y, al menos para algunos teóricos, incluso de la 
realidad global y de sus problemas, a la vez que se pueden 
formular soluciones alternativas a las propuestas hechas 
por los Estados y otras agrupaciones como los partidos polí-
ticos o las ONG (González, 2003). La glocalidad también es 
una forma de crear utopías y nuevas formas de actuar en 
colectivo con diálogos y acciones que se convierten en expe-
riencias sociales cercanas a lo que John Holloway (2011) 
denomina la “fragmentación del capitalismo”, esto porque 
ocurre en diversas partes del mundo de manera simultánea, 
compleja e incluso rizomática.8

-
meno como espacios de contrapoder desde donde se crea 

8.

simultáneamente, y es usado como una metáfora para entender en las ciencias 



135

Resonancias del zapatismo mexicano y la resistencia palestina: 
dos ejemplos de autonomía en el Sur Global

Sociedad      No. 65

la utopía que contesta la realidad impuesta por diversas 
redes a partir del despliegue de sujetos en resistencia. 
Santos (2014), en una carta a los jóvenes de México, llama 
a estas prácticas zonas liberadas, haciendo énfasis en que 
en estos espacios es donde los procesos de diálogo, las diver-
sas concepciones de la educación, el libre pensamiento, la 

las decisiones tomadas en las asambleas, las asambleas 
mismas, la formación de comisiones o juntas de gobierno, 
las cooperativas, las coordinaciones, entre otras cuestiones, 
se materializan gracias a los mismos participantes indigna-
dos a través de programas de organización colectiva, tanto 
rural como urbana.

Pero para entender mejor las formas de reapropiación del 
espacio, de la tierra o el barrio a través de prácticas autó-
nomas como baluartes de la glocalidad en varios escenarios 
de protesta en el mundo, es necesario considerar tres ideas 
importantes que se expondrán en el segundo apartado del 
presente artículo.

Una primera consideración es que la autogestión, como 
elemento de la glocalidad, varía según la causa, incluso de 
un colectivo a otro. Ciertas formas de acción autogestiva han 
supuesto algunas contradicciones en su andamiaje, cuestión 
que hay que aceptar y analizar sobre todo cuando se habla 
de que las zonas donde el zapatismo y los palestinos ejercen 
su autonomía no tienen las mismas características. Dicho de 
otro modo, no es lo mismo poseer tierra en la que se pueda cul-
tivar, por muy precariamente que sea, la comida más básica 
para una familia, que vivir en un contexto urbano donde 

 
demografía y la contaminación hacen que lo anterior no sea 
una opción viable (Holloway, 2005, p. 172). Algunos grupos 
urbanos autónomos palestinos, por ejemplo, han tenido que 
costear la ocupación a través del consumo de los productos 



136

Moisés Garduño García

que son más baratos que los cultivados al interior de la 
tierra palestina. Aquí, la contradicción estriba en consumir 
productos israelíes para seguir resistiendo (Habibi, 2009). 
En el caso de los zapatistas, Holloway (2005, p. 177) pone 
como ejemplo el hecho que hayan tenido el gran mérito de 
reconocer desde un principio la contradicción de tener una 
organización militar en un movimiento que lucha por la dig-
nidad humana y la horizontalidad de las relaciones sociales.

Por lo tanto, es menester decir que la autonomía no es 
un dogma, y que puede ser pensada y practicada desde 
muchos ángulos, urbanos, no urbanos o semiurbanos, don- 
de las prácticas se componen de una mezcla de elementos 
regulares e irregulares de empleo, consumo y organización, 
porque es justo en medio de esas contradicciones, problemas 
y limitaciones, de su aceptación y canalización, donde se 
crean las condiciones necesarias para la supervivencia y 
el seguimiento de la resistencia y de la misma autonomía.

En este sentido, una segunda consideración es aquella 

recrean la realidad en estos espacios autónomos y dotan de 

nuevos sujetos conscientes y críticos del capitalismo global. 
Es decir, en oposición a una ideología determinista que 

ser (Giraldo, 2013, pp. 7-10), la glocalidad implica hablar de 
una semiótica de la superación, la cual reinterprete no sólo 
el presente, sino el futuro a partir del presente, esto a pesar 
de la existencia de los símbolos culturales sobre los cuales 
se sustenta el sistema que se quiere superar. Un ejemplo 
claro que se detallará más adelante es la existencia del ban- 
co zapatista, una práctica que se resiste a la idea de la banca 
capitalista y la usa como herramienta de contrapoder en 

acto como utopía, han sido aplicados en proyectos como los 



137

Resonancias del zapatismo mexicano y la resistencia palestina: 
dos ejemplos de autonomía en el Sur Global

Sociedad      No. 65

Caracoles y la Escuelita, en el caso zapatista, y en el caso 
de algunas prácticas del pueblo palestino como la coope-
rativa Sharaka o la Unión de Agricultores Palestinos, que 
a través de la materialización de proyectos como granjas 
para el autoconsumo, el Museo del Holocausto Palestino, o 
la campaña Boicot, Desinversiones y Sanciones (conocido 
en el mundo como BDS) han demostrado cómo se puede 
superar la opresión neoliberal y gestar otro tipo de relacio-
nes sociales a través de propuestas y proyectos útiles no 
sólo para mantener la resistencia, sino necesarios para la 
misma subsistencia de las personas. En palabras de Zibechi 
(2014), se trata de “propuestas con acumulación de fuerzas 
en silencio y de la necesidad de esperar activamente a que 
el pueblo se decida a actuar sin la intención de tomar el 
poder” (p. 2). 

Esto da pie a una tercera consideración, que aborda el 

gran medida el pensamiento de emancipación y la desobe-
diencia epistémica a la globalización, la narrativa de estos 

Aquí interviene el uso y el valor de la palabra como motor 
de compromisos y lealtades con respecto al grupo. Cierta-
mente, en las comunidades zapatistas y palestinas muy 
pocas personas hablan sobre teorías sociológicas occidenta-
les y rimbombantes porque las cosas, cuando se practican 
y funcionan, no causan la necesidad de teorizarlas, sino 
más bien de compartirlas para que sigan funcionando y 
de asentar los errores para que funcionen cada vez mejor. 

En este sentido, la oralidad ha sido algo muy importante 
entre palestinos y zapatistas, ya que el peso y la impor-
tancia de la palabra son tales en ambas luchas que estos 
elementos acompañan la ley, la ética, el arte, la economía 
y el día a día como respuesta a las mentiras del opresor y 
sus redes. Un par de grandes ejemplos de cómo la palabra 
determina gran parte de los compromisos y los actos de las 



138

Moisés Garduño García

comunidades en ambos pueblos son la poesía y el muralismo, 
ambas muestras de identidad indígena y de reapropiación 
del espacio que sostiene la (re)producción de sus narrativas, 

2012; Eqeiq, 2013).9

 Eso nos lleva a una cuarta consideración, que es la 
disciplina y la importancia del grupo en estos proyectos, 
entendiendo la disciplina no como aquella categoría que 
vigila, corrige, encierra y, en palabras de Foucault (1977), 
“adquiere una división binaria que controla las operacio-
nes del cuerpo para garantizar la sujeción a una relación 
de docilidad-utilidad” (p. 124), sino entendida como una 
lealtad a las decisiones de las mayorías que se atiene a un 
bien colectivo.

La disciplina es la capacidad que, en lugar de decir qué 
es lo que se permite hacer o no, crea las condiciones donde 
las personas discuten y deciden sus asuntos, sin líderes y 
sin demandas “de arriba”. La disciplina colectiva o comu-
nitaria, el respeto por el otro y su dolor, o la preocupación 
por su felicidad son elementos que coadyuvan al proceso de 
subjetivación en tanto no hay expertos que recomienden 
qué hacer sino gente que aprende a buscar un camino para 
salir de los problemas con sus propias fuerzas, en un espí-
ritu de grupo. En eventos como la manifestación de 2008 
en Na´alen, al oeste de la ciudad de Ramallah, o la toma 
simbólica de San Cristóbal de las Casas, Chiapas, por los 
zapatistas, en 2003, se ha podido observar una disciplina 
de grupo donde se dejan claras, por consenso, las formas 

indígenas, particularmente de la literatura contemporánea maya en Chiapas, 

autora compara las tradiciones literarias de dos comunidades indígenas emergentes 

española católica de Mesoamérica, en 1519-1524, y el establecimiento de Israel, 
en 1948, como un Estado judío, crearon una ruptura en las historias y geografías 
mayas y palestinas que condujo a la marginación de estos pueblos.



139

Resonancias del zapatismo mexicano y la resistencia palestina: 
dos ejemplos de autonomía en el Sur Global

Sociedad      No. 65

de manifestación a realizar, las cuales son convenidas por 
consenso antes de las marchas o plantones.10

De la violencia libertaria y la ley como 
técnica de dominación 

En este sentido, se tienen que problematizar dos factores 
presentes en algunos procesos de autonomía y resistencia 
con impacto global. 

En primer lugar, se encuentran las respuestas autó-

“de autodefensa”. Aunque la mayoría de las muestras de 
activismo urbano (sobre todo en grandes ciudades como 
El Cairo, Ciudad de México, Hong Kong o Estambul) han 

legítimas por sus actores, existen otros escenarios donde el 

misma supervivencia de la causa. Se puede enunciar, por 
ejemplo, el caso del surgimiento de grupos de autodefensa 
en Tepalcatepec, Michoacán, México, donde familias enteras 
han usado las armas como último recurso capaz de garan-
tizar su vida ante el envolvente avance de organizaciones 
criminales en la zona (Rivera, 2014), o el caso de grupos 
de mujeres kurdas en zonas como Kirkuk, Iraq, o Kobane, 
Turquía, quienes han luchado contra grandes contingen-

Islámico (Daesh) para defender sus propiedades, sus vidas 
y las de sus hijos (Albayrak y Coker, 2014).

Problematizar sobre lo anterior implica una apertura 
epistémica capaz de entender las formas y contextos del uso 

10. Eventos como la marcha de Na´alen, que incluyen marchas en contra del 

han realizado los zapatistas. En esos eventos, se deja claro qué se va a hacer, 
cómo se hará, cuánto tiempo durará, puntos de reunión, entre otras cuestiones 
de logística y disciplina. 



140

Moisés Garduño García

de la violencia en espacios autónomos, pues gran parte de 
ella se produce en territorios cuya lógica es la de la repro-
ducción del espacio, en tanto garante de la vida, de las cos- 
tumbres y de la cultura, y donde el despojo de tierras, la 
marginación y la represión diaria implican, como se ha 
mencionado, una lucha que, a pesar de haberse canalizado 
en un primer momento de manera institucional, diplomá-

no está exenta de estar marcada por asesinatos, encarce-
lamientos y desapariciones de los representantes de esos 
grupos marginados (Tehutle, 2014). 

condena del derecho a la autodefensa y a la utilización de 
la violencia como recurso de libertad emocional, política y 
cultural inunda los ojos de televidentes y lectores de prensa 
escrita.11 Parafraseando a Castellanos y Jiménez (2007, 
p. 225), este fenómeno termina siendo un sinsentido en 
tanto que aquel que condena los actos en su línea editorial 
no necesariamente vive la misma realidad y contexto de 
quien ejerce dicha acción; por tal motivo, aquella persona que 
señala la violencia sin entender el tejido social donde se 
produce irremediablemente correrá el riesgo de criminali-
zar la misma vida y el contexto que no conoce. Siguiendo 
a Todorov (2008), “no basta con condenar la violencia pues 
si queremos impedir que se vuelva a producir, es preciso 
intentar entenderla, ya que nunca estalla sin razón” (p. 140). 

11.

EZLN 

se les acusó de terrorismo (Rico, 1995). En el caso palestino, se recuerda cómo 
cada manifestación ha sido presentada como un acto de terrorismo, o cuando se 

The Jerusalem Post, 

a lo largo de su historia. 



141

Resonancias del zapatismo mexicano y la resistencia palestina: 
dos ejemplos de autonomía en el Sur Global

Sociedad      No. 65

Un par de ejemplos de lo anterior pueden ser la intifada 

en 1994, dos casos que, aunque diferentes por las circuns-
tancias donde se expresa una forma particular de violencia 
libertaria, tienen resonancias en tanto que en ellos diversos 
grupos autónomos enfrentaron a dos Ejércitos regulares 
(en el caso palestino, el Ejército israelí en calidad de ocu-
pante; en el caso zapatista, el Ejército mexicano en calidad 
de represor), existiendo en ambos contextos desigualdad, 
marginación, provocación armada, intimidación y otras 
formas de violencia psicológica perpetradas por las fuerzas 
de seguridad del Estado.12

En segundo lugar, se encuentra el desentendimiento de 
los acuerdos jurídicos entre el Estado y los pueblos margi-
nados. Para muchos pueblos en resistencia, las armas no 
serían una opción si la ley funcionara, pero los acuerdos, 
tratados y otros instrumentos han sido mecanismos que 
más que ayudar a la emancipación la han enterrado o, al 
menos, han coadyuvado directa e indirectamente a igno-

12.

personas salieron a las calles a manifestarse contra los ocupantes, enfrentándose 

de Ocosingo, la madrugada del 1 de enero de 1994, tras un enfrentamiento de 

mejoras sociales y dimisión del Gobierno presidido por Carlos Salinas de Gortari. 
A las 15:50 horas del día 2 de enero, entraron a la población tres batallones de 

de lo sucedido en la intifada palestina, la gente de la ciudad estaba encerrada en 



142

Moisés Garduño García

rarla. Para profundizar, se puede citar a Linda Quiquivix 
(2013), quien explica cómo la cooperación en el ámbito del 
derecho entre Estados se ha convertido en un elemento 
más de las lógicas de dominación usadas por estos a nivel 
transnacional. La autora pregunta sobre la utilidad de las 
reclamaciones legales, nacionales e internacionales, para 
las luchas emancipadoras, cuando el concepto de ley que 

que los sujetos en lucha son capaces de hacer o no. 
Aquí, se debe problematizar sobre la existencia de una 

de “nuestros derechos”, y la cual se encarga de la concesión, 
el reconocimiento y el control de los mismos, en contraste 
con los ejercicios de soberanía y los ejercicios de autode-
terminación. Respecto a esto, Quiquivix sostiene que no 
hay un vínculo inherente entre la aplicación de la ley y la 

se pretende alcanzar dicha emancipación es la misma con 
la que el Estado reproduce las relaciones de dominación, 
privatiza la tierra y crea “ambientes propicios para algunos 
por encima de pueblos enteros” (Quiquivix, 2013, p. 2). 

Entonces, por más que se presente a la ley como una 

esta termina siendo una táctica contra la autodetermina-

organismo externo. Para efecto de esto, se pueden citar los 
13 y los Acuerdos de 

San Andrés Larraínzar, en 1997,14 dos ejemplos de cómo la 
ley del Estado ha servido como táctica de sometimiento y 

13.

14. http://biblio.juridicas.
 



143

Resonancias del zapatismo mexicano y la resistencia palestina: 
dos ejemplos de autonomía en el Sur Global

Sociedad      No. 65

no como instrumento de defensa de los derechos de quienes 
la suscriben. 

la soberanía palestina, en el cual la fórmula “territorios 
por paz” no hizo otra cosa que presuponer que Israel tenía 
“territorios” que estaría dispuesto a conceder a los “árabes”, 
y que estos –considerados como responsables directos del 
estado de guerra– podrían garantizar a Israel la paz que 
había anhelado durante mucho tiempo. En el caso de los 
Acuerdos de San Andrés, en una dinámica diferente, este 
instrumento representó un escenario para romper la con-
cepción monoétnica del Estado mexicano en que se buscaba 
un pacto social renovado donde se otorgaran derechos no 
sólo a los individuos y a los ciudadanos, sino también a 
las colectividades. Aunque esto suponía un cambio en las 
formas de relacionarse entre el Estado y los pueblos indí-
genas, el Gobierno mexicano no cumplió con los acuerdos, 
y los pueblos indígenas, a través del Congreso Nacional 
Indígena, acordaron construir autonomías “desde abajo” 
que tendrían gran repercusión global, tales como las que 
se mencionarán a continuación.

Tres ejemplos de glocalidad zapatista

El primer ejemplo de autonomías desde abajo en el zapa-
tismo es el de las Juntas de Buen Gobierno y los Caracoles, 
unos de los niveles de gobierno en los que está dividido el 
sistema autónomo zapatista. De acuerdo con uno de sus 
comunicados (EZLN, 2003), los zapatistas crearon estas 
formas de organización para llevar a la práctica su autono-
mía de gobierno y evitar la imposición de proyectos externos 
por parte de la sociedad civil nacional e internacional. 

Las juntas, en este sentido, son las instancias donde se 
hace la gestión política institucionalizada de las comuni-



144

Moisés Garduño García

dades indígenas, se toman decisiones consensuadas, se 
destinan recursos, se promueven proyectos y se establecen 
relaciones con otras instancias zapatistas. Así, no sólo existe 
una reapropiación del espacio-tiempo de las relaciones socia-
les de la comunidad, sino también se reproduce un nuevo 
contrato social de carácter intersubjetivo que se materializa 
en cada uno de los procesos y decisiones que se toman entre 
el EZLN, las comunidades indígenas civiles zapatistas y la 
sociedad civil, en los cuales las comunidades indígenas son 
el actor principal en tanto las juntas sólo pueden integrarse 
con miembros de las propias comunidades. 

En este esquema, y en el tenor de la lógica de la violencia 
libertaria, el EZLN participa como defensor armado de los 
territorios para oponerse a los ataques del Ejército fede-
ral mexicano y los grupos paramilitares antizapatistas e, 
incluso, a los cárteles de droga aledaños, asumiendo que 
pese a la existencia de una declaración de guerra contra el 
Estado mexicano, los zapatistas no buscarían la desapari-
ción del mismo.

A su vez, la sociedad civil nacional e internacional que 
simpatiza con el zapatismo participa apoyando al desarro-
llo de proyectos locales a través de los Caracoles, espacios 
político-culturales de encuentro entre las comunidades indí-
genas zapatistas y la sociedad civil, lo cual proyecta interna-
cionalmente esta serie de prácticas locales, materializando 
la noción de glocalidad. A través de esos enlaces, entonces, 
es que las comunidades nombran a sus autoridades locales 
para que cumplan sus mandatos, a sabiendas de que si no 
lo hacen serán revocados. 

A través de lo anterior, se fortalecieron los vínculos de 
solidaridad entre otras comunidades locales de distintas 
etnias y se articularon unidades mayores que comprendían 
otros municipios. De hecho, los Caracoles y las Juntas de 
Buen Gobierno son para algunos intelectuales (Casanova, 
2003) algunos de los ejemplos de autonomía contra la globa-



145

Resonancias del zapatismo mexicano y la resistencia palestina: 
dos ejemplos de autonomía en el Sur Global

Sociedad      No. 65

lización más avanzados del tiempo actual porque articulan 
y proponen un proyecto alternativo de organización que, 
arrancando de lo local y lo particular, pasa por lo nacional 
y llega a lo universal; dejan a sus integrantes toda la res-
ponsabilidad de cómo trazar el recorrido y la autonomía; se 
trata de programas de acción, de conocimiento, de perse-
verancia y dignidad para construir un mundo alternativo; 
y, algo muy importante, se da pie en ellos al autogobierno, 
que pugna por no tomar el poder del Estado, sino ejercer 
el que tienen y siempre han tenido (Martínez, 2006, p. 24).

Un segundo ejemplo de glocalidad en el zapatismo es 
el de la banca. Aunque pudiera ser contradictorio hablar 

antisistémico como es el “mandar obedeciendo”, la banca 
zapatista representa una de las actividades anticapitalistas 

-
tribución y uso de los recursos del movimiento. Se compone 
de dos bancos anticapitalistas, el BANPAZ (Banco Popular 
Autónomo Zapatista) y el BANAMAZ (Banco Autónomo de 
Mujeres Zapatistas), los cuales sirven para administrar 
las donaciones de la sociedad civil y para dar muestra de la 
disponibilidad de recursos para proyectos que designen 
las juntas. El Centro de Documentación sobre Zapatismo 
(CEDOZ, 2009) informa que, al igual que las otras bases del 
gobierno autónomo, el objetivo de la banca zapatista es 

-
riedad, donde uno de los principales problemas es el de la 
salud. Así, la necesidad urgente de dinero para enfrentar 
un problema de salud grave, por un lado, y el incremento 
del fenómeno del “coyotaje”,15 por el otro, conformaron un 
escenario donde se discutió la idea de formar un pequeño 
banco para cubrir las necesidades de urgencia de salud, es 

15. Proporcionar medicinas o materiales de curación a personas de manera ilegal. 



146

Moisés Garduño García

decir, de aquellos casos graves que no pudieran ser cubiertos 
por los servicios de salud autónomos. 

En este tenor, las comunidades zapatistas decidieron 
crear estos bancos para tener disponibilidad de préstamos 
con bajo interés para emergencias. Con dichos intereses 
se incrementaría el fondo del banco para hacer otros prés-

préstamos por motivos de salud ha sido del 2% mensual, 
y para proyectos colectivos, sociedades o cooperativas del 
5% (CEDOZ, 2009). 

En un principio, se pensó también en préstamos para 
proyectos individuales, pero, explican, “nos dimos cuenta 
que eran para puro negocio y los suspendimos, quedando 
sólo vigentes los préstamos por problemas de salud y para 
después los préstamos para proyectos colectivos” (CEDOZ, 
2009). Lo importante aquí es que ninguna decisión es indi-
vidual, y que los pueblos son los que analizan cada paso y 
van decidiendo lo que les conviene, en un claro ejemplo de 
reapropiación de los símbolos de opresión del capitalismo, 
como lo pueden ser el dinero, el interés y la misma banca.

Un tercer ejemplo ha sido “la Escuelita”, una convocatoria 
hecha por los zapatistas para crear un espacio de comparti-
ción de “la palabra del movimiento”, sus demandas y prin-
cipios.16 La Escuelita se planeó como un espacio para que 
invitados de todo el mundo (entre quienes asistieron algunos 
alumnos palestinos) (Rohana, 2014) pudieran experimen-
tar cómo viven los zapatistas, cómo organizan y gobiernan 
sus comunidades y entendieran por qué y cómo resisten 

16. Los principios son obedecer y no mandar. Representar y no suplantar. Bajar 
y no subir. Servir y no servirse. Convencer y no vencer. Construir y no destruir. 

mundo donde quepan muchos mundos” y “para todos todo, nada para nosotros”. 
Sus demandas son trece (diez del zapatismo y tres nacidas de su fusión con la 
sociedad civil): techo, tierra, trabajo, salud, alimentación, educación, independencia, 
democracia, libertad, justicia, cultura, información y paz. El principio fundamental 
del gobierno autónomo es “mandar obedeciendo”. 



147

Resonancias del zapatismo mexicano y la resistencia palestina: 
dos ejemplos de autonomía en el Sur Global

Sociedad      No. 65

al Gobierno mexicano. En la Escuelita se replantean los 
conceptos de educación, maestro, libertad, resistencia, el 
papel de la mujer, entre otros temas importantes que se 
enseñan a través de la experiencia de la vida ordinaria de 
las comunidades y sus narrativas. 

Los zapatistas informaron que todo lo que se necesitaba 
para ser un alumno de la Escuelita era apertura epistémica, 
es decir, “mirar y aprender”. El lugar de la enseñanza-
aprendizaje era la comunidad donde viviría, comería, 
estudiaría y haría lo que todos y todas hacen. El alumno 
tendría un votan (tutor), quien explicaría la historia, éxitos 
y errores del movimiento, y quien sería el responsable del 
invitado en todo momento. En resumen, y en palabras 
de Jorge Alonso (2014), “lo que se espera encontrar en la 
escuelita es la vida cotidiana, sus problemas, la manera de 
resolverlos y la manera en que se están construyendo otros 
mundos fuera de la capital y el Estado” (p. 7).

El proyecto de la Escuelita, como parte de un proceso 
autónomo, vela por una educación que se distancia de los 

-
lidad interesante en la cual la Escuelita no va al extranjero 
(aunque se le conoce y se le promueve), sino que es el estu-
diante, nacional o extranjero, aquel que tiene que asistir a 
los cursos, estudiar y aprobar los exámenes que aplican los 
zapatistas y sus guardianes (votán). 

En este proyecto, los zapatistas han conservado algunas 
materias, como las matemáticas, y han agregado otras, 
como el medioambiente, esto a través de sus propios libros 
de texto y la capacitación de sus propios profesores. En lo 

 
compartición del día a día en el trabajo, el ganado, el cafetal co- 
munitario, la leña, entre otras actividades relacionadas 
con el gobierno, la autonomía, la resistencia y el papel de 
las mujeres en el sistema, quienes narran que la revolu-
ción ciertamente había comenzado en casa porque ellas no 



148

Moisés Garduño García

participaban en la organización de la comunidad pues se 
pensaba “que sólo servían para el hogar o cuidar los hijos” 
(Eloísa, 2013, pp. 6-7), esto hasta que comenzaron a par-
ticipar en las Juntas de Buen Gobierno, la comandancia y 
otras actividades donde todos y todas podían aportar, tal 
como lo ha mostrado el ejemplo de la comandante Ramona, 
todo un pilar y un ejemplo de lo que algunos investigadores 
llaman “el feminismo zapatista” (Marcos, 2014).

Tres ejemplos de glocalidad palestina

Sharaka (“asociación” en árabe) es un proyecto autónomo 
palestino fundado por Aisha Mansour, el cual emula una 
granja urbana que distribuye alimentos a la gente a través 
de una relación cercana con el recolector. No muchas per-
sonas pueden hacer granjas en la ciudad, mucho menos 
cuando la ciudad está ocupada militarmente. Por tal motivo, 
un grupo de jóvenes se ha dado a la tarea de acercar los 
alimentos cultivados en sus granjas directamente a la mesa 
de los palestinos que viven en Ramallah, la capital pales-
tina, esto mediante su eslogan por excelencia: “comida local 
para la gente local”. 

El trabajo de Sharaka se hace mediante una gestión 
completamente voluntaria que pretende conectar el día 
a día de los palestinos agricultores con el día a día de los 
palestinos que viven en contextos urbanos. Los agricultores 
y recolectores usan sus propios recursos locales y buscan 
apoyarse mutuamente a través de una economía local en 
la que prácticamente se convierten no sólo en productores 
sino también en distribuidores de sus propios alimentos, 
explotando la poca tierra disponible para el cultivo. El tra-
bajo de Sharaka también se basa en los lazos de unidad, 
solidaridad y comunidad palestina que intentan convencer a 
los palestinos de Ramallah para que asistan a sus mercados 
y compren sus productos (o se haga trueque si no se tiene 



149

Resonancias del zapatismo mexicano y la resistencia palestina: 
dos ejemplos de autonomía en el Sur Global

Sociedad      No. 65

baratos provenientes de Israel (Sharaka, 2014).
El grupo que lidera Mansour se ha negado a aceptar 

cualquier tipo de ayuda internacional para apoyar su tra-
bajo debido a que ello es un sistema que no funciona pues 
muchas veces las organizaciones internacionales buscan 
lucrar con la imagen de la causa y su victimización. En 
palabras de Mansour: 

[…] la gente no quiere lástima, quiere desarrollo, y la gente local que 
conoce a su comunidad, que quieren establecer y respaldarla, que hacen las 
cosas bien, saben que el mutuo apoyo es una buena forma de desarrollarse 

Lo anterior es importante porque Sharaka es uno de los 
pocos proyectos que están desarrollando propuestas de 
consumo local sin necesidad de patrocinadores externos. 

transformaron a la Autoridad palestina –el Gobierno pales-
tino creado como resultado de dichos acuerdos– en un actor 
totalmente dependiente para tener un presupuesto de los 
donantes internacionales. Hoy en día, la Autoridad nacional 
palestina tiene cerca de 3 000 millones de dólares de deuda, 

cuando se produce y se consume en un sistema que no per-
mite generar recursos propios para pagar sueldos, mantener 
sectores públicos dignos o servicios de salud en buen estado. 

En este sentido, en palabras de Nora Lester Murad, una 
voluntaria en Sharaka y cofundadora de otra organización 
autónoma llamada Dalia:

[…] no se debe jugar con el sector de la alimentación, pues una orga-
nización palestina que aboga por un mejor uso de los recursos locales, 

ciertamente satisface los objetivos palestinos (Lester, 2014). 



150

Moisés Garduño García

Ella ha dicho también que si bien la ayuda internacional 
-

yendo los empleos y la creación de instituciones de base), 
ha sido en gran parte destructiva porque no ha ayudado en 
la reivindicación de derechos e incluso ha ayudado a hacer 

corrompe a las personas. 
Lo más importante en esta clase de trabajo ha sido que 

en esta nueva conceptualización de la alimentación, de la 
granja o la villa, la comunidad decide por la misma comu-
nidad, y que estas decisiones provocan que las relaciones 
sociales tradicionales al interior de la aldea no sólo se 
mantienen sino que se convierten en el elemento potencial 
que permite la resistencia a la ocupación israelí, teniendo 
en cuenta las transformaciones espaciales y urbanas que 
esta ocupación ha tenido en los últimos años.

Así, una práctica local como la de Sharaka invita a que 
los palestinos vuelvan al sistema de desarrollo sostenible 

de 1980, en la cual el desarrollo, el trabajo, la lectura y 
cualquier proyecto que la comunidad tenía necesariamente 
implicaban un enfoque que reforzara la existencia de Pales-
tina y la resistencia contra la ocupación israelí, superando 

internacional marcado por el internamiento cada vez mayor 
de empresas transnacionales, cuyos recursos, en mucho 

Un segundo ejemplo de glocalidad en Palestina es el 
llamamiento de la sociedad palestina a participar en 
el movimiento Boicot, Desinversión y Sanciones contra 
Israel, mejor conocido como BDS. Este movimiento es un 

la permisividad de los Gobiernos con Israel. El BDS nace de 
los mismos palestinos: ellos son los que coordinan, los que 



151

Resonancias del zapatismo mexicano y la resistencia palestina: 
dos ejemplos de autonomía en el Sur Global

Sociedad      No. 65

dicen qué se puede hacer desde el interior y desde cualquier 
trinchera fuera de Palestina. 

declaraciones de la ONU, las intervenciones militares en 
Gaza y la falta de compromiso de los actores internacionales 
han producido este llamamiento del pueblo palestino hacia 
los pueblos del mundo. Se trata de una campaña contra el 

el margen que ofrecen los derechos humanos y el derecho 
humanitario internacional, donde la sociedad civil palestina 
demanda a las organizaciones de la sociedad civil interna-
cional y a las personas conscientes de todo el mundo impo-
ner amplios boicots e implementar desinversiones contra 
Israel, de manera similar a aquellas aplicadas a Sudáfrica 
en la era del apartheid (Barakat, et al., 2005). A través de 
esta campaña, los palestinos demandan que los ciudadanos 
conscientes presionen a sus respectivos Estados para que 
impongan embargos y sanciones contra Israel, pero, más 
allá de esto, se invita a los propios ciudadanos a apoyar esta 
demanda por medio de un consumo responsable.

El BDS está concebido como una acción glocal y antisis-
témica pues prevé que cada práctica local puede coadyuvar 
a minimizar las ganancias y la riqueza con las que Israel 

si se voltea a ver la lista de empresas y productos que se 
pide no consumir porque colaboran con la ocupación israelí, 
se podrá notar que se trata de las empresas que controlan 
un gran porcentaje de los intercambios a nivel mundial, y 
que suelen ser las que se expanden más rápidamente en los 
espacios públicos de muchos países en el mundo.17

Una crítica que ha recibido el BDS de sus detractores es 
que se trata de una medida contra judíos y contra los ciu-

17.



152

Moisés Garduño García

dadanos de Israel; no obstante, se puede decir que no es así 
porque entre aquellas comunidades hay quienes luchan por 
las mismas metas de los palestinos que impulsan el BDS, 
siendo el objetivo de la campaña tejer redes de indignación 
y esperanza entre la comunidad internacional contra el 
poder sionista y colocar el BDS como una herramienta de 
acción política que incentive nuevas formas de acción, como 
el boicot académico, que invita a los intelectuales de reco-
nocidas universidades en el mundo a no tratar con univer-
sidades israelíes (Palestinian Campaign for the Academic 
and Cultural Boycott of Israel, 2004).

Un tercer ejemplo de glocalidad se encuentra en la Comu-
nidad Palestina de Museos, la cual se trata de una red de 
cincuenta y un museos que intenta preservar y proyectar la 
cultura, la historia y el presente de los territorios palestinos 
ocupados. En Palestina no todos los museos funcionan, pero 
un grupo de interesados, algunos asalariados por la Auto-
ridad nacional palestina, y otros voluntarios, se encargan 
de darles vida, proyección y mantenimiento a cada uno de 
ellos. Uno en particular, el Museo Palestino, está siendo 
terminado en Berzeit, a 7 kilómetros de Ramallah, y su aper-

innovador en el diseño del espacio, el proyecto rompe con 
tradiciones en la práctica museística, pues expone el arte 
y la cultura palestina en un tono de conversación con el 
mundo y las ideas para el futuro. 

La apuesta visual del museo está construyendo una red 

la historia y la cultura de este pueblo, además tomando en 
cuenta que más de la mitad de los palestinos en el mundo 
se encuentran fuera de Palestina. Al principio, se pensó 
que el nombre del museo podría ser “Museo de la Memoria 
de Palestina”, pero dicha idea fue abandonada cuando la 
segunda intifada estalló en septiembre de 2000 y la gente 



153

Resonancias del zapatismo mexicano y la resistencia palestina: 
dos ejemplos de autonomía en el Sur Global

Sociedad      No. 65

comenzó a acercarse a la idea del museo desde una pers-
pectiva más amplia, de fronteras abiertas, con lo que no 
necesariamente debía iniciar o detenerse en la nakba, sino 
mirar a los palestinos antes y después de eso (Meador, 2014).

La red de museos de Palestina cuenta con grandes piezas 
como el Museo de Mahmoud Darwish, también en Rama-
llah, donde se pueden apreciar las obras del poeta nacional 
palestino, o el  
(Centro para la Difusión de la Herencia Palestina), el cual 
muestra una gran gama de textos textiles y de vestidos 
para mujeres que son garantes de la identidad indíge- 
na palestina.18

Regularmente, las exposiciones, talleres, muestras de 
cine, conferencias y otras actividades artísticas involucran a 
más palestinos para que se interesen en las actividades de la 
comunidad. El término “comunidad de museos” es algo que 
la gente está tratando de desarrollar porque este campo está 
tan fragmentado (por el muro israelí, los checkpoints, y otros 
factores) que a veces parece que cada museo es totalmente 
independiente del resto. El problema cotidiano es que no 
hay comunicación, se depende de la electricidad que Israel 
controla. Así que lo que se trata de hacer es encontrar un 
terreno común donde todos puedan conocer y compartir, 
encontrar sinergias, espejos, y sentimientos como pueblo, 
o como dice Jack Persekian, director del Museo Palesti- 
no, “encontrar un lugar seguro para las ideas peligrosas 
donde no se abandone la historia en una vitrina sino donde 
se abra un punto de referencia para seguir luchando” (Al 
Mathaf al Filastini, 2014).

En una geografía como la palestina, donde hay una gran 
fragmentación y la gente no puede tener contacto entre sí, se 
tiene que pensar en cómo se pueden crear vínculos, es decir, 

18. El sitio en internet es: http://www.palestinianheritagecenter.com/, y fue 
consultado el 2 de diciembre de 2014.



154

Moisés Garduño García

cómo se puede hablar de conceptos e ideas y cómo se puede co- 
laborar con los palestinos y con los que siendo solidarios 

eso se tiene que pensar en apertura y en convertir cada 
centro de una pequeña ciudad, villa, barrio, restaurante, 
mercado o casa en una extensión de cualquier museo de la 
tierra palestina. 

como medio y la palabra como compañera

En la entrada del consulado palestino en México hay 
una fotografía que retrata los rostros de Emiliano Zapata 
y Abd al-Qadir al-Husayni, dos héroes de las revoluciones 
mexicana y palestina, sucedidas en 1915 y 1948, respec-
tivamente. Dicha fotografía, que implica la fraternidad 
en ambas luchas por la justicia y la dignidad, ha estado 
presente incluso desde años atrás, cuando los sombreros, 

-
lución mexicana.

Actualmente, y después del recorrido hecho en el pre-
sente texto, se puede decir que las acciones glocales, com-
puestas principalmente por la autonomía y las prácticas 
locales autogestivas, se han proyectado como estrategias 
de resistencia a la globalización neoliberal debido a que 
se han tenido que enfrentar diversas formas de opresión 
y homogenización económica por parte de los dueños del 
capital y sus ejércitos. 

Las resonancias que encontramos entre las luchas, es 
decir, en las formas locales de producción, distribución y 
consumo de recursos, las formas diferentes de producción 
y reproducción del espacio, la reapropiación de la palabra y 
el discurso, el uso del acto como utopía, la desobediencia 
epistémica a los marcos legales establecidos como herra-
mientas de dominación, el uso de violencia libertaria, e 



155

Resonancias del zapatismo mexicano y la resistencia palestina: 
dos ejemplos de autonomía en el Sur Global

Sociedad      No. 65

incluso las contradicciones en su relación con el Estado, 

que promueve, son factores que permiten seguir hablando 
de la fraternidad, de la traducción cultural y de “lo común” 
y lo resonante que hay entre ellas, en tanto siguen en la 
construcción de su propia dignidad y justicia social. Tanto 
en Chiapas como en Palestina, la revolución comenzó en 
el hogar cuando muchas mujeres comenzaron a desempe-
ñar acciones vitales para la resistencia, la autonomía y la 
narrativa de sus propias luchas, tal como lo demuestra el 
protagonismo que en cada ejemplo enunciado anteriormente 
han tenido las mujeres en sus respectivas prácticas locales.

Un punto importante a notar es que tanto zapatistas 
como palestinos se encuentran entre la industria de la 
militarización (con la cooperación militar entre México e 

de ONG que buscan moldear la paz en el terreno, pero que 
victimizan e idealizan las causas), situación que se agrava 
si pensamos que el contexto de esto es el neoliberalismo y 
la guerra contra la humanidad. 

Lo anterior va encaminado a hacer notar que zapatistas 
y palestinos comparten una nakba, una catástrofe, la cual 
sortean en gran medida con la ayuda y el involucramiento 
de la misma población, su ética, educación, compromiso, 
solidaridad y necesidad de mutuo apoyo. En este sen-
tido, se podría decir que las Juntas de Buen Gobierno y 
los Caracoles, del lado zapatista, fueron el resultado de 
la reorganización interna del colectivo frente al contexto 
adverso al que se enfrentaba, tal como lo ha sido el BDS en 
el caso palestino, dos ejemplos de claro alcance global por 
la dimensión de sus objetivos y por la clara desobediencia 
epistémica que implica su andamiaje cotidiano ante el 
fracaso de iniciativas jurídicas donde el Estado, o bien no 
cumplió con los acuerdos, como en el caso de San Andrés, 



156

Moisés Garduño García

o bien los usó para fortalecer la ocupación, como en el caso 

El fracaso de las herramientas jurídicas o su mal funcio-

la del rescate de la vida ordinaria como acto político contes-
tatario. La misma vida, como contestación a una política de 
muerte o necropolítica, siguiendo a Mbembe (2003), es una 
posibilidad en sí misma de crear epistemes y de (re)producir 
las formas más complejas de resistencia en cualquier tipo 
de ambientes. 

La vida como política, como resistencia y utopía, ofrece 
una mirada sobre las maneras en las que la gente sin 
partidos políticos, la gente común, ha enfrentado a una 
plétora de grupos encargados de recrear el espectáculo de 
la violencia y la muerte para dividir, atemorizar y disuadir 
a la población. En este sentido, autores como Bayat (2013, 
p. 42) reconocen, en una posición muy cercana al zapatismo, 
que la gente, mientras vive, también resiste y crea meca-
nismos diferentes para contar la historia y hacer política 
en las calles y el barrio, en los cuales la comunidad es el eje 
fundamental del bien personal. 

Los proyectos descritos en este texto han tenido como 
base a todas esas personas de la vida ordinaria que al ser 
marginadas por la globalización neoliberal han tratado de 
apropiarse de algunas ventajas tecnológicas de esta, de sus 
leyes, de sus posibilidades de conectarse con el mundo, y 
han impulsado acciones de cambio con un impacto global, 
sea por las formas en las que se habla de ellas, se emulan o 
simplemente se conocen, ayudando a que se materialice una 
red de proyectos resonantes que forma un proceso contrario 
a la homogenización neoliberal. 

o líderes claros, sino una serie de acciones prolongadas 
por parte de individuos, familias y grupos dispersos que se 
juntan para buscar la adquisición o demanda de necesida-



157

Resonancias del zapatismo mexicano y la resistencia palestina: 
dos ejemplos de autonomía en el Sur Global

Sociedad      No. 65

des básicas (tierra, comida, refugio, democracia, consumo, 
historia, trabajo, educación, oportunidades de negocio o 
espacio), pues en la actual coyuntura han sido las personas, 
y sólo las personas viviendo en grupo y para el grupo, las 
que han hecho posible un “caracol”, un banco en la selva 
o un museo en el desierto, y ellas se convierten en actores 
construyendo el escenario futuro a partir del presente, sin 
olvidar su cultura y su palabra.

De lo anterior, otro punto importante es aquel donde las 
labores ordinarias de estas autonomías se vuelven extraor-
dinarias, es decir, cuando logran conectarse con eventos de 
protesta masivos donde interactúan con actores políticos 
organizados, jerarquizados y experimentados, críticos de las 
redes de poder y que se preocupan por otros niveles de lu- 
cha (sindical, indígena, feminista, estudiantil), y entonces se 

o tal vez conocer la emergencia de nuevos actores, pero dife-
rentes en las formas de hacer y entender la política. Esto ha 
pasado cuando el zapatismo y los palestinos, cuando Gaza y 
Chiapas, con sus actos y sus palabras, alcanzan resonancias 
con intelectuales como los que se han citado en este trabajo, 
así como con movimientos sociales como los de Ferguson o 
Ayotzinapa, y cuando parece que esas causas locales, por 
momentos, se vuelven globales.

La participación de la gente ordinaria en concentraciones 
-

patizantes de movimientos sociales, ONG, sindicatos, colec-
tivos, entre otros, con los cuales no existen precisamente 
coincidencias ideológicas sino sólo resonancias y, en muchos 
casos, disensos, es un eslabón que puede llegar a ser muy 
importante para proyectos de largo aliento en la misma pro- 
testa desde abajo, en tanto los regímenes represores se 
preocupan mayoritariamente por cooptar a los actores que 
históricamente han sido más visibles y que se han conside-



158

Moisés Garduño García

Bibliografía

rado como los líderes de las formas de contestación masivas 
y otros ejercicios de desobediencia social.

Por tal motivo, elementos como la cotidianeidad, la 

pie son blancos difíciles para los Gobiernos represores que 
invierten su tiempo y recursos de inteligencia en localizar 
cabecillas, líderes o personajes clave en el andamiaje de la 
movilización social. 

Con el paso del tiempo, las glocalidades, sostenidas 
por la práctica autónoma y autogestiva, pueden aprove- 
char oportunidades políticas para tender puentes y adoptar 
múltiples formas de organizarse de manera muy diferente a 
como lo haría, por ejemplo, un sindicato o una ONG, siendo 
las asambleas un pilar que sostuvo (y que sigue sosteniendo) 
tanto las protestas ciudadanas como los proyectos locales de 
autodeterminación económica y social, incluso en los días 
más tensos y de mucha incertidumbre de los procesos revo-
lucionarios. En este sentido, el zapatismo y la resistencia 
palestina han dado buenos ejemplos y muestras de ello en 
los últimos veinte años. 

Fecha de recepción: 06 de enero de 2015
Fecha de aceptación: 19 de junio de 2015

Aboites, H. (27 de diciembre de 2013). “Educación; el censo 
y el censor”. La Jornada, p. 19A.

Abu Hiljah, S. (2009). “Control of geography, control of 
people. Entrevista a Justin Podur”. Killingtrain. Recupe-
rado de: http://www.killingtrain.com/node/716

Al Mathaf Al Filastini (2014). “About”. Recuperado de: http://
www.palmuseum.org/about/the-museum-

Alonso, J. (2014). “Qué se aprende en la Escuelita zapa-
tista”. Envío. Publicación Mensual Del Instituto Histórico 
Centroamericano, 33(385), 41-47.



159

Resonancias del zapatismo mexicano y la resistencia palestina: 
dos ejemplos de autonomía en el Sur Global

Sociedad      No. 65

Bibliografía––––––, y Alonso, C. (2015). En busca de la libertad de los 
de abajo: la demoeleuthería. Guadalajara: Universidad de 
Guadalajara.

Barat, F., y Gómez, L. (2014). BDS por Palestina: el boicot a la 
ocupación y el apartheid israelíes. Madrid: Ediciones del 
Oriente y del Mediterráneo.

Bayat, A. (2013). Life as politics: how ordinary people change the 
Middle East. Ámsterdam: Amsterdam University Press.

Castellanos, L., y Jiménez, A. (2007). México armado. 1943-
1981 D. F.: Ediciones Era.

CEDOZ (2009). “Insólito banco anticapitalista en la selva 
Lacandona”. Centro de Documentación sobre el Zapatismo. 

CEDOZ. Recuperado de: http://www.cedoz.org/
site/content.php?doc=892&cat=81

Deleuze, G., y Guattari, F. (1972). Capitalisme et Schizophré-
nie 1. L’Anti-Œdipe. París: Minuit.

Eloisa (2013). “Introducción”, en, Participación de las mujeres 
en el gobierno autónomo. Cuaderno de texto de primer 
grado del curso “La libertad según l@s zapatistas” (p. 6). 

wordpress.com/2013/09/mujeres-es.pdf
Eqeiq, A., et al. (2013). Writing the indigenous: Contempo-

rary mayan literature in Chiapas, Mexico and Palestinian 
literature in Israel (tesis doctoral inédita). University of 
Washington: Washington.

EZLN (2003). Chiapas: La treceava estela. EZLN. 

cados/2003/2003_07_a.htm
–––––– (dir.) (2009). Pronunciamiento de los zapatistas 

frente a la masacre del pueblo palestino. Material audio-
visual. Recuperado de: https://www.youtube.com/
watch?v=wR9DnQHVPIY 

Forcades, T., y Vivas, E. (2013). Conversación entre Teresa 
Forcades y Esther Vivas: sin miedo. Barcelona: Icaria.



160

Moisés Garduño García

Bibliografía Foucault, M. (1977). Discipline and punish: The birth of the 
prison. Nueva York: Pantheon Books.

Fukuyama, F. (1992). The end of history and the last man. 

Giraldo, O. F. (2013). Utopías en la era de la supervivencia: 
una interpretación del buen vivir. Chapingo: Universidad 
Autónoma de Chapingo.

González, P. (2003). “Los caracoles zapatistas: redes de 
resistencia y autonomía”. Revista Memoria, (176), 14-19.

Habibi, S. (27 de enero de 2009). “Palestinian economy: 
Foundation of a state or common burden?”. The Elec-
tronic Intifada. Recuperado de: https://electronicintifada.
net/content/palestinian-economy-foundation-state-or-
common-burden/8026 

Holloway, J. (2005). “Zapatismo urbano”. Humboldt Journal 
of Social Relations, 29(1), 168-178.

 El 
Ministerio. Recuperado de: http://www.elministerio.

militar/ 
Kestler, J. (28 de febrero de 2013). “Farmers’ markets 

bypass foreign aid to Palestine”. The Electronic Intifada. 
Recuperado de: https://electronicintifada.net/content/
farmers-markets-bypass-foreign-aid-palestine/12240 

Lester, N. (2014). “Dalia Association”. Dalia Association. 
Recuperado de: http://www.dalia.ps/

Malacrida, L. E. (1998). La inseguridad social de los argentinos: 
utopía y resignación. Buenos Aires: Editorial de Belgrano.

Mansour, A. (2012). Impact of Post Oslo Aid Interventions on 
the Palestinian Agricultural Sector (tesis enviada en cumpli-
miento parcial del Master in International Cooperation 
and Development). Bethlehem University: Palestina. 
Recuperado de: http://www.apis.ps/up/1344237120.doc



161

Resonancias del zapatismo mexicano y la resistencia palestina: 
dos ejemplos de autonomía en el Sur Global

Sociedad      No. 65

BibliografíaMarcos, S. (8 de septiembre de 2014). “El feminismo zapatista, 
otra trinchera para las mujeres”. Observatorio Género y 
Equidad -
perado de: http://www.observatoriogeneroyliderazgo.

feminismo-zapatista-otra-trinchera-para-las-mujeres 
Márquez-Fernández, Á. (2006). Globalización neoliberal y 

Recuperado de: http://www.unav.es/gep/Seminario-
Marquez.html

Mbembe, A. (2003). “Necropolitics”. Public Culture, 15(1), 
11-40.

Melucci, A. (1996). Challenging codes: collective action in the 
information age. Nueva York: Cambridge University 
Press.

–––––– (1999). Acción colectiva, vida cotidiana y democracia. 
D.F.

-
rán acuerdos durante la visita de Peres”. Milenio Noti-
cias. Recuperado de: http://www.milenio.com/politica/

html
Olson, M. (1971). The logic of collective action; public goods 

and the theory of groups. Cambridge: Harvard University 
Press.

Pacheco, L., et al. (2011). “Los pueblos indios en los libros 
Revista Mexicana de Investigación 

Educativa, 16(49), 525-544. 
Palestinian Campaign for the Academic and Cultural Boycott 

of Israel (2004). Call for academic and cultural boycott of 
Israel. Ramallah, Palestina: PACBI. Recuperado de: http://
pacbi.org/etemplate.php?id=869

Pappé, I. (2006). The ethnic cleansing of Palestine
Oneworld.



162

Moisés Garduño García

Peled-Elhanan, N. (2012). Palestine in israeli school books: 
ideology and propaganda in education. Londres: I.B. Tauris.

-
 Al Majdal Badil 

Research Center Magazine, (55), 34-40. Recuperado 
de: http://www.badil.org/phocadownload/Badil_docs/
publications/al-majdal-55.pdf 

Raz, J. (1986). The morality of freedom

su captura”. El País. Recuperado de: http://elpais.com/
diario/1995/02/10/internacional/792370818_850215.
html 

Rivera, J. (ed.) (2014). Crimen organizado y autodefensas 
en México: el caso de Michoacán
Cooperación en Seguridad Regional Friedrich-Ebert-
Stiftung (FES).

Rohana, S. (10 de agosto de 2014). “Solidarity with Gaza 
 Al Jazeera English. 

Recuperado de: http://www.aljazeera.com/indepth/
-

can-2014899492690432.html 
Santos, B. (2011). “Epistemologías del sur”. Utopía y Praxis 

Latinoamericana, 16(54), 17-39.
–––––– (16 de noviembre de 2014). “Carta a las y los 

La Jornada. Recuperado de: http://

Sharaka (6 de febrero de 2014). “Archivos”. Sharaka
de comunidad en línea). Recuperado de:  https://www.
facebook.com/groups/360906177468/1015195826721
7469/ 

Subcomandante insurgente Marcos (20 de noviembre 
de 1999). “Chiapas: la guerra. I. Entre el satélite y el 
microscopio, la mirada del otro”. Discurso del subco-

Bibliografía



163

Resonancias del zapatismo mexicano y la resistencia palestina: 
dos ejemplos de autonomía en el Sur Global

Sociedad      No. 65

mandante Marcos ante la Comisión Civil Internacional 
de Observación de los Derechos Humanos. La Realidad, 
Chiapas. Recuperado de: http://enlacezapatista.ezln.org.

el-microscopio-la-mirada-del-otro-carta-5-1/ 
The Jerusalem Post (17 de junio de 2014). “Hamas and 

ISIS”. The Jerusalem Post. Recuperado de: http://www.
jpost.com/Opinion/Editorials/Hamas-and-ISIS-359674 

Thomas, B. (1951). “Migration and the rhythm of economic 
growth, 1830-1913”. Manchester School the Manchester 
School, 19(3), 215-271.

Todorov, T. (2008). El miedo a los bárbaros más allá del 
choque de civilizaciones
Círculo de Lectores.

Vargas, L. (2012). “El mito de la palabra a la pared. Murales 
zapatistas y el discurso chueco del subcomandante 
Marcos”. Blanco Sobre Blanco. Miradas y Lecturas Sobre 
Artes Visuales, (2), 19-29. Recuperado de: https://www.
academia.edu/5101159/El_mito_de_la_palabra_a_la_
pared._Murales_zapatistas_y_el_discurso_chueco_del_
Subcomandante_Marcos 

 Vázquez, J. Z. (1977). Historia general de México 3
D.F.

Zemelman, H. (2005). Voluntad de conocer: el sujeto y su 
pensamiento en el paradigma crítico
Anthropos/Centro de Investigaciones Humanísticas/
Universidad Autónoma de Chiapas.

Zibechi, R. (2014). “La Escuelita zapatista: una nueva cultura 
política”. Desde Abajo. Revista de la Asociación Latinoame-
ricana Para la Formación y la Enseñanza de la Psicología. 

una-nueva-cultura-politica 

Bibliografía


