Resonancias del zapatismo
mexicano y la resistencia
palestina: dos ejemplos de
autonomia en el Sur Global

Resonances of Mexican Zapatismo and
the Palestinian resistance: two examples
of autonomy in the Global South

Resumen

Este articulo muestra algunas de las reso-
nancias existentes entre la resistencia
zapatista y la resistencia palestina como
dos ejemplos de glocalidad. El objetivo es
establecer algunas zonas de contacto que
puedan recrear un ejemplo de traduccion
cultural en el denominado Sur Global,
atendiendo los obstaculos que cada una de
estas luchas enfrenta respectivamente. Se
concluye que de Chiapas a Nablus existen
muchos elementos que la gente comparte
cuando esta en un proceso de resistencia,
y se hace especial énfasis en las actividades
glocales, definidas como aquellas acciones
locales con un impacto global, las cuales
incluyen la construccion de escuelas, clinicas
y otros espacios de autonomia local que
en su andamiaje sirven para deconstruir
ideologias y practicas dominantes que
homogenizan a los pueblos en nombre de
la globalizacion neoliberal.

Palabras clave: tierra, dignidad, autono-
mia, glocalidad, globalizacion.

Moisés Garduho Garcia*

Abstract

This article shows some of the existing
resonances between the Zapatista and
the Palestinian resistances as examples of
glocalization. The objective is to establish
some contact zones that can recreate an
example of cultural translation in what is
known as the Global South, addressing the
challenges that each of these struggles faces
respectively. It concludes that from Chiapas
to Nablus there are several elements shared
by people when they are in a process of
resistance; emphasis is placed on the glocal
activities, defined as local actions with a
global impact. These activities include the
construction of schools, clinics, and other
spaces of local autonomy, whose structures
serve to deconstruct ideologies and domi-
nant practices that homogenize the people
in the name of neo-liberal globalization.

Keywords: Land, dignity, autonomy,
glocalization, globalization.

¢ Profesor-Investigador de la Facultad de Ciencias Politicas y Sociales, UNAM.

mgarduno@politicas.unam.mx

Espiral, Estudios sobre Estado y Sociedad

Vol. xxi No. 65 1 Enero / Abril de 2016 m



Moisés Garduno Garcia

Introduccion’

Ante el debilitamiento de la capacidad redistributiva del
Estado, su destacado papel en la privatizacion de la tierra,
el aumento de la vigilancia, el castigo de sus propios ciu-
dadanos y la crisis de representaciéon asociada con el uso
sistematico de la violencia, muchos pueblos marginados
han recurrido a organizaciones no gubernamentales (ONG)
y a organismos juridicos internacionales con la esperanza
de equilibrar las desigualdades y reclamar los derechos
que les han sido negados. Sin embargo, la persistencia de
condiciones de pobreza y de violencia ha dado pie a otro tipo
de busqueda en el cual las autonomias locales, como narra-
tivas de desobediencia epistémica a nivel internacional, han
planteado retos significativos al sistema que las margina.?

Algunas de esas respuestas son resonantes entre si, dada
la similitud del tipo de problemas a los que se enfrentan
y la sistematizacion de las violencias (fisica, epistémica,
econémica y psicolégica) a las que han sido expuestas, y
a las cuales contestan. A pesar de que cada escenario de

| Este articulo fue posible gracias a la retroalimentacion lograda en la conferencia
internacional “Living, Consuming and Action in Glocal Palestine”, organizada por
la Universidad de An Najah, de Nablus, Palestina, y el French Institute of the Near
East, en colaboracion con el French Institute of Jerusalem, en la cual participé
entre los dias 30 de septiembre y 2 de octubre de 2014 con el apoyo de laAgencia
Mexicana para la Cooperacion Internacional y el Desarrollo (AMEXCID), la Facultad
de Ciencias Politicas y Sociales de la UNAM y el Centro de Investigaciones y Estudios
Superiores en Antropologia Social (CIESAS), sede Occidente.

2. Las autonomias locales han sido definidas por investigadores como Jorge Alonso
Sanchez como uno de los mejores ejemplos de la cotidianidad de la democracia
participativa. Incluso, mas alla de esta definicion de democracia, el mismo autor ha
ahondado para hablar del““gobierno de los libres”,donde las autoridades de diversas
localidades han resignificado la dimension de “gobierno” para dotarle de un sentido
de responsabilidad y a partir de ello dignificar la libertad de decidir por si mismas.
Alonso ha acufiado el término demoeleutheria para referirse a este fendmeno, siendo
las practicas locales del zapatismo la base principal de su teoria. En este sentido,“lo
local” se relaciona con la forma en la que las comunidades deciden por si mismas
sus formas de gobierno, sus formas de produccion, distribucién y consumo de sus
bienes, su cultura y su pensamiento (véase Alonso, 2015).




Resonancias del zapatismo mexicano y la resistencia palestina:
dos ejemplos de autonomia en el Sur Global

resistencia es diferente, hay casos que invitan a ser abor-
dados en paralelo debido a que lo que tienen en comtn en
cuanto a sus articulaciones y sus experiencias de traduccién
cultural sirve como ejemplo para desmantelar supuestos
tedricos que mantienen a la resignacion y al sometimiento
al capitalismo y la globalizaciéon neoliberal como Unicos
caminos hacia el progreso y el supuesto desarrollo humano
(Huntington, 1993, p. 15).3

En este contexto es que este articulo se propone abordar
las resistencias palestinas y zapatistas como dos proyectos
contra esta globalizacién neoliberal que presentan diver-
Sos mecanismos, respuestas y herramientas para superar los
limitados modos de movilidad, territorialidad, produccion,
consumo, salud y economia a los que han sido expuestos
por el propio “aperturismo globalizador”, el cual, en el caso
de Palestina, es representado por la economia de ocupacién
militar llevada a cabo por Israel, y en el caso zapatista, por
el hostigamiento paramilitar del Estado mexicano y el tipo
de economia extractivista que este fomenta, tomando en
cuenta que ambos escenarios son parte del mismo proceso
de lo que los zapatistas acufiaron como “la cuarta guerra
mundial o la guerra contra la humanidad” (subcomandante
insurgente Marcos, 1999), la cual consiste en la destruccién
de los territorios y su despoblacién para, posteriormente,
reconstruir, reordenar y marcar un ritmo econémico para
la recuperacion del capitalismo.

Las experiencias zapatistas y palestinas deben ser
enmarcadas en el contexto actual de una geografia de la
destruccion y de historicidio, es decir, de un momento en el
cual la historia y la geografia pretenden ser secuestradas

3. Si bien la globalizacion fue presentada por algunos intelectuales cercanos
a Huntington como Raz (1986) o Fukuyama (1992) como un proceso que
coadyuvaria al desvanecimiento de las fronteras nacionales en aras de responder
a los problemas de la sociedad, algunos pueblos han experimentado los efectos
mas devastadores de este discurso liberal al verse desposeidos y marginados
(Vivas y Forcades, 2013, pp.12-15).

Sociedad i No. 65 127



Moisés Garduno Garcia

y distorsionadas para beneficio de ciertas redes de poder
en que algunos actores se encargan de marginar o excluir,
mediante su corrupcion, asesinato o desaparicion sistema-
tica y premeditada, a aquellos pueblos que no encajan en
sus proyectos estructurales. Palestinos y zapatistas se han
enfrentado, en diversas formas y contextos, a criterios de
inclusién y exclusién estatal, de violencia, acoso policial y
sexual, enfrentamientos contra el Ejército, luchas contra
empresas transnacionales, infiltrados, grupos paramilita-
res, agencias de inteligencia, bloqueos econémicos, asesi-
natos selectivos, provocaciones, corrupcién de ciudadanos,
despojo de tierras, intentos de limpieza étnica, racismo,
discriminacion y otros obstaculos para la solucién de sus de-
mandas, que tienen que ver con la autonomia y una serie
de derechos para los pueblos indigenas, en el caso zapatista,
y con independencia en el caso palestino.

La historia moderna de los paises donde ambos grupos
poblacionales llevan a cabo sus luchas esta marcada por una
serie de pérdidas territoriales desde finales del siglo XIX, en
las cuales la tactica de movilizar familias enteras, campesi-
nos y trabajadores, bajo una retoérica de “la busqueda de la
prosperidad”, era un componente importante de las légicas
de la dominacién imperial y de sus agentes en el mundo,
principalmente entre los lobbies sionistas de la Inglaterra de
aquella época y los politicos estadounidenses idedlogos
de la doctrina del destino manifiesto (Brinley, 1951, p. 11).

Hoy, frente a mantas y esléganes que muestran frases
como “1948 es igual a 1492”7, se sabe que la colonizacién,
la modernizaciéon y el militarismo aplicados en Chiapas
y en Palestina han creado escenarios de violencia estatal
y asesinatos masivos como el de Acteal, en 1997, y el de
Sabra y Shatila, en 1982, respectivamente, en los cuales
los problemas de la pérdida de territorio, el despojo y la
intimidaciéon han sido una experiencia comun y amarga
para ambos casos.




Resonancias del zapatismo mexicano y la resistencia palestina:
dos ejemplos de autonomia en el Sur Global

Actualmente, autores como Johnson y Quiquivix (2013),
con base en algunos informes desclasificados del Departa-
mento de Defensa de los Estados Unidos,* han documentado
“los esfuerzos de cooperacion entre México e Israel para
tener la tecnologia armamentista suficiente que sera usada
contra movimientos de insurreccién” (Milenio, 2013), donde,
en el caso mexicano, el Ejército Zapatista de Liberacién
Nacional (EZLN) ha sido un objetivo claro, al menos desde
1994; en el caso palestino, la propia poblacién, algunos
activistas y lideres de organizaciones militares como Al
Fatah, lo han sido a su vez practicamente desde 1948 (y
otros, como Hamas, desde 1987) (Pappé, 2006).

Dicha cooperacién se ha basado, sobre todo, en la “coor-
dinacién de la seguridad en el ambito de la policia, las
prisiones y el uso eficaz de la tecnologia orientada a com-
partir experiencias, en el combate al terrorismo” (Johnson y
Quiquivix, 2013, p. 8), acciones que son parte de una larga
historia de cooperacion entre ambos paises en estos temas.®

Ademas, palestinos y zapatistas han experimentado
la destruccion de su medio ambiente a través de la defo-
restacién, la confiscaciéon y la contaminacién de tierras,
fenomenos que han servido como herramienta de control
de las vidas y los medios de vida de dichos pueblos, tal
como ejemplifica el caso de Deir Sharaf, cerca de Nablus,
donde empresas israelies han vertido sus residuos sélidos
y peligrosos en una antigua cantera, sin preparacion y sin
regulacion, de la misma forma que diversas empresas trans-

4. Parte de los documentos mencionados fueron recuperados de: http://www2.
gwu.edu/~nsarchiv/NSAEBB/NSAEBB109/94051 | .pdf

5. México comenzé a recibir armamento israeli en 1973 por parte de la Israel
Aerospace Industries. Entre 1970 y 1980, las exportaciones continuaron en forma
de armas pequenfas y vallas electrénicas, aumentando entre 2003 y 2004, cuando
México compro helicopteros, drones y otorgd licitaciones a empresas israelies para
entrenar personal de la policia federal. Entre las empresas israelies que recibieron
contratos por parte de Gobierno mexicano estan Magal Security Systems, Elbit
Systems y Verint Systems.

Sociedad i~ No. 65 m




Moisés Garduno Garcia

portistas lo han hecho en el municipio de Reforma, Chiapas,
y en otros estados de la republica mexicana.

Otro factor méas que justifica el estudio de estas resisten-
cias en el contexto de la geografia de la destruccion ha sido
el establecimiento, distorsién y destruccion de los censos de
poblacién que, en el caso de Israel, en 2006 fueron destruidos
junto con los nombres de civiles candidatos para la gober-
nacién de Nablus, Palestina (Abu-Hiljah, 2009); en el caso
mexicano, dichos instrumentos ignoraron a sesenta pueblos
indigenas con sus lenguas y culturas cuando se realiz6 el
Censo Nacional de Poblacién del afio 2012 (Aboites, 2013).
Lo mismo ha ocurrido con la historia indigena en ambas
luchas, donde los libros de texto de educaciéon bésica del
Gobierno mexicano, y los textos homdlogos editados por
el Gobierno israeli, han borrado gradualmente la historia,
lengua y cultura maya y palestina, respectivamente, junto
con sus manifestaciones culturales, significados y formas
de crear y construir el pensamiento (Peled, 2012; Pacheco,
et al., 2011).

Con lo anterior, ;,como se puede concebir o disefiar el
desarrollo y el futuro de una sociedad en un aparente mundo
globalizado donde palestinos y zapatistas, y muchos otros
pueblos en el mundo, estan experimentando un encareci-
miento de la movilidad (elemento que supuestamente es
crucial para la comprensiéon de un mundo globalizado),® y
un hostigamiento militar y paramilitar, asesinatos selec-
tivos y otros factores que son perpetrados en nombre de la
seguridad nacional del Estado? Ciertamente, la resistencia
palestina tiene grandes diferencias con el movimiento zapa-
tista en sus objetivos politicos, sus actores y sus tiempos.

6. Hay varios conceptos de movilidad. En este texto se entiende por movilidad a
la condicién fisica y administrativa que permite y facilita el acceso de las personas
al trabajo, la escuela y a otros servicios necesarios para tener una vida digna. La
movilidad se entiende asi como esa libertad de acceso a los bienes y servicios, a
través de la espacialidad, que ofrece el Estado.




Resonancias del zapatismo mexicano y la resistencia palestina:
dos ejemplos de autonomia en el Sur Global

La consecucién de un Estado, por ejemplo, ha predominado
en el lenguaje contestatario palestino desde el inicio de
la nakba,” mientras que en el zapatismo un Estado inde-
pendiente no es necesario en la formulaciéon del “mandar
obedeciendo” ni en el espiritu de las asambleas, que son el
corazon que determina las decisiones que acata la comu-
nidad zapatista.

No obstante, una consideracién importante, como campo
de resonancia, es el estudio de la cotidianeidad de las luchas
y no soélo de los rostros que las hacen publicas. Esto es, la
atencién que se debe a la idea de que los zapatistas no son
(solamente) lo que comunicaba el subcomandante Marcos
(hoy Galeano), o que los palestinos no se determinaban
(solamente) por las decisiones que tomaba Yasser Arafat
o cualquier lider de Hamas, o incluso la busqueda de que
ninguno de estos pueblos sea determinado, estudiado o ana-
lizado por el nivel de opresion que experimenta en diferen-
tes niveles y formas, invitando a mirar hacia las practicas
autéonomas y cotidianas como un pilar fundamental para el
entendimiento de las bases sociales y sus utopias.

Asi, es a través de los colectivos que estan al margen de di-
chas esferas politicas, y que adquieren estrategias muy
diferentes para expresar su indignacién, que se puede
encontrar un campo resonante entre las resistencias
de caracter amplio y dialégico. Con dichas practicas se
puede hacer un ejercicio de espejos y dilucidar que, tal como
diversos mensajes zapatistas y palestinos lo han confirmado
(Rohana, 2014; EZLN, 2009), se trata, ante todo, de luchas
fraternales que operan con y a través de una fuerte cultura
de autonomia en que la misma autogestién no es un fin o el
punto culminante de toda resistencia popular, sino que se

7. En lengua arabe, nakba quiere decir “catastrofe”, y se refiere al acontecimiento
que marco el inicio del conflicto con Israel en 1948. Entonces, mientras para
Israel 1948 es el ano de la independencia, para Palestina es el afio de la catastrofe.

Sociedad i~ No. 65




Moisés Garduno Garcia

le piensa primordialmente como una estrategia o un medio
sin el cual la propia resistencia existiria mas dificilmente.

Autonomia y autogestion como pilares
de la glocalidad: consideraciones teoricas
para el estudio de las resistencias

El término glocal puede ser entendido como aquella serie
de acciones locales y otras practicas de resistencia y auto-
gestién al interior de una comunidad que, con su materia-
lidad y diseno, alternativo a la tendencia homogenizadora
de la globalizacién, rompen con los modelos neoliberales de
produccién, distribucién y consumo, y consiguen un impacto
global para diversos sujetos que lo conocen, lo propagan o
lo acompanan en su cotidianidad.

Estas acciones en sino se proyectan como un paradigma
discursivo o epistemoldgico, sino simplemente como un
ejemplo (entre muchos mas) de que las cosas se pueden
hacer de manera alternativa a como las maneja y disena el
Estado. Las actividades glocales, en este sentido, ayudan
a descentralizar el concepto de “desarrollo” de los marcos
“estatocentristas” de referencia, y permiten vislumbrar
otras formas de vida digna donde se resiste, y en muchos
casos se sobrevive, a las politicas de marginacién producidas
por el capitalismo global.

Se trata, en corto, de potenciar las practicas auténomas
como evidencias de una reproduccién diferente del espacioy
el tiempo, en la cual se ve al territorio no como una demarca-
cién del Estado y de su poder sobre los ciudadanos, sino como
una relacién de pertenencia y dependencia de los sujetos
con esa tierra a partir de la cual se pueda vivir libremente
y con dignidad. Esto, automaticamente, representa una
amenaza al poder, la demarcacion, y la territorializacién
clasica y geopolitica del Estado, el cual estara en contra
de dichos proyectos intentando minarlos, criminalizarlos o




Resonancias del zapatismo mexicano y la resistencia palestina:
dos ejemplos de autonomia en el Sur Global

aterrorizarlos mediante diversas técnicas disuasivas o de
accion directa.

La glocalidad se convierte asi en una utopia presente,
es decir, en una serie de ejemplos que ensefia al mundo
como se esta resistiendo la opresion del Estado y las mul-
tinacionales con base en el trabajo de la propia tierra, la
autoorganizacioén de los recursos y la redistribucién de los
productos e ideas en bienestar del colectivo (esto como con-
trapeso al individualismo pregonado por el neoliberalismo),
sin tener que esperar a que los actores que encabezan el
modelo capitalista desaparezcan o caigan en crisis. Se trata
de una resignificacién del trabajo, del consumo y del espacio
que permite generar experiencias diferentes de espacia-
lidad ante un contexto que asfixia porque, por un lado,
la agricultura artesanal esta bajo intensa presién por la
confiscacion de tierras por parte del Estado y, por otro,
el mercado esta saturado de productos provenientes de
empresas transnacionales que a menudo cultivan en tierras
confiscadas ilegalmente a los pueblos.

Ante esto, las opciones para la resistencia pueden pare-
cer bastante limitadas, pero en los Gltimos veinte afios las
experiencias de espacialidad en Chiapas y en Palestina se
han definido por la manera en que una comunidad global
de millones de personas se mantiene aparentemente bien
comunicada con lo que pasa alrededor de poblaciones frag-
mentadas, ya sea por los asentamientos, la marginacion o
la deshumanizacién de los puestos militares y paramilitares
que acosan a palestinos y zapatitas.

Este fenémeno mediatico que conecta la vida local con
lo que se habla de ella a escala global también se ha tra-
ducido con el término glocal (en arabe mauhal), es decir,
un concepto que permite describir la forma en la que el
denominado proceso de globalizacién econémica ha sido
experimentado y reapropiado por pueblos cuyos mundos
fisicos se han vuelto, paraddjicamente, unos de los més

Sociedad i~ No. 65 m



Moisés Garduno Garcia

restringidos, militarizados, acosados y vigilados del
planeta. El hecho de que las practicas locales trasciendan
internacionalmente, se hable de ellas, en algunas ocasiones
sean emuladas, se compartan, se critiquen o complementen
es precisamente lo que las hace valiosas y fuertes en sus
comunidades respectivas, sobre todo porque se enfrentan
a un mismo sistema neoliberal que es cuestionado y
contestado de diversas formas y en varios continentes.

En este sentido, como concepto, la glocalidad es una
nocién que permite crear medios alternativos de produc-
cién de conocimientos a partir de las practicas locales y la
autogestion de las comunidades organizadas, con las cuales
se pueden hacer diagnésticos diferentes de la realidad
inmediata y, al menos para algunos tedricos, incluso de la
realidad global y de sus problemas, a la vez que se pueden
formular soluciones alternativas a las propuestas hechas
por los Estados y otras agrupaciones como los partidos poli-
ticos o las ONG (Gonzalez, 2003). La glocalidad también es
una forma de crear utopias y nuevas formas de actuar en
colectivo con didlogos y acciones que se convierten en expe-
riencias sociales cercanas a lo que John Holloway (2011)
denomina la “fragmentacién del capitalismo”, esto porque
ocurre en diversas partes del mundo de manera simultanea,
compleja e incluso rizomatica.?

Manuel Castells (2012, pp. 72-73) se refiere a este feno-
meno como espacios de contrapoder desde donde se crea

8. El rizoma es un concepto acuiiado por Deleuze y Guatari (1972) que hace
referencia a las multiplicidades en las que se presentan el cambio social y la
organizacién de las colectividades. Se toma de la nocion botanica del rizoma
que, como planta que se extiende, ocupa espacios de terreno favorables, con lo
cual se contrapone con la idea del arbol, el cual se enraiza profundamente en la
tierra como un punto estatico que crece tan sélo hacia arriba, sin abarcar ningtin
otro espacio a su alrededor. El rizoma, entonces, crece en diferentes direcciones
simultaneamente, y es usado como una metafora para entender en las ciencias
sociales y las humanidades la forma en la que un elemento social afecta a otro sin
tener un centro de poder (lideres o rostros politicos),y que cambia en la medida
que aumentan sus conexiones.




Resonancias del zapatismo mexicano y la resistencia palestina:
dos ejemplos de autonomia en el Sur Global

la utopia que contesta la realidad impuesta por diversas
redes a partir del despliegue de sujetos en resistencia.
Santos (2014), en una carta a los jévenes de México, llama
a estas practicas zonas liberadas, haciendo énfasis en que
en estos espacios es donde los procesos de dialogo, las diver-
sas concepciones de la educacién, el libre pensamiento, la
redefinicién de ideas, la desesperanza y la esperanza,
las decisiones tomadas en las asambleas, las asambleas
mismas, la formacién de comisiones o juntas de gobierno,
las cooperativas, las coordinaciones, entre otras cuestiones,
se materializan gracias a los mismos participantes indigna-
dos a través de programas de organizacién colectiva, tanto
rural como urbana.

Pero para entender mejor las formas de reapropiacion del
espacio, de la tierra o el barrio a través de practicas auto-
nomas como baluartes de la glocalidad en varios escenarios
de protesta en el mundo, es necesario considerar tres ideas
importantes que se expondran en el segundo apartado del
presente articulo.

Una primera consideracién es que la autogestion, como
elemento de la glocalidad, varia segin la causa, incluso de
un colectivo a otro. Ciertas formas de accién autogestiva han
supuesto algunas contradicciones en su andamiaje, cuestién
que hay que aceptar y analizar sobre todo cuando se habla
de que las zonas donde el zapatismo y los palestinos ejercen
su autonomia no tienen las mismas caracteristicas. Dicho de
otro modo, no es lo mismo poseer tierra en la que se pueda cul-
tivar, por muy precariamente que sea, la comida mas basica
para una familia, que vivir en un contexto urbano donde
los edificios, la ocupacién militar y otros factores como la
demografia y la contaminaciéon hacen que lo anterior no sea
una opciéon viable (Holloway, 2005, p. 172). Algunos grupos
urbanos auténomos palestinos, por ejemplo, han tenido que
costear la ocupacién a través del consumo de los productos
israelies que son cultivados en las tierras confiscadas y

Sociedad i~ No. 65 m



Moisés Garduno Garcia

que son mas baratos que los cultivados al interior de la
tierra palestina. Aqui, la contradiccion estriba en consumir
productos israelies para seguir resistiendo (Habibi, 2009).
En el caso de los zapatistas, Holloway (2005, p. 177) pone
como ejemplo el hecho que hayan tenido el gran mérito de
reconocer desde un principio la contradiccién de tener una
organizaciéon militar en un movimiento que lucha por la dig-
nidad humana y la horizontalidad de las relaciones sociales.

Por lo tanto, es menester decir que la autonomia no es
un dogma, y que puede ser pensada y practicada desde
muchos angulos, urbanos, no urbanos o semiurbanos, don-
de las practicas se componen de una mezcla de elementos
regulares e irregulares de empleo, consumo y organizacion,
porque es justo en medio de esas contradicciones, problemas
y limitaciones, de su aceptacion y canalizacion, donde se
crean las condiciones necesarias para la supervivencia y
el seguimiento de la resistencia y de la misma autonomia.

En este sentido, una segunda consideracién es aquella
que se refiere a la emergencia de una plétora de utopias que
recrean la realidad en estos espacios auténomos y dotan de
significado la practica local, lo que facilita que se produzcan
nuevos sujetos conscientes y criticos del capitalismo global.
Es decir, en oposicién a una ideologia determinista que
intentaria justificar el orden de las cosas tal como aparentan
ser (Giraldo, 2013, pp. 7-10), la glocalidad implica hablar de
una semiotica de la superacion, la cual reinterprete no sélo
el presente, sino el futuro a partir del presente, esto a pesar
de la existencia de los simbolos culturales sobre los cuales
se sustenta el sistema que se quiere superar. Un ejemplo
claro que se detallarda mas adelante es la existencia del ban-
co zapatista, una practica que se resiste a la idea de la banca
capitalista y la usa como herramienta de contrapoder en
beneficio de la comunidad.

Otros ejemplos del acto como ideologia, o mejor dicho, el
acto como utopia, han sido aplicados en proyectos como los




Resonancias del zapatismo mexicano y la resistencia palestina:
dos ejemplos de autonomia en el Sur Global

Caracoles y la Escuelita, en el caso zapatista, y en el caso
de algunas practicas del pueblo palestino como la coope-
rativa Sharaka o la Unién de Agricultores Palestinos, que
a través de la materializacién de proyectos como granjas
para el autoconsumo, el Museo del Holocausto Palestino, o
la campana Boicot, Desinversiones y Sanciones (conocido
en el mundo como BDS) han demostrado cémo se puede
superar la opresion neoliberal y gestar otro tipo de relacio-
nes soclales a través de propuestas y proyectos utiles no
s6lo para mantener la resistencia, sino necesarios para la
misma subsistencia de las personas. En palabras de Zibechi
(2014), se trata de “propuestas con acumulacion de fuerzas
en silencio y de la necesidad de esperar activamente a que
el pueblo se decida a actuar sin la intencién de tomar el
poder” (p. 2).

Esto da pie a una tercera consideracién, que aborda el
peso de la palabra. Si bien en las autonomias se definen en
gran medida el pensamiento de emancipacién y la desobe-
diencia epistémica a la globalizacién, la narrativa de estos
actos es sumamente importante para dotarles de significado.
Aqui interviene el uso y el valor de la palabra como motor
de compromisos y lealtades con respecto al grupo. Cierta-
mente, en las comunidades zapatistas y palestinas muy
pocas personas hablan sobre teorias sociolégicas occidenta-
les y rimbombantes porque las cosas, cuando se practican
y funcionan, no causan la necesidad de teorizarlas, sino
mas bien de compartirlas para que sigan funcionando y
de asentar los errores para que funcionen cada vez mejor.

En este sentido, la oralidad ha sido algo muy importante
entre palestinos y zapatistas, ya que el peso y la impor-
tancia de la palabra son tales en ambas luchas que estos
elementos acompanan la ley, la ética, el arte, la economia
y el dia a dia como respuesta a las mentiras del opresor y
sus redes. Un par de grandes ejemplos de como la palabra
determina gran parte de los compromisos y los actos de las

Sociedad i No. 65 137



Moisés Garduno Garcia

comunidades en ambos pueblos son la poesia y el muralismo,
ambas muestras de identidad indigena y de reapropiacién
del espacio que sostiene la (re)produccion de sus narrativas,
y de su significado como pueblos en resistencia (Vargas,
2012; Eqeiq, 2013).°

Eso nos lleva a una cuarta consideracion, que es la
disciplina y la importancia del grupo en estos proyectos,
entendiendo la disciplina no como aquella categoria que
vigila, corrige, encierra y, en palabras de Foucault (1977),
“adquiere una divisién binaria que controla las operacio-
nes del cuerpo para garantizar la sujecién a una relacion
de docilidad-utilidad” (p. 124), sino entendida como una
lealtad a las decisiones de las mayorias que se atiene a un
bien colectivo.

La disciplina es la capacidad que, en lugar de decir qué
es lo que se permite hacer o no, crea las condiciones donde
las personas discuten y deciden sus asuntos, sin lideres y
sin demandas “de arriba”. La disciplina colectiva o comu-
nitaria, el respeto por el otro y su dolor, o la preocupacion
por su felicidad son elementos que coadyuvan al proceso de
subjetivacion en tanto no hay expertos que recomienden
qué hacer sino gente que aprende a buscar un camino para
salir de los problemas con sus propias fuerzas, en un espi-
ritu de grupo. En eventos como la manifestaciéon de 2008
en Na’alen, al oeste de la ciudad de Ramallah, o la toma
simbélica de San Cristébal de las Casas, Chiapas, por los
zapatistas, en 2003, se ha podido observar una disciplina
de grupo donde se dejan claras, por consenso, las formas

9. Existe un trabajo de la Dra. Amal Eqeiq sobre el didlogo de las literaturas
indigenas, particularmente de la literatura contemporanea maya en Chiapas,
México (1983-2010) y la literatura palestina en Israel (1976-2010). En su trabajo, la
autora compara las tradiciones literarias de dos comunidades indigenas emergentes
en el denominado Sur Global y defiende que el contexto historico de la conquista
espanola catolica de Mesoamérica, en 1519-1524, y el establecimiento de Israel,
en 1948, como un Estado judio, crearon una ruptura en las historias y geografias
mayas y palestinas que condujo a la marginacion de estos pueblos.




Resonancias del zapatismo mexicano y la resistencia palestina:
dos ejemplos de autonomia en el Sur Global

de manifestacién a realizar, las cuales son convenidas por
consenso antes de las marchas o plantones.!?

De la violencia libertaria y la ley como
técnica de dominacion

En este sentido, se tienen que problematizar dos factores
presentes en algunos procesos de autonomia y resistencia
con impacto global.

En primer lugar, se encuentran las respuestas auto-
nomas no pacifistas, llamadas “de violencia libertaria” o
“de autodefensa”. Aunque la mayoria de las muestras de
activismo urbano (sobre todo en grandes ciudades como
El Cairo, Ciudad de México, Hong Kong o Estambul) han
apostado por convenciones pacificas de protesta, validas y
legitimas por sus actores, existen otros escenarios donde el
pacifismo dificilmente ayuda a la resistencia o, incluso, a la
misma supervivencia de la causa. Se puede enunciar, por
ejemplo, el caso del surgimiento de grupos de autodefensa
en Tepalcatepec, Michoacan, México, donde familias enteras
han usado las armas como ultimo recurso capaz de garan-
tizar su vida ante el envolvente avance de organizaciones
criminales en la zona (Rivera, 2014), o el caso de grupos
de mujeres kurdas en zonas como Kirkuk, Iraq, o Kobane,
Turquia, quienes han luchado contra grandes contingen-
tes armados pertenecientes a la Organizacién del Estado
Islamico (Daesh) para defender sus propiedades, sus vidas
y las de sus hijos (Albayrak y Coker, 2014).

Problematizar sobre lo anterior implica una apertura
epistémica capaz de entender las formas y contextos del uso

10. Eventos como la marcha de Na‘alen, que incluyen marchas en contra del
muro israeli, son muy parecidos a la toma simbolica de edificios plblicos que
han realizado los zapatistas. En esos eventos, se deja claro qué se va a hacer,
como se hara, cuanto tiempo durara, puntos de reunion, entre otras cuestiones
de logistica y disciplina.

Sociedad i~ No. 65



Moisés Garduno Garcia

de la violencia en espacios auténomos, pues gran parte de
ella se produce en territorios cuya logica es la de la repro-
duccién del espacio, en tanto garante de la vida, de las cos-
tumbres y de la cultura, y donde el despojo de tierras, la
marginacién y la represién diaria implican, como se ha
mencionado, una lucha que, a pesar de haberse canalizado
en un primer momento de manera institucional, diploma-
tica, tedrica o en una mesa de negociacién, al final del dia
no esta exenta de estar marcada por asesinatos, encarce-
lamientos y desapariciones de los representantes de esos
grupos marginados (Tehutle, 2014).

En los medios de comunicacion oficiales, por ejemplo, la
condena del derecho a la autodefensa y a la utilizacién de
la violencia como recurso de libertad emocional, politica y
cultural inunda los ojos de televidentes y lectores de prensa
escrita.!' Parafraseando a Castellanos y Jiménez (2007,
p. 225), este fendmeno termina siendo un sinsentido en
tanto que aquel que condena los actos en su linea editorial
no necesariamente vive la misma realidad y contexto de
quien ejerce dicha accidn; por tal motivo, aquella persona que
senala la violencia sin entender el tejido social donde se
produce irremediablemente correra el riesgo de criminali-
zar la misma vida y el contexto que no conoce. Siguiendo
a Todorov (2008), “no basta con condenar la violencia pues
sl queremos impedir que se vuelva a producir, es preciso
intentar entenderla, ya que nunca estalla sin razén” (p. 140).

I'l. Hay que recordar que las manifestaciones palestinas y zapatistas siempre
han estado relacionadas por los medios de comunicacion oficiales con grupos
criminales o terroristas. En el caso zapatista, se subrayé el supuesto nexo del EZLN
con bandas de narcotraficantes e, incluso, durante el gobierno de Ernesto Zedillo
se les acusé de terrorismo (Rico, 1995). En el caso palestino, se recuerda como
cada manifestacion ha sido presentada como un acto de terrorismo, o cuando se
relacioné a Hamas con la Organizacion Estado Islamico (Daesh) (The Jerusalem Post,
2014). La criminalizacion de la protesta y el descrédito de las practicas auténomas
han sido otras batallas mas que los pueblos en resistencia han tenido que librar
a lo largo de su historia.




Resonancias del zapatismo mexicano y la resistencia palestina:
dos ejemplos de autonomia en el Sur Global

Un par de ejemplos de lo anterior pueden ser la intifada
palestina, en 1987, por un lado, y la batalla de Ocosingo,
en 1994, dos casos que, aunque diferentes por las circuns-
tancias donde se expresa una forma particular de violencia
libertaria, tienen resonancias en tanto que en ellos diversos
grupos auténomos enfrentaron a dos Ejércitos regulares
(en el caso palestino, el Ejército israeli en calidad de ocu-
pante; en el caso zapatista, el Ejército mexicano en calidad
de represor), existiendo en ambos contextos desigualdad,
marginacién, provocacién armada, intimidacién y otras
formas de violencia psicolégica perpetradas por las fuerzas
de seguridad del Estado.'?

En segundo lugar, se encuentra el desentendimiento de
los acuerdos juridicos entre el Estado y los pueblos margi-
nados. Para muchos pueblos en resistencia, las armas no
serian una opcion si la ley funcionara, pero los acuerdos,
tratados y otros instrumentos han sido mecanismos que
mas que ayudar a la emancipacién la han enterrado o, al
menos, han coadyuvado directa e indirectamente a igno-

12. Aunque hay contundentes diferencias entre la intifada palestina y la batalla de
Ocosingo, cada uno de estos fenémenos es un ejemplo de violencia libertaria. En
diciembre de 1987, una camioneta que transportaba obreros palestinos sufrié la
embestida de un camién militar israeli y cuatro trabajadores perdieron la vida.
En la ciudad de Gaza y los alrededores se corrié rapidamente la voz y miles de
personas salieron a las calles a manifestarse contra los ocupantes, enfrentandose
a pedradas contra las tropas israelies a través de la organizacion de varios comités
que formaron una conduccion centralizada y fueron coordinando y dirigiendo la
movilizacion desde los barrios y los campamentos. En lo concerniente a la batalla
de Ocosingo, la madrugada del | de enero de 1994, tras un enfrentamiento de
horas entre zapatistas y el destacamento policial de Ocosingo, unos seiscientos
zapatistas ocuparon el ayuntamiento de la ciudad, algunas de cuyas dependencias
fueron incendiadas, al igual que la sede de los juzgados. Desde la estacion local de
radio, los zapatistas lanzaron sus peticiones revolucionarias de reforma agraria,
mejoras sociales y dimision del Gobierno presidido por Carlos Salinas de Gortari.
A las 15:50 horas del dia 2 de enero, entraron a la poblacién tres batallones de
infanteria del Ejército mexicano que participarian en una operacién envolvente que
obligaria a muchos zapatistas a refugiarse en el mercado de la localidad. A diferencia
de lo sucedido en la intifada palestina, la gente de la ciudad estaba encerrada en
sus casas, atemorizada, no sin antes haber estado a favor de la causa zapatista,
segun narran diversas fuentes impresas.

Sociedad i~ No. 65 m




Moisés Garduno Garcia

rarla. Para profundizar, se puede citar a Linda Quiquivix
(2013), quien explica cémo la cooperacién en el Ambito del
derecho entre Estados se ha convertido en un elemento
mas de las logicas de dominacién usadas por estos a nivel
transnacional. La autora pregunta sobre la utilidad de las
reclamaciones legales, nacionales e internacionales, para
las luchas emancipadoras, cuando el concepto de ley que
se usa en el denominado “Occidente” limita y determina lo
que los sujetos en lucha son capaces de hacer o no.

Aqui, se debe problematizar sobre la existencia de una
autoridad soberana a la que se le confiere la salvaguarda
de “nuestros derechos”, y la cual se encarga de la concesion,
el reconocimiento y el control de los mismos, en contraste
con los ejercicios de soberania y los ejercicios de autode-
terminacion. Respecto a esto, Quiquivix sostiene que no
hay un vinculo inherente entre la aplicacién de la ley y la
consecucién de la justicia en Occidente si la ley con la que
se pretende alcanzar dicha emancipacion es la misma con
la que el Estado reproduce las relaciones de dominacién,
privatiza la tierra y crea “ambientes propicios para algunos
por encima de pueblos enteros” (Quiquivix, 2013, p. 2).

Entonces, por mas que se presente a la ley como una
herramienta flexible para defenderse y “reclamar derechos”,
esta termina siendo una tactica contra la autodetermina-
cion, la cual, por definicién, no puede ser otorgada por un
organismo externo. Para efecto de esto, se pueden citar los
casos de los Acuerdos de Oslo, en 1993, y los Acuerdos de
San Andrés Larrainzar, en 1997,'* dos ejemplos de como la
ley del Estado ha servido como tactica de sometimiento y

13. El texto completo de los acuerdos esta disponible en: http://cis.uchicago.
edu/sites/cis.uchicago.edu/files/resources/CIS-0902 | 3-israelpalestine_38-
1993DeclarationofPrinciples_OsloAccords.pdf

14. El texto completo de los acuerdos esta disponible en: http://biblio.juridicas.
unam.mx/libros/1/1/12.pdf




Resonancias del zapatismo mexicano y la resistencia palestina:
dos ejemplos de autonomia en el Sur Global

no como instrumento de defensa de los derechos de quienes
la suscriben.

En el caso de los Acuerdos de Oslo, es util saber que su
firma represent6 la aprobaciéon de un modelo que relegd
la soberania palestina, en el cual la férmula “territorios
por paz” no hizo otra cosa que presuponer que Israel tenia
“territorios” que estaria dispuesto a conceder a los “arabes”,
y que estos —considerados como responsables directos del
estado de guerra— podrian garantizar a Israel la paz que
habia anhelado durante mucho tiempo. En el caso de los
Acuerdos de San Andrés, en una dinamica diferente, este
Instrumento representé un escenario para romper la con-
cepcién monoétnica del Estado mexicano en que se buscaba
un pacto social renovado donde se otorgaran derechos no
s6lo a los individuos y a los ciudadanos, sino también a
las colectividades. Aunque esto suponia un cambio en las
formas de relacionarse entre el Estado y los pueblos indi-
genas, el Gobierno mexicano no cumplié con los acuerdos,
y los pueblos indigenas, a través del Congreso Nacional
Indigena, acordaron construir autonomias “desde abajo”
que tendrian gran repercusién global, tales como las que
se mencionaran a continuacion.

Tres ejemplos de glocalidad zapatista

El primer ejemplo de autonomias desde abajo en el zapa-
tismo es el de las Juntas de Buen Gobierno y los Caracoles,
unos de los niveles de gobierno en los que esta dividido el
sistema auténomo zapatista. De acuerdo con uno de sus
comunicados (EZLN, 2003), los zapatistas crearon estas
formas de organizacién para llevar a la practica su autono-
mia de gobierno y evitar la imposicion de proyectos externos
por parte de la sociedad civil nacional e internacional.

Las juntas, en este sentido, son las instancias donde se
hace la gestién politica institucionalizada de las comuni-

Sociedad i~ No. 65 m



Moisés Garduno Garcia

dades indigenas, se toman decisiones consensuadas, se
destinan recursos, se promueven proyectos y se establecen
relaciones con otras instancias zapatistas. Asi, no sélo existe
una reapropiacion del espacio-tiempo de las relaciones socia-
les de la comunidad, sino también se reproduce un nuevo
contrato social de caracter intersubjetivo que se materializa
en cada uno de los procesos y decisiones que se toman entre
el EZLN, las comunidades indigenas civiles zapatistas y la
sociedad civil, en los cuales las comunidades indigenas son
el actor principal en tanto las juntas s6lo pueden integrarse
con miembros de las propias comunidades.

En este esquema, y en el tenor de la 16gica de la violencia
libertaria, el EZLN participa como defensor armado de los
territorios para oponerse a los ataques del Ejército fede-
ral mexicano y los grupos paramilitares antizapatistas e,
incluso, a los carteles de droga aledafnos, asumiendo que
pese a la existencia de una declaracién de guerra contra el
Estado mexicano, los zapatistas no buscarian la desapari-
cién del mismo.

A su vez, la sociedad civil nacional e internacional que
simpatiza con el zapatismo participa apoyando al desarro-
llo de proyectos locales a través de los Caracoles, espacios
politico-culturales de encuentro entre las comunidades indi-
genas zapatistas y la sociedad civil, lo cual proyecta interna-
cionalmente esta serie de practicas locales, materializando
la nocién de glocalidad. A través de esos enlaces, entonces,
es que las comunidades nombran a sus autoridades locales
para que cumplan sus mandatos, a sabiendas de que si no
lo hacen seran revocados.

A través de lo anterior, se fortalecieron los vinculos de
solidaridad entre otras comunidades locales de distintas
etnias y se articularon unidades mayores que comprendian
otros municipios. De hecho, los Caracoles y las Juntas de
Buen Gobierno son para algunos intelectuales (Casanova,
2003) algunos de los ejemplos de autonomia contra la globa-




Resonancias del zapatismo mexicano y la resistencia palestina:
dos ejemplos de autonomia en el Sur Global

lizacién mas avanzados del tiempo actual porque articulan
y proponen un proyecto alternativo de organizacién que,
arrancando de lo local y lo particular, pasa por lo nacional
y llega a lo universal; dejan a sus integrantes toda la res-
ponsabilidad de como trazar el recorrido y la autonomia; se
trata de programas de accién, de conocimiento, de perse-
verancia y dignidad para construir un mundo alternativo;
y, algo muy importante, se da pie en ellos al autogobierno,
que pugna por no tomar el poder del Estado, sino ejercer
el que tienen y siempre han tenido (Martinez, 2006, p. 24).

Un segundo ejemplo de glocalidad en el zapatismo es
el de la banca. Aunque pudiera ser contradictorio hablar
de un “sistema financiero” al interior de un movimiento
antisistémico como es el “mandar obedeciendo”, la banca
zapatista representa una de las actividades anticapitalistas
y auténomas mas importantes en lo que se refiere a la dis-
tribucion y uso de los recursos del movimiento. Se compone
de dos bancos anticapitalistas, el BANPAZ (Banco Popular
Auténomo Zapatista) y el BANAMAZ (Banco Auténomo de
Mujeres Zapatistas), los cuales sirven para administrar
las donaciones de la sociedad civil y para dar muestra de la
disponibilidad de recursos para proyectos que designen
las juntas. El Centro de Documentacién sobre Zapatismo
(CEDOZ, 2009) informa que, al igual que las otras bases del
gobierno auténomo, el objetivo de la banca zapatista es
lograr la autosuficiencia en condiciones de extrema preca-
riedad, donde uno de los principales problemas es el de la
salud. Asi, la necesidad urgente de dinero para enfrentar
un problema de salud grave, por un lado, y el incremento
del fenémeno del “coyotaje”,'® por el otro, conformaron un
escenario donde se discuti6 la idea de formar un pequeno
banco para cubrir las necesidades de urgencia de salud, es

15. Proporcionar medicinas o materiales de curacion a personas de manera ilegal.

Sociedad i~ No. 65 m




Moisés Garduno Garcia

decir, de aquellos casos graves que no pudieran ser cubiertos
por los servicios de salud auténomos.

En este tenor, las comunidades zapatistas decidieron
crear estos bancos para tener disponibilidad de préstamos
con bajo interés para emergencias. Con dichos intereses
se incrementaria el fondo del banco para hacer otros prés-
tamos y beneficiar a mas gente. El interés acordado para
préstamos por motivos de salud ha sido del 2% mensual,
y para proyectos colectivos, sociedades o cooperativas del
5% (CEDOZ, 2009).

En un principio, se pensé también en préstamos para
proyectos individuales, pero, explican, “nos dimos cuenta
que eran para puro negocio y los suspendimos, quedando
solo vigentes los préstamos por problemas de salud y para
después los préstamos para proyectos colectivos” (CEDOZ,
2009). Lo importante aqui es que ninguna decisién es indi-
vidual, y que los pueblos son los que analizan cada paso y
van decidiendo lo que les conviene, en un claro ejemplo de
reapropiaciéon de los simbolos de opresion del capitalismo,
como lo pueden ser el dinero, el interés y la misma banca.

Un tercer ejemplo ha sido “la Escuelita”, una convocatoria
hecha por los zapatistas para crear un espacio de comparti-
cién de “la palabra del movimiento”, sus demandas y prin-
cipios.’® La Escuelita se planed como un espacio para que
invitados de todo el mundo (entre quienes asistieron algunos
alumnos palestinos) (Rohana, 2014) pudieran experimen-
tar coémo viven los zapatistas, como organizan y gobiernan
sus comunidades y entendieran por qué y cémo resisten

16. Los principios son obedecer y no mandar. Representar y no suplantar. Bajar
y no subir. Servir y no servirse. Convencer y no vencer. Construir y no destruir.
Proponer y no imponer. Las inspiraciones filosoficas son: “la construccion de un
mundo donde quepan muchos mundos” y “para todos todo, nada para nosotros”.
Sus demandas son trece (diez del zapatismo y tres nacidas de su fusion con la
sociedad civil): techo, tierra, trabajo, salud, alimentacion, educacion, independencia,
democracia, libertad, justicia, cultura, informacion y paz. El principio fundamental
del gobierno autonomo es “mandar obedeciendo”.




Resonancias del zapatismo mexicano y la resistencia palestina:
dos ejemplos de autonomia en el Sur Global

al Gobierno mexicano. En la Escuelita se replantean los
conceptos de educacién, maestro, libertad, resistencia, el
papel de la mujer, entre otros temas importantes que se
ensefian a través de la experiencia de la vida ordinaria de
las comunidades y sus narrativas.

Los zapatistas informaron que todo lo que se necesitaba
para ser un alumno de la Escuelita era apertura epistémica,
es decir, “mirar y aprender”’. El lugar de la ensefanza-
aprendizaje era la comunidad donde viviria, comeria,
estudiaria y haria lo que todos y todas hacen. El alumno
tendria un votan (tutor), quien explicaria la historia, éxitos
y errores del movimiento, y quien seria el responsable del
invitado en todo momento. En resumen, y en palabras
de Jorge Alonso (2014), “lo que se espera encontrar en la
escuelita es la vida cotidiana, sus problemas, la manera de
resolverlos y la manera en que se estan construyendo otros
mundos fuera de la capital y el Estado” (p. 7).

El proyecto de la Escuelita, como parte de un proceso
autéonomo, vela por una educacién que se distancia de los
planes oficiales del Estado mexicano, y establece una gloca-
lidad interesante en la cual la Escuelita no va al extranjero
(aunque se le conoce y se le promueve), sino que es el estu-
diante, nacional o extranjero, aquel que tiene que asistir a
los cursos, estudiar y aprobar los exdmenes que aplican los
zapatistas y sus guardianes (votdn).

En este proyecto, los zapatistas han conservado algunas
materias, como las matematicas, y han agregado otras,
como el medioambiente, esto a través de sus propios libros
de texto y la capacitacion de sus propios profesores. En lo
que se refiere a la Escuelita, esta incluye la ensefianza y
comparticion del dia a dia en el trabajo, el ganado, el cafetal co-
munitario, la lefa, entre otras actividades relacionadas
con el gobierno, la autonomia, la resistencia y el papel de
las mujeres en el sistema, quienes narran que la revolu-
cion ciertamente habia comenzado en casa porque ellas no

Sociedad i No. 65 147



Moisés Garduno Garcia

participaban en la organizacién de la comunidad pues se
pensaba “que sélo servian para el hogar o cuidar los hijos”
(Eloisa, 2013, pp. 6-7), esto hasta que comenzaron a par-
ticipar en las Juntas de Buen Gobierno, la comandancia y
otras actividades donde todos y todas podian aportar, tal
como lo ha mostrado el ejemplo de la comandante Ramona,
todo un pilar y un ejemplo de lo que algunos investigadores
llaman “el feminismo zapatista” (Marcos, 2014).

Tres ejemplos de glocalidad palestina

Sharaka (“asociacién” en arabe) es un proyecto auténomo
palestino fundado por Aisha Mansour, el cual emula una
granja urbana que distribuye alimentos a la gente a través
de una relacién cercana con el recolector. No muchas per-
sonas pueden hacer granjas en la ciudad, mucho menos
cuando la ciudad esta ocupada militarmente. Por tal motivo,
un grupo de jévenes se ha dado a la tarea de acercar los
alimentos cultivados en sus granjas directamente a la mesa
de los palestinos que viven en Ramallah, la capital pales-
tina, esto mediante su eslogan por excelencia: “comida local
para la gente local”.

El trabajo de Sharaka se hace mediante una gestion
completamente voluntaria que pretende conectar el dia
a dia de los palestinos agricultores con el dia a dia de los
palestinos que viven en contextos urbanos. Los agricultores
y recolectores usan sus propios recursos locales y buscan
apoyarse mutuamente a través de una economia local en
la que practicamente se convierten no sélo en productores
sino también en distribuidores de sus propios alimentos,
explotando la poca tierra disponible para el cultivo. El tra-
bajo de Sharaka también se basa en los lazos de unidad,
solidaridad y comunidad palestina que intentan convencer a
los palestinos de Ramallah para que asistan a sus mercados
y compren sus productos (o se haga trueque si no se tiene




Resonancias del zapatismo mexicano y la resistencia palestina:
dos ejemplos de autonomia en el Sur Global

dinero) con el fin de enfrentar la “inundacién” de productos
baratos provenientes de Israel (Sharaka, 2014).

El grupo que lidera Mansour se ha negado a aceptar
cualquier tipo de ayuda internacional para apoyar su tra-
bajo debido a que ello es un sistema que no funciona pues
muchas veces las organizaciones internacionales buscan
lucrar con la imagen de la causa y su victimizaciéon. En
palabras de Mansour:

[...] la gente no quiere lastima, quiere desarrollo, y la gente local que
conoce a su comunidad, que quieren establecer y respaldarla, que hacen las
cosas bien, saben que el mutuo apoyo es una buena forma de desarrollarse
y no de desarrollarse como el exterior quiera (Mansour, 2012, p. 96).

Lo anterior es importante porque Sharaka es uno de los
pocos proyectos que estan desarrollando propuestas de
consumo local sin necesidad de patrocinadores externos.
Basta recordar que los antes mencionados Acuerdos de Oslo
transformaron a la Autoridad palestina —el Gobierno pales-
tino creado como resultado de dichos acuerdos— en un actor
totalmente dependiente para tener un presupuesto de los
donantes internacionales. Hoy en dia, la Autoridad nacional
palestina tiene cerca de 3 000 millones de délares de deuda,
lo cual deja claro la poca flexibilidad que hay en la economia
cuando se produce y se consume en un sistema que no per-
mite generar recursos propios para pagar sueldos, mantener
sectores publicos dignos o servicios de salud en buen estado.

En este sentido, en palabras de Nora Lester Murad, una
voluntaria en Sharaka y cofundadora de otra organizacién
auténoma llamada Dalia:

[...] no se debe jugar con el sector de la alimentacion, pues una orga-
nizacion palestina que aboga por un mejor uso de los recursos locales,
la disminucion de la dependencia del exterior y el desarrollo local
ciertamente satisface los objetivos palestinos (Lester, 2014).

Sociedad i~ No. 65 m



Moisés Garduno Garcia

Ella ha dicho también que si bien la ayuda internacional
ha llevado algunos beneficios a la sociedad palestina (inclu-
yendo los empleos y la creacién de instituciones de base),
ha sido en gran parte destructiva porque no ha ayudado en
la reivindicacién de derechos e incluso ha ayudado a hacer
mas dificil la resolucién del conflicto, en tanto que el dinero
corrompe a las personas.

Lo mas importante en esta clase de trabajo ha sido que
en esta nueva conceptualizacién de la alimentacién, de la
granja o la villa, la comunidad decide por la misma comu-
nidad, y que estas decisiones provocan que las relaciones
sociales tradicionales al interior de la aldea no sélo se
mantienen sino que se convierten en el elemento potencial
que permite la resistencia a la ocupacién israeli, teniendo
en cuenta las transformaciones espaciales y urbanas que
esta ocupacién ha tenido en los tltimos afios.

Asi, una practica local como la de Sharaka invita a que
los palestinos vuelvan al sistema de desarrollo sostenible
y auténomo que caracterizo a la primera intifada, a finales
de 1980, en la cual el desarrollo, el trabajo, la lectura y
cualquier proyecto que la comunidad tenia necesariamente
implicaban un enfoque que reforzara la existencia de Pales-
tina y la resistencia contra la ocupacién israeli, superando
el dilema de la confiscacion ilegal de tierras en un contexto
internacional marcado por el internamiento cada vez mayor
de empresas transnacionales, cuyos recursos, en mucho
casos, implican capital financiero israeli (Kestler, 2013).

Un segundo ejemplo de glocalidad en Palestina es el
llamamiento de la sociedad palestina a participar en
el movimiento Boicot, Desinversiéon y Sanciones contra
Israel, mejor conocido como BDS. Este movimiento es un
instrumento civico y pacifico que se ha convertido en una
forma eficaz de movilizacién social y presién politica contra
la permisividad de los Gobiernos con Israel. El BDS nace de
los mismos palestinos: ellos son los que coordinan, los que




Resonancias del zapatismo mexicano y la resistencia palestina:
dos ejemplos de autonomia en el Sur Global

dicen qué se puede hacer desde el interior y desde cualquier
trinchera fuera de Palestina.

El fracaso de los Acuerdos de Oslo, la omisién de las
declaraciones de la ONU, las intervenciones militares en
Gaza y la falta de compromiso de los actores internacionales
han producido este llamamiento del pueblo palestino hacia
los pueblos del mundo. Se trata de una campana contra el
racismo y la segregacién que se mueve flexiblemente con
el margen que ofrecen los derechos humanos y el derecho
humanitario internacional, donde la sociedad civil palestina
demanda a las organizaciones de la sociedad civil interna-
cional y a las personas conscientes de todo el mundo impo-
ner amplios boicots e implementar desinversiones contra
Israel, de manera similar a aquellas aplicadas a Sudafrica
en la era del apartheid (Barakat, et al., 2005). A través de
esta campana, los palestinos demandan que los ciudadanos
conscientes presionen a sus respectivos Estados para que
impongan embargos y sanciones contra Israel, pero, mas
alla de esto, se invita a los propios ciudadanos a apoyar esta
demanda por medio de un consumo responsable.

El BDS esta concebido como una accién glocal y antisis-
témica pues prevé que cada practica local puede coadyuvar
a minimizar las ganancias y la riqueza con las que Israel
financia su ocupacién militar en Palestina. Casualmente,
si se voltea a ver la lista de empresas y productos que se
pide no consumir porque colaboran con la ocupacién israeli,
se podra notar que se trata de las empresas que controlan
un gran porcentaje de los intercambios a nivel mundial, y
que suelen ser las que se expanden mas rapidamente en los
espacios publicos de muchos paises en el mundo.!”

Una critica que ha recibido el BDS de sus detractores es
que se trata de una medida contra judios y contra los ciu-

17. La lista esta disponible en: http://www.bdsmovement.net/activecamps/
consumer-boycott

Sociedad i~ No. 65



Moisés Garduno Garcia

dadanos de Israel; no obstante, se puede decir que no es asi
porque entre aquellas comunidades hay quienes luchan por
las mismas metas de los palestinos que impulsan el BDS,
siendo el objetivo de la campana tejer redes de indignaciéon
y esperanza entre la comunidad internacional contra el
poder sionista y colocar el BDS como una herramienta de
accion politica que incentive nuevas formas de accion, como
el boicot académico, que invita a los intelectuales de reco-
nocidas universidades en el mundo a no tratar con univer-
sidades israelies (Palestinian Campaign for the Academic
and Cultural Boycott of Israel, 2004).

Un tercer ejemplo de glocalidad se encuentra en la Comu-
nidad Palestina de Museos, la cual se trata de una red de
cincuenta y un museos que intenta preservar y proyectar la
cultura, la historia y el presente de los territorios palestinos
ocupados. En Palestina no todos los museos funcionan, pero
un grupo de interesados, algunos asalariados por la Auto-
ridad nacional palestina, y otros voluntarios, se encargan
de darles vida, proyeccién y mantenimiento a cada uno de
ellos. Uno en particular, el Museo Palestino, esta siendo
terminado en Berzeit, a 7 kilometros de Ramallah, y su aper-
tura oficial sera a principios de 2016. Utilizando un enfoque
innovador en el disefio del espacio, el proyecto rompe con
tradiciones en la practica museistica, pues expone el arte
y la cultura palestina en un tono de conversaciéon con el
mundo y las ideas para el futuro.

La apuesta visual del museo esta construyendo una red
de asociaciones y satélites en el extranjero con fines de
extender mas alld de las fronteras geograficas de Palestina
la historia y la cultura de este pueblo, ademas tomando en
cuenta que mas de la mitad de los palestinos en el mundo
se encuentran fuera de Palestina. Al principio, se pensé
que el nombre del museo podria ser “Museo de la Memoria
de Palestina”, pero dicha idea fue abandonada cuando la
segunda intifada estall6 en septiembre de 2000 y la gente




Resonancias del zapatismo mexicano y la resistencia palestina:
dos ejemplos de autonomia en el Sur Global

comenzoé a acercarse a la idea del museo desde una pers-
pectiva mas amplia, de fronteras abiertas, con lo que no
necesariamente debia iniciar o detenerse en la nakba, sino
mirar a los palestinos antes y después de eso (Meador, 2014).

La red de museos de Palestina cuenta con grandes piezas
como el Museo de Mahmoud Darwish, también en Rama-
llah, donde se pueden apreciar las obras del poeta nacional
palestino, o el Markaz athurat alfilastini fi bait Lehem
(Centro para la Difusién de la Herencia Palestina), el cual
muestra una gran gama de textos textiles y de vestidos
para mujeres que son garantes de la identidad indige-
na palestina.!®

Regularmente, las exposiciones, talleres, muestras de
cine, conferencias y otras actividades artisticas involucran a
mas palestinos para que se interesen en las actividades de la
comunidad. El término “comunidad de museos” es algo que
la gente esta tratando de desarrollar porque este campo esta
tan fragmentado (por el muro israeli, los checkpoints, y otros
factores) que a veces parece que cada museo es totalmente
independiente del resto. El problema cotidiano es que no
hay comunicacién, se depende de la electricidad que Israel
controla. Asi que lo que se trata de hacer es encontrar un
terreno comun donde todos puedan conocer y compartir,
encontrar sinergias, espejos, y sentimientos como pueblo,
o como dice Jack Persekian, director del Museo Palesti-
no, “encontrar un lugar seguro para las ideas peligrosas
donde no se abandone la historia en una vitrina sino donde
se abra un punto de referencia para seguir luchando” (Al
Mathaf al Filastini, 2014).

En una geografia como la palestina, donde hay una gran
fragmentacion y la gente no puede tener contacto entre si, se
tiene que pensar en como se pueden crear vinculos, es decir,

18. El sitio en internet es: http://www.palestinianheritagecenter.com/, y fue li
consultado el 2 de diciembre de 2014.

Sociedad i~ No. 65



Moisés Garduno Garcia

cémo se puede hablar de conceptos e ideas y como se puede co-
laborar con los palestinos y con los que siendo solidarios
con Palestina no comparten la misma area geografica. Por
eso se tiene que pensar en apertura y en convertir cada
centro de una pequena ciudad, villa, barrio, restaurante,
mercado o casa en una extensién de cualquier museo de la
tierra palestina.

Reflexiones finales: la vida como resistencia, la autonomia
como medio Yy la palabra como compaiera

En la entrada del consulado palestino en México hay
una fotografia que retrata los rostros de Emiliano Zapata
y Abd al-Qadir al-Husayni, dos héroes de las revoluciones
mexicana y palestina, sucedidas en 1915 y 1948, respec-
tivamente. Dicha fotografia, que implica la fraternidad
en ambas luchas por la justicia y la dignidad, ha estado
presente incluso desde afios atras, cuando los sombreros,
carretes, rifles y bigotes dominaban la estética de la Revo-
lucién mexicana.

Actualmente, y después del recorrido hecho en el pre-
sente texto, se puede decir que las acciones glocales, com-
puestas principalmente por la autonomia y las practicas
locales autogestivas, se han proyectado como estrategias
de resistencia a la globalizacion neoliberal debido a que
se han tenido que enfrentar diversas formas de opresién
y homogenizacién econémica por parte de los duefios del
capital y sus ejércitos.

Las resonancias que encontramos entre las luchas, es
decir, en las formas locales de produccion, distribucién y
consumo de recursos, las formas diferentes de produccién
y reproduccién del espacio, la reapropiacion de la palabra y
el discurso, el uso del acto como utopia, la desobediencia
epistémica a los marcos legales establecidos como herra-
mientas de dominacidn, el uso de violencia libertaria, e




Resonancias del zapatismo mexicano y la resistencia palestina:
dos ejemplos de autonomia en el Sur Global

incluso las contradicciones en su relacién con el Estado,
sus modelos financieros y las empresas transnacionales
que promueve, son factores que permiten seguir hablando
de la fraternidad, de la traduccién cultural y de “lo comtun”
y lo resonante que hay entre ellas, en tanto siguen en la
construccion de su propia dignidad y justicia social. Tanto
en Chiapas como en Palestina, la revoluciéon comenzoé en
el hogar cuando muchas mujeres comenzaron a desempe-
nar acciones vitales para la resistencia, la autonomia y la
narrativa de sus propias luchas, tal como lo demuestra el
protagonismo que en cada ejemplo enunciado anteriormente
han tenido las mujeres en sus respectivas practicas locales.

Un punto importante a notar es que tanto zapatistas
como palestinos se encuentran entre la industria de la
militarizacion (con la cooperacién militar entre México e
Israel) y de la pacificacién (con el intento de un puniado
de ONG que buscan moldear la paz en el terreno, pero que
victimizan e idealizan las causas), situacion que se agrava
si pensamos que el contexto de esto es el neoliberalismo y
la guerra contra la humanidad.

Lo anterior va encaminado a hacer notar que zapatistas
y palestinos comparten una nakba, una catastrofe, la cual
sortean en gran medida con la ayuda y el involucramiento
de la misma poblacién, su ética, educacién, compromiso,
solidaridad y necesidad de mutuo apoyo. En este sen-
tido, se podria decir que las Juntas de Buen Gobierno y
los Caracoles, del lado zapatista, fueron el resultado de
la reorganizacién interna del colectivo frente al contexto
adverso al que se enfrentaba, tal como lo ha sido el BDS en
el caso palestino, dos ejemplos de claro alcance global por
la dimensién de sus objetivos y por la clara desobediencia
epistémica que implica su andamiaje cotidiano ante el
fracaso de iniciativas juridicas donde el Estado, o bien no
cumplié con los acuerdos, como en el caso de San Andrés,

Sociedad i~ No. 65 m



Moisés Garduno Garcia

o bien los usé para fortalecer la ocupacion, como en el caso
de Oslo, ambos en la década de los noventa.

El fracaso de las herramientas juridicas o su mal funcio-
namiento han dado pie a una consideracién final, es decir, a
la del rescate de la vida ordinaria como acto politico contes-
tatario. La misma vida, como contestacion a una politica de
muerte o necropolitica, siguiendo a Mbembe (2003), es una
posibilidad en si misma de crear epistemes y de (re)producir
las formas m4s complejas de resistencia en cualquier tipo
de ambientes.

La vida como politica, como resistencia y utopia, ofrece
una mirada sobre las maneras en las que la gente sin
partidos politicos, la gente comun, ha enfrentado a una
plétora de grupos encargados de recrear el espectaculo de
la violencia y la muerte para dividir, atemorizar y disuadir
a la poblacién. En este sentido, autores como Bayat (2013,
p. 42) reconocen, en una posiciéon muy cercana al zapatismo,
que la gente, mientras vive, también resiste y crea meca-
nismos diferentes para contar la historia y hacer politica
en las calles y el barrio, en los cuales la comunidad es el eje
fundamental del bien personal.

Los proyectos descritos en este texto han tenido como
base a todas esas personas de la vida ordinaria que al ser
marginadas por la globalizacion neoliberal han tratado de
apropiarse de algunas ventajas tecnoldgicas de esta, de sus
leyes, de sus posibilidades de conectarse con el mundo, y
han impulsado acciones de cambio con un impacto global,
sea por las formas en las que se habla de ellas, se emulan o
simplemente se conocen, ayudando a que se materialice una
red de proyectos resonantes que forma un proceso contrario
a la homogenizacién neoliberal.

En las formas anteriores no hay colectivos, manifiestos
o lideres claros, sino una serie de acciones prolongadas
por parte de individuos, familias y grupos dispersos que se
juntan para buscar la adquisicién o demanda de necesida-




Resonancias del zapatismo mexicano y la resistencia palestina:
dos ejemplos de autonomia en el Sur Global

des basicas (tierra, comida, refugio, democracia, consumo,
historia, trabajo, educacién, oportunidades de negocio o
espacio), pues en la actual coyuntura han sido las personas,
y s6lo las personas viviendo en grupo y para el grupo, las
que han hecho posible un “caracol”, un banco en la selva
o un museo en el desierto, y ellas se convierten en actores
construyendo el escenario futuro a partir del presente, sin
olvidar su cultura y su palabra.

De lo anterior, otro punto importante es aquel donde las
labores ordinarias de estas autonomias se vuelven extraor-
dinarias, es decir, cuando logran conectarse con eventos de
protesta masivos donde interactiian con actores politicos
organizados, jerarquizados y experimentados, criticos de las
redes de poder y que se preocupan por otros niveles de lu-
cha (sindical, indigena, feminista, estudiantil), y entonces se
logra reconfigurar una nueva expresion politica desbordante
o tal vez conocer la emergencia de nuevos actores, pero dife-
rentes en las formas de hacer y entender la politica. Esto ha
pasado cuando el zapatismo y los palestinos, cuando Gazay
Chiapas, con sus actos y sus palabras, alcanzan resonancias
con intelectuales como los que se han citado en este trabajo,
asi como con movimientos sociales como los de Ferguson o
Ayotzinapa, y cuando parece que esas causas locales, por
momentos, se vuelven globales.

La participacion de la gente ordinaria en concentraciones
masivas de larga envergadura al lado de afiliados o sim-
patizantes de movimientos sociales, ONG, sindicatos, colec-
tivos, entre otros, con los cuales no existen precisamente
coincidencias ideoldgicas sino sdlo resonancias y, en muchos
casos, disensos, es un eslabon que puede llegar a ser muy
importante para proyectos de largo aliento en la misma pro-
testa desde abajo, en tanto los regimenes represores se
preocupan mayoritariamente por cooptar a los actores que
histéricamente han sido mas visibles y que se han conside-

Sociedad i No. 65 157



Moisés Garduno Garcia

rado como los lideres de las formas de contestaciéon masivas
y otros ejercicios de desobediencia social.

Por tal motivo, elementos como la cotidianeidad, la
fluidez, la creatividad y la espontaneidad de la gente de a
pie son blancos dificiles para los Gobiernos represores que
invierten su tiempo y recursos de inteligencia en localizar
cabecillas, lideres o personajes clave en el andamiaje de la
movilizacién social.

Con el paso del tiempo, las glocalidades, sostenidas
por la practica auténoma y autogestiva, pueden aprove-
char oportunidades politicas para tender puentes y adoptar
maultiples formas de organizarse de manera muy diferente a
como lo haria, por ejemplo, un sindicato o una ONG, siendo
las asambleas un pilar que sostuvo (y que sigue sosteniendo)
tanto las protestas ciudadanas como los proyectos locales de
autodeterminacién econémica y social, incluso en los dias
mas tensos y de mucha incertidumbre de los procesos revo-
lucionarios. En este sentido, el zapatismo y la resistencia
palestina han dado buenos ejemplos y muestras de ello en
los ultimos veinte anos. -

Fecha de recepcién: 06 de enero de 2015
Fecha de aceptacién: 19 de junio de 2015

Bibliografia | Aboites, H. (27 de diciembre de 2013). “Educacion; el censo
y el censor”. La Jornada, p. |9A.

Abu Hiljah, S. (2009). “Control of geography, control of
people. Entrevista a Justin Podur”. Killingtrain. Recupe-
rado de: http://www killingtrain.com/node/716

Al Mathaf Al Filastini (2014). “About”. Recuperado de: http://
www.palmuseum.org/about/the-museum-

Alonso, |. (2014). “Qué se aprende en la Escuelita zapa-
tista”. Envio. Publicacion Mensual Del Instituto Historico
Centroamericano, 33(385), 41-47.




Resonancias del zapatismo mexicano y la resistencia palestina:
dos ejemplos de autonomia en el Sur Global

, ¥ Alonso, C. (2015). En busca de la libertad de los
de abajo: la demoeleutheria. Guadalajara: Universidad de
Guadalajara.

Barat, F., y Gomez, L. (2014). BDS por Palestina: el boicot a la
ocupacion y el apartheid israelies. Madrid: Ediciones del
Oriente y del Mediterraneo.

Bayat, A. (201 3). Life as politics: how ordinary people change the
Middle East. Amsterdam: Amsterdam University Press.

Castellanos, L., y Jiménez, A. (2007). México armado. |1943-
1981. Mexico, D. F.: Ediciones Era.

CEDOZ (2009). “Insolito banco anticapitalista en la selva
Lacandona”. Centro de Documentacion sobre el Zapatismo.
México: CEDOZ. Recuperado de: http://www.cedoz.org/
site/content.php?doc=892&cat=8|

Deleuze, G., y Guattari, F. (1972). Capitalisme et Schizophré-
nie |. L’Anti-CEdipe. Paris: Minuit.

Eloisa (2013). “Introduccion”, en, Participacion de las mujeres
en el gobierno auténomo. Cuaderno de texto de primer
grado del curso “La libertad segin I@s zapatistas” (p. 6).
Chiapas, México. Recuperado de: https://chiapasbg. files.
wordpress.com/2013/09/mujeres-es.pdf

Eqeiq, A., et al. (2013). Writing the indigenous: Contempo-
rary mayan literature in Chiapas, Mexico and Palestinian
literature in Israel (tesis doctoral inédita). University of
Washington: Washington.

EZLN (2003). Chiapas: La treceava estela. México: EZLN.
Recuperado de: http://palabra.ezin.org.mx/comuni-
cados/2003/2003_07_a.htm

(dir.) (2009). Pronunciamiento de los zapatistas
frente a la masacre del pueblo palestino. Material audio-
visual. Recuperado de: https://www.youtube.com/
watch?v=wR9DnQHVPIY

Forcades, T., y Vivas, E. (2013). Conversacion entre Teresa
Forcades y Esther Vivas: sin miedo. Barcelona: Icaria.

Bibliografia

Sociedad i~ No. 65



Moisés Garduno Garcia

Bibliografia

*e0

Foucault, M. (1977). Discipline and punish: The birth of the
prison. Nueva York: Pantheon Books.

Fukuyama, F. (1992). The end of history and the last man.
Nueva York: Free Press, Maxwell Macmillan Canada,
Maxwell Macmillan International.

Giraldo, O. F. (2013). Utopias en la era de la supervivencia:
una interpretacion del buen vivir. Chapingo: Universidad
Autonoma de Chapingo.

Gonzalez, P. (2003). “Los caracoles zapatistas: redes de
resistencia y autonomia”. Revista Memoria, (176), 14-19.

Habibi, S. (27 de enero de 2009). “Palestinian economy:
Foundation of a state or common burden?”. The Elec-
tronic Intifada. Recuperado de: https://electronicintifada.
net/content/palestinian-economy-foundation-state-or-
common-burden/8026

Holloway, J. (2005). “Zapatismo urbano”. Humboldt Journal
of Social Relations, 29(1), 168-178.

Johnson, J., y Quiquivix, L. (8 de junio de 2013). “Israel-
México: cooperacion para aplastar a los zapatistas”. E/
Ministerio. Recuperado de: http://www.elministerio.
org.mx/blog/2013/06/mexico-israel-ezIn-cooperacion-
militar/

Kestler, |. (28 de febrero de 2013). “Farmers’ markets
bypass foreign aid to Palestine”. The Electronic Intifada.
Recuperado de: https://electronicintifada.net/content/
farmers-markets-bypass-foreign-aid-palestine/ 12240

Lester, N. (2014). “Dalia Association”. Dalia Association.
Recuperado de: http://www.dalia.ps/

Malacrida, L. E. (1998). La inseguridad social de los argentinos:
utopia y resignacion. Buenos Aires: Editorial de Belgrano.

Mansour, A. (2012). Impact of Post Oslo Aid Interventions on
the Palestinian Agricultural Sector (tesis enviada en cumpli-
miento parcial del Master in International Cooperation
and Development). Bethlehem University: Palestina.
Recuperado de: http://www.apis.ps/up/1344237120.doc




Resonancias del zapatismo mexicano y la resistencia palestina:
dos ejemplos de autonomia en el Sur Global

Marcos, S. (8 de septiembre de 2014). “El feminismo zapatista,
otra trinchera para las mujeres”. Observatorio Género y
Equidad. México: Observatorio Género y Equidad. Recu-
perado de: http://www.observatoriogeneroyliderazgo.
cl/index.php/bloc-mainmenu-9/26-novedades/7681 -
feminismo-zapatista-otra-trinchera-para-las-mujeres

Marquez-Fernandez, A. (2006). Globalizacion neoliberal y
filosofia intercultural. México: Universidad de Navarra.
Recuperado de: http://www.unav.es/gep/Seminario-
Marquez.html

Mbembe, A. (2003). “Necropolitics”. Public Culture, 15(1),
I 1-40.

Melucci, A. (1996). Challenging codes: collective action in the
information age. Nueva York: Cambridge University
Press.

(1999). Accion colectiva, vida cotidiana y democracia.
México, D.F.: El Colegio de México.

Milenio (26 de noviembre de 2013). “México e Israel firma-
ran acuerdos durante la visita de Peres”. Milenio Noti-
cias. Recuperado de: http://www.milenio.com/politica/

Mexico-Israel-firmaran-acuerdos-Peres_0_197380597.
html

Olson, M. (1971). The logic of collective action; public goods
and the theory of groups. Cambridge: Harvard University
Press.

Pacheco, L., et al. (201 1). “Los pueblos indios en los libros
de texto gratuitos”. Revista Mexicana de Investigacion
Educativa, 16(49), 525-544.

Palestinian Campaign for the Academic and Cultural Boycott
of Israel (2004). Call for academic and cultural boycott of
Israel. Ramallah, Palestina: PACBI. Recuperado de: http://
pacbi.org/etemplate.php?id=869

Pappé, I. (2006). The ethnic cleansing of Palestine. Oxford:
Oneworld.

Bibliografia

Sociedad i~ No. 65



Moisés Garduno Garcia

Bibliografia

*e0

Peled-Elhanan, N. (2012). Palestine in israeli school books:
ideology and propaganda in education. Londres: 1.B. Tauris.

Quiquivix, L. (2014). “Law as tactic: Palestine, the zapatis-
tas, and the global exercises of power”. Al Majdal Badil
Research Center Magazine, (55), 34-40. Recuperado
de: http://www.badil.org/phocadownload/Badil_docs/
publications/al-majdal-55.pdf

Raz, J. (1986). The morality of freedom. Oxford: Clarendon
Press, Oxford University Press.

Ricco, M. (10 de febrero de 1995). “El presidente mexicano
califica de terroristas a los dirigentes zapatistas y ordena
su captura”. El Pais. Recuperado de: http://elpais.com/
diario/1995/02/10/internacional/792370818_850215.
html

Rivera, . (ed.) (2014). Crimen organizado y autodefensas
en México: el caso de Michoacan. México: Programa de
Cooperacion en Seguridad Regional Friedrich-Ebert-
Stiftung (FES).

Rohana, S. (10 de agosto de 2014). “Solidarity with Gaza
from the Mexican periphery”. Al Jazeera English.
Recuperado de: http://www.aljazeera.com/indepth/
opinion/2014/08/solidarity-with-gaza-from-mexi-
can-2014899492690432.html

Santos, B. (201 1). “Epistemologias del sur”. Utopia y Praxis
Latinoamericana, 16(54), 17-39.

(16 de noviembre de 2014). “Carta a las y los
jovenes de México”. La Jornada. Recuperado de: http://
www.jornada.unam.mx/2014/11/16/opinion/009al pol

Sharaka (6 de febrero de 2014). “Archivos”. Sharaka. (perfil
de comunidad en linea). Recuperado de: https://www.
facebook.com/groups/360906177468/1015195826721
7469/

Subcomandante insurgente Marcos (20 de noviembre
de 1999). “Chiapas: la guerra. I. Entre el satélite y el
microscopio, la mirada del otro”. Discurso del subco-




Resonancias del zapatismo mexicano y la resistencia palestina:
dos ejemplos de autonomia en el Sur Global

mandante Marcos ante la Comision Civil Internacional
de Observacion de los Derechos Humanos. La Realidad,
Chiapas. Recuperado de: http://enlacezapatista.ezin.org.
mx/1999/1 1/20/chiapas-la-guerra-i-entre-el-satelite-y-
el-microscopio-la-mirada-del-otro-carta-5- 1/

The Jerusalem Post (17 de junio de 2014). “Hamas and
ISIS”. The Jerusalem Post. Recuperado de: http://www.
jpost.com/Opinion/Editorials/Hamas-and-ISIS-359674

Thomas, B. (1951). “Migration and the rhythm of economic
growth, 1830-1913”. Manchester School the Manchester
School, 19(3), 215-271.

Todorov, T. (2008). El miedo a los barbaros mas alla del
choque de civilizaciones. Barcelona: Galaxia Gutenberg,
Circulo de Lectores.

Vargas, L. (2012). “El mito de la palabra a la pared. Murales
zapatistas y el discurso chueco del subcomandante
Marcos”. Blanco Sobre Blanco. Miradas y Lecturas Sobre
Artes Visuales, (2), 19-29. Recuperado de: https://www.
academia.edu/5101 I 59/El_mito_de_la_palabra_a_la_
pared._Murales_zapatistas_y_el_discurso_chueco_del_
Subcomandante_Marcos

Vazquez, J. Z. (1977). Historia general de México 3. México,
D.F.: El Colegio de México.

Zemelman, H. (2005). Voluntad de conocer: el sujeto y su
pensamiento en el paradigma critico. Barcelona/México:
Anthropos/Centro de Investigaciones Humanisticas/
Universidad Autonoma de Chiapas.

Zibechi, R. (2014). “La Escuelita zapatista: una nueva cultura
politica”. Desde Abajo. Revista de la Asociacion Latinoame-
ricana Para la Formacion y la Ensefanza de la Psicologia.
Recuperado de: http://www.alfepsi.org/index.php/
reflexion-latinoamericana/3 | 8-la-escuelita-zapatista-
una-nueva-cultura-politica

Bibliografia

Sociedad i~ No. 65



