Agrietar el capitalismo:
el hacer contra el trabajo

Juan Antonio Castaheda Arellano*®

Para el capitalismo el mundo no es mas que un
enorme objeto para satisfacer su apetito: una
gran mamadera, una gran manzana, un pecho
opulento. El hombre se ha convertido en lactante
eternamente expectante y eternamente frustrado:
Erich Fromm.

Espero que la revision critica de este libro
contribuya a una discusién para un acercamiento
al debate que no sea papanatismo pseudo-pro-
fesoral, sino fresco viento que oree esta cultura
nuestra que apesta a carcel y a cloroformo... Yo
tengo un enorme respeto por las personas, no
por sus creencias. Hay que adquirir el derecho
de decir a las gentes lo que no quieren oir. Es
decir, s1 queremos entendernos verdaderamente,
tenemos primero que contradecirnos. La verdad
es hija de la discusion, no de la simpatia. A eso
invita el libro de Holloway.

Confieso que la presente resefia solo agrega
algunos comentarios, algunas ideas, muy pocas,
que pretenden enchufarse desde mibalbuceante ¢ o ccor de
lectura y subjetividad. Quiero con rabia. Busco  Ia Universidad
que el presente libro y que sus palabras, que  Fedagogica Nacional.
son flores, son frutos, se conviertan en actos Lf;careuanow@gmalL
por la transformacién de
la sociedad infame donde | John Holloway,2011,Agrietar el capitalismo: el

habitamos. La bisqueda de | hacer contra el trabajo, Benemérita Universi-
dad de Puebla, México.

Espiral, Estudios sobre Estado y Sociedad Vol. xxi No. 60 0 Mayo / Agosto de 2014 m



Juan Antonio Castaneda Arellano

L2 24

lo deseado, la necesidad de tener una esperanza para vivir
humanamente, lo que cada quien desea, pero que todos
necesitamos para sentirnos vivos... En fin, Holloway escribe
un esperanzado poema del pensamiento.

Estoy obligado, es mi deber manifestar que yo aqui tinica-
mente recojo las tesis de Holloway; que intento comprender
y me cuesta trabajo entenderlas, y si no las comprendo
finjo hacerlo. Tengo que decir que solamente coloco algunas
comas, puntos y digresiones que posiblemente distorsionan
el texto. De ahi que ruegue al lector no fiarse demasiado
de mi y, mejor, mucho mejor, leer el libro. Por ello sugiero
brincarse esta resefia, que puede ocasionar molestias.
Para los que la lean, conténtense con saber que estas son
meramente notas, flashazos de una lectura fragmentada.
Recuerden que esta es meramente mi mirada y que desde
este momento he hecho la advertencia.

Como no aspiro a una existencia normal y rutinaria, y
tengo conflictos entre mi pensamiento racional y mi natura-
leza primitiva, voy camino a escapar a la cumbre mas alta
sin oxigeno. Son mis entresijos y obsesiones los propios de
una persona en busca de la libertad, consciente de que el
capitalismo es una realidad viva y esa es el area que se ha
de derrumbar, esa cumbre que nadie ha escalado todavia.

Dejar de flotar, zambullirse, discurrir, sumergirse,
encontrar lo claro-oscuro es el recorrido de la vida. Como
neurdtico, maniaco, esquizofrénico, utdpico, sonador (el
paraiso de los perturbados) las tesis de Holloway resuenan
en mi cabeza y son un oasis, un ancla ante la amenaza del
inminente naufragio social. Kl huye de la burguesia, piensa,
escribe, toma posicion, se define, y a mi me ayuda a aliviar
esta paradoja: odio la normalidad y la persigo, desprecio
a los capitalistas y los envidio. Caduco sistema. Oh vida,
cémo te he temido. Oh seres burgueses deshumanizados,
cémo os he aborrecido; cémo he sufrido y pensado con sus
empellones, con vuestras palabras que interrumpen mis




Agrietar el capitalismo: el hacer contra el trabajo

pensamientos. Hemos sido envilecidos por vosotros; oliais
mal; cuanta corrupcién e injusticia, cuantas mentiras,
enredos, volubilidades y servilismo y explotacidon... entre
la vigilia y el suefio entremezclados en este pais que cada
vez mas es un pais sin primaveras.

Ubicarse en la ignorancia docta permite oponer una
reflexién que ayuda a vivir, contribuye a salir de la expe-
riencia nativa, entender que la vida siempre recomienza, un
aspecto plural de la verdad, que cada situacién es estruc-
turalmente polisémica y que hay que superar la brecha
entre razén e imaginacion. En menos palabras, no se trata
de administrar, reformar, contemplar o solo analizar, sino
de expresar, accionar, agrietar, aunque sea de manera titu-
beante e incompleta, la vida social en su desarrollo, en sus
desviaciones y detenciones. Un recorrido que no es seguro,
que se vive dia con dia y que saca toda su intensidad de
esto, de esta realidad que es precaria.

En la ignorancia docta hay un desarrollo tensional: cada
situacién y cada forma social es una composicion de elemen-
tos heterogéneos que se articulan entre si en dosis variables;
el espiritu divaga en muchas manifestaciones; considerando
incluso los aspectos supuestamente mas serios, tiene lugar
lo Iadico, y tomando en cuenta que la locura tiene su parte
en las obras u organismos sociales que marcan el compas
de las historias humanas, con lucidez y acaso con realismo,
nos conformamos con seguir las huellas de esta situacién en
zigzag, caracteristica de nuestra condicion humana. Reco-
nocer este estado de hecho no es mostrar la abdicacién del
espiritu, sino por el contrario apreciar la “légica dindmica
de los contrarios” que constituyen tanto las microcreaciones
como las grandes obras de la cultura. Ese es precisamente
el espiritu de la ignorancia docta, espiritu del politeismo
que se niega a decidir en la efervescencia de la vida social,
espiritu de lo tragico que no se siente con el derecho para
reducir las aporias estructurales del acto mundano.

Lecturas Criticas &= No. 60 m



Juan Antonio Castaneda Arellano

L2 24

Sin duda, es peligroso saber todo sobre la realidad. Por
lo demas, podemos sefialar que con base en esta pretension
se establecen las inquisiciones y se levantan las hogueras.
No hay una sola realidad, sino diferentes maneras de per-
cibirla. No nos preguntemos qué es “la forma”. Es como
si le preguntara al ciempiés como hace para caminar con
tantas extremidades.

Es tanto el silencio, la servidumbre, la explotacion sobre
el planeta tierra que los astros se apagan poco apoco. En
nuestro corazén llevamos nuestra nostalgia y una gran sed
por lo imposible-posible. El corazéon es una raiz de la que
crece y crece la persona, una morada de la esperanza infinita
y el enamoramiento por una sociedad mejor. Parece mila-
gro que permanezcamos vivos, vivos todavia en un sistema
inhumano, frio, en un hoyo injusto, desierto en medio de las
estrellas y la luz. En el caos, donde los planetas estallan,
donde la voragine ardiente gira como torbellino, vivimos
aun muy complacientemente, alegremente. Pero este libro
nos mueve, nos cambia, nos entrega a un trabajo poderoso.
Aqui estamos pensando.

Comparto plenamente las treinta y dos tesis de Holloway,
algunas me parecen claras, otras se me dificultan y en otras
requiero apoyo para su comprension. Y como él, también
lanzo un alarido de alegria rabiosa. Yo lo he estado haciendo
mientras leo el texto en que se propone hacer el mundo de
nuevo. Una explosién de furia alegre. Tiempo de coraje,
enojo y celebracion. El libro constituye una grieta tempo-
ral, quiza por unas horas, es una rendija de claridad, como
un relampago que ilumina un mundo diferente, un hacer
diferente, un mundo creado, pensado y reflexionado con
ilusiones utdpicas y no utdpicas, preocupaciones en aras
de edificar una sociedad nueva sin subordinaciones, libre
de restricciones, ni servidumbres ideolégicas. Un mundo
que podemos crear. Y lo hacemos. El mundo que todavia
no existe. Es un enclave liberado o zona auténoma tempo-




Agrietar el capitalismo: el hacer contra el trabajo

raria, un levantamiento, una subversién, es desesperanza-
esperanzada, anarquica, agridulce, sabrosa e hiriente. Es
una insurreccion.

Agrietar el capitalismo lo he estado digiriendo con mis
deficiencias tedricas en noches tranquilas de primavera
cuando la sangre se altera, el calor crece y el agua escasea.
He intercambiado dudas, inquietudes en conversaciones con
companeros que rememoramos las rebeliones e insurreccio-
nes y acontecimientos de nuestro pueblo como 1968, Rubén
Jaramillo, el ataque al cuartel Madera en ese legendario 23
de septiembre, las luchas de los maestros, de ferrocarrileros,
mineros, la guerra sucia del 70 y el 80, la lucha del Frente
Estudiantil Revolucionario FER, que se convirtié6 en un
experimento de insurreccién en Guadalajara y las actuales
luchas de zapatistas, mineros, electricistas, campesinos,
colonos que liberan una alegria y creatividad.

Sin duda, las viejas certezas revolucionarias han desa-
parecido. Ya no podemos proclamar con confianza que la
victoria es inevitable. Aceptemos que se vive en un mundo
de incertidumbre y confusion. Pero podemos hallar una
forma de comprender nuestra incertidumbre, desesperanza
y confusion. La cuestidén central lo sefiala bien el autor: es
la conciencia y la falta de conciencia. Pero solo de los des-
esperanzados puede lograrse la esperanza, algo asi lo dice
Horkheimer. La libertad es una aire habitual, sin perfumes
exoticos, que se respira junto con el oxigeno sin pensarlo,
pero conscientes de que existe.

Romper, queremos romper.
Queremos crear un mundo
diferente, ahora. Nada mds

comun, nada mds obvio,

nada mds sencillo, nada mds dificil.

Lecturas Criticas &= No. 60 m



Juan Antonio Castaneda Arellano

L2 24

Existe una urgencia, una emergencia, una necesidad cada
vez mas apremiante de negar al capitalismo, este modelo
criminal, infame, indigno y explotador. Ya es hora de apren-
der el nuevo lenguaje de una nueva lucha. E1 método, es el
método de la grieta, el método sin puertas, sin ventanas,
sin muros a cielo abierto. Es el método a construir minando,
resistiendo, cavando, explorando, agrietando... Y en esta
busqueda la dignidad es el arma central contra un mundo
en descomposicion. Las grietas son las exploraciones en una
antipolitica de la dignidad; comprendiendo que una grieta
separa un memento de dominacién de la creacién de otras
relaciones en que la alegria, la risa, abren paso a través de
la seriedad del mundo de la dominacién y de la sumisién, y
NO a la risa complaciente y simuladora, NO la risa individual
en soledad, sino una risa colectiva que se expanda hacia otro
horizonte y lugar. La risa como principio revolucionario. En
donde podemos y queremos y estamos haciendo otra cosa.

Lo importante es no trazar lineas divisorias, sino ver las
lineas de continuidad. Una légica diferente, una construc-
ci6n alternativa, innovadora. Una légica con humanidad,
decencia, dignidad. La dignidad no nos esperara, la grieta
es una insubordinacién del aqui y el ahora, no un proyecto
para el manana. No se trata de un después de la revolucion
anorada y deseada, sino de un aqui y ahora.

Las grietas comienzan con un NO, a partir del cual crece
la dignidad, una negacién-y-creaciéon. Una grieta es una
creaciéon perfectamente comun de un espacio o momento en
el que afirmamos un modo diferente de hacer. Las grietas
rompen dimensiones, rompen la dimensionalidad, ya que el
hacer disuelve la homogeneizacién del tiempo. Disuelve la
totalidad, la sintesis, el valor. {Rehusar-y-crear! Rehusar-
y-crear! Eso, para los que luchan por un mundo diferente
es seguir a Moisés y a los profetas; salvo que no tenemos
ni queremos ningun profeta, solo nos tenemos a nosotros
mismos. La cuestién de las grietas es que corren y pueden




Agrietar el capitalismo: el hacer contra el trabajo

moverse en forma rapida e impredecible. Es la decisién
de tomar un espacio o un momento en nuestras propias
manos y estructurar nuestras vidas de acuerdo con nuestras
propias decisiones. Eso si, decididos a no subordinarnos y
servir mas. Esa es la ruptura y la ruptura comienza con el
rechazo, con el NO.

El NO debe estar respaldado por otra mirada, por otra
actitud, por otro hacer. Esta es la dignidad que puede llenar
las grietas por el rechazo. El NO original no es un cierre,
sino una apertura a una actividad diferente, a una visién
en construccién; es el umbral a un contra mundo con una
légica alternativa y un lenguaje diferente. EI NO se abre a
un espacio-tiempo en el que tratemos de vivir como suje-
tos en lugar de como objetos; a constituirnos como seres
humanos plenos y dignos. Estos son tiempos o espacios
en los que afirmamos nuestra capacidad para decidir por
nosotros mismos lo que deberiamos hacer, ya sea jugar,
cantar, gritar, reir, contemplar la luna, el mar, cultivar la
tierra de forma diferente...

La dignidad es el desarrollo de la potencia del poder del
NO. Nuestro rechazo nos enfrenta con la oportunidad, la
necesidad y la posibilidad de desarrollar nuestras propias
capacidades. Lo importante es el movimiento, el moverse
contra-y-mas-alla: el negar-y-crear de quienes abandona-
ron la sumisién y la dominacién del sistema capitalista. La
dignidad, el movimiento de negar-y-crear, de tomar control
de nuestras vidas, no es una cuestién simple. Es —como lo
dice muy bien el hacedor de este libro— un liquido oscuro
saliendo a borbotones de un lago de posibilidades. Otorgarle
solidez positiva a lo que solo puede ser un movimiento de
rechazo, creacién y exploracion nos puede llevar facilmente
a la desilusion.

Hay que entender que las grietas siempre son preguntas,
nunca respuestas. Es importante no idealizar las grietas
o adjudicarles una potencia positiva que no poseen. Sin

Lecturas Criticas = No. 60 217



Juan Antonio Castaneda Arellano

L2 24

embargo, es alli desde donde comenzamos; desde las grietas,
desde esas perforaciones, fisuras, ranuras, las cismas, los
espacios de negacién-y-creacién insurreccionales. Partimos
de lo particular, no de la totalidad. Partimos de nuestra
inadecuacién al mundo, de esta realidad asfixiante, de
la multiplicidad de las rebeliones, rebeldias, dignidades,
grietas particulares; no partimos de la gran lucha, la gran
rebelion o revolucion, no del sistema de dominacién. Parti-
mos del estar encabronados, rabiosos, enojados e intentando
crear algo mas, otra cosa; porque ahi es donde estamos.
Quiza es un lugar extrano, raro, incierto, estamos buscando
la esperanza en una noche claro-oscura. Holloway teoriza,
esta teorizando la esperanza-contra-toda-esperanza, y nos
dice que esta es la tinica pregunta tedrica que queda plan-
teada para la humanidad.

La pregunta es béasica, es elemental. Queremos crear
un mundo diferente ahora. Hay urgencia en todo esto. YA
BASTA! Ya estamos hartos de vivir en un mundo de explo-
tacion, violencia, hambre e impunidad. “Estamos hasta la
madre”; “no mas sangre”’, no mas humillacién. También
estamos hartos de reproducir el sistema capitalista. Ahora
existe una urgencia. La urgencia que nos dicta el tiempo
mismo (tal vez a destiempo), pero no va a haber otro tiempo.
Es evidente que nosotros, los seres humanos, estamos des-
truyendo las condiciones naturales de nuestra existencia. Ya
no tiene mas sentido hablar de la paciencia como una virtud
revolucionaria ni hablar de la revolucién del futuro. ;De qué
futuro? Necesitamos la revolucién ahora, aqui y ahora. Es
tan absurdo, tan necesario, tan obvio. No podemos ser tan
claros que no se entienda. Estamos encerrados, atrapados
por el dinero, por la violencia, atrapados por la l6gica de la
cohesién social de este sistema criminal. Somos nosotros
quienes creamos la prision. El hecho de que construimos
nuestra propia prision es tanto una fuente de esperanza
como una de profunda depresion. Pero el hecho de edificar




Agrietar el capitalismo: el hacer contra el trabajo

el mundo que nos mantiene atrapados significa que también
podemos deshacerlo.

Entre la tensién y la rebelién. Todas las relaciones socia-
les son campos de batalla activos; antagonismos vivos. El
hacer-otro esta reprimido; otro no extinto. Nuestro poder
hacer tiene una dinamica: es un movimiento constante en
contra-y-mas-alla de lo que es. Nuestro punto de partida es
la ruptura. Sin embargo, la ruptura no es estable, sino fugaz:
su existencia como ruptura depende de su movimiento.
Encarna un constante empujar hacia afuera; un constante
impulso contra esta sociedad de relaciones ensuciadas, de
encierros y rigideces que frustran nuestro hacer. De ahi que
el cambio no puede provenir del hacer aislado, sino solo de
los flujos, de las confluencias, del movimiento de las grietas
que irrumpen con fuerza a lo largo de las venas ocultas de
la furia. Y en este andar no existen las certezas, y, si las
hubiese, serian encierros que habrian de ser quebrados.

La tnica seguridad que tenemos es que los tinicos caminos
son los que hacemos en libertad. Agrietar, agujerear, luchar
no solo contra, sino en contra-y-mas-alla es siempre cruzar
un umbral hacia un horizonte, un mas all4, una suerte de
contramundo; imaginando un mundo diferente, actuando
en un mundo diverso; una apuesta atrevida, experimental.
Es el traspasar un umbral hacia un mundo que podia —o
no— llegar a existir; un mundo que no existe y la esperanza
de que realizandolo podemos verdaderamente dale vida o,
mas bien, sabiendo que este es el inico camino para darle
vida; es un faro de dignidad que brilla en una noche oscura;
vibraciones de esperanzas incumplidas, promesas de un
futuro posible; un sabor de libertad; construyendo las cosas
con ironia, con humor, con el juego y con una profunda revo-
lucién que identifique la libertad con la imaginacién. Por ese
camino se llega al paraiso terrenal, contradictorio, erético,
misterioso, enigmatico, fraternal y complejo. Construir

Lecturas Criticas &= No. 60 m



Juan Antonio Castaneda Arellano

L2 24

un espacio en el que se puedan alojar tiempos y espacios
diversos. Tiempos divergentes convergentes y paralelos.

Estamos en el umbral de un mundo culturalmente insa-
tisfecho y diverso. El capitalismo es el umbral de la tragedia:
el reconocimiento del valor de la derrota y la hermandad con
el fracaso, que es la regla, y no la excepcién, de lo humano.
Recuerdo que el escritor Faulkner hace decir a uno de sus
personajes “[...] todo es presente. ;Entiendes? El ayer solo
terminara manana y el mafnana comenzé hace diez mil
afos”. La memoria es un acto de supervivencia creativa.
Debemos imaginar el pasado para que el futuro, cuando
llegue, también pueda ser recordado, evitando asila muerte
de los eternamente olvidados. Todo esta a punto de ser otra
cosa. Recordar el futuro, imaginar el pasado es irreversible,
y el futuro incierto. Las personas se quedan solo con el esce-
nario del ahora, si es que quieren representar el pasado y
el futuro. Comprendemos entonces que el pasado depende
de nuestra memoria aqui y ahora. La memoria y el deseo
son nuestra imaginacién presente: este es el horizonte de
nuestros constantes descubrimientos y este es el viaje que
debemos renovar cada dia agrietando el capitalismo. Para
eso estamos aqui leyendo este libro.

Ante un orden global que consagra la libertad de las cosas
pero rehtsa la libertad de las personas, ja dénde escapar
a tantas contradicciones? Sobran playas, cerros y pirami-
des, y la facilidad, lo accesible, niega nuestra vocaciéon de
desastre. {Democracia? Para transar. ;/Tranquilidad? Para
morirse de aburrido. ;Historia? No-realidad, sino apenas,
pobre remedio para la realidad. ;Qué nos queda? Agrietar
el capitalismo: ese es el camino.

La imaginacién revela el poder del deseo y también la
voluntad de cambio. La liberacion a través de la imaginaciéon
de los espacios cotidianos. Liberacién de energias, necesidad
y libre albedrio. Ante la fantasia del espacio cerrado, hay
que crear cielos no artificiales para sentirse a salvo de la




Agrietar el capitalismo: el hacer contra el trabajo

podredumbre, de la explotacion del sistema capitalista. Hay
que pasar del aburrimiento a la indignacion.

La utopia es el lugar que no es, porque no hay lugar en
el tiempo. Hay que estar condenados a agrietar la sociedad
infame que habitamos. En ella no se puede poseer nada,
salvo el suefio en el que viven las mayorias y del que pocos se
atreven a despertar. La lucha contra el Estado capitalista,
mas que contra la opresion, es una lucha contra la fatalidad,
contra la indiferencia, la rutina, la falta de imaginacién, la
ignorancia y el designio incontrolado de las cosas.

La dignidad es el arma en contra de un mundo de destruc-
ci6n. En toda rebelién hay un profundo dilema. La rebelién
es siempre irracional sila juzgamos desde la racionalidad
dominante. Queremos romper: esa es la idea de la grieta
que se expresa primeramente y de manera constante en el
planteamiento de Holloway. No debemos perder de vista esa
constante. Se trata de la ruptura. Queremos romper no solo
para hacer las cosas un poco mejor, queremos quebrar la
dindmica infame de un sistema que nos esta destruyendo.
En todos lados tenemos que hacer las cosas de una manera
diferente. No tiene sentido plantearse obedecer la ley como
una cuestién de principios, aunque las consecuencias prac-
ticas de cualquier accion en particular siempre dependeran
del contexto.

Tenemos claro que la violencia no es parte de la sociedad
que queremos crear. La violencia no es un terreno neutral,
sino el terreno de las fuerzas de dominacion. Ella nos intro-
duce en las relaciones y formas sociales de conducta que
repudiamos: las estructuras jerarquicas dominadas por los
hombres. La dignidad es nuestro terreno y la violencia es
la negacion de la dignidad, venga de donde venga. No hay
pureza, no hay respuestas de antemano. La Ginica respuesta,
entonces, es pensar en términos de formas intersticiales no
estables; o sea, grietas.

Lecturas Criticas &= No. 60 m



Juan Antonio Castaneda Arellano

L2 24

Las grietas chocan contra nosotros mismos; es decir,
creamos nuestras grietas, nuestros espacios de dignidad y
ellas son inmediatamente amenazadas por el mundo que
nos rodea. Pero este mundo no es solo exterior: lo llevamos
en nuestro interior. Construimos nuestra comunidad auté-
noma en el barrio, el ejido, en la selva lacandona. Creamos
nuestro hacer en la escuela, la universidad, la fabrica, el
taller o sindicato. Vamos a una fiesta que dura toda la noche
en nuestra colonia. Vamos al café, al parque, en compania
de un libro de poemas o novela para recrearlo. Decimos:
“aqui no, aqui no aceptamos el dominio, a la chingada el
dominio del sistema, aqui haremos otra cosa, aqui creamos
un espacio de dignidad, horizontalidad, amor, libertad,
autonomia”. Pero, obviamente no es tan simple; aunque asi
le cortamos una rebanada de infamia al sistema, infima,
pero lo mutilamos.

Nuestras grietas, nuestros espacios no son puros. Tra-
tamos de romper con la sociedad capitalista, pero nuestra
ruptura todavia lleva consigo sus marcas de nacimiento,
nuestra historia, nuestra formacién, nuestro ambiente
enrarecido. No somos sujetos puros, por muy rebeldes que
podamos ser. Las grietas, como espacios de liberacién, y
como estructuras dolorosas, también se abren en nuestro
interior. Nuestra lucha es una en la que puede haber una
verdadera unién de grietas. Lo que queremos es una cone-
xi6n social basada en la confianza, la solidaridad, la gene-
rosidad, el regalo; en lugar de la espera, de la pasividad.

Seniala el autor que el trabajo abstracto encierra nuestros
cuerpos y nuestras mentes; que la abstraccién del hacer en
el trabajo es la homogeneizacién del tiempo y que el hacer
es la crisis del trabajo abstracto. El trabajo, como trabajo
alienado, es una separacién del nosotros respecto a nosotros
mismos, una ruptura en pedazos entre nosotros y nuestra
actividad. Es a través de nuestro trabajo enajenado que
producimos a nuestro amo.




Agrietar el capitalismo: el hacer contra el trabajo

Nuestras dignidades son siempre un moviéndose-en-
contra, un explorando-més-alla, en lo que arriesgamos
nuestras vidas para romper con lo que rechazamos y
hacerlo con certidumbre, creando algo a lo que aspiramos
con incertidumbre. “No seguiré la logica del capital, haré
otra cosa”. Nuestro otro-hacer es el acto de rebeli6n, un ir
en-contra-y-mas-alla.

La conformidad nos dice una y otra vez “corre si quie-
res, ésta es una sociedad libre”, pero no hay escape, no
hay escape, no hay huida, no hay evasién; un choque real
constante. Nos arrojamos una y otra vez contra las paredes
que avanzan y nos herimos. Gritamos hasta que el hielo se
rompe y luego contemplamos mientras el hielo se congela
de nuevo. Nuestras grietas existen al borde de la imposibi-
lidad. Este trajinar en la duda, el escepticismo, al borde del
desencanto, es lo que significa la dignidad en una sociedad
basada en su negacién. El mundo esta lleno de inadecua-
ciones, de personas que dicen “no nos adecuamos y no nos
adecuaremos jamas”. Son locuras que empujan a un mundo
diferente. Estas dignidades que no esperaran hasta después
de la revolucién o el paraiso. Empezamos desde el impulso
de rabia, de esperanza y de creatividad. Tratamos de romper
las restricciones de la sociedad que nos oprime, de desbor-
dar la dominacién que nos sofoca para crear algo mas. No
es una cuestion de pureza, pues toda grieta reproducira lo
agrietado en su interior. Es una cuestién de movimiento, de
direccion. El movimiento es lo que importa. La posibilidad
de las grietas estd en su movimiento.

“La rebelién es inseparable de la obediencia, como la
inadecuacion lo es de la adecuacion.” En Agrietar el capi-
talismo: el hacer contra el trabajo John Holloway formula
preguntas que nos obligan a hacerlas nuestras: ;Qué
hacemos? {Como dejamos de hacer el capitalismo? ;Cémo
cambiamos el mundo? ;Cémo detenemos esta horrible
destruccion que nos rodea? ;Cémo podemos, en un mundo

Lecturas Criticas &= No. 60 m



Juan Antonio Castaneda Arellano

L2 24

en el que las personas son personificaciones de su funcién
social, pensar en cambiar el mundo de forma radical? Si
estamos atrapados en roles generados por el capitalismo,
;como podemos pensar en romper el molde de las rela-
ciones sociales formadas por estos roles? Estas son unas
interrogantes constantes mientras leemos el texto y nos
encontramos con otras interrogantes y mas, y otras mas.
Son las preguntas que obsesivamente y desesperadamente
nos hacemos a diario, en la cotidianeidad, en los lugares en
los que nos encontramos.

Entendemos que la conciencia potencia la razén y por
tanto aprendemos a rebelarnos contra la sinrazoén, es decir,
las personas racionales no lo son solo porque se compartan
racionalmente, sino porque luchan por vivir en una sociedad
racional y razonable, porque luchan por que no predominen
los dogmas irracionales, las supersticiones, los fanatismos;
aquello que va contra la razén. De modo que la razon es
una muestra de convivencia, pero también una fuente de
disidencia y de rebelién. El argumento de John Holloway
es muy sencillo: nosotros hacemos el capitalismo, nosotros
debemos dejar de hacerlo y hacer algo mas. Significa poner
el hacer contra el trabajo abstracto: esto es lo que debemos
y podemos hacer; esto es lo que ya debemos estar haciendo.
El argumento es simple; sin embargo, tiene sus compleji-
dades. El trabajo abstracto teje un mundo complejo, y es
importante reconocer la complejidad de este tejido para
comprender la unidad subyacente de luchas aparentemente
no relacionadas contra el mundo tal como existe, y ver qué
es lo que estamos tratando de desenredar y de tejer en
forma diferente.

El autor que estoy resenando nos dice una y otra vez
que uno de los elementos mas sutiles, y sin embargo mas
poderosos, de la telarana que tejemos para atraparnos es
que el trabajo abstracto crea el reloj. El reloj habla de la
duracién, de la homogeneizacion del tiempo. Desde la pers-




Agrietar el capitalismo: el hacer contra el trabajo

pectiva del reloj un minuto es lo mismo que el siguiente. El
reloj camina y camina, cuantificando el tiempo, contando
los minutos de felicidad de la misma forma que los minu-
tos de desesperacion, proyectando el pasado en el futuro.
Para el reloj manana sera lo mismo que hoy o que ayer.
Para el maldito reloj, la inica revolucién concebible es la
que da vueltas y vueltas y vueltas, sin cambiar nada. Este
es el tiempo de la duraciéon. El tiempo de la separacion del
tiempo de nuestro hacer. Los relojes no solo representan
la disciplina laboral, no solo la puntualidad, sino toda una
forma de vivir y comprender el mundo. El tiempo del reloj, el
tiempo de la duracién, es el tiempo de separar el sujeto del
objeto; la constitucion de la existencia al hacer de lo hecho.
Creamos algo y la cosa que creamos se separa de nosotros.
El tiempo-cosa es la negacién del tiempo-persona, el tiempo-
objeto. El tiempo-reloj es el tiempo de nuestra impotencia,
de nuestra subordinacién a las cosas. Es el tiempo no de la
vida, sino de la supervivencia, del lento transcurrir dia a
tras dia, el tiempo del aburrimiento, del tedio.

Creamos el mundo que nos esta matando; y si lo creamos,
entonces, podemos dejar de crearlo para hacer, en cambio,
otra cosa. Somos los sujetos creados por el capitalismo. Es
obvio que las personificaciones nos limitan. En tanto que
soy un maestro universitario hago determinadas cosas y no
otras. Nuestra identidad es limitada y también clasificable.
Dentro de mis limites como profesor universitario caigo en
una determinada clase, la clase de los docentes universita-
rios. El mundo de la personificacion es un mundo ordenado,
un mundo que puede ser clasificado, un mundo en el que
las personas cumplen sus funciones sociales, un mundo
que puede ser comprendido en términos funcionalistas, un
mundo en el que la revolucién no tienen lugar.

Todo lo mencionado anteriormente, lo hago en serio y
con dulce rabia, pero sin la seriedad, la solemnidad y esa
rigidez acostumbrada a medir los frutos del trabajo por el

Lecturas Criticas &= No. 60 m



Juan Antonio Castaneda Arellano

L2 24

aburrimiento que este proporciona. En fin, la diferencia
no es algo para temer, sino algo para trabajar. Como sabe-
mos, aunque este mundo sea inhabitable hay que vivir en
él; aunque es inconcebible, tenemos que reflexionar sobre
¢él. En este caso, Agrietar el capitalismo... no es un trabajo
comun, una reflexiéon simplista, se trata de una brillante
y compleja propuesta de pensar y hacer otra cosa que no
es menor; de un proceso metanoico contrario a la actitud
paranoica normal. Pero con esto espero acercarme —sin
desear violarla— a la centralidad clandestina que constituye
el libro de Holloway.

Finalmente, para quienes deseen realmente profundizar
en él, no hay mas que abordarlo. No hay notas a pie de
pagina ni al final. Aqui no indico —posiblemente— las tesis
mas importantes, solo propongo que sea leido y analizado;
que esta mezcla de reflexiones propuestas aqui impulsen
a adentrarse en el libro. Holloway nos ofrece los medios
intelectuales para transformar la mirada que dirigimos
sobre el mundo social capitalista, asi como sobre nosotros
mismos. En tal sentido, puede ser considerado el libro como
un socioanalisis que nos permite comprender cosas a la vez
personales y generales, los juegos que jugamos, los intereses
que en ellos invertimos y las resistencias que oponemos al
reconocimiento de todo lo que hasta entonces ha sido con-
fiado al area de lo desconocido.

Lo que sigue es pensar en la armonia conflictiva de todo
conocimiento. Sin duda, esta duda no se refiere tanto a los
hechos mismos como a la exagerada creencia que se tiene
de ellos. Asi lo creo. Mis reflexiones pueden parecer que no
tienen lugar en tiempo preciso, pero no son como las nove-
las de Proust (En busca del tiempo perdido); desde luego
que podemos darles una ubicacién en funcién de nuestros
fantasmas y de nuestras fantasias; aunque mas que nada
sirven para actualizar y despertar ecos. Antes que nada,
pueden ser matrices infecundas para el lector que puede




Agrietar el capitalismo: el hacer contra el trabajo

imaginar a su antojo paisajes, situaciones concretas y situa-
ciones y acontecimientos inusitados: el trabajo del artista se
limita a “dejar piedras en el camino” para esos vagabundeos
intelectuales. Holloway agrieta, perturba, sacude moviliza,
estruja la aborrecida estructura capitalista. Esto es mas o
menos lo que se propone con su trabajo. No evita referirse
a situaciones concretas o histéricas; lo hace con el conoci-
miento, la pasion, el amor, el sabor; lo hace con la rabia,
con el humor, que templa un poco la frescura légica; sin
embargo, es posible que cada quien, en base a las situaciones
que vive, analiza o suena, elabore su propia construccién
segun los lineamientos propuestos.

Aclaro que esta invitaciéon a la lectura del libro no
quiso incluir un aparato tedérico metodoldégico organizado
y sistematico que llevara a la repeticion, la esterilidad y
a las formulaciones que recetan lo que los jovenes llaman
“la neta”. No tiene ni una pizca de aparato estadistico o
seudoecondémico. En este contexto, me atrevo a proponer
las sélidas tesis de Holloway, junto a algunas ideas y
digresiones mias; producto de un acercamiento abierto a
la interpelacién, la cual conviene leer o releer, si pareciera
pertinente. Tengo la inmodestia, la indecencia de creer
que se trata de esbozos congruentes con un nuevo arte de
pensar, que, mas alla de la hilaridad que mi atrevimiento
pudiera ocasionar, tengo la conviceidn de que esta a punto
de surgir ante nuestros ojos. =

Lecturas Criticas = No. 60 227





