
 Miembro del Consejo Nacional de Investiga-
ciones Científicas y Técnicas (conicet) y del 
Instituto de Investigaciones “Gino Germani” 
de la Universidad de Buenos Aires (uba)

danielprotestantes@gmail.com
Miembro del conicet y del Instituto de Inves-
tigaciones “Gino Germani” de la uba

cunial87@hotmail.com
Miembro del Instituto de Investigaciones 
“Gino Germani” de la uba

anitacorreo@gmail.com

De la resistencia 
a la militancia: 

las Iglesias evangélicas en 
la defensa de los derechos 
humanos (1976-1983) y el 

apoyo al matrimonio igualitario 
(2010) en Argentina

Los actores religiosos participan crecien-
temente de los debates públicos contem-
poráneos. En América Latina al activismo 

de la Iglesia católica se ha sumado el de los 
grupos evangélicos. Este artículo compara 

dos procesos en los que participaron políti-
camente las Iglesias protestantes históricas 

en Argentina: la defensa de los derechos 
humanos frente a las violaciones de la dicta-
dura militar (1976-1983) y el apoyo a la ley 
de Matrimonio Igualitario (2010) para pare-

jas del mismo sexo. Nuestra conjetura es 
que la actuación de estas Iglesias en ambos 

contextos comparte rasgos significativos 
para explicar las modalidades de participa-

ción política (no partidaria). 

Palabras clave: Evangélicos, participación 
política, Argentina, derechos humanos, 

matrimonio igualitario.

Introducción

El objetivo de este artículo 
es reconstruir analítica-
mente posiciones y moda-
lidades de participación 
política no partidaria de 
actores religiosos que han 
sido poco abordadas en los 
estudios sobre religión y 

política en Argentina. A estos fines, 
comparamos dos procesos en los que 
intervinieron líderes y organiza-
ciones religiosas: la defensa de los 
derechos humanos (ddhh) frente a 
las violaciones perpetradas por el 
Estado durante la dictadura mili-
tar entre 1976 y 1983, y el apoyo a 
la sanción de la ley de matrimonio 
para parejas del mismo sexo, cono-
cida como matrimonio igualitario 
(mi) en 2010. Nos concentramos 
en el desempeño de las Iglesias 
protestantes históricas1 en ambos 

1. El término protestante o, en un sentido más amplio, 
evangélico (Andiñach y Bruno, 2001),  se refiere a las 
Iglesias herederas de la tradición cristiana instituida por 
la Reforma Protestante del siglo XVI y sus posteriores 
avivamientos. La expresión protestantismo histórico se 
refiere a aquellas Iglesias por lo general vinculadas 
directamente a dicha reforma: ecuménicas, ligadas a 
las comunidades étnicas y al ingreso de misioneros a 
Argentina en el siglo xix (Deiros, 1982). Son las Iglesias 
evangélicas de posiciones ideológicas más progresistas 
o liberales (Míguez Bonino, 1995; Wynarczyk et ál., 1995; 

Daniel Jones

Santiago Luján

Analía Quintáns

Espiral, Estudios sobre Estado y Sociedad  Vol. xx No. 59  Enero / Abril de 2014 109



  

110

Daniel Jones, Santiago Luján y Analía Quintáns

fenómenos, por haber asumido una posición alternativa 
a la de la mayoría de los actores religiosos de Argentina, 
incluyendo aquel políticamente más poderoso (la Iglesia 
católica), y por haber ejercido un liderazgo de los espacios 
ecuménico e interreligioso, favorables a estas causas (los 
ddhh y el mi).2 

Las Iglesias protestantes históricas en Argentina son 
actores poco estudiados desde las ciencias sociales, sobre 
los cuales no hemos encontrado trabajos que relacionen su 
participación en uno y otro de los susodichos procesos, ni 
que apunten a sistematizar sus modalidades de interven-
ción política.3 Nuestro interés en estos fenómenos parte de 
la consideración de que su análisis ayudará a comprender 
y explicar la diversidad y la complejidad de las intervencio-

Wynarczyk, 2000;  Di Risio, 2011), en relación a las vertientes evangelical (bautistas y 
Hermanos Libres) y pentecostal,  ambas de cuño político y moral más conservador.
2. Indicado cuál fue el criterio para investigar las Iglesias protestantes históricas 
en estos procesos, cabe señalar que son una minoría dentro del campo evangélico 
(donde predominan numéricamente las pentecostales). Según una encuesta 
representativa realizada en todo el país en 2008, el 9% de la población se declaró 
evangélico y, de ese conjunto, el 88% sigue la tradición pentecostal (7,9% de 
la población total de Argentina), mientras que el 12% restante pertenece a las 
Iglesias luterana, metodista y bautista, entre otras (elaboración propia con base 
en Mallimaci et ál., 2008). 
3. Para establecer la relevancia de este artículo en relación con el área vacante que 
ayudará a completar, cabe reseñar brevemente qué se ha estudiado sobre religión 
y política en Argentina. En la mayoría de los trabajos se focaliza la Iglesia Católica: 
su rol en la última dictadura militar ha sido indagado en trabajos periodísticos 
(Mignone, 1999;  Verbitsky, 2006 y 2007) y académicos (Dri, 1987; Esquivel, 2000; 
Donatello, 2008), así como su papel en el debate del matrimonio igualitario 
(Vaggione, 2011; Felitti, 2011). Los estudios sobre evangélicos y política en Argentina 
se han centrado en la constitución de un movimiento social en demanda de una 
nueva ley de cultos (Marostica, 1997; Wynarczyk, 2009), en la identificación de 
las comunidades pentecostales con el peronismo (Semán, 2000), en las formas 
políticas que el neopentecostalismo asume en las clases media y media alta 
(Algranti, 2010), y en las experiencias de evangélicos en partidos confesionales 
y no confesionales (Wynarczyk, 2009; Carbonelli, 2011 y 2012). De las Iglesias 
evangélicas en la última dictadura militar predominan los trabajos historiográficos 
de intelectuales evangélicos (Míguez Bonino, 1985; Techera, 1995; Roldán, 1996; 
Andiñach y Bruno, 2001), junto con la tesis de Di Risio (2011). Sobre su actuación 
frente al matrimonio igualitario, desarrollamos una línea como equipo (Jones y 
Carbonelli, 2012; Jones y Cunial, 2012; Jones y Vaggione, 2012). 



111Sociedad      No. 59

De la resistencia a la militancia: las Iglesias evangélicas en la defensa de los derechos 
humanos (1976-1983) y el apoyo al matrimonio igualitario (2010) en Argentina

Sociedad      No. 59

nes de actores religiosos en los procesos políticos contem-
poráneos en Argentina al correr el foco del actor religioso 
históricamente más estudiado, la Iglesia católica, y del 
sector evangélico de mayor visibilidad desde la década de 
2000 (el conservador): la federación Alianza Cristiana de 
Iglesias Evangélicas de la República Argentina (aciera) y 
la diputada nacional Cynthia Hotton. Nuestra conjetura es 
que la actuación de las Iglesias protestantes históricas en 
ambos contextos, pese a sus diferencias notables, compar-
ten rasgos significativos para explicar las modalidades de 
participación política (no partidaria) de actores religiosos en 
la defensa o promoción de derechos de grupos perseguidos 
o marginados políticamente.4 Estas Iglesias protestantes 
históricas han adoptado un posicionamiento público claro, 
identificable en sus pronunciamientos y en otras acciones 
de apoyo que han realizado sus órganos de conducción, sus 
autoridades o líderes, y que se han enmarcado en alianzas 
con otros actores religiosos y no religiosos, dentro de las 
cuales las Iglesias protestantes desempeñaron un rol de 
liderazgo.

Comenzamos el artículo familiarizando al lector con el 
papel de las Iglesias protestantes históricas en Argentina; 
luego caracterizamos sintéticamente los procesos políticos 
en los que estas han intervenido: la defensa frente a las 
violaciones de ddhh por la dictadura militar entre 1976 
y 1983, y el apoyo al proyecto de ley de matrimonio para 
parejas del mismo sexo en su discusión durante 2010; en 
seguida, desarrollamos los rasgos de la actuación de estas 
Iglesias que identificamos en ambos procesos; y por último, 

4. Asumimos el riesgo de comparar dos procesos que involucraron a grupos 
sociales cuya vulneración de derechos presentaba niveles muy disímiles (los 
perseguidos políticos en la dictadura: con riesgo de muerte; las personas 
homosexuales: sin el derecho al matrimonio en democracia), en tanto nos permite 
dar cuenta de la diversidad y la complejidad de posiciones y modalidades de 
intervención pública de actores religiosos.



  

112

Daniel Jones, Santiago Luján y Analía Quintáns

concluimos reflexionando sobre la importancia de los actores 
religiosos en futuros debates sobre ampliación de derechos.

El campo evangélico 

El crecimiento de las Iglesias evangélicas en los últimos 
50 años ha significado una impactante transformación del 
campo religioso latinoamericano. Los evangélicos son la 
primera minoría religiosa en la región: 6.4% de la población 
total en Paraguay, 9.6% de Ecuador, 10% en Colombia, 
10.1% en Venezuela, 12.5% en Perú, 13.7% en Bolivia, 15.5% 
de Chile y 23% en Brasil (elaboración propia con base en 
Pew Research Centre, 2012). Si bien todavía predomina la 
Iglesia católica, esta dista ya de ser un monopolio (Malli-
maci y Giménez Béliveau, 2007: 48-9). El campo religioso 
latinoamericano se ha reconfigurado por el crecimiento y 
la mayor la visibilidad evangélica. 

En Argentina, el avance evangélico fue resistido en las 
dictaduras de las décadas de 1960 y 1970, cuando la jerar-
quía católica contó con un fuerte respaldo estatal para 
implementar controles en los restantes cultos. La llegada 
de la democracia en 1983 le permitió al movimiento evan-
gélico demandar un nuevo estatus jurídico (Wynarczyk, 
2009), y su intenso ciclo de movilización hasta fines de los 
noventa lo fue conformando como un sujeto colectivo con 
voz propia y de creciente influencia en el espacio público 
(Carbonelli, 2011).

El campo evangélico argentino está integrado por una 
amplia diversidad de ideologías, la cual se refleja en la 
pluralidad de posiciones frente a determinados temas polí-
ticos. Siguiendo la tipología de Wynarczyk (2006), podemos 
diferenciar dos grandes polos: el histórico liberacionista y 
el conservador bíblico. El primero aglutina a las institucio-
nes cuyo antecedente es el primer movimiento evangélico 
que llegó a Argentina (entre 1825 y 1850). Las Iglesias 



113Sociedad      No. 59

De la resistencia a la militancia: las Iglesias evangélicas en la defensa de los derechos 
humanos (1976-1983) y el apoyo al matrimonio igualitario (2010) en Argentina

Sociedad      No. 59

indagadas en este artículo pertenecen a este polo y son 
denominadas protestantes históricas. Están agrupadas en 
la Federación Argentina de Iglesias Evangélicas (faie), el 
Consejo Latinoamericano de Iglesias (clai) y el Consejo 
Mundial de Iglesias (cmi), y han fundado el Instituto Supe-
rior Evangélico de Estudios Teológicos (isedet) en Buenos 
Aires, donde se han formado sus pastores. El polo conser-
vador bíblico incluye a las Iglesias evangelicales5 (pertene-
cientes al segundo movimiento evangélico en llegar al país 
a partir de 1880), que se reúnen desde 1982 en la aciera, 
y a las pentecostales, agrupadas en esta y en la Federación 
Confraternidad Evangélica Pentecostal (fecep). 

El polo liberacionista históricamente ha sido ecuménico, 
partícipe del movimiento de ddhh, cercano al “evangelio 
social” y crecientemente abierto ante temas de sexualidad. 
Por el contario, el conservador ha sido afín a los posiciona-
mientos de la derecha religiosa estadounidense (Bianchi, 
2004: 244-5), tanto en su anticomunismo durante la Guerra 
Fría, como recientemente en asuntos de moral sexual. Estas 
tendencias ideológicas se han manifestado en las distintas 
posturas que adoptaron las instituciones de uno y otro polo 
sobre la defensa de los ddhh en la última dictadura y, en 
democracia, sobre educación sexual, matrimonio igualitario 
y aborto (Jones et ál., 2010; Jones y Cunial, 2012; Jones et 
ál., 2013). 

Del conjunto de estas Iglesias, centramos nuestro análisis 
en la Iglesia Evangélica Metodista Argentina (iema), por 
su liderazgo del protestantismo histórico en Argentina y su 
destacado papel en defensa de los ddhh. Complementaria-

5. Para identificarlas dentro del conjunto de Iglesias evangélicas, Wynarczyk 
(2009: 50) llama “evangelicales” a aquellas asociadas a la herencia de la Reforma 
Radical y al movimiento bautizante, las cuales predicaban el bautismo de adultos 
conversos como expresión del bautismo interior y rechazaban la asociación de 
las Iglesias con el Estado y el poder político, en oposición a la Primera Reforma 
(iniciada por Lutero). Entre estas Iglesias evangelicales destacan las bautistas y 
los Hermanos Libres.



  

114

Daniel Jones, Santiago Luján y Analía Quintáns

mente tomamos a la Iglesia Evangélica del Río de la Plata 
(ierp) y a la Iglesia Evangélica Luterana Unida (ielu); 
todas instituciones de alcance nacional que participaron 
de ambas causas.

El metodismo llegó al país desde Estados Unidos en 1836 
mediante una misión evangelizadora. Desde el inicio estuvo 
marcado por la proximidad entre sus principios teológicos y 
las ideas del liberalismo y el progresismo social. En “1917 
se publica El Credo Social de la Iglesia Metodista Episcopal 
en El Estandarte Evangélico [su publicación oficial], cuyos 
puntos centrales se proclaman alrededor de la igualdad de 
derechos de todos los hombres” (Di Risio, 2011: 67). Como 
institución religiosa conformó una misión orientada al 
mundo, enmarcada en una “definición positiva y no negativa 
de la moral cristiana, es decir, definida por el hacer y no 
prohibitivamente, con especial hincapié en la solidaridad y 
defensa de los oprimidos y violentados” (Forni et ál., 2003: 
139). Estos valores se reflejaron en el protagonismo de la 
iema al organizar la defensa de grupos perseguidos, en la 
Comisión Argentina para los Refugiados (caref), el Movi-
miento Ecuménico por los Derechos Humanos (medh) y la 
Asamblea Permanente por los Derechos Humanos (apdh). 

Por su parte, la ierp “se vincula en sus orígenes a la 
Iglesia de la Antigua Unión Prusiana, [...] y sus inicios en 
la Argentina se insertan en la historia de inmigración de 
grupos de origen germánico desde comienzos de S. xix en 
toda la región del Plata” (Di Risio, 2011: 70). Enmarcada en 
el protestantismo liberal, esta Iglesia defiende una inter-
pretación contextualizada de los textos bíblicos, “intentando 
rescatar el espíritu del texto para su aplicación a la sociedad 
actual antes que transpolar su significado literal” (Forni et 
ál., 2003: 146). La ierp realiza “actividades de asistencia 
social para la comunidad en general” (Di Risio, 2011: 147). 

La ielu, presente en Argentina también desde el siglo xix, 
se define como evangélica y católica. Es evangélica, porque 



115Sociedad      No. 59

De la resistencia a la militancia: las Iglesias evangélicas en la defensa de los derechos 
humanos (1976-1983) y el apoyo al matrimonio igualitario (2010) en Argentina

Sociedad      No. 59

su mensaje gira alrededor de la persona y de Cristo, con 
énfasis en la salvación dada por la gracia a través de la fe. 
Es católica –de acuerdo con su página web–, en el sentido 
de que es para todos, universal, no excluyente ni limitada a 
ningún grupo. Personajes de estas tres Iglesias participaron 
de la defensa de los ddhh en la última dictadura.

La dictadura militar

El golpe de Estado del 24 de marzo de 1976 dio origen 
a una dictadura militar que manifestó la inestabilidad 
intrínseca del sistema político argentino que se existía desde 
1930. Con un fuerte contenido clasista (Pucciarelli, 2004; 
Sidicaro, 2004), impulsó la Doctrina de Seguridad Nacional 
para justificar el terrorismo de Estado (Novaro y Palermo, 
2003; Ansaldi, 2006), con detenciones clandestinas y desa-
pariciones que ocultaban a las víctimas y al acto represivo. 

A partir de una denuncia del sistema de partidos previo 
al golpe de Estado y bajo el lema de “la lucha contra la 
subversión”, la dictadura aglomeró a sectores sindicales, 
políticos, empresarios y religiosos, y se legitimó frente a la 
sociedad civil (Quiroga, 2004). La Iglesia católica “devino 
un actor significativamente legitimante del golpe de Estado 
y del accionar global del gobierno” (Di Risio, 2011: 28); de 
ahí que se defina al régimen como cívico-militar-religioso 
(Mallimaci, 2006). 

No obstante el amplio apoyo de la población a la dictadura, 
algunos sectores de la sociedad civil iniciaron la defensa de 
los ddhh. Se crearon asociaciones que reunieron persona-
lidades políticas, sociales y religiosas (Novaro y Palermo, 
2003), tales como la apdh, el medh, Abuelas y Madres de 
Plaza de Mayo, la  Liga Argentina por los Derechos del 
Hombre (ladh), el Servicio de Paz y Justicia (serpaj), la 
asociación Familiares de Desaparecidos y Detenidos por 
Razones Políticas, y el Centro de Estudios Legales y Sociales 



  

116

Daniel Jones, Santiago Luján y Analía Quintáns

(cels), entre otras. De las Iglesias protestantes históricas, 
aunque al inicio no cuestionaron al golpe de Estado –fueron 
“neutrales”, según la muy documentada tesis de Techera 
(1995)–, fue de donde surgieron, transcurridos los meses, 
actores relevantes en la defensa de los ddhh, que denun-
ciaron desapariciones y acompañaron a las víctimas. 

A fines de la década de 1970 comenzó un desgaste de la 
dictadura –por el fracaso de sus políticas económicas y las 
divisiones de la cúpula militar (Quiroga, 2004)–; mismo que 
se reveló en la apertura progresiva de los espacios públicos 
y en más voces disonantes de la sociedad civil (Benítez y 
Mónaco, 2007: 17). La suerte del régimen dictatorial comenzó 
a menguar a partir de dos eventos: la primera huelga 
general y la visita de la Comisión Interamericana de Dere-
chos Humanos de la Organización de Estados Americanos 
(cidh-oea). La huelga general del 27 de abril de 1979, pese 
a estar suspendido este derecho, comenzó una nueva etapa 
de resistencia: se recuperaron progresivamente formas de 
lucha tradicionales de la clase obrera, aun en un contexto 
de profunda desarticulación y represión de la actividad 
sindical (Pozzi, 1988). La visita de la cidh en septiembre 
de 1979 constató las denuncias de persecuciones, desapari-
ciones y asesinatos y difundió en el exterior lo que sucedía 
en Argentina (Kotler, 2006), deslegitimando al régimen 
militar. Terminó de derrumbarlo la derrota en la guerra 
de Malvinas con Gran Bretaña en 1982, iniciándose una 
transición democrática que desembocaría en las elecciones 
presidenciales de 1983, en las que triunfó Raúl Alfonsín.

El debate de la ley de matrimonio igualitario 

Con el retorno de la democracia, se comienza a debatir 
y a aprobar una serie de leyes que amplían derechos fami-
liares, reproductivos y sexuales: desde la patria potestad 
compartida (1985) y el divorcio vincular (1987), hasta las 



117Sociedad      No. 59

De la resistencia a la militancia: las Iglesias evangélicas en la defensa de los derechos 
humanos (1976-1983) y el apoyo al matrimonio igualitario (2010) en Argentina

Sociedad      No. 59

de salud sexual y procreación responsable (2002), educación 
sexual integral (2006) e identidad de género (2012). Una 
de las que suscitó mayores controversias fue la llamada ley 
de matrimonio igualitario (mi), que permite el casamiento 
entre personas del mismo sexo, y que fue sancionada el 15 
de julio de 2010. 

¿Cómo se llegó a esta ley? Desde 2007, las organizaciones 
de la diversidad sexual desplegaron varias estrategias para 
colocar el tema en la agenda política institucional y la arena 
pública: presentación de proyectos de ley en el Parlamento; 
judicialización de las negativas a las parejas del mismo sexo 
a ser casadas para lograr sentencias que declarasen la ley 
de matrimonio vigente inconstitucional por discriminatoria 
(Página 12, noviembre de 2009; febrero de 2010); instalación 
del debate usando los medios de comunicación masivos y las 
consignas de las anuales Marchas del Orgullo lgbt (Clarín, 
noviembre de 2009); trabajo conjunto con organismos esta-
tales, particularmente con el Instituto Nacional contra la 
Xenofobia, la Discriminación y el Racismo (inadi); y alianzas 
con legisladores de distintos partidos (Corrales y Pecheny, 
2010). Gracias a estas acciones, a finales de 2009 comenzaron 
a discutirse en comisiones de la Cámara de Diputados dos 
proyectos de ley para incluir en el Código Civil el matrimonio 
entre personas del mismo sexo (Hiller, 2010: 99).

Los principales opositores fueron los jerarcas de la Iglesia 
católica y los sectores evangélicos conservadores; ambos 
grupos se lanzaron en una verdadera cruzada. Alrededor de 
2500 escuelas católicas hicieron llegar a los padres de unos 
400,000 alumnos la “Declaración ciudadana por la vida y la 
familia”, con la que la Comisión de Laicos del Episcopado 
invitaba a firmar contra el matrimonio entre personas del 
mismo sexo: “Hemos trabajado en conjunto con la Iglesia 
evangélica y organizaciones judías y musulmanas y tuvimos 
una gran respuesta. En total, estimamos que ya superamos 
el medio millón de firmas de personas que se oponen al 



  

118

Daniel Jones, Santiago Luján y Analía Quintáns

matrimonio homosexual”, señaló el titular de la Comisión 
(La Nación, 1 de julio de 2010). Además de impulsar una 
consulta popular y concentraciones de rechazo al proyecto 
en el interior del país, se convocó a una marcha frente al 
Congreso de la Nación, en Buenos Aires, para el día previo al 
tratamiento de la ley en el Senado (ya había sido aprobada 
en Diputados). Fue organizada por una mesa de enlace de 
credos monoteístas del país, con representación de la Iglesia 
católica y un sector evangélico, además de grupos judíos y 
musulmanes (La Nación, 1 de julio de 2010).6 

¿Cómo actuaron las organizaciones de la diversidad 
sexual ante esta movilización religiosa contra el proyecto? 
Según Corrales y Pecheny (2010), la estrategia habitual en 
América Latina para neutralizar la influencia de los grupos 
religiosos conservadores ha sido luchar por un Estado laico y 
por la igualdad ante la ley. Si bien el reclamo de igualdad fue 
clave en la discusión sobre el mi en Argentina, la discusión 
en sí evidenció dos fenómenos novedosos en relación con el 
escenario regional: primero, que los grupos conservadores 
no expresaban la única posición religiosa sobre el tema; y 
segundo, que una parte del activismo de la diversidad sexual 
había trazado alianzas con actores religiosos progresistas 
para impulsar el proyecto de mi, como desarrollamos en lo 
que resta del artículo. 

Activismo y liderazgo protestantes dentro de alianzas 
político-religiosas 

Defensa de los derechos humanos 
Las acciones del protestantismo histórico en defensa de 

los ddhh en Argentina se enmarcan en su creciente parti-
cipación política desde mediados de la década de 1960. Los 

6. A la concentración asistieron “entre unas 50,000 y 60,000” personas, según 
La Nación (14 de julio de 2010); ni Clarín ni Página 12 consignaron cifra alguna. 



119Sociedad      No. 59

De la resistencia a la militancia: las Iglesias evangélicas en la defensa de los derechos 
humanos (1976-1983) y el apoyo al matrimonio igualitario (2010) en Argentina

Sociedad      No. 59

líderes de las Iglesias protestantes paulatinamente abando-
nan la tradicional defensa de su subsistencia como religión 
minoritaria, para comenzar un discurso comprometido 
con los conflictos políticos y sociales del país, proceso que 
Techera (1995: 15-6) llama “argentinización” de las Iglesias 
protestantes. Dentro del polo histórico liberacionista sobre-
sale el Movimiento Estudiantil Cristiano (mec) –vinculado 
ideológicamente con diversas corrientes de izquierda: las 
teorías dependentistas, el tercermundismo y la teología 
de la liberación–, que se ha constituido en una usina de 
figuras evangélicas públicamente destacadas (como el teó-
logo José Míguez Bonino y el académico Mauricio López7) 
(Wynarczyk, 2000). 

Otro antecedente relevante es que las Iglesias protes-
tantes se han involucrado en los procesos ecuménicos, por 
ejemplo, la presencia de Míguez Bonino como observador 
invitado al Concilio Vaticano ii (1962-1965). Este ecume-
nismo se expresó en las tempranas asociaciones de defensa 
de los ddhh de la región. En 1961 se organizó en el Río de la 
Plata la Fraternidad de Reconciliación y Paz, cuyos princi-
pales exponentes fueron el pastor uruguayo Earl Smith, el 
obispo metodista Carlos Gattinoni8 y el laico católico Adolfo 
Pérez Esquivel, ambos argentinos: “Este espacio sirvió de 
base para organizar respuestas adecuadas una década y 

7. José Míguez Bonino (1924-2012) fue pastor metodista, luchador por los derechos 
humanos y teólogo de la liberación de reconocimiento mundial. Contribuyó 
a fundar la apdh; fue electo convencional para la Reforma de la Constitución 
Nacional de 1994; estuvo, junto con el obispo católico Jaime De Nevares, 
presente en la Convención (Página 12, 2 de julio de 2012). Mauricio López fue un 
prestigioso intelectual y profesor de sociología y filosofía, miembro de la Iglesia de 
los Hermanos Libres, secuestrado y desaparecido por la dictadura el 1 de enero 
de 1977, cuando trabajaba con la Iglesia Metodista de Mendoza.
8. Carlos Gattinoni (1907-1989) fue obispo de la iema entre 1969 y 1977. Fue 
fundador de la Asamblea Permanente por los Derechos Humanos (apdh)  y 
formó parte de la comisión de notables que integró la Comisión Nacional sobre 
la Desaparición de Personas (conadep). 



  

120

Daniel Jones, Santiago Luján y Analía Quintáns

media después, cuando la violencia azotaba a la sociedad 
argentina” (Andiñach y Bruno, 2001: 31). 

Iniciada la década de 1970, diversos sectores de la 
sociedad civil estructuraron la resistencia a las dictaduras 
latinoamericanas alrededor de los ddhh, conformándose 
agrupaciones con protagonistas protestantes. En Argentina, 
en octubre de 1973 se creó la caref, inicialmente integrada 
por la iema, la ierp y la ielu. Su creación respondió a una 
iniciativa del cmi ante la llegada al país de refugiados polí-
ticos por los golpes de Estado en Uruguay y Chile en 1973: 

Empezamos a trabajar con uruguayos. Así entré yo, ¿no? un día me 
llamaron, me dijeron: “Mirá, el Consejo Mundial de Iglesias mandó 15 
mil dólares, nada más que 15 mil dólares y, bueno, necesitamos alguien 
acá que lo administre porque es para ayudar a los refugiados, a los 
refugiados uruguayos” (Emilio Monti9, 2011, comunicación personal). 

Porque para nosotros, como Iglesia metodista, la defensa de los 
derechos humanos comienza cuando comienzan a llegar a Argentina 
los refugiados chilenos, escapando de Chile […]. Ese compromiso ya 
comienza para nosotros en 1973, en adelante. Y ese trabajo fue también 
un trabajo ecuménico. Es decir que lo hacían las Iglesias miembro del 
Consejo Mundial de Iglesias en Argentina (Aldo Etchegoyen,10 2011, 
comunicación personal).

La actividad de la caref fue el antecedente fundamental 
para las Iglesias protestantes en la lucha por los ddhh bajo 
la dictadura y empezó a redefinir su identidad:

Por primera vez en su historia estas Iglesias sufrieron amenazas y aten-
tados directos debido a su compromiso socio-político. En este caso 
no se trataba de enfrentamientos con las autoridades, como parte de 

9. Emilio Monti es pastor de la iema y expresidente de la faie (1996-2004).
10. Aldo Etchegoyen: pastor y obispo de la iema (1989-2001) y copresidente de 
la apdh.



121Sociedad      No. 59

De la resistencia a la militancia: las Iglesias evangélicas en la defensa de los derechos 
humanos (1976-1983) y el apoyo al matrimonio igualitario (2010) en Argentina

Sociedad      No. 59

la lucha para mantener la identidad religiosa, sino de los costos que 
implicaba una acción asumida como testimonio desde la fe. A partir 
de este momento se nota un cambio en la identidad ecuménica de las 
Iglesias protestantes. Ya no se reúnen solo en torno a definiciones con-
fesionales o dogmáticas, sino a partir de compromiso activo, desde la 
fe, con las víctimas de violaciones a los ddhh […]. Las Iglesias asumen 
así no solamente una actividad diacónica humanitaria, sino también 
la denuncia política-profética ante las situaciones de injusticia que se 
producen en su contexto (Techera, 1995: 241-2).

En 1974 se creó la Coordinadora Ecuménica de Organi-
zaciones Cristianas (ceoc) (Andiñach y Bruno, 2001: 31), 
cuya mesa directiva estaba compuesta por Adolfo Pérez 
Esquivel, del serpaj, Jorge Pascale, de Cristianos por la 
Liberación, José De Luca, de Acción Popular Ecuménica, y 
Carlos Gattinoni, de Movimiento de Reconciliación, los dos 
últimos son metodistas (Ginzberg, 2003): 

[El obispo] Gattinoni […], su compromiso con la restauración política, 
con la conadep,11 fueron impactos muy grandes, pero también [el] 
mismo Míguez Bonino hablaba ya de todo esto. O sea que hubo una 
serie de líderes con una claridad de meternos en política, no en parti-
dismo […]. El compromiso de la Iglesia metodista en la defensa de los 
derechos humanos y en la creación de organismos fue una decisión, 
digamos así, de nuestra más alta autoridad en el país que es la Asamblea 
General de la Iglesia (Aldo Etchegoyen, 2011, comunicación personal).

A fines de 1975, en vísperas del golpe de Estado en Argen-
tina, líderes protestantes, judíos y católicos conformaron, 
junto a políticos, dirigentes obreros y artistas, la apdh, que 

11. La Comisión Nacional sobre la Desaparición de Personas (conadep) fue 
creada por el gobierno argentino en 1983 con el objetivo de aclarar e investigar 
la desaparición forzada de personas que se produjo en la dictadura militar. Dio 
origen al Informe “Nunca Más”, publicado en septiembre de 1984. Según nuestra 
última consulta (5 de julio de 2013), puede consultarse en la página web de la 
Fundación Acción Pro Derechos Humanos.



  

122

Daniel Jones, Santiago Luján y Analía Quintáns

denunció públicamente las violaciones a los ddhh (Míguez 
Bonino, 1985: 83). Este testimonio ilustra la concepción 
amplia de ecumenismo que orientaba a los protestantes 
involucrados:

Líderes políticos, líderes de otras religiones también, católicos, no 
católicos, grupos sindicales, etcétera… Y es notable que la primera 
reunión de lo que fue el nacimiento de la Asamblea Permanente por los 
Derechos Humanos fue en diciembre de 1975, en la Casa de Nazareth. 
Ahí está el obispo Gattinoni. Es un ecumenismo mucho más grande que 
el ecumenismo de las Iglesias. Es, digamos así, una actitud de compro-
miso macro ecuménico, y pensando en un significado no solamente de 
Iglesias, de cristianos, sino de gente comprometida en la defensa de la 
vida (Aldo Etchegoyen, 2011, comunicación personal).

La apdh –como otros organismos de ddhh– utilizaba edifi-
cios de la iema y el isedet como puntos de reunión (Andi-
ñach y Bruno, 2001: 33), por ser de las pocas instituciones 
que se los prestaban y por tratarse de espacios relativa-
mente seguros frente a la amenaza de represión estatal 
para refugiados y familiares de personas desaparecidas. 
Por ejemplo, la iema prestó un templo para las Jornadas 
Nacionales por los Derechos Humanos, en septiembre de 
1976, organizadas por la apdh (El Estandarte Evangélico, 
1976b: 4, citado en Di Risio, 2011: 112). También ha faci-
litado sus dependencias para que se reúnan regularmente 
las integrantes de Madres de Plaza de Mayo, a quienes 
en 1981 recibió con motivo de su vii Asamblea General 
(El Estandarte Evangélico, 1981d: 8, citado en Di Risio, 
2011: 129), precisamente cuando la Asamblea Plenaria del 
Episcopado católico se había negado a recibirlas, una vez 
más (Novaro y Palermo, 2003: 315). 

El apoyo institucional de la iema asimismo se manifestó 
cuando reprodujo en su publicación oficial, en 1978, una 
nota de la apdh sobre la represión de la dictadura, en la cual 



123Sociedad      No. 59

De la resistencia a la militancia: las Iglesias evangélicas en la defensa de los derechos 
humanos (1976-1983) y el apoyo al matrimonio igualitario (2010) en Argentina

Sociedad      No. 59

se señalaron las mil doscientas desapariciones que habían 
sido denunciadas ante dicho organismo (El Estandarte 
Evangélico, 1978g: 11, citado en Di Risio, 2011: 126-7). Así, 
las Iglesias del protestantismo histórico (particularmente 
la iema) propiciaron el surgimiento y consolidación del 
movimiento de ddhh, e incluso de organismos no religiosos:

En los primeros años de la dictadura fue destacable la actuación de 
muchos pastores evangélicos, abriendo sus iglesias para que pudieran 
reunirse allí quienes querían resistir al terror […]. En un sótano de otra 
iglesia (metodista) se organizó el movimiento que dio origen tanto a 
Madres de Plaza de Mayo como a Familiares de detenidos-desaparecidos 
(Andiñach y Bruno, 2001: 35-6).

En febrero de 1976 se fundó el medh, en la iglesia de 
la Santa Cruz (parroquia católica de la ciudad de Buenos 
Aires), a partir de la ceoc (Di Risio, 2011: 118). Partici-
paron de su creación Iglesias protestantes como la iema, 
la ierp, la ielu, la Iglesia Evangélica de los Discípulos 
de Cristo (idc), la Iglesia Evangélica Valdense del Río de 
la Plata, las Iglesias Reformadas de Argentina (ira), la 
pentecostal Asociación La Iglesia de Dios, junto con las 
diócesis de Quilmes de la Iglesia Católica. Según se lee en 
la página web del medh, a ellas se sumaron posteriormente 
las diócesis de Viedma y Neuquén.

Cuando se produjo el golpe de Estado, en un primer 
momento estas Iglesias contactaron a las máximas autorida-
des militares para manifestar su preocupación por la violen-
cia desatada y las detenciones clandestinas. Por ejemplo, a 
través de una carta al presidente impuesto por la dictadura, 
Jorge Rafael Videla, la cual fue firmada por un conjunto de 
instituciones protestantes históricas (ierp, idc, faie, ira e 
iema: 1976, citado en Di Risio, 2011: 111) y de una reunión 
en la que participaron un grupo de religiosos, entre ellos el 
presidente de la faie: “Se presentó al general Videla la inquie-



  

124

Daniel Jones, Santiago Luján y Analía Quintáns

tud por el elevado número de presos sin proceso ni precisa 
confirmación, que existe en estos momentos, como también 
por la falta de información a los parientes de los detenidos, 
que se hayan sin saber dónde se encuentran” (El Estandarte 
Evangélico, 1976c: 1, citado en Di Risio, 2011: 114). 

En ese contexto represivo, tanto el Sínodo de la ierp como 
la Asamblea General de iema –sus principales instancias 
de gobierno– se pronunciaron “a favor de la vida”: “todo lo 
que se opone a la vida (de plantas, animales, hombres, etc.) 
está contra un correcto funcionamiento de lo que conocemos 
como creación divina” (El Estandarte Evangélico, 1977f: 2); 
“sí, Señor de la vida: vida es la que tus hijos argentinos 
reclamamos hoy. Que realmente seas Tú el único Señor 
de la vida y de la muerte. El único con derecho a decidir 
sobre ellas. Te pedimos que nos des valor para defen-
der la vida” (El Estandarte Evangélico, 1977d: 8) (ambos 
fragmentos citados en Di Risio, 2011: 125). Como apunta 
Di Risio (2011: 125): 

En las declaraciones de los organismos histórico-liberales protestan-
tes se irá definiendo una específica forma de vinculación entre poder 
religioso y poder político respecto de las violaciones a los derechos 
humanos[,] que consistirá en explicitar una situación objetiva (secuestro 
y desaparición), y delegar la responsabilidad al gobierno, aunque en 
un estilo no directamente confrontativo. 

Este “estilo no directamente confrontativo” se explica 
porque en una primera etapa las Iglesias protestantes 
históricas “no tuvieron una postura de rechazo pleno al 
golpe militar” (Techera, 1995: 261). Sin embargo, apoyaron 
temprana y decididamente las acciones a favor de los ddhh. 
En sus congregaciones y mediante la caref, la apdh y el 
medh, ayudaron material, legal, psicológica y pastoralmente 
a los presos y los refugiados políticos, y a los familiares de 
presos y desaparecidos. A diferencia de lo sucedido en Chile 



125Sociedad      No. 59

De la resistencia a la militancia: las Iglesias evangélicas en la defensa de los derechos 
humanos (1976-1983) y el apoyo al matrimonio igualitario (2010) en Argentina

Sociedad      No. 59

y Brasil –donde la Iglesia católica encabezó la denuncia de 
las dictaduras en esos años (Mainwaring, 1986; Peñaloza 
Palma, 2011)–, en Argentina fueron las Iglesias protestan-
tes históricas las que asumieron la conducción del espacio 
ecuménico e interreligioso, al ser las únicas instituciones 
religiosas que –como tales– se posicionaron públicamente 
en la defensa de los ddhh. Lo anterior marca una diferen-
cia fundamental con el catolicismo,12 puesto que, si bien 
algunos de sus feligreses tuvieron un papel destacado,13 lo 
llevaron a cabo a título personal y no como representantes 
avalados por la jerarquía de la Iglesia católica, la cual apoyó 
la dictadura.14 Pero los esfuerzos de los líderes protestantes 
para coordinar acciones fueron infructuosos: se reunieron 
representantes de su Consejo Consultivo de Iglesias (coco) 
con los de la Conferencia Episcopal Argentina (cea) el 17 
de julio de 1979, sin que se haya logrado la colaboración de 
esta (Techera, 1995: 326).15 

12. También respecto al judaísmo argentino: “Salvo casos excepcionales como [el 
rabino Marshall] Meyer, [el rabino Roberto] Graetz y la formación por parte de 
algunos individuos del Movimiento Judío por los Derechos Humanos, la dirigencia 
judía estuvo lejos de desempeñar una defensa activa de sus miembros perseguidos 
por la dictadura y de las masivas violaciones a los derechos humanos”, según el 
rabino Daniel Goldman de la comunidad Bet-El (Clarín, marzo de 2008).
13. Como el laico Pérez Esquivel y los obispos Novak, de Nevares y Hesayne. 
14. “No puede decirse que algunos obispos, o en algunas oportunidades, también 
las autoridades del episcopado y el nuncio, no hayan hecho llegar a la Junta Militar 
vibrantes protestas […]. No obstante, sigue vigente la impresión de que todo ello 
fue insuficiente en proporción a las dimensiones y los rasgos inhumanos de la 
represión militar. Quizás, una denuncia clara, fuerte y pública de la Iglesia católica 
habría podido inducir al gobierno, cuya legitimidad derivaba, en gran parte, de 
su reivindicación del papel protector de la ‘nación católica’, a respetar en mayor 
medida las vidas humanas. Y, sin embargo, esa denuncia nunca fue pronunciada en 
tales términos” (Di Stefano y Zanatta, 2000: 546).
15. Como observa la investigación pionera de Mignone (1999: 186): “Las Fuerzas 
Armadas llevaron adelante una política muy elaborada con respecto a la Iglesia 
católica, por la complejidad de los objetivos fijados. De acuerdo con sus parámetros 
ideológicos, la dictadura quería destruir los sectores posconciliares de la Iglesia. 
Para esta finalidad no escatimó medios, utilizando el terror, la tortura y el crimen. Al 
mismo tiempo necesitaba evitar conflictos con el episcopado y trataba de utilizar 
a su favor la estructura eclesiástica. De esta manera, la Iglesia católica argentina 
sufrió un verdadero martirologio, negado por sus máximas autoridades”.



  

126

Daniel Jones, Santiago Luján y Analía Quintáns

De acuerdo con Míguez Bonino (1985: 85), “la militancia 
anti-militar de sectores del protestantismo tuvo su precio: 
desaparecidos, muertos, exiliados en una proporción relativa-
mente alta”, considerando la cantidad de miembros de estas 
Iglesias. La acción represiva estatal también se dirigió contra 
sus edificios y las actividades allí desarrolladas: el 6 de sep-
tiembre de 1975 estalló una bomba en la Iglesia Metodista 
de Mendoza, sede del Comité Ecuménico de Acción Social 
–de labor con los refugiados chilenos– y residencia del 
pastor Federico Pagura (Di Risio, 2011: 103). Otro ejemplo 
de la represión está en el allanamiento de la Primera Iglesia 
Metodista de Rosario el 4 de octubre de 1976; lugar donde 
funcionaba la Comisión Coordinadora del Alto Comisionado 
de las Naciones Unidas para los Refugiados (acnur) (Andi-
ñach y Bruno, 2001: 36); también en el incendio, mediante 
el uso de tres bombas, de la biblioteca del isedet el 22 de 
noviembre de 1980, por ser el lugar donde se realizaría una 
reunión de organismos de ddhh (Di Risio, 2011: 106). El 
hecho de que la represión recayera no solo en los miembros 
de estas Iglesias, sino también en sus edificios, ilustra la 
importancia adquirida por el protestantismo histórico en 
la denuncia del régimen militar. 

Apoyo al matrimonio igualitario 
Esta articulación entre las Iglesias protestantes históri-

cas con aliados religiosos y no religiosos se construyó nue-
vamente en la discusión sobre el matrimonio igualitario en 
2010 mediante declaraciones institucionales, intervenciones 
en la discusión parlamentaria y actos públicos en apoyo 
al proyecto de ley. Con el antecedente de que dos Iglesias 
protestantes históricas se habían pronunciado a favor de la 
ley de Unión Civil de la Ciudad de Buenos Aires, que incluía 
a las parejas del mismo sexo (ielu, 2003; ierp, 2003), la 
Secretaría de Diversidad Religiosa de la Federación Argen-



127Sociedad      No. 59

De la resistencia a la militancia: las Iglesias evangélicas en la defensa de los derechos 
humanos (1976-1983) y el apoyo al matrimonio igualitario (2010) en Argentina

Sociedad      No. 59

tina de Lesbianas, Gays, Bisexuales y Trans (falgbt)16 se 
acercó a grupos religiosos para lograr pronunciamientos 
favorables al proyecto de matrimonio.

Ya con media sanción (en Diputados), el 16 de mayo de 
2010 se dio a conocer una carta del Obispo de la iema, la 
cual, si bien aclara que “nuestra Iglesia no ha asumido hasta 
el momento una posición sobre el tema”, se diferencia de 
la mayoría de las instituciones religiosas que habían hecho 
público su total rechazo al mi: 

1. La Iglesia metodista ha afirmado que es nuestro deber trabajar por 
lograr una comunidad donde todo ser humano tenga acceso a las 
condiciones que posibiliten una vida verdaderamente humana. […] 2. 
Por ello nuestra comprensión de lo que afecte a la vida humana estará 
signada por el respeto y la preservación de la dignidad de todos los 
seres humanos. 3. Afirmamos que un Estado democrático y pluralista 
debe estar abierto a escuchar las voces de todos y a decidir con libertad. 
[…] 6. La reconsideración de la Ley de Matrimonio nos desafía como 
cristianos a escuchar y comprender antes que juzgar y condenar. Por eso 
no [nos] adherimos como Iglesia a ninguna campaña secular o religiosa 
que refuerce actitudes discriminatorias. […] 8. Esta nueva realidad legal 
que se nos presenta nos desafía como Iglesia de Cristo a buscar un 
diálogo sincero, respetuoso, inspirado en la Palabra de Dios y guiado 
por el poder del Espíritu Santo. Somos desafiados permanentemente a 
través de la evangelización a crear congregaciones amorosas, receptivas 
y hospitalarias (iema, 2010).

El 31 de mayo se difundió una declaración a favor de la san-
ción de la ley, en voz de los presidentes de la ierp y la ielu:

16. La falgbt se creó en 2006 ante la necesidad de un nuevo ámbito nacional de 
articulación de los diferentes grupos de lesbianas, gays, bisexuales y trans –según se 
lee en la página web de la falgbt (consultada el 24 de enero de 2014–, y condujo 
políticamente la demanda por el matrimonio igualitario en Argentina.



  

128

Daniel Jones, Santiago Luján y Analía Quintáns

1. […] Quienes hacen de la orientación sexual de una persona un cri-
terio condicionante de su relación con Dios, por ejemplo, excluyendo 
a los homosexuales –por su condición de tales– del amor y de la gracia 
de Dios, incurren en un grave error. […] 3. El contrato matrimonial es 
una institución exclusivamente de orden civil, sujeta desde sus inicios a 
cambios y transformaciones a partir de la situación histórica y específica 
de las sociedades en que se desarrolló. […] 4. Reconocemos al Estado 
su legítima potestad de legislar con la finalidad de asegurar la igualdad 
de derechos y deberes de todos los ciudadanos, en vistas a afianzar 
una convivencia basada en la justicia y la paz. En ese sentido valoramos 
positivamente toda iniciativa tendiente a reparar situaciones de injusticia 
y discriminación sufridas por minorías en nuestra sociedad. […] Este es 
el caso del proyecto de ley que está en tratamiento en el parlamento 
argentino sobre la institución del matrimonio entre personas de un 
mismo sexo (ierp-ielu, 2010).

 Durante el debate templos metodistas sirvieron como espa-
cios de enlace entre representantes evangélicos y voceros 
del movimiento de la diversidad sexual, así como en la 
dictadura fueron una base para el movimiento de ddhh. Es 
decir que una de las formas de apoyo de estas Iglesias en 
ambos procesos fue el préstamo de sus instalaciones para 
reuniones de –y con– movimientos sociales por la defensa 
o la ampliación de derechos. El 29 de mayo de 2010, en 
la iglesia metodista del barrio de Flores (de la ciudad de 
Buenos Aires) hubo un discreto encuentro de conocimiento 
mutuo y diálogo entre la dirigencia de la falgbt y la de 
varias Iglesias protestantes (Roberto González,17 2011, 
comunicación personal). Días después, el 16 de junio se llevó 
a cabo un acto público interreligioso en el mismo templo, 
donde las autoridades de la iema, la ierp y la ielu, junto 
con los portavoces de otras Iglesias protestantes históricas 
y religiosos de diferentes cultos, se pronunciaron a favor de 

17. Roberto González es secretario de diversidad religiosa de la falgbt.



129Sociedad      No. 59

De la resistencia a la militancia: las Iglesias evangélicas en la defensa de los derechos 
humanos (1976-1983) y el apoyo al matrimonio igualitario (2010) en Argentina

Sociedad      No. 59

la ley (Pulso Cristiano, junio de 2010; Prensa Ecuménica, 
junio de 2010).18 

Pero el apoyo también se mostró por otros medios. Por 
ejemplo, los líderes protestantes participaron del spot publi-
citario “La fe dice sí a la igualdad”;19 y los representantes 
de la iema y la ielu intentaron pronunciarse dentro de 
la Comisión de Legislación General del Senado el 28 de 
junio, aunque no lo consiguieron porque se los impidió su 
presidenta, la senadora Liliana Negre de Alonso, del Opus 
Dei (Página 12, 1 de julio de 2010). Tanto la manifestación 
como el spot conformaron instancias interreligiosas que 
favorecieron esta demanda, influyendo en la opinión pública 
y en los legisladores. 

Desde el catolicismo las voces más significativas en apoyo 
al proyecto provinieron de dos grupos de sacerdotes disiden-
tes, en relación con la jerarquía institucional.20 Del judaísmo 

18. En el evento participaron referentes de las Iglesias protestantes Valdense, 
Menonita de Buenos Aires, Luterana Dinamarquesa, Reformadas de Argentina, 
así como del judaísmo lo hizo el rabino Goldman y la rabina Chemen, de la 
Comunidad Bet-El, y los cultos africanistas y otras agrupaciones, como el Centro 
Nueva Tierra y Espacio Ecuménico, entre quienes figuraron tanto laicos como 
hermanas y presbíteros católicos. 
19. El spot está disponible en: http://www.youtube.com/watch?v=hK2ns7TmImc
20. El Grupo Sacerdotal Enrique Angelelli de Córdoba –un movimiento 
tercermundista con trabajo en los sectores más pobres y excluidos de la 
población– publicó en mayo del 2010 el documento “Aporte al debate sobre 
modificaciones a la ley de matrimonio civil” (Grupo Angelelli, 2010) escrito por 
el sacerdote Nicolás Alessio, lo que le acarreó un juicio canónico en el que el 
Tribunal Interdiocesano de Córdoba le prohibió ejercer el sacerdocio y le ordenó 
dejar la casa parroquial (La Nación, marzo de 2011). El otro grupo de sacerdotes, 
que publicó “Preguntas que nos surgen en la situación actual” (Presbítero Blanco 
et ál., 2010), pertenece a la Diócesis de Quilmes (Provincia de Buenos Aires), 
influenciada por su primer obispo, Jorge Novak, quien denunció las violaciones a 
los ddhh por la dictadura (1976-1983) y dio a la diócesis una impronta de inclusión 
de sectores marginados. Este pluralismo dentro del catolicismo operó “en forma 
de disidencia religiosa y política, […] ya que contradicen el magisterio de la IC al 
proponer una interpretación opuesta a la de la jerarquía, apelando a argumentos 
del Evangelio o la tradición católica para justificar su apoyo al matrimonio para 
las parejas del mismo sexo; disienten políticamente al desconocer la autoridad de 
la jerarquía eclesial para definir el posicionamiento católico en el debate público” 
(Jones y Vaggione, 2012: 532).



  

130

Daniel Jones, Santiago Luján y Analía Quintáns

únicamente dos rabinos lo apoyaron públicamente.21 O sea 
que no hubo en estas tradiciones religiosas ninguna insti-
tución (sea diócesis o comunidad) que se pronunciase por 
la aprobación del matrimonio igualitario: solo lo hicieron 
grupos o referentes aislados. En el mundo evangélico, en 
cambio, hubo una pluralidad de posiciones institucionales 
oficiales, tanto a favor como en contra del proyecto, porque, 
a diferencia del catolicismo, “la tradición de disidencia de 
la ética puritana siempre implicó la existencia de distintas 
visiones del mundo, verificadas en la fragmentación de las 
denominaciones” (Paiva, 2003: 218). 

Tal como en la defensa de los ddhh durante la dictadura, 
observamos un liderazgo protestante del espacio interreli-
gioso favorable a esta causa. Por un lado, de los actores reli-
giosos que apoyaron el derecho al matrimonio de las parejas 
homosexuales –las únicas organizaciones eclesiales que se 
pronunciaron como tales fueron las protestantes históricas 
(ierp, ielu y iema)–. Por otro lado, este liderazgo protes-
tante del espacio religioso progresista fue reconocido por el 
movimiento de la diversidad sexual cuando convocó –dentro 
del espectro religioso– exclusivamente a su dirigencia a una 
primera reunión para pedir apoyo político. Un liderazgo que 
fue revalidado por dichas Iglesias, al facilitar sus templos 
para actos públicos vinculados a la ley y al enviar represen-

21. Se pronunciaron por la aprobación del proyecto dos rabinos de la comunidad 
Bet-El, del movimiento conservador del judaísmo argentino: Daniel Goldman lo 
hizo en la Comisión de Legislación General del Senado el 28 de junio de 2010, 
y Silvina Chemen en el acto interreligioso llevado a cabo el 16 de junio de 2010, 
y el spot “La fe dice sí a la igualdad”. La legitimación de su postura pasó “por 
reivindicar una tradición de lucha por los derechos de los gays enmarcado en una 
lucha más general por los derechos humanos” (Setton y Lerner, 2012), que tuvo 
como antecedente al rabino Marshall Meyer frente a la dictadura (1976-1983). 
Que la principal institución comunitaria judía en Argentina (la Asociación Mutual 
Israelita Argentina, bajo una conducción de la línea ortodoxa) fuese contraria a 
la ley no impidió que la figura de Goldman se proyectara como defensora de su 
aprobación (Setton, 2010).



131Sociedad      No. 59

De la resistencia a la militancia: las Iglesias evangélicas en la defensa de los derechos 
humanos (1976-1983) y el apoyo al matrimonio igualitario (2010) en Argentina

Sociedad      No. 59

tantes a la sesión de la Comisión de Legislación General, 
para pronunciarse a favor del proyecto. 

Aprobada la ley de mi, su intervención en el debate les 
fue reconocida por el movimiento de la diversidad sexual y 
agencias estatales. El 16 de diciembre de 2010, la Secreta-
ría de Diversidad Religiosa de la falgbt organizó un culto 
de acción de gracias para los miembros y las autoridades 
de las Iglesias protestantes históricas. En él les pidieron 
su apoyo para el proyecto de ley de Identidad de Género 
(Centro Cristiano de la Comunidad glttb, 2011). El 8 de 
septiembre de 2011 se hizo un acto en conmemoración por 
los 175 años del metodismo en Argentina. Fue convocado 
por la Secretaría de Culto de la Nación, en el Palacio San 
Martín del Ministerio de Relaciones Exteriores y Culto, con 
autoridades nacionales, representantes de diversas confe-
siones (Pulso Cristiano, septiembre de 2011) y referentes 
del movimiento de ddhh. El acto reconoció a la iema por 
sus intervenciones en la vida pública del país. Con un video 
conmemorativo se rindió homenaje al destacado lugar que 
ha ocupado en la defensa de los ddhh durante la dictadura 
y en apoyo a la ley de mi. El Estado volvió a reconocer a 
esta Iglesia al convocar en mayo de 2012 a Frank De Nully 
Brown y Daniel Favaro (obispo y pastor de la iema, respec-
tivamente) para formar parte del Proyecto de Diversidad 
Religiosa y Creencias (inadi, 2012).

Recapitulación y conclusiones

El objetivo de este artículo fue reconstruir analítica-
mente posiciones y modalidades de participación políticas 
(no partidarias) de actores religiosos, las cuales han sido 
poco abordadas en los estudios sobre religión y política en 
Argentina. Para ello comparamos dos procesos en los que 
intervinieron líderes y organizaciones religiosas: la defensa 
de los ddhh frente a las violaciones perpetradas por el 



  

132

Daniel Jones, Santiago Luján y Analía Quintáns

Estado en la dictadura militar de 1976 a 1983, y el apoyo a 
la sanción de la ley de matrimonio igualitario (mi) en 2010. 
Nos concentramos en las Iglesias protestantes históricas, 
porque estas asumieron en ambos procesos un posiciona-
miento político minoritario dentro del campo religioso en 
Argentina –alternativo al del actor religioso mayoritario 
y políticamente más poderoso (la Iglesia católica)– y ejer-
cieron un liderazgo del espacio ecuménico e interreligioso 
que los favoreció.

La actuación de las Iglesias protestantes históricas en 
ambos procesos compartió dos rasgos –estrechamente 
vinculados entre sí–. En primer lugar, hubo un posiciona-
miento eclesial oficial a favor a dichas causas, el cual se 
mostró a través de los pronunciamientos públicos y de las 
actividades de los órganos de conducción de estas Iglesias o 
de sus líderes; todos gozaron de amplia cobertura por parte 
de sus publicaciones oficiales. En segundo lugar, en ambos 
casos estas Iglesias protestantes construyeron alianzas con 
otros actores religiosos y no religiosos, para intervenir en 
la defensa o en la promoción de los derechos de los grupos 
perseguidos o marginados políticamente por el Estado, lo 
cual evidencia que ejercieron un liderazgo del espacio ecu-
ménico e interreligioso que benefició a estas causas. 

Desde la década de 1970 los referentes e instituciones del 
protestantismo histórico se articularon políticamente con 
las figuras de otros credos (principalmente, laicos y sacerdo-
tes católicos) y líderes políticos y sindicales, con el propósito 
de conformar un movimiento de defensa de los ddhh que 
hiciera frente a las violaciones de la represión dictatorial. 
Este involucramiento fue reconocido institucionalmente tan 
pronto fue restaurada la democracia en 1983, con la decisión 
del Presidente Raúl Alfonsín de nombrar al obispo emérito 
de la iema, Carlos Gattinoni, como miembro de la comisión 
de notables de la conadep (junto con el obispo católico 



133Sociedad      No. 59

De la resistencia a la militancia: las Iglesias evangélicas en la defensa de los derechos 
humanos (1976-1983) y el apoyo al matrimonio igualitario (2010) en Argentina

Sociedad      No. 59

Jaime de Nevares y el rabino judío Marshall Meyer).22 De 
manera que la posición pública que asumieron las institu-
ciones del protestantismo histórico durante la dictadura y 
la transición a la democracia (en los organismos de ddhh) 
las fue llevando a que ser considerados como los referentes 
–o los aliados potenciales– de los reclamos por los derechos 
de grupos perseguidos o marginados políticamente (vistos 
así por los restantes actores del campo religioso y por una 
parte de la dirigencia política y los movimientos sociales). 

Posteriormente, la alianza política de las Iglesias protes-
tantes históricas con otros actores religiosos y no religiosos 
para defender una causa común surgió una vez más en 
la discusión sobre el matrimonio igualitario en 2010. La 
imagen progresista de dichas Iglesias (obtenida gracias a su 
defensa de los ddhh) parece haber influido en la decisión del 
movimiento de la diversidad sexual cuando les propusieron 
ser sus aliados en su demanda (una propuesta impensable 
para otras instituciones del campo religioso argentino). A 
su vez, el compromiso público de las Iglesias protestantes 
históricas, en relación a esta ley, supuso, en la percepción 
de sus líderes, un mayor acercamiento a los actores de la 
sociedad civil y al Estado, porque se derribaron así los pre-
juicios respecto a lo políticamente esperable de sus Iglesias 
en los debates sobre sexualidad, familia y derechos (Alan 
Eldrid,23 2011, comunicación personal). 

22. Con la conadep fue la primera vez que se convocó a figuras de Iglesias no 
católicas a ser parte de una Comisión creada por el Poder Ejecutivo Nacional 
(Andiñach y Bruno, 2001: 51). Como señalaba un intelectual protestante en 1985: 
“La militancia anti-militar de sectores del protestantismo argentino […] tuvo su 
reconocimiento. En un país como la Argentina, donde el peso de la Iglesia Católica 
mantuvo al protestantismo efectivamente ausente de la función pública, han sido 
incorporados ahora numerosos protestantes en el campo educacional, de salud, 
de política indígena, de las comisiones investigadoras, incluso de la cancillería. El 
servicio prestado es reconocido públicamente y su opinión es frecuentemente 
requerida por los medios de difusión” (Míguez Bonino, 1985: 85).
23. Alan Eldrid es pastor y ha sido presidente de la ielu (2004-2011).



  

134

Daniel Jones, Santiago Luján y Analía Quintáns

El reconocimiento de parte de los movimientos sociales 
y las agencias estatales ha ayudado a visibilizar a estas 
instituciones eclesiales en el espacio público y a legitimar 
sus intervenciones político-religiosas. Sin sobredimensionar 
la influencia política de las Iglesias protestantes históricas 
en Argentina, consideramos pertinente subrayar su rol en 
los procesos descriptos, pues en las últimas décadas se han 
ido posicionando como voces autorizadas dentro del espectro 
político pro derechos. Por todo lo anterior, su lugar debe ser 
considerado, analítica y políticamente, a la hora de pensar 
en alianzas en los debates sobre ampliación de derechos, 
como la legalización del aborto en Argentina. 

Fecha de recepción: 17 de julio de 2013 
Fecha de aceptación: 28 de marzo de 2014

Algranti, J., 2010, Política y Religión en los márgenes. Nuevas 
formas de participación social de las mega-iglesias evan-
gélicas en la Argentina, Ediciones Ciccus, Buenos Aires.

Andiñach, P. y Bruno, D., 2001, Iglesias Evangélicas y derechos 
humanos en la Argentina (1976-1998), La Aurora, Buenos 
Aires. 

Ansaldi, W. (2006): “El silencio es salud. La dictadura contra 
la política”, en C. Tcach y H. Quiroga (eds.), La política 
en tiempos de dictadura y democracia, Homo Sapiens 
Ediciones, Rosario, pp. 97-121. 

Benítez, D. y C. Mónaco, 2007, “La dictadura militar, 1976-
1983”, en Kessler, G. y Luzzi, M. (comps.), Problemas 
socioeconómicos contemporáneos, Universidad Nacional 
General Sarmiento, Buenos Aires, pp. 151-174. 

Bianchi, S., 2004, Historia de las religiones en la Argentina: Las 
minorías religiosas, Sudamericana, Buenos Aires.

Carbonelli, M., 2011, Mediaciones con lo político.  Análisis de 
la participación de actores evangélicos en partidos políticos 

Bibliografía



135Sociedad      No. 59

De la resistencia a la militancia: las Iglesias evangélicas en la defensa de los derechos 
humanos (1976-1983) y el apoyo al matrimonio igualitario (2010) en Argentina

Sociedad      No. 59

en el amba (tesis para optar por el título de Magister en 
Ciencia Política), Universidad Nacional de San Martín, 
Buenos Aires. 

__________, 2012, Apuestas representativas y estrategias 
políticas: los Evangélicos y la esfera partidaria en el amba. 
2001-2011 (tesis para optar por el título de Doctor 
en Ciencias Sociales), Universidad de Buenos Aires, 
Buenos Aires. 

Corrales, J. y M. Pecheny, 2010, “Six Reasons Why Argentina 
Legalized Gay Marriage First”, Quarterly Americas, en 
línea: http://americasquarterly.org/node/1753

Deiros, P., 1982, Historia del cristianismo en América Latina, 
Fraternidad Teológica Latinoamericana, Texas.

Di Risio, M., 2011, “En el Cielo como en la Tierra”. Las iglesias 
protestantes y la última dictadura militar argentina (tesis 
para optar por el título de Magister en Ciencias Socia-
les), Universidad de Buenos Aires, Buenos Aires.

Di Stefano, R. y L. Zanatta, 2000, Historia de la Iglesia Argentina. 
Desde la conquista hasta fines del siglo xx, Mondadori, 
Buenos Aires.

Donatello, L., 2008, “Sobre algunos conceptos para compren-
der las relaciones entre religión y guerrilla en la Argen-
tina de los ‘60 y ‘70”, Nuevo Mundo, Mundos Nuevos, en 
línea:  http://nuevomundo.revues.org/index38972.html 

Dri, R., 1987, Teología y Dominación, Biblos, Buenos Aires.
Esquivel, J. C., 2000, “Iglesia Católica, política y sociedad: un 

estudio de las relaciones entre la elite eclesiástica argen-
tina, el Estado y la sociedad en perspectiva histórica”, 
Informe final del concurso: Democracia, derechos sociales 
y equidad; y Estado, política y conflictos sociales. Buenos 
Aires: Programa Regional de Becas clacso en línea: http://
biblioteca.clacso.edu.ar/subida/uploads/FTP-test/clacso/
becas/uploads/20110112035544/esquivel.pdf

Felitti, K., 2011, “Estrategias de comunicación del acti-
vismo católico conservador frente al aborto y el 

Bibliografía



  

136

Daniel Jones, Santiago Luján y Analía Quintáns

matrimonio igualitario en la Argentina”, Sociedad y 
Religión. Sociología, Antropología e Historia de la Religión 
en el Cono Sur, vol.21, núm. 34-35, pp. 92-122.

Forni, F., F. Mallimaci y L. Cárdenas (coords.), 2003, Guía de la 
diversidad religiosa de Buenos Aires, Biblos, Buenos Aires.

Ginzberg, V., 2003,  “Movimiento Ecuménico por los derechos 
Humanos”, Historia de los Organismos de Derechos Huma-
nos - 25 años de Resistencia, en línea: http://www.comi-
sionporlamemoria.org/investigacionyense%C3%B1anza/
materiales/dossiersddhh/dossier5Movimiento_
ecum%C3%83%C5%A1nico_por_los_ddhh.pdf

Hiller, R., 2010,  “Matrimonio igualitario y espacio público en 
Argentina” en L. Clérico y M. Aldao (coords.), Matrimo-
nio igualitario en la Argentina: perspectivas sociales, políticas 
y jurídicas, Eudeba, Buenos Aires, pp. 85-130. 

Jones, D., A. Azparren y L. Polischuk, 2010, “Evangélicos, 
sexualidad y política: las instituciones evangélicas en los 
debates públicos sobre Unión Civil y Educación Sexual 
en la Ciudad Autónoma de Buenos Aires (2003-2004)”, 
en J. Vaggione (comp.), El activismo religioso conservador 
en Latinoamérica, Ferreyra Editor, Córdoba, pp. 193-248.

Jones, D. y M. Carbonelli, 2012, “Evangélicos, política y sexua-
lidad: actores y lógicas en los debates sobre derechos 
sexuales y reproductivos”, en iv Jornadas de Estudios 
Políticos: ¿Qué democracia para el siglo xxi? Actores, con-
flictos y expectativas, Universidad Nacional de General 
Sarmiento, Buenos Aires.

Jones, D. y S. Cunial, 2012, “Derrota parlamentaria y repo-
sicionamiento político de actores religiosos: el rechazo 
de la Federación de la Alianza Cristiana de Iglesias Evan-
gélicas de la República Argentina a la ley de matrimonio 
igualitario”, Sociedad y Religión. Sociología, Antropología e 
Historia de la Religión en el Cono Sur, vol. XXII, núm. 37, 
pp. 85-122.

Bibliografía



137Sociedad      No. 59

De la resistencia a la militancia: las Iglesias evangélicas en la defensa de los derechos 
humanos (1976-1983) y el apoyo al matrimonio igualitario (2010) en Argentina

Sociedad      No. 59

Jones, D. y J. Vaggione, 2012, “Los vínculos entre religión 
y política a la luz del debate sobre matrimonio para 
parejas del mismo sexo en Argentina”, Civitas, vol. 12, 
núm. 3, pp. 522-537.

Jones, D., A. Azparren y S. Cunial, 2013, “Derechos reproduc-
tivos y actores religiosos: los evangélicos frente al debate 
sobre la despenalización del aborto en la Argentina 
contemporánea (1994-2011)”, Espacio Abierto. Cuaderno 
Venezolano de Sociología, vol. 22, núm. 1, pp. 110-133.

Kotler, R., 2006, “Los Movimientos Sociales: Formas de resis-
tencia a la dictadura. Madres de Detenidos – Desapare-
cidos de Tucumán”, Imago Mundi, Facultad de Filosofía y 
Letras de la Universidad de Buenos Aires, Buenos Aires.

Mainwaring, S., 1986, The Catholic Church and Politics in Brazil, 
1916-1985, Stanford University Press, Stanford. 

Mallimaci, F., 2006, “La dictadura argentina: terrorismo de 
estado e imaginario de la muerte”, en F. Moreno (coord.), 
La memoria de la dictadura. ‘Nocturno de Chile’, Roberto 
Bolaño. ‘Interrupciones’, Juan Gelman, Ellipses Edition, París, 
pp. 175-186.

Mallimaci, F. y V. Giménez Béliveau, 2007,  “Creencia e 
increencia en el Cono Sur de América. Entre la religio-
sidad difusa, la pluralización del campo religioso y las 
relaciones con lo público y lo político”, Revista Argentina 
de Sociología, 9, pp. 44-63.

Mallimaci, F., J. C. Esquivel y M. G. Irrazábal, 2008, Primera 
encuesta nacional sobre Creencias y Actitudes religiosas 
(informe de investigación), en línea: www.ceil-piette.gob.
ar/areasinv/religion/relproy/encuesta1.pdf

Marostica, M., 1997, Pentecostal and politics; the creation of the 
Evangelical Christian Movement in Argentina, 1983-1993 
(tesis para optar por el título de Doctor en Ciencia 
Política), University of California, Berkeley.

Bibliografía



  

138

Daniel Jones, Santiago Luján y Analía Quintáns

Mignone, E., 1999, Iglesia y Dictadura, La Página, Buenos 
Aires.

Míguez Bonino, J., 1985, “Presencia y ausencia protestante en 
la Argentina del proceso militar 1976-1983”, Cristianismo 
y Sociedad, vol. 83, pp. 81-85. 

Míguez Bonino, J., 1995, Rostros del protestantismo latinoame-
ricano, Nueva Creación, Buenos Aires.

Novaro, M. y V. Palermo, 2003, La dictadura militar 1976-1983. 
Del golpe de estado a la restauración democrática, Paidós, 
Buenos Aires.

Paiva,  A., 2003, Católico, protestante, cidadão: uma comparação 
entre Brasil e Estados Unidos, Editora UFMG/Iuperj, Belo 
Horizonte/Río de Janeiro.

Peñaloza Palma, C., 2011, Memorias de la vida y la muerte. De 
la represión a la justicia en Chile, 1973-2010 (tesis para 
optar por el título de Doctora en Historia), Universitat 
de Barcelona, Barcelona. 

Pew Research Centre, 2012, The global religious landscape. A 
report on the size and distribution of the world’s major reli-
gious groups as of 2010, en línea: http://www.pewforum.
org/files/2014/01/global-religion-full.pdf 

Pozzi, P., 1988, Oposición obrera a la dictadura (1976-1982), 
Contrapunto, Buenos Aires.

Pucciarelli, A., 2004, “La patria contratista”, en A. Pucciarelli 
(ed.), Empresarios, tecnócratas y militares. La trama corpo-
rativa de la última dictadura, Siglo xxi Editores, Buenos 
Aires, pp. 99-172.

Quiroga, H., 2004, El tiempo del “proceso”. Conflictos y 
coincidencias entre civiles y militares 1976-1983, Homo 
Sapiens Ediciones/Editorial Fundación Ross, Rosario.

Roldán, A. F., 1996, “ Comprensión de la realidad social 
en el discurso teológico de los hermanos libres en la 
Argentina (1882-1955)”, Cuadernos de Teología, vol .15, 
núm. 01-02, pp. 23-53.

Bibliografía



139Sociedad      No. 59

De la resistencia a la militancia: las Iglesias evangélicas en la defensa de los derechos 
humanos (1976-1983) y el apoyo al matrimonio igualitario (2010) en Argentina

Sociedad      No. 59

Semán, P., 2000, “El Pentecostalismo y la religiosidad de 
los sectores populares” en M. Svampa (comp.), Desde 
Abajo. La transformación de las identidades sociales, Biblos/
Universidad Nacional General Sarmiento, Buenos Aires, 
pp. 155-180.

Setton, D., 2010, “Matrimonio igualitario, homosexualidad y 
diversidad judía”, VI Jornadas Ciencias Sociales y Religión. 
Religión, sexualidades y poder, ceil/conicet, Buenos Aires.

Setton, D. y V. Lerner, 2012, “La problemática lgbt en el 
Movimiento Conservador Judío”, vii Jornadas de Ciencias 
Sociales y Religión. Modernidad, secularización y religiones 
en Argentina, ceil/conicet, Buenos Aires.

Sidicaro, R., 2004, “Coaliciones golpistas y dictaduras 
militares: el ‘proceso’ en perspectiva comparada”, e n 
A. Pucciarelli (ed.), Empresarios, tecnócratas y militares. 
La trama corporativa de la última dictadura, Siglo xxi 
Editores, Buenos Aires, pp. 53-96.

Techera Marset, W.,  1995, Entre la resistencia y la 
sumisión: el discurso de las iglesias protestantes frente a 
la realidad socio-política argentina (1955-1982) (tesis de 
Licenciatura en Teología), isedet, Buenos Aires.

Vaggione, J., 2011, “Sexual rights and religion: same-sex 
marriage and lawmakers’ catholic identity in Argentina”, 
University of Miami Law Review, vol. 65, pp. 935-954. 

Verbitsky, H., 2006, Doble juego: la Argentina católica y militar, 
Sudamericana, Buenos Aires.

__________, 2007, Cristo Vence: La Iglesia en la Argentina. Un 
siglo de Historia Política (1884-1983) (t. 1), Sudamericana, 
Buenos Aires.

Wynarczyk, H., 2000, “Los Evangélicos y la política en Amé-
rica latina. Actualización de nuestro conocimiento del 
tema”, Boletín de lecturas sociales y económicas, año 7, 
núm. 31, pp. 52-66.

Bibliografía



  

140

Daniel Jones, Santiago Luján y Analía Quintáns

__________, 2006, “Partidos políticos conservadores 
bíblicos en la Argentina. Formación y ocaso 1991-2001”, 
Civitas-Revista de Ciências Sociais, vol. 2, pp. 11-41.

__________, 2009, Ciudadanos de dos mundos. El Movimiento 
evangélico en la vida pública argentina 1980-2001, unsam 
edita, San Martín.

Wynarczyk, H., P. Semán y M. De Majo, 1995, Panorama actual 
del campo evangélico en la Argentina, Facultad Internacio-
nal de Estudios Teológicos, Buenos Aires.

Documentos de Iglesias y federaciones evangélicas
Blanco, Ignacio (presbítero), Marcelo Ciaramella y 

Eduardo De La Serna, 2010, Preguntas que nos surgen 
en la situación actual, en línea: www.pagina12.com.
ar/diario/sociedad/3-149180-2010-07-09.html

Centro Cristiano de la Comunidad glttb, 2011, Matrimonio 
Igualitario y apoyo religioso en Argentina, en línea: http://
elcentroglttb.blogspot.mx/2011/03/matrimonio-iguali-
tario-y-apoyo.html

Grupo Sacerdotal Enrique Angelelli de Córdoba, 2010,  
Aporte al debate sobre modificaciones a la ley de matrimonio 
civil, en línea: http://elcentroglttb.blogspot.com/2010/05/
grupo-de-sacerdotes-enrique-angelelli.html 

ielu, 2003, Diálogo abierto: Ley nº 1004 de Unión Civil del 
Gobierno de la Ciudad de Buenos Aires, en línea: http://
www.ielu.org/

iema, 2010, Declaración sobre la Ley de Matrimonios. Carta 
del Obispo de la iema Frank De Nully Brown, en línea: 
http://www.iglesiametodista.org.ar/ texto_completo.
shtml?x=58126

ierp, 2003, “Por un país donde ‘quepan todos y todas’”. A raíz 
de la promulgación de la Ley de Unión Civil (Ley nº 1004) 
por el Gobierno de la caba, en línea: http://www.iglesiae-
vangelica.org/men_hemosdicho.htm#civil

Bibliografía



141Sociedad      No. 59

De la resistencia a la militancia: las Iglesias evangélicas en la defensa de los derechos 
humanos (1976-1983) y el apoyo al matrimonio igualitario (2010) en Argentina

Sociedad      No. 59

ierp y ielu, 2010, Declaración de las Iglesias Evangélica del Río 
de la Plata (ierp) y Evangélica Luterana Unida (ielu), en línea: 
http://www.iglesiaevangelica.org/men_hemosdicho.htm

Notas periodísticas
“Acto de censura y discriminación”, 2010, Página 12, 1 de 

julio.
“Alex y José pusieron fecha”, 2009, Página 12, 16 de noviem-

bre.
“Apoyo de pastores, sacerdotes católicos y rabinos al matri-

monio homosexual”, 2010, Pulso Cristiano, 17 de julio.
“Diversidad Religiosa y Creencias”, 2012, inadi, 16 de mayo.
“Echaron al cura que se manifestó a favor del matrimonio 

gay”, 2011, La Nación, 7 de marzo.
“El adiós al pastor Miguez Bonino”, 2012, Página 12, 2 de julio.
“Fuerte rechazo frente al Congreso”, 2010, La Nación, 14 

de julio.
“Homenaje oficial por los 175 años metodistas en la Argen-

tina”, 2011, Pulso Cristiano, 15 de septiembre.
“La colectividad judía debate su rol en la última dictadura 

militar”, 2008, Clarín, 23 de marzo.
“La Fe a Favor del Matrimonio de Parejas del Mismo Sexo”, 

2010, Prensa Ecuménica, 21 de julio.
“La Marcha del Orgullo Gay, una fiesta con fuerte reclamo”, 

2009, Clarín, 8 de noviembre.
“Matrimonio gay: campaña en colegios”, 2010, La Nación, 1 

de julio.
“Otro aval judicial para el matrimonio gay en Capital”, 2010, 

Página 12, 23 de febrero.

Páginas web
falgbt: http://www.lgbt.org.ar/02-objetivos.php 
Fundación Acción Pro Derechos Humanos, Informe Nunca 

Más: http://www.derechoshumanos.net/lesahumanidad/

Bibliografía



  

142

Daniel Jones, Santiago Luján y Analía Quintáns

informes/argentina/informe-de-la-conadep-Nunca-
mas.htm 

ielu: http://www.iea-iees.edu.ar/ielu.
medh: http://www.derechos.net/medh/ 

Entrevistas
Alan Eldrid, pastor y presidente de la ielu de 2004 a 2011, 

26 de marzo de 2011.
Aldo Etchegoyen, pastor y obispo emérito de la iema de 

1989 a 2001, copresidente de la apdh, 19 de marzo 
de 2011.

Emilio Monti, pastor de la iema y presidente de la faie de 
1996 a 2004, 3 de mayo de 2011.

Roberto González, secretario de diversidad religiosa de la 
falgbt, 8 de mayo 2011.

Bibliografía


