De la resistencia

a la militancia:

las Iglesias evangélicas en

la defensa de los derechos
humanos (1976-1983) y el
apoyo al matrimonio igualitario
(2010) en Argentina

Los actores religiosos participan crecien-
temente de los debates publicos contem-
poraneos. En América Latina al activismo
de la Iglesia catolica se ha sumado el de los
grupos evangeélicos. Este articulo compara
dos procesos en los que participaron politi-
camente las Iglesias protestantes historicas
en Argentina: la defensa de los derechos
humanos frente a las violaciones de la dicta-
dura militar (1976-1983) y el apoyo a la ley
de Matrimonio Igualitario (2010) para pare-
jas del mismo sexo. Nuestra conjetura es
que la actuacion de estas Iglesias en ambos
contextos comparte rasgos significativos
para explicar las modalidades de participa-
cion politica (no partidaria).

Palabras clave: Evangélicos, participacion
politica, Argentina, derechos humanos,
matrimonio igualitario.

* Miembro del Consejo Nacional de Investiga-
ciones Cientificas y Técnicas (CONICET) y del
Instituto de Investigaciones “Gino Germani”
de la Universidad de Buenos Aires (UBA)
danielprotestantes@gmail.com
Miembro del CONICET y del Instituto de Inves-
tigaciones “Gino Germani” de la UBA
cunial87@hotmail.com
Miembro del Instituto de Investigaciones
“Gino Germani” de la UBA
anitacorreo@gmail.com

Daniel Jones®
Santiago Lujan**
Analia Quintans***

Introduccion

El objetivo de este articulo
es reconstruir analitica-
mente posiciones y moda-
lidades de participacion
politica no partidaria de
actores religiosos que han
sido poco abordadas en los
estudios sobre religién y
politica en Argentina. A estos fines,
comparamos dos procesos en los que
intervinieron lideres y organiza-
ciones religiosas: la defensa de los
derechos humanos (DDHH) frente a
las violaciones perpetradas por el
Estado durante la dictadura mili-
tar entre 1976 y 1983, y el apoyo a
la sancién de la ley de matrimonio
para parejas del mismo sexo, cono-
cida como matrimonio igualitario
(MI) en 2010. Nos concentramos
en el desempeno de las Iglesias
protestantes histéricas’ en ambos

|. El término protestante o, en un sentido mas amplio,
evangélico (Andifach y Bruno, 2001), se refiere a las
Iglesias herederas de la tradicion cristiana instituida por
la Reforma Protestante del siglo XVIy sus posteriores
avivamientos. La expresion protestantismo histérico se
refiere a aquellas Iglesias por lo general vinculadas
directamente a dicha reforma: ecuménicas, ligadas a
las comunidades étnicas y al ingreso de misioneros a
Argentina en el siglo XIX (Deiros, 1982).Son las Iglesias
evangélicas de posiciones ideologicas mas progresistas
o liberales (Miguez Bonino, 1995;Wynarczyk et al., | 995;

Espiral, Estudios sobre Estado y Sociedad

Vol. xx No. 59 0 Enero / Abril de 2014 m



Daniel Jones, Santiago Lujan y Analia Quintans
L2 24

fenomenos, por haber asumido una posicién alternativa
a la de la mayoria de los actores religiosos de Argentina,
incluyendo aquel politicamente mas poderoso (la Iglesia
catélica), y por haber ejercido un liderazgo de los espacios
ecuménico e interreligioso, favorables a estas causas (los
DDHH y el MI).2

Las Iglesias protestantes histéricas en Argentina son
actores poco estudiados desde las ciencias sociales, sobre
los cuales no hemos encontrado trabajos que relacionen su
participacién en uno y otro de los susodichos procesos, ni
que apunten a sistematizar sus modalidades de interven-
ci6n politica.? Nuestro interés en estos fenémenos parte de
la consideracién de que su analisis ayudara a comprender
y explicar la diversidad y la complejidad de las intervencio-

Wynarczyk,2000; Di Risio,201 1), en relacion a las vertientes evangelical (bautistas y
Hermanos Libres) y pentecostal, ambas de cufio politico y moral mas conservador.
2. Indicado cual fue el criterio para investigar las Iglesias protestantes historicas
en estos procesos, cabe sefialar que son una minoria dentro del campo evangélico
(donde predominan numéricamente las pentecostales). Seglin una encuesta
representativa realizada en todo el pais en 2008, el 9% de la poblacion se declard
evangélico y, de ese conjunto, el 88% sigue la tradicion pentecostal (7,9% de
la poblacién total de Argentina), mientras que el 12% restante pertenece a las
Iglesias luterana, metodista y bautista, entre otras (elaboracion propia con base
en Mallimaci et al., 2008).

3. Para establecer la relevancia de este articulo en relacion con el drea vacante que
ayudara a completar, cabe resefar brevemente qué se ha estudiado sobre religion
y politica en Argentina. En la mayoria de los trabajos se focaliza la Iglesia Catolica:
su rol en la dltima dictadura militar ha sido indagado en trabajos periodisticos
(Mignone, 1999; Verbitsky, 2006 y 2007) y académicos (Dri, 1987; Esquivel, 2000;
Donatello, 2008), asi como su papel en el debate del matrimonio igualitario
(Vaggione, 201 |;Felitti,201 1). Los estudios sobre evangélicos y politica en Argentina
se han centrado en la constitucion de un movimiento social en demanda de una
nueva ley de cultos (Marostica, 1997; Wynarczyk, 2009), en la identificacion de
las comunidades pentecostales con el peronismo (Seman, 2000), en las formas
politicas que el neopentecostalismo asume en las clases media y media alta
(Algranti, 2010), y en las experiencias de evangélicos en partidos confesionales
y no confesionales (Wynarczyk, 2009; Carbonelli, 201 | y 2012). De las Iglesias
evangélicas en la tltima dictadura militar predominan los trabajos historiograficos
de intelectuales evangélicos (Miguez Bonino, 1985; Techera, 1995; Roldan, 1996;
Andinach y Bruno, 2001), junto con la tesis de Di Risio (201 1).Sobre su actuacion
frente al matrimonio igualitario, desarrollamos una linea como equipo (Jones y
Carbonelli, 2012; Jones y Cunial, 2012; Jones y Vaggione, 2012).




De la resistencia a la militancia: las Iglesias evangélicas en la defensa de los derechos
humanos (1976-1983) y el apoyo al matrimonio igualitario (2010) en Argentina

nes de actores religiosos en los procesos politicos contem-
poraneos en Argentina al correr el foco del actor religioso
histéricamente mas estudiado, la Iglesia catdlica, y del
sector evangélico de mayor visibilidad desde la década de
2000 (el conservador): la federacién Alianza Cristiana de
Iglesias Evangélicas de la Republica Argentina (ACIERA) y
la diputada nacional Cynthia Hotton. Nuestra conjetura es
que la actuacion de las Iglesias protestantes histéricas en
ambos contextos, pese a sus diferencias notables, compar-
ten rasgos significativos para explicar las modalidades de
participacion politica (no partidaria) de actores religiosos en
la defensa o promocién de derechos de grupos perseguidos
o marginados politicamente.* Estas Iglesias protestantes
histéricas han adoptado un posicionamiento publico claro,
1dentificable en sus pronunciamientos y en otras acciones
de apoyo que han realizado sus 6rganos de conduccion, sus
autoridades o lideres, y que se han enmarcado en alianzas
con otros actores religiosos y no religiosos, dentro de las
cuales las Iglesias protestantes desempefiaron un rol de
liderazgo.

Comenzamos el articulo familiarizando al lector con el
papel de las Iglesias protestantes historicas en Argentina;
luego caracterizamos sintéticamente los procesos politicos
en los que estas han intervenido: la defensa frente a las
violaciones de DDHH por la dictadura militar entre 1976
y 1983, v el apoyo al proyecto de ley de matrimonio para
parejas del mismo sexo en su discusiéon durante 2010; en
seguida, desarrollamos los rasgos de la actuacién de estas
Iglesias que identificamos en ambos procesos; y por tltimo,

4. Asumimos el riesgo de comparar dos procesos que involucraron a grupos
sociales cuya vulneracion de derechos presentaba niveles muy disimiles (los
perseguidos politicos en la dictadura: con riesgo de muerte; las personas
homosexuales:sin el derecho al matrimonio en democracia), en tanto nos permite
dar cuenta de la diversidad y la complejidad de posiciones y modalidades de
intervencion publica de actores religiosos.

Sociedad = No.59



Daniel Jones, Santiago Lujan y Analia Quintans
L2 24

concluimos reflexionando sobre la importancia de los actores
religiosos en futuros debates sobre ampliacién de derechos.

El campo evangélico

El crecimiento de las Iglesias evangélicas en los tGltimos
50 afios ha significado una impactante transformacion del
campo religioso latinoamericano. Los evangélicos son la
primera minoria religiosa en la regién: 6.4% de la poblacién
total en Paraguay, 9.6% de Ecuador, 10% en Colombia,
10.1% en Venezuela, 12.5% en Pert, 13.7% en Bolivia, 15.5%
de Chile y 23% en Brasil (elaboracién propia con base en
Pew Research Centre, 2012). Si bien todavia predomina la
Iglesia catodlica, esta dista ya de ser un monopolio (Malli-
maci y Giménez Béliveau, 2007: 48-9). El campo religioso
latinoamericano se ha reconfigurado por el crecimiento y
la mayor la visibilidad evangélica.

En Argentina, el avance evangélico fue resistido en las
dictaduras de las décadas de 1960 y 1970, cuando la jerar-
quia catdlica contd con un fuerte respaldo estatal para
implementar controles en los restantes cultos. La llegada
de la democracia en 1983 le permitié al movimiento evan-
gélico demandar un nuevo estatus juridico (Wynarczyk,
2009), y su intenso ciclo de movilizacién hasta fines de los
noventa lo fue conformando como un sujeto colectivo con
voz propia y de creciente influencia en el espacio publico
(Carbonelli, 2011).

El campo evangélico argentino esta integrado por una
amplia diversidad de ideologias, la cual se refleja en la
pluralidad de posiciones frente a determinados temas poli-
ticos. Siguiendo la tipologia de Wynarczyk (2006), podemos
diferenciar dos grandes polos: el histérico liberacionista y
el conservador biblico. El primero aglutina a las institucio-
nes cuyo antecedente es el primer movimiento evangélico
que llegd a Argentina (entre 1825 y 1850). Las Iglesias




De la resistencia a la militancia: las Iglesias evangélicas en la defensa de los derechos
humanos (1976-1983) y el apoyo al matrimonio igualitario (2010) en Argentina

indagadas en este articulo pertenecen a este polo y son
denominadas protestantes histéoricas. Estan agrupadas en
la Federacién Argentina de Iglesias Evangélicas (FAIE), el
Consejo Latinoamericano de Iglesias (CLAI) y el Consejo
Mundial de Iglesias (CMI), y han fundado el Instituto Supe-
rior Evangélico de Estudios Teol6gicos (ISEDET) en Buenos
Aires, donde se han formado sus pastores. El polo conser-
vador biblico incluye a las Iglesias evangelicales® (pertene-
cientes al segundo movimiento evangélico en llegar al pais
a partir de 1880), que se retinen desde 1982 en la ACIERA,
y a las pentecostales, agrupadas en esta y en la Federacién
Confraternidad Evangélica Pentecostal (FECEP).

El polo liberacionista histéricamente ha sido ecuménico,
participe del movimiento de DDHH, cercano al “evangelio
social” y crecientemente abierto ante temas de sexualidad.
Por el contario, el conservador ha sido afin a los posiciona-
mientos de la derecha religiosa estadounidense (Bianchi,
2004: 244-5), tanto en su anticomunismo durante la Guerra
Fria, como recientemente en asuntos de moral sexual. Estas
tendencias ideoldgicas se han manifestado en las distintas
posturas que adoptaron las instituciones de uno y otro polo
sobre la defensa de los DDHH en la dltima dictadura y, en
democracia, sobre educacién sexual, matrimonio igualitario
y aborto (Jones et al., 2010; Jones y Cunial, 2012; Jones et
al., 2013).

Del conjunto de estas Iglesias, centramos nuestro analisis
en la Iglesia Evangélica Metodista Argentina (IEMA), por
su liderazgo del protestantismo historico en Argentina y su
destacado papel en defensa de los DDHH. Complementaria-

5. Para identificarlas dentro del conjunto de lIglesias evangélicas, Wynarczyk
(2009: 50) llama “‘evangelicales” a aquellas asociadas a la herencia de la Reforma
Radical y al movimiento bautizante, las cuales predicaban el bautismo de adultos
conversos como expresion del bautismo interior y rechazaban la asociacion de
las Iglesias con el Estado y el poder politico, en oposicion a la Primera Reforma
(iniciada por Lutero). Entre estas Iglesias evangelicales destacan las bautistas y
los Hermanos Libres.

Sociedad = No.59



Daniel Jones, Santiago Lujan y Analia Quintans
L2 24

mente tomamos a la Iglesia Evangélica del Rio de la Plata
(IERP) y a la Iglesia Evangélica Luterana Unida (IELU);
todas instituciones de alcance nacional que participaron
de ambas causas.

El metodismo llegé al pais desde Estados Unidos en 1836
mediante una misiéon evangelizadora. Desde el inicio estuvo
marcado por la proximidad entre sus principios teoldgicos y
las ideas del liberalismo y el progresismo social. En “1917
se publica El Credo Social de la Iglesia Metodista Episcopal
en El Estandarte Evangélico [su publicacion oficial], cuyos
puntos centrales se proclaman alrededor de la igualdad de
derechos de todos los hombres” (Di Risio, 2011: 67). Como
institucion religiosa conformé una misién orientada al
mundo, enmarcada en una “definicién positiva y no negativa
de la moral cristiana, es decir, definida por el hacer y no
prohibitivamente, con especial hincapié en la solidaridad y
defensa de los oprimidos y violentados” (Forni et al., 2003:
139). Estos valores se reflejaron en el protagonismo de la
IEMA al organizar la defensa de grupos perseguidos, en la
Comision Argentina para los Refugiados (CAREF), el Movi-
miento Ecuménico por los Derechos Humanos (MEDH) y la
Asamblea Permanente por los Derechos Humanos (APDH).

Por su parte, la IERP “se vincula en sus origenes a la
Iglesia de la Antigua Unién Prusiana, [...] y sus inicios en
la Argentina se insertan en la historia de inmigracion de
grupos de origen germanico desde comienzos de S. XIX en
toda la regién del Plata” (Di Risio, 2011: 70). Enmarcada en
el protestantismo liberal, esta Iglesia defiende una inter-
pretacion contextualizada de los textos biblicos, “intentando
rescatar el espiritu del texto para su aplicacién a la sociedad
actual antes que transpolar su significado literal” (Forni et
al., 2003: 146). La IERP realiza “actividades de asistencia
social para la comunidad en general” (Di Risio, 2011: 147).

LaIELU, presente en Argentina también desde el siglo XIX,
se define como evangélica y catélica. Es evangélica, porque




De la resistencia a la militancia: las Iglesias evangélicas en la defensa de los derechos
humanos (1976-1983) y el apoyo al matrimonio igualitario (2010) en Argentina

su mensaje gira alrededor de la persona y de Cristo, con
énfasis en la salvacién dada por la gracia a través de la fe.
Es catdlica —de acuerdo con su pagina web—, en el sentido
de que es para todos, universal, no excluyente ni limitada a
ningun grupo. Personajes de estas tres Iglesias participaron
de la defensa de los DDHH en la Gltima dictadura.

La dictadura militar

El golpe de Estado del 24 de marzo de 1976 dio origen
a una dictadura militar que manifesté la inestabilidad
intrinseca del sistema politico argentino que se existia desde
1930. Con un fuerte contenido clasista (Pucciarelli, 2004;
Sidicaro, 2004), impulsé la Doctrina de Seguridad Nacional
para justificar el terrorismo de Estado (Novaro y Palermo,
2003; Ansaldi, 2006), con detenciones clandestinas y desa-
pariciones que ocultaban a las victimas y al acto represivo.

A partir de una denuncia del sistema de partidos previo
al golpe de Estado y bajo el lema de “la lucha contra la
subversién”, la dictadura aglomerd a sectores sindicales,
politicos, empresarios y religiosos, y se legitimé frente a la
sociedad civil (Quiroga, 2004). La Iglesia catdlica “devino
un actor significativamente legitimante del golpe de Estado
y del accionar global del gobierno” (Di Risio, 2011: 28); de
ahi que se defina al régimen como civico-militar-religioso
(Mallimaci, 2006).

No obstante el amplio apoyo de la poblacién a la dictadura,
algunos sectores de la sociedad civil iniciaron la defensa de
los DDHH. Se crearon asociaciones que reunieron persona-
lidades politicas, sociales y religiosas (Novaro y Palermo,
2003), tales como la APDH, el MEDH, Abuelas y Madres de
Plaza de Mayo, la Liga Argentina por los Derechos del
Hombre (LADH), el Servicio de Paz y Justicia (SERPAJ), la
asociaciéon Familiares de Desaparecidos y Detenidos por
Razones Politicas, y el Centro de Estudios Legales y Sociales

Sociedad = No.59 IIB



Daniel Jones, Santiago Lujan y Analia Quintans
L2 24

(CELS), entre otras. De las Iglesias protestantes historicas,
aungque al inicio no cuestionaron al golpe de Estado —fueron
“neutrales”, segin la muy documentada tesis de Techera
(1995)—, fue de donde surgieron, transcurridos los meses,
actores relevantes en la defensa de los DDHH, que denun-
ciaron desapariciones y acompanaron a las victimas.

A fines de la década de 1970 comenz6 un desgaste de la
dictadura —por el fracaso de sus politicas econémicas y las
divisiones de la capula militar (Quiroga, 2004)—; mismo que
se revel6 en la apertura progresiva de los espacios publicos
y en mas voces disonantes de la sociedad civil (Benitez y
Mbnaco, 2007: 17). La suerte del régimen dictatorial comenzé
a menguar a partir de dos eventos: la primera huelga
general y la visita de la Comisiéon Interamericana de Dere-
chos Humanos de la Organizaciéon de Estados Americanos
(CIDH-OEA). La huelga general del 27 de abril de 1979, pese
a estar suspendido este derecho, comenzé una nueva etapa
de resistencia: se recuperaron progresivamente formas de
lucha tradicionales de la clase obrera, aun en un contexto
de profunda desarticulacién y represiéon de la actividad
sindical (Pozzi, 1988). La visita de la CIDH en septiembre
de 1979 constaté las denuncias de persecuciones, desapari-
ciones y asesinatos y difundio6 en el exterior lo que sucedia
en Argentina (Kotler, 2006), deslegitimando al régimen
militar. Termin6 de derrumbarlo la derrota en la guerra
de Malvinas con Gran Bretana en 1982, iniciandose una
transicién democratica que desembocaria en las elecciones
presidenciales de 1983, en las que triunfé Raul Alfonsin.

El debate de la ley de matrimonio igualitario

Con el retorno de la democracia, se comienza a debatir
y a aprobar una serie de leyes que amplian derechos fami-
liares, reproductivos y sexuales: desde la patria potestad
compartida (1985) y el divorcio vincular (1987), hasta las




De la resistencia a la militancia: las Iglesias evangélicas en la defensa de los derechos
humanos (1976-1983) y el apoyo al matrimonio igualitario (2010) en Argentina

de salud sexual y procreacién responsable (2002), educacién
sexual integral (2006) e identidad de género (2012). Una
de las que suscité mayores controversias fue la llamada ley
de matrimonio igualitario (MI), que permite el casamiento
entre personas del mismo sexo, y que fue sancionada el 15
de julio de 2010.

Como se llegd a esta ley? Desde 2007, las organizaciones
de la diversidad sexual desplegaron varias estrategias para
colocar el tema en la agenda politica institucional y la arena
publica: presentacion de proyectos de ley en el Parlamento;
judicializacion de las negativas a las parejas del mismo sexo
a ser casadas para lograr sentencias que declarasen la ley
de matrimonio vigente inconstitucional por discriminatoria
(Pagina 12, noviembre de 2009; febrero de 2010); instalacién
del debate usando los medios de comunicacién masivos y las
consignas de las anuales Marchas del Orgullo LGBT (Clarin,
noviembre de 2009); trabajo conjunto con organismos esta-
tales, particularmente con el Instituto Nacional contra la
Xenofobia, la Discriminacion y el Racismo (INADI); y alianzas
con legisladores de distintos partidos (Corrales y Pecheny,
2010). Gracias a estas acciones, a finales de 2009 comenzaron
a discutirse en comisiones de la Camara de Diputados dos
proyectos de ley para incluir en el Cédigo Civil el matrimonio
entre personas del mismo sexo (Hiller, 2010: 99).

Los principales opositores fueron los jerarcas de la Iglesia
catolica y los sectores evangélicos conservadores; ambos
grupos se lanzaron en una verdadera cruzada. Alrededor de
2500 escuelas catolicas hicieron llegar a los padres de unos
400,000 alumnos la “Declaraciéon ciudadana por la vida y la
familia”, con la que la Comisién de Laicos del Episcopado
invitaba a firmar contra el matrimonio entre personas del
mismo sexo: “Hemos trabajado en conjunto con la Iglesia
evangélica y organizaciones judias y musulmanas y tuvimos
una gran respuesta. En total, estimamos que ya superamos
el medio millén de firmas de personas que se oponen al

Sociedad = No.59 117



Daniel Jones, Santiago Lujan y Analia Quintans
L2 24

matrimonio homosexual”, sefialé el titular de la Comisién
(La Nacidn, 1 de julio de 2010). Ademas de impulsar una
consulta popular y concentraciones de rechazo al proyecto
en el interior del pais, se convocé a una marcha frente al
Congreso de la Nacion, en Buenos Aires, para el dia previo al
tratamiento de la ley en el Senado (ya habia sido aprobada
en Diputados). Fue organizada por una mesa de enlace de
credos monoteistas del pais, con representacion de la Iglesia
catdlica y un sector evangélico, ademaés de grupos judios y
musulmanes (La Nacién, 1 de julio de 2010).¢

;,Coémo actuaron las organizaciones de la diversidad
sexual ante esta movilizacién religiosa contra el proyecto?
Segun Corrales y Pecheny (2010), 1a estrategia habitual en
América Latina para neutralizar la influencia de los grupos
religiosos conservadores ha sido luchar por un Estado laicoy
por laigualdad ante la ley. Si bien el reclamo de igualdad fue
clave en la discusion sobre el MI en Argentina, la discusion
en si evidencié dos fendmenos novedosos en relacién con el
escenario regional: primero, que los grupos conservadores
no expresaban la Gnica posicién religiosa sobre el tema; y
segundo, que una parte del activismo de la diversidad sexual
habia trazado alianzas con actores religiosos progresistas
para impulsar el proyecto de MI, como desarrollamos en lo
que resta del articulo.

Activismo y liderazgo protestantes dentro de alianzas
politico-religiosas

Defensa de los derechos humanos

Las acciones del protestantismo histérico en defensa de
los DDHH en Argentina se enmarcan en su creciente parti-
cipacién politica desde mediados de la década de 1960. Los

6. A la concentracion asistieron “entre unas 50,000 y 60,000” personas, segiin
La Nacion (14 de julio de 2010); ni Clarin ni Pagina |2 consignaron cifra alguna.



De la resistencia a la militancia: las Iglesias evangélicas en la defensa de los derechos
humanos (1976-1983) y el apoyo al matrimonio igualitario (2010) en Argentina

lideres de las Iglesias protestantes paulatinamente abando-
nan la tradicional defensa de su subsistencia como religion
minoritaria, para comenzar un discurso comprometido
con los conflictos politicos y sociales del pais, proceso que
Techera (1995: 15-6) llama “argentinizacion” de las Iglesias
protestantes. Dentro del polo histérico liberacionista sobre-
sale el Movimiento Estudiantil Cristiano (MEC) —vinculado
ideol6gicamente con diversas corrientes de izquierda: las
teorias dependentistas, el tercermundismo y la teologia
de la liberacién—, que se ha constituido en una usina de
figuras evangélicas publicamente destacadas (como el ted-
logo José Miguez Bonino y el académico Mauricio Lépez?)
(Wynarczyk, 2000).

Otro antecedente relevante es que las Iglesias protes-
tantes se han involucrado en los procesos ecuménicos, por
ejemplo, la presencia de Miguez Bonino como observador
invitado al Concilio Vaticano II (1962-1965). Este ecume-
nismo se expreso en las tempranas asociaciones de defensa
de los DDHH de la regién. En 1961 se organizé en el Rio de la
Plata la Fraternidad de Reconciliacion y Paz, cuyos princi-
pales exponentes fueron el pastor uruguayo Earl Smith, el
obispo metodista Carlos Gattinoni®y el laico catélico Adolfo
Pérez Esquivel, ambos argentinos: “Este espacio sirvié de
base para organizar respuestas adecuadas una década y

7.)José Miguez Bonino (1924-2012) fue pastor metodista, luchador por los derechos
humanos y tedlogo de la liberacion de reconocimiento mundial. Contribuyé
a fundar la APDH; fue electo convencional para la Reforma de la Constitucion
Nacional de 1994; estuvo, junto con el obispo catdlico Jaime De Nevares,
presente en la Convencion (Pdgina 12,2 de julio de 2012). Mauricio Lopez fue un
prestigioso intelectual y profesor de sociologia y filosofia, miembro de la Iglesia de
los Hermanos Libres, secuestrado y desaparecido por la dictadura el | de enero
de 1977, cuando trabajaba con la Iglesia Metodista de Mendoza.

8. Carlos Gattinoni (1907-1989) fue obispo de la IEMA entre 1969 y 1977. Fue
fundador de la Asamblea Permanente por los Derechos Humanos (APDH) y
formo parte de la comision de notables que integro la Comision Nacional sobre
la Desaparicion de Personas (CONADEP).

Sociedad = No.59 Ilﬂ




Daniel Jones, Santiago Lujan y Analia Quintans
L2 24

media después, cuando la violencia azotaba a la sociedad
argentina” (Andifiach y Bruno, 2001: 31).

Iniciada la década de 1970, diversos sectores de la
sociedad civil estructuraron la resistencia a las dictaduras
latinoamericanas alrededor de los DDHH, conforméandose
agrupaciones con protagonistas protestantes. En Argentina,
en octubre de 1973 se cre6 la CAREF, inicialmente integrada
por la IEMA, la IERP y la IELU. Su creacién respondié a una
iniciativa del CMI ante la llegada al pais de refugiados poli-
ticos por los golpes de Estado en Uruguay y Chile en 1973:

Empezamos a trabajar con uruguayos. Asi entré yo, ;no? un dia me
llamaron, me dijeron: “Mira, el Consejo Mundial de Iglesias mando 15
mil dolares, nada mas que |5 mil dolares y, bueno, necesitamos alguien
aca que lo administre porque es para ayudar a los refugiados, a los
refugiados uruguayos” (Emilio Monti’, 201 |, comunicacion personal).

Porque para nosotros, como lIglesia metodista, la defensa de los
derechos humanos comienza cuando comienzan a llegar a Argentina
los refugiados chilenos, escapando de Chile [...]. Ese compromiso ya
comienza para nosotros en 1973, en adelante. Y ese trabajo fue también
un trabajo ecuménico. Es decir que lo hacian las Iglesias miembro del
Consejo Mundial de Iglesias en Argentina (Aldo Etchegoyen,'® 2011,
comunicacion personal).

La actividad de la CAREF fue el antecedente fundamental
para las Iglesias protestantes en la lucha por los DDHH bajo
la dictadura y empezo a redefinir su identidad:

Por primera vez en su historia estas Iglesias sufrieron amenazas y aten-

tados directos debido a su compromiso socio-politico. En este caso
no se trataba de enfrentamientos con las autoridades, como parte de

9. Emilio Monti es pastor de la IEMA y expresidente de la FAIE (1996-2004).
10. Aldo Etchegoyen: pastor y obispo de la IEMA (1989-2001) y copresidente de
la APDH.




De la resistencia a la militancia: las Iglesias evangélicas en la defensa de los derechos
humanos (1976-1983) y el apoyo al matrimonio igualitario (2010) en Argentina

la lucha para mantener la identidad religiosa, sino de los costos que
implicaba una accion asumida como testimonio desde la fe. A partir
de este momento se nota un cambio en la identidad ecuménica de las
Iglesias protestantes. Ya no se retinen solo en torno a definiciones con-
fesionales o dogmaticas, sino a partir de compromiso activo, desde la
fe, con las victimas de violaciones a los DDHH [...]. Las Iglesias asumen
asi no solamente una actividad diaconica humanitaria, sino también
la denuncia politica-profética ante las situaciones de injusticia que se
producen en su contexto (Techera, 1995: 241-2).

En 1974 se cre6 la Coordinadora Ecuménica de Organi-
zaciones Cristianas (CEOC) (Andifiach y Bruno, 2001: 31),
cuya mesa directiva estaba compuesta por Adolfo Pérez
Esquivel, del SERPAJ, Jorge Pascale, de Cristianos por la
Liberacién, José De Luca, de Accién Popular Ecuménica, y
Carlos Gattinoni, de Movimiento de Reconciliacién, los dos
ultimos son metodistas (Ginzberg, 2003):

[El obispo] Gattinoni [...], su compromiso con la restauracion politica,
con la CONADEP,"" fueron impactos muy grandes, pero también [el]
mismo Miguez Bonino hablaba ya de todo esto. O sea que hubo una
serie de lideres con una claridad de meternos en politica, no en parti-
dismo [...]. El compromiso de la Iglesia metodista en la defensa de los
derechos humanos y en la creacion de organismos fue una decision,
digamos asi, de nuestra mas alta autoridad en el pais que es la Asamblea
General de la Iglesia (Aldo Etchegoyen, 201 |, comunicacion personal).

A fines de 1975, en visperas del golpe de Estado en Argen-
tina, lideres protestantes, judios y catélicos conformaron,
junto a politicos, dirigentes obreros y artistas, la APDH, que

I'l. La Comision Nacional sobre la Desaparicion de Personas (CONADEP) fue
creada por el gobierno argentino en 1983 con el objetivo de aclarar e investigar
la desaparicion forzada de personas que se produjo en la dictadura militar. Dio
origen al Informe “Nunca Mas”, publicado en septiembre de 1984.Segun nuestra
Ultima consulta (5 de julio de 2013), puede consultarse en la pagina web de la
Fundacién Accion Pro Derechos Humanos.

Sociedad = No.59



Daniel Jones, Santiago Lujan y Analia Quintans
L2 24

denuncié publicamente las violaciones a los DDHH (Miguez
Bonino, 1985: 83). Este testimonio ilustra la concepcién
amplia de ecumenismo que orientaba a los protestantes
involucrados:

Lideres politicos, lideres de otras religiones también, catolicos, no
catolicos, grupos sindicales, etcétera... Y es notable que la primera
reunion de lo que fue el nacimiento de la Asamblea Permanente por los
Derechos Humanos fue en diciembre de 1975, en la Casa de Nazareth.
Ahf esta el obispo Gattinoni. Es un ecumenismo mucho mas grande que
el ecumenismo de las Iglesias. Es, digamos asi, una actitud de compro-
miso macro ecumeénico, y pensando en un significado no solamente de
Iglesias, de cristianos, sino de gente comprometida en la defensa de la
vida (Aldo Etchegoyen, 2011, comunicacion personal).

La APDH —como otros organismos de DDHH— utilizaba edifi-
cios de la TEMA y el ISEDET como puntos de reunién (Andi-
fiach y Bruno, 2001: 33), por ser de las pocas instituciones
que se los prestaban y por tratarse de espacios relativa-
mente seguros frente a la amenaza de represion estatal
para refugiados y familiares de personas desaparecidas.
Por ejemplo, la ITEMA prest6 un templo para las Jornadas
Nacionales por los Derechos Humanos, en septiembre de
1976, organizadas por la APDH (Kl Estandarte Evangélico,
1976b: 4, citado en Di Risio, 2011: 112). También ha faci-
litado sus dependencias para que se retinan regularmente
las integrantes de Madres de Plaza de Mayo, a quienes
en 1981 recibié con motivo de su VII Asamblea General
(El Estandarte Evangélico, 1981d: 8, citado en Di Risio,
2011: 129), precisamente cuando la Asamblea Plenaria del
Episcopado catélico se habia negado a recibirlas, una vez
mas (Novaro y Palermo, 2003: 315).

El apoyo institucional de la IEMA asimismo se manifestd
cuando reprodujo en su publicacién oficial, en 1978, una
nota de la APDH sobre la represion de la dictadura, en la cual




De la resistencia a la militancia: las Iglesias evangélicas en la defensa de los derechos
humanos (1976-1983) y el apoyo al matrimonio igualitario (2010) en Argentina

se sefialaron las mil doscientas desapariciones que habian
sido denunciadas ante dicho organismo (Kl Estandarte
Evangélico, 1978g: 11, citado en Di Risio, 2011: 126-7). Asi,
las Iglesias del protestantismo historico (particularmente
la TEMA) propiciaron el surgimiento y consolidacién del
movimiento de DDHH, e incluso de organismos no religiosos:

En los primeros ahos de la dictadura fue destacable la actuacion de
muchos pastores evangélicos, abriendo sus iglesias para que pudieran
reunirse alli quienes querifan resistir al terror [...]. En un sotano de otra
iglesia (metodista) se organizo el movimiento que dio origen tanto a
Madres de Plaza de Mayo como a Familiares de detenidos-desaparecidos
(Andinach y Bruno, 2001: 35-6).

En febrero de 1976 se fundé el MEDH, en la iglesia de
la Santa Cruz (parroquia catélica de la ciudad de Buenos
Aires), a partir de la CEOC (D1 Risio, 2011: 118). Partici-
paron de su creacion Iglesias protestantes como la IEMA,
la IERP, la IELU, la Iglesia Evangélica de los Discipulos
de Cristo (IDC), la Iglesia Evangélica Valdense del Rio de
la Plata, las Iglesias Reformadas de Argentina (IRA), la
pentecostal Asociacion La Iglesia de Dios, junto con las
didcesis de Quilmes de la Iglesia Catdlica. Segun se lee en
la pagina web del MEDH, a ellas se sumaron posteriormente
las diécesis de Viedma y Neuquén.

Cuando se produjo el golpe de Estado, en un primer
momento estas Iglesias contactaron a las maximas autorida-
des militares para manifestar su preocupacién por la violen-
cia desatada y las detenciones clandestinas. Por ejemplo, a
través de una carta al presidente impuesto por la dictadura,
Jorge Rafael Videla, la cual fue firmada por un conjunto de
instituciones protestantes historicas (IERP, IDC, FAIE, IRA e
IEMA: 1976, citado en Di Risio, 2011: 111) y de una reunién
en la que participaron un grupo de religiosos, entre ellos el
presidente de la FAIE: “Se presenté al general Videla la inquie-

Sociedad = No.59 IEI



Daniel Jones, Santiago Lujan y Analia Quintans
L2 24

tud por el elevado nimero de presos sin proceso ni precisa
confirmacién, que existe en estos momentos, como también
por la falta de informacion a los parientes de los detenidos,
que se hayan sin saber donde se encuentran” (El Estandarte
Evangélico, 1976¢: 1, citado en D1 Risio, 2011: 114).

En ese contexto represivo, tanto el Sinodo de la IERP como
la Asamblea General de IEMA —sus principales instancias
de gobierno— se pronunciaron “a favor de la vida”: “todo lo
que se opone a la vida (de plantas, animales, hombres, etc.)
esta contra un correcto funcionamiento de lo que conocemos
como creacién divina” (El Estandarte Evangélico, 1977f: 2);
“si, Senor de la vida: vida es la que tus hijos argentinos
reclamamos hoy. Que realmente seas Tu el tnico Sefior
de la vida y de la muerte. El inico con derecho a decidir
sobre ellas. Te pedimos que nos des valor para defen-
der la vida” (El Estandarte Evangélico, 1977d: 8) (ambos
fragmentos citados en Di Risio, 2011: 125). Como apunta
D1 Risio (2011: 125):

En las declaraciones de los organismos historico-liberales protestan-
tes se ira definiendo una especifica forma de vinculacion entre poder
religioso y poder politico respecto de las violaciones a los derechos
humanos[,] que consistira en explicitar una situacion objetiva (secuestro
y desaparicion), y delegar la responsabilidad al gobierno, aunque en
un estilo no directamente confrontativo.

Este “estilo no directamente confrontativo” se explica
porque en una primera etapa las Iglesias protestantes
histéricas “no tuvieron una postura de rechazo pleno al
golpe militar” (Techera, 1995: 261). Sin embargo, apoyaron
temprana y decididamente las acciones a favor de los DDHH.
En sus congregaciones y mediante la CAREF, la APDH y el
MEDH, ayudaron material, legal, psicolégica y pastoralmente
a los presos y los refugiados politicos, y a los familiares de
presos y desaparecidos. A diferencia de lo sucedido en Chile




De la resistencia a la militancia: las Iglesias evangélicas en la defensa de los derechos
humanos (1976-1983) y el apoyo al matrimonio igualitario (2010) en Argentina

y Brasil —donde la Iglesia catélica encabezé la denuncia de
las dictaduras en esos anos (Mainwaring, 1986; Penaloza
Palma, 2011)—, en Argentina fueron las Iglesias protestan-
tes historicas las que asumieron la conduccion del espacio
ecuménico e interreligioso, al ser las tinicas instituciones
religiosas que —como tales— se posicionaron publicamente
en la defensa de los DDHH. Lo anterior marca una diferen-
cia fundamental con el catolicismo,'? puesto que, si bien
algunos de sus feligreses tuvieron un papel destacado," lo
llevaron a cabo a titulo personal y no como representantes
avalados por la jerarquia de la Iglesia catdlica, la cual apoy6
la dictadura.'* Pero los esfuerzos de los lideres protestantes
para coordinar acciones fueron infructuosos: se reunieron
representantes de su Consejo Consultivo de Iglesias (COCO)
con los de la Conferencia Episcopal Argentina (CEA) el 17
de julio de 1979, sin que se haya logrado la colaboracion de
esta (Techera, 1995: 326).'

12. También respecto al judaismo argentino:“Salvo casos excepcionales como [el
rabino Marshall] Meyer, [el rabino Roberto] Graetz y la formacion por parte de
algunos individuos del Movimiento Judio por los Derechos Humanos, la dirigencia
judia estuvo lejos de desempenar una defensa activa de sus miembros perseguidos
por la dictadura y de las masivas violaciones a los derechos humanos”, segun el
rabino Daniel Goldman de la comunidad Bet-El (Clarin, marzo de 2008).

13. Como el laico Pérez Esquivel y los obispos Novak, de Nevares y Hesayne.
14.“No puede decirse que algunos obispos, o en algunas oportunidades, también
las autoridades del episcopado y el nuncio, no hayan hecho llegar a la Junta Militar
vibrantes protestas [...]. No obstante, sigue vigente la impresion de que todo ello
fue insuficiente en proporcion a las dimensiones y los rasgos inhumanos de la
represion militar. Quizas, una denuncia clara, fuerte y publica de la Iglesia catélica
habria podido inducir al gobierno, cuya legitimidad derivaba, en gran parte, de
su reivindicacion del papel protector de la ‘nacion catdlica’, a respetar en mayor
medida las vidas humanas.Y, sin embargo, esa denuncia nunca fue pronunciada en
tales términos” (Di Stefano y Zanatta, 2000: 546).

15. Como observa la investigacion pionera de Mignone (1999: 186):“Las Fuerzas
Armadas llevaron adelante una politica muy elaborada con respecto a la Iglesia
catolica, por la complejidad de los objetivos fijados. De acuerdo con sus parametros
ideologicos, la dictadura queria destruir los sectores posconciliares de la Iglesia.
Para esta finalidad no escatimé medios, utilizando el terror; la tortura y el crimen.Al
mismo tiempo necesitaba evitar conflictos con el episcopado y trataba de utilizar
a su favor la estructura eclesiastica. De esta manera, la Iglesia catdlica argentina
sufrié un verdadero martirologio, negado por sus maximas autoridades”.

Sociedad = No.59 .m




Daniel Jones, Santiago Lujan y Analia Quintans
L2 24

De acuerdo con Miguez Bonino (1985: 85), “la militancia
anti-militar de sectores del protestantismo tuvo su precio:
desaparecidos, muertos, exiliados en una proporcién relativa-
mente alta”, considerando la cantidad de miembros de estas
Iglesias. La accidon represiva estatal también se dirigi6 contra
sus edificios y las actividades alli desarrolladas: el 6 de sep-
tiembre de 1975 estallé una bomba en la Iglesia Metodista
de Mendoza, sede del Comité Ecuménico de Accién Social
—de labor con los refugiados chilenos— y residencia del
pastor Federico Pagura (Di Risio, 2011: 103). Otro ejemplo
de la represion esté en el allanamiento de la Primera Iglesia
Metodista de Rosario el 4 de octubre de 1976; lugar donde
funcionaba la Comisién Coordinadora del Alto Comisionado
de las Naciones Unidas para los Refugiados (ACNUR) (Andi-
fiach y Bruno, 2001: 36); también en el incendio, mediante
el uso de tres bombas, de la biblioteca del ISEDET el 22 de
noviembre de 1980, por ser el lugar donde se realizaria una
reunién de organismos de DDHH (Di Risio, 2011: 106). El
hecho de que la represiéon recayera no solo en los miembros
de estas Iglesias, sino también en sus edificios, ilustra la
importancia adquirida por el protestantismo histérico en
la denuncia del régimen militar.

Apoyo al matrimonio igualitario

Esta articulacion entre las Iglesias protestantes histori-
cas con aliados religiosos y no religiosos se construyo nue-
vamente en la discusién sobre el matrimonio igualitario en
2010 mediante declaraciones institucionales, intervenciones
en la discusién parlamentaria y actos publicos en apoyo
al proyecto de ley. Con el antecedente de que dos Iglesias
protestantes histéricas se habian pronunciado a favor de la
ley de Unién Civil de la Ciudad de Buenos Aires, que incluia
a las parejas del mismo sexo (IELU, 2003; IERP, 2003), la
Secretaria de Diversidad Religiosa de la Federacion Argen-




De la resistencia a la militancia: las Iglesias evangélicas en la defensa de los derechos
humanos (1976-1983) y el apoyo al matrimonio igualitario (2010) en Argentina

tina de Lesbianas, Gays, Bisexuales y Trans (FALGBT)' se
acercod a grupos religiosos para lograr pronunciamientos
favorables al proyecto de matrimonio.

Ya con media sancién (en Diputados), el 16 de mayo de
2010 se dio a conocer una carta del Obispo de la IEMA, la
cual, si bien aclara que “nuestra Iglesia no ha asumido hasta
el momento una posicién sobre el tema”, se diferencia de
la mayoria de las instituciones religiosas que habian hecho
publico su total rechazo al MI:

I. La Iglesia metodista ha afirmado que es nuestro deber trabajar por
lograr una comunidad donde todo ser humano tenga acceso a las
condiciones que posibiliten una vida verdaderamente humana. [...] 2.
Por ello nuestra comprension de lo que afecte a la vida humana estara
signada por el respeto y la preservacion de la dignidad de todos los
seres humanos. 3. Afirmamos que un Estado democratico y pluralista
debe estar abierto a escuchar las voces de todos y a decidir con libertad.
[...] 6. La reconsideracion de la Ley de Matrimonio nos desafia como
cristianos a escuchar y comprender antes que juzgar y condenar. Por eso
no [nos] adherimos como Iglesia a ninguna campana secular o religiosa
que refuerce actitudes discriminatorias. [...] 8. Esta nueva realidad legal
que se nos presenta nos desaffa como Iglesia de Cristo a buscar un
dialogo sincero, respetuoso, inspirado en la Palabra de Dios y guiado
por el poder del Espiritu Santo. Somos desafiados permanentemente a
través de la evangelizacion a crear congregaciones amorosas, receptivas
y hospitalarias (IEMA, 2010).

El 31 de mayo se difundi6é una declaracién a favor de la san-
cion de la ley, en voz de los presidentes de la IERP y la IELU:

16. La FALGBT se cre6 en 2006 ante la necesidad de un nuevo ambito nacional de
articulacion de los diferentes grupos de lesbianas, gays, bisexuales y trans —segtin se
lee en la pagina web de la FALGBT (consultada el 24 de enero de 2014—,y condujo
politicamente la demanda por el matrimonio igualitario en Argentina.

Sociedad = No.59 127



Daniel Jones, Santiago Lujan y Analia Quintans

L2 24

I. [...] Quienes hacen de la orientacion sexual de una persona un cri-
terio condicionante de su relacion con Dios, por ejemplo, excluyendo
alos homosexuales —por su condicion de tales— del amor y de la gracia
de Dios, incurren en un grave error. [...] 3. El contrato matrimonial es
una institucion exclusivamente de orden civil, sujeta desde sus inicios a
cambios y transformaciones a partir de la situacion historica y especifica
de las sociedades en que se desarrollo. [...] 4. Reconocemos al Estado
su legitima potestad de legislar con la finalidad de asegurar la igualdad
de derechos y deberes de todos los ciudadanos, en vistas a afianzar
una convivencia basada en la justicia y la paz. En ese sentido valoramos
positivamente toda iniciativa tendiente a reparar situaciones de injusticia
y discriminacion sufridas por minorias en nuestra sociedad. [...] Este es
el caso del proyecto de ley que esta en tratamiento en el parlamento
argentino sobre la institucion del matrimonio entre personas de un
mismo sexo (IERP-IELU, 2010).

Durante el debate templos metodistas sirvieron como espa-
cios de enlace entre representantes evangélicos y voceros
del movimiento de la diversidad sexual, asi como en la
dictadura fueron una base para el movimiento de DDHH. Es
decir que una de las formas de apoyo de estas Iglesias en
ambos procesos fue el préstamo de sus instalaciones para
reuniones de —y con— movimientos sociales por la defensa
o la ampliacién de derechos. El 29 de mayo de 2010, en
la 1glesia metodista del barrio de Flores (de la ciudad de
Buenos Aires) hubo un discreto encuentro de conocimiento
mutuo y didlogo entre la dirigencia de la FALGBT y la de
varias Iglesias protestantes (Roberto Gonzalez,'” 2011,
comunicacién personal). Dias después, el 16 de junio se llevé
a cabo un acto publico interreligioso en el mismo templo,
donde las autoridades de la TEMA, la IERP y la IELU, junto
con los portavoces de otras Iglesias protestantes histéricas
y religiosos de diferentes cultos, se pronunciaron a favor de

17. Roberto Gonzalez es secretario de diversidad religiosa de la FALGBT.




De la resistencia a la militancia: las Iglesias evangélicas en la defensa de los derechos
humanos (1976-1983) y el apoyo al matrimonio igualitario (2010) en Argentina

la ley (Pulso Cristiano, junio de 2010; Prensa Ecuménica,
junio de 2010).18

Pero el apoyo también se mostré por otros medios. Por
ejemplo, los lideres protestantes participaron del spot publi-
citario “La fe dice si a la igualdad”;'® y los representantes
de la IEMA y la IELU intentaron pronunciarse dentro de
la Comision de Legislaciéon General del Senado el 28 de
junio, aunque no lo consiguieron porque se los impidi6 su
presidenta, la senadora Liliana Negre de Alonso, del Opus
Dei (Pdagina 12, 1 de julio de 2010). Tanto la manifestacion
como el spot conformaron instancias interreligiosas que
favorecieron esta demanda, influyendo en la opinién pablica
y en los legisladores.

Desde el catolicismo las voces mas significativas en apoyo
al proyecto provinieron de dos grupos de sacerdotes disiden-
tes, en relacion con la jerarquia institucional.?’ Del judaismo

18. En el evento participaron referentes de las Iglesias protestantes Valdense,
Menonita de Buenos Aires, Luterana Dinamarquesa, Reformadas de Argentina,
asi como del judaismo lo hizo el rabino Goldman y la rabina Chemen, de la
Comunidad Bet-El, y los cultos africanistas y otras agrupaciones, como el Centro
Nueva Tierra y Espacio Ecuménico, entre quienes figuraron tanto laicos como
hermanas y presbiteros catolicos.

19. El spot esta disponible en: http://www.youtube.com/watch?v=hK2ns7TmlImc
20. ElI Grupo Sacerdotal Enrique Angelelli de Cérdoba —un movimiento
tercermundista con trabajo en los sectores mas pobres y excluidos de la
poblacion— publicé en mayo del 2010 el documento “Aporte al debate sobre
modificaciones a la ley de matrimonio civil” (Grupo Angelelli, 2010) escrito por
el sacerdote Nicolas Alessio, lo que le acarreé un juicio candnico en el que el
Tribunal Interdiocesano de Cordoba le prohibié ejercer el sacerdocio y le ordend
dejar la casa parroquial (La Nacion, marzo de 201 1). El otro grupo de sacerdotes,
que publicé “Preguntas que nos surgen en la situacion actual” (Presbitero Blanco
et al.,, 2010), pertenece a la Didcesis de Quilmes (Provincia de Buenos Aires),
influenciada por su primer obispo, Jorge Novak, quien denuncié las violaciones a
los DDHH por la dictadura (1976-1983) y dio a la didcesis una impronta de inclusion
de sectores marginados. Este pluralismo dentro del catolicismo operd “en forma
de disidencia religiosa y politica, [...] ya que contradicen el magisterio de la IC al
proponer una interpretacion opuesta a la de la jerarquia, apelando a argumentos
del Evangelio o la tradicién catdlica para justificar su apoyo al matrimonio para
las parejas del mismo sexo; disienten politicamente al desconocer la autoridad de
la jerarquia eclesial para definir el posicionamiento catélico en el debate publico”
(Jones y Vaggione, 2012: 532).

Sociedad = No.59 m




Daniel Jones, Santiago Lujan y Analia Quintans
L2 24

unicamente dos rabinos lo apoyaron publicamente.?! O sea
que no hubo en estas tradiciones religiosas ninguna insti-
tucion (sea didcesis o comunidad) que se pronunciase por
la aprobacién del matrimonio igualitario: solo lo hicieron
grupos o referentes aislados. En el mundo evangélico, en
cambio, hubo una pluralidad de posiciones institucionales
oficiales, tanto a favor como en contra del proyecto, porque,
a diferencia del catolicismo, “la tradicién de disidencia de
la ética puritana siempre implicé la existencia de distintas
visiones del mundo, verificadas en la fragmentacion de las
denominaciones” (Paiva, 2003: 218).

Tal como en la defensa de los DDHH durante la dictadura,
observamos un liderazgo protestante del espacio interreli-
gioso favorable a esta causa. Por un lado, de los actores reli-
giosos que apoyaron el derecho al matrimonio de las parejas
homosexuales —las tinicas organizaciones eclesiales que se
pronunciaron como tales fueron las protestantes historicas
(IERP, IELU y IEMA)—. Por otro lado, este liderazgo protes-
tante del espacio religioso progresista fue reconocido por el
movimiento de la diversidad sexual cuando convoco —dentro
del espectro religioso— exclusivamente a su dirigencia a una
primera reunién para pedir apoyo politico. Un liderazgo que
fue revalidado por dichas Iglesias, al facilitar sus templos
para actos publicos vinculados a la ley y al enviar represen-

21. Se pronunciaron por la aprobacién del proyecto dos rabinos de la comunidad
Bet-El, del movimiento conservador del judaismo argentino: Daniel Goldman lo
hizo en la Comision de Legislacion General del Senado el 28 de junio de 2010,
y Silvina Chemen en el acto interreligioso llevado a cabo el 16 de junio de 2010,
y el spot “La fe dice si a la igualdad”. La legitimacion de su postura pasé “por
reivindicar una tradicién de lucha por los derechos de los gays enmarcado en una
lucha mas general por los derechos humanos” (Setton y Lerner, 2012), que tuvo
como antecedente al rabino Marshall Meyer frente a la dictadura (1976-1983).
Que la principal institucidon comunitaria judia en Argentina (la Asociacion Mutual
Israelita Argentina, bajo una conduccion de la linea ortodoxa) fuese contraria a
la ley no impidié que la figura de Goldman se proyectara como defensora de su
aprobacion (Setton, 2010).




De la resistencia a la militancia: las Iglesias evangélicas en la defensa de los derechos
humanos (1976-1983) y el apoyo al matrimonio igualitario (2010) en Argentina

tantes a la sesion de la Comision de Legislaciéon General,
para pronunciarse a favor del proyecto.

Aprobada la ley de MI, su intervencion en el debate les
fue reconocida por el movimiento de la diversidad sexual y
agencias estatales. El 16 de diciembre de 2010, la Secreta-
ria de Diversidad Religiosa de la FALGBT organiz6 un culto
de accién de gracias para los miembros y las autoridades
de las Iglesias protestantes historicas. En él les pidieron
su apoyo para el proyecto de ley de Identidad de Género
(Centro Cristiano de la Comunidad GLTTB, 2011). El 8 de
septiembre de 2011 se hizo un acto en conmemoraciéon por
los 175 afios del metodismo en Argentina. Fue convocado
por la Secretaria de Culto de la Nacidn, en el Palacio San
Martin del Ministerio de Relaciones Exteriores y Culto, con
autoridades nacionales, representantes de diversas confe-
siones (Pulso Cristiano, septiembre de 2011) y referentes
del movimiento de DDHH. El acto reconoci6 a la ITEMA por
sus intervenciones en la vida publica del pais. Con un video
conmemorativo se rindié homenaje al destacado lugar que
ha ocupado en la defensa de los DDHH durante la dictadura
y en apoyo a la ley de MI. El Estado volvié a reconocer a
esta Iglesia al convocar en mayo de 2012 a Frank De Nully
Brown y Daniel Favaro (obispo y pastor de la IEMA, respec-
tivamente) para formar parte del Proyecto de Diversidad
Religiosa y Creencias (INADI, 2012).

Recapitulacion y conclusiones

El objetivo de este articulo fue reconstruir analitica-
mente posiciones y modalidades de participacién politicas
(no partidarias) de actores religiosos, las cuales han sido
poco abordadas en los estudios sobre religién y politica en
Argentina. Para ello comparamos dos procesos en los que
intervinieron lideres y organizaciones religiosas: la defensa
de los DDHH frente a las violaciones perpetradas por el

Sociedad = No.59 IEII



Daniel Jones, Santiago Lujan y Analia Quintans
L2 24

Estado en la dictadura militar de 1976 a 1983, y el apoyo a
la sancién de la ley de matrimonio igualitario (MI) en 2010.
Nos concentramos en las Iglesias protestantes historicas,
porque estas asumieron en ambos procesos un posiciona-
miento politico minoritario dentro del campo religioso en
Argentina —alternativo al del actor religioso mayoritario
y politicamente mas poderoso (la Iglesia catélica)— y ejer-
cieron un liderazgo del espacio ecuménico e interreligioso
que los favorecio.

La actuaciéon de las Iglesias protestantes histéricas en
ambos procesos comparti6 dos rasgos —estrechamente
vinculados entre si—. En primer lugar, hubo un posiciona-
miento eclesial oficial a favor a dichas causas, el cual se
mostro a través de los pronunciamientos publicos y de las
actividades de los 6rganos de conduccién de estas Iglesias o
de sus lideres; todos gozaron de amplia cobertura por parte
de sus publicaciones oficiales. En segundo lugar, en ambos
casos estas Iglesias protestantes construyeron alianzas con
otros actores religiosos y no religiosos, para intervenir en
la defensa o en la promocién de los derechos de los grupos
perseguidos o marginados politicamente por el Estado, lo
cual evidencia que ejercieron un liderazgo del espacio ecu-
ménico e interreligioso que beneficié a estas causas.

Desde la década de 1970 los referentes e instituciones del
protestantismo historico se articularon politicamente con
las figuras de otros credos (principalmente, laicos y sacerdo-
tes catdlicos) y lideres politicos y sindicales, con el propésito
de conformar un movimiento de defensa de los DDHH que
hiciera frente a las violaciones de la represién dictatorial.
Este involucramiento fue reconocido institucionalmente tan
pronto fue restaurada la democracia en 1983, con la decision
del Presidente Ratl Alfonsin de nombrar al obispo emérito
de la IEMA, Carlos Gattinoni, como miembro de la comisién
de notables de la CONADEP (junto con el obispo catdlico




De la resistencia a la militancia: las Iglesias evangélicas en la defensa de los derechos
humanos (1976-1983) y el apoyo al matrimonio igualitario (2010) en Argentina

Jaime de Nevares y el rabino judio Marshall Meyer).? De
manera que la posicion publica que asumieron las institu-
ciones del protestantismo histérico durante la dictadura y
la transicion a la democracia (en los organismos de DDHH)
las fue llevando a que ser considerados como los referentes
—o los aliados potenciales— de los reclamos por los derechos
de grupos perseguidos o marginados politicamente (vistos
asi por los restantes actores del campo religioso y por una
parte de la dirigencia politica y los movimientos sociales).

Posteriormente, la alianza politica de las Iglesias protes-
tantes histéricas con otros actores religiosos y no religiosos
para defender una causa comun surgié una vez mas en
la discusién sobre el matrimonio igualitario en 2010. La
imagen progresista de dichas Iglesias (obtenida gracias a su
defensa de los DDHH) parece haber influido en la decisién del
movimiento de la diversidad sexual cuando les propusieron
ser sus aliados en su demanda (una propuesta impensable
para otras instituciones del campo religioso argentino). A
su vez, el compromiso publico de las Iglesias protestantes
histéricas, en relaciéon a esta ley, supuso, en la percepcion
de sus lideres, un mayor acercamiento a los actores de la
sociedad civil y al Estado, porque se derribaron asi los pre-
juicios respecto a lo politicamente esperable de sus Iglesias
en los debates sobre sexualidad, familia y derechos (Alan
Eldrid,* 2011, comunicacién personal).

22. Con la CONADEP fue la primera vez que se convocé a figuras de Iglesias no
catdlicas a ser parte de una Comision creada por el Poder Ejecutivo Nacional
(Andifach y Bruno,2001:51). Como sefalaba un intelectual protestante en 1985:
“La militancia anti-militar de sectores del protestantismo argentino [...] tuvo su
reconocimiento. En un pais como laArgentina, donde el peso de la Iglesia Catélica
mantuvo al protestantismo efectivamente ausente de la funcion publica, han sido
incorporados ahora numerosos protestantes en el campo educacional, de salud,
de politica indigena, de las comisiones investigadoras, incluso de la cancillera. El
servicio prestado es reconocido publicamente y su opinion es frecuentemente
requerida por los medios de difusion” (Miguez Bonino, 1985: 85).

23. Alan Eldrid es pastor y ha sido presidente de la IELU (2004-201 I).

Sociedad = No.59 IEI




Daniel Jones, Santiago Lujan y Analia Quintans
L2 24

El reconocimiento de parte de los movimientos sociales
y las agencias estatales ha ayudado a visibilizar a estas
instituciones eclesiales en el espacio publico y a legitimar
sus intervenciones politico-religiosas. Sin sobredimensionar
la influencia politica de las Iglesias protestantes histéricas
en Argentina, consideramos pertinente subrayar su rol en
los procesos descriptos, pues en las ultimas décadas se han
ido posicionando como voces autorizadas dentro del espectro
politico pro derechos. Por todo lo anterior, su lugar debe ser
considerado, analitica y politicamente, a la hora de pensar
en alianzas en los debates sobre ampliaciéon de derechos,
como la legalizacion del aborto en Argentina. —

Fecha de recepcién: 17 de julio de 2013
Fecha de aceptacion: 28 de marzo de 2014

Bibliografia | Algranti, J., 2010, Politica y Religion en los mdrgenes. Nuevas
formas de participacion social de las mega-iglesias evan-
gélicas en la Argentina, Ediciones Ciccus, Buenos Aires.

Andinach, P.y Bruno, D.,2001, Iglesias Evangélicas y derechos
humanos en laArgentina (1976-1998),La Aurora, Buenos
Aires.

Ansaldi,W. (2006): “El silencio es salud. La dictadura contra
la politica”, en C.Tcach y H. Quiroga (eds.), La politica
en tiempos de dictadura y democracia, Homo Sapiens
Ediciones, Rosario, pp. 97-121.

Benitez, D.y C. Mdnaco, 2007, “La dictadura militar, 1976-
1983”, en Kessler, G. y Luzzi, M. (comps.), Problemas
socioeconémicos contempordneos, Universidad Nacional
General Sarmiento, Buenos Aires, pp. 151-174.

Bianchi, S., 2004, Historia de las religiones en la Argentina: Las
minorias religiosas, Sudamericana, Buenos Aires.

Carbonelli, M., 201 |, Mediaciones con lo politico. Andlisis de
la participacion de actores evangélicos en partidos politicos




De la resistencia a la militancia: las Iglesias evangélicas en la defensa de los derechos
humanos (1976-1983) y el apoyo al matrimonio igualitario (2010) en Argentina

en el AMBA (tesis para optar por el titulo de Magister en
Ciencia Politica), Universidad Nacional de San Martin,
Buenos Aires.

, 2012, Apuestas representativas y estrategias
politicas: los Evangélicos y la esfera partidaria en el AMBA.
2001-2011 (tesis para optar por el titulo de Doctor
en Ciencias Sociales), Universidad de Buenos Aires,
Buenos Aires.

Corrales,].y M. Pecheny, 2010,“Six Reasons Why Argentina
Legalized Gay Marriage First”, Quarterly Americas, en
linea: http://americasquarterly.org/node/ 1753

Deiros, P, 1982, Historia del cristianismo en América Latina,
Fraternidad Teolégica Latinoamericana, Texas.

Di Risio, M., 201 1, “En el Cielo como en la Tierra”. Las iglesias
protestantes y la ultima dictadura militar argentina (tesis
para optar por el titulo de Magister en Ciencias Socia-
les), Universidad de Buenos Aires, Buenos Aires.

Di Stefano, R.y L. Zanatta, 2000, Historia de la Iglesia Argentina.
Desde la conquista hasta fines del siglo XX, Mondadori,
Buenos Aires.

Donatello, L.,2008,“Sobre algunos conceptos para compren-
der las relaciones entre religion y guerrilla en la Argen-
tina de los 60y “70”, Nuevo Mundo, Mundos Nuevos, en
linea: http://nuevomundo.revues.org/index38972.html

Dri, R., 1987, Teologia y Dominacién, Biblos, Buenos Aires.

Esquivel, ]. C., 2000, “Iglesia Catdlica, politica y sociedad: un
estudio de las relaciones entre la elite eclesiastica argen-
tina, el Estado y la sociedad en perspectiva historica”,
Informe final del concurso: Democracia, derechos sociales
y equidad; y Estado, politica y conflictos sociales. Buenos
Aires: Programa Regional de Becas CLACSO en linea: http://
biblioteca.clacso.edu.ar/subida/uploads/FTP-test/clacso/
becas/uploads/20110112035544/esquivel.pdf

Felitti, K., 201 I, “Estrategias de comunicacion del acti-
vismo catolico conservador frente al aborto y el

Bibliografia

Sociedad = No.59



Daniel Jones, Santiago Lujan y Analia Quintans

Bibliografia

L2 24

matrimonio igualitario en la Argentina”, Sociedad y
Religién. Sociologia, Antropologia e Historia de la Religion
en el Cono Sur, vol.21, nim. 34-35, pp. 92-122.

Forni, F, F. Mallimaci y L. Cardenas (coords.), 2003, Guia de la
diversidad religiosa de Buenos Aires, Biblos, Buenos Aires.

Ginzberg,V.,2003, “Movimiento Ecuménico por los derechos
Humanos”, Historia de los Organismos de Derechos Huma-
nos - 25 afos de Resistencia, en linea: http://www.comi-
sionporlamemoria.org/investigacionyense%C3%B | anza/
materiales/dossiersddhh/dossier5Movimiento__
ecum%C3%83%C5%A | nico_por_los_ddhh.pdf

Hiller,R.,2010, “Matrimonio igualitario y espacio publico en
Argentina” en L. Clérico y M.Aldao (coords.), Matrimo-
nio igualitario en la Argentina: perspectivas sociales, politicas
y juridicas, Eudeba, Buenos Aires, pp. 85-130.

Jones, D., A. Azparren y L. Polischuk, 2010, “Evangélicos,
sexualidad y politica:las instituciones evangélicas en los
debates publicos sobre Uniéon Civil y Educacién Sexual
en la Ciudad Autonoma de Buenos Aires (2003-2004)”,
en J.Vaggione (comp.), El activismo religioso conservador
en Latinoamérica, Ferreyra Editor, Cordoba, pp. 193-248.

Jones, D.y M.Carbonelli,2012,“Evangélicos, politica y sexua-
lidad: actores y logicas en los debates sobre derechos
sexuales y reproductivos”, en IV Jornadas de Estudios
Politicos: ;Qué democracia para el siglo XXI? Actores, con-
flictos y expectativas, Universidad Nacional de General
Sarmiento, Buenos Aires.

Jones, D.y S. Cunial, 2012,“Derrota parlamentaria y repo-
sicionamiento politico de actores religiosos: el rechazo
de la Federacion de laAlianza Cristiana de Iglesias Evan-
gélicas de la Republica Argentina a la ley de matrimonio
igualitario”, Sociedad y Religién. Sociologia, Antropologia e
Historia de la Religién en el Cono Sur, vol. XXII, num. 37,
pp- 85-122.




De la resistencia a la militancia: las Iglesias evangélicas en la defensa de los derechos
humanos (1976-1983) y el apoyo al matrimonio igualitario (2010) en Argentina

Jones, D. y |. Vaggione, 2012, “Los vinculos entre religion
y politica a la luz del debate sobre matrimonio para
parejas del mismo sexo en Argentina”, Civitas, vol. 12,
num. 3, pp. 522-537.

Jones, D.,A.Azparren y S.Cunial, 201 3,“Derechos reproduc-
tivos y actores religiosos:los evangélicos frente al debate
sobre la despenalizacién del aborto en la Argentina
contemporanea (1994-201 |)”, Espacio Abierto. Cuaderno
Venezolano de Sociologia, vol. 22, nim. |, pp. 1 10-133.

Kotler,R.,2006,“Los Movimientos Sociales: Formas de resis-
tencia a la dictadura. Madres de Detenidos — Desapare-
cidos de Tucuman”, Imago Mundi, Facultad de Filosofia y
Letras de la Universidad de Buenos Aires, Buenos Aires.

Mainwaring, S., 1986, The Catholic Church and Politics in Brazil,
1916-1985, Stanford University Press, Stanford.

Mallimaci, F, 2006, “La dictadura argentina: terrorismo de
estado e imaginario de la muerte”,en FMoreno (coord.),
La memoria de la dictadura. ‘Nocturno de Chile’, Roberto
Bolafio.‘Interrupciones’, Juan Gelman, Ellipses Edition, Paris,
pp- 175-186.

Mallimaci, F. y V. Giménez Béliveau, 2007, “Creencia e
increencia en el Cono Sur de América. Entre la religio-
sidad difusa, la pluralizacion del campo religioso y las
relaciones con lo publico y lo politico”, Revista Argentina
de Sociologia, 9, pp. 44-63.

Mallimaci, F, J. C. Esquivel y M. G. Irrazabal, 2008, Primera
encuesta nacional sobre Creencias y Actitudes religiosas
(informe de investigacion), en linea: www.ceil-piette.gob.
ar/areasinv/religion/relproy/encuestal .pdf

Marostica, M., 1997, Pentecostal and politics; the creation of the
Evangelical Christian Movement in Argentina, 1983-1993
(tesis para optar por el titulo de Doctor en Ciencia
Politica), University of California, Berkeley.

Bibliografia

Sociedad = No.59

137



Daniel Jones, Santiago Lujan y Analia Quintans

Bibliografia

L2 24

Mignone, E., 1999, Iglesia y Dictadura, La Pagina, Buenos
Alires.

Miguez Bonino,]., 1985,“Presencia y ausencia protestante en
laArgentina del proceso militar 1976-1983”, Cristianismo
y Sociedad, vol. 83, pp. 81-85.

Miguez Bonino, |., 1995, Rostros del protestantismo latinoame-
ricano, Nueva Creacion, Buenos Aires.

Novaro,M.yV.Palermo, 2003, La dictadura militar 1976-1983.
Del golpe de estado a la restauracion democrdtica, Paidos,
Buenos Aires.

Paiva, A.,2003, Catdlico, protestante, cidaddo: uma comparagdo
entre Brasil e Estados Unidos, Editora UFMG/luperj, Belo
Horizonte/Rio de Janeiro.

Penaloza Palma, C.,201 |, Memorias de la vida y la muerte. De
la represion a la justicia en Chile, 1973-2010 (tesis para
optar por el titulo de Doctora en Historia), Universitat
de Barcelona, Barcelona.

Pew Research Centre, 2012, The global religious landscape.A
report on the size and distribution of the world’s major reli-
gious groups as of 2010, en linea: http://www.pewforum.
org/files/2014/01/global-religion-full.pdf

Pozzi, P, 1988, Oposicion obrera a la dictadura (1976-1982),
Contrapunto, Buenos Aires.

Pucciarelli,A.,2004,*“La patria contratista”, en A. Pucciarelli
(ed.), Empresarios, tecndcratas y militares. La trama corpo-
rativa de la dltima dictadura, Siglo XXI Editores, Buenos
Aires, pp. 99-172.

Quiroga, H., 2004, El tiempo del “proceso”. Conflictos y
coincidencias entre civiles y militares 1976-1983, Homo
Sapiens Ediciones/Editorial Fundacion Ross, Rosario.

Roldan,A. F, 1996, “ Comprension de la realidad social
en el discurso teologico de los hermanos libres en la
Argentina (1882-1955)”, Cuadernos de Teologia, vol. 15,
nam. 01-02, pp. 23-53.




De la resistencia a la militancia: las Iglesias evangélicas en la defensa de los derechos
humanos (1976-1983) y el apoyo al matrimonio igualitario (2010) en Argentina

Seman, P, 2000, “El Pentecostalismo y la religiosidad de
los sectores populares” en M. Svampa (comp.), Desde
Abgjo. La transformacién de las identidades sociales, Biblos/
Universidad Nacional General Sarmiento, Buenos Aires,
pp- 155-180.

Setton, D., 2010, “Matrimonio igualitario, homosexualidad y
diversidad judia”, VI Jornadas Ciencias Sociales y Religion.
Religién, sexualidades y poder, CEIL/CONICET, Buenos Aires.

Setton, D. y V. Lerner; 2012, “La problematica LGBT en el
Movimiento Conservador Judio”, Vil Jornadas de Ciencias
Sociales y Religion. Modernidad, secularizacién y religiones
en Argentina, CEIL/CONICET, Buenos Aires.

Sidicaro, R., 2004, “Coaliciones golpistas y dictaduras
militares: el ‘proceso’ en perspectiva comparada”, en
A. Pucciarelli (ed.), Empresarios, tecnécratas y militares.
La trama corporativa de la ultima dictadura, Siglo XXI
Editores, Buenos Aires, pp. 53-96.

Techera Marset, W,, 1995, Entre la resistencia y la
sumision: el discurso de las iglesias protestantes frente a
la realidad socio-politica argentina (1955-1982) (tesis de
Licenciatura en Teologia), ISEDET, Buenos Aires.

Vaggione, J., 201 |, “Sexual rights and religion: same-sex
marriage and lawmakers’ catholic identity in Argentina”,
University of Miami Law Review, vol. 65, pp. 935-954.

Verbitsky, H., 2006, Doble juego: la Argentina catdlica y militar,
Sudamericana, Buenos Aires.

,2007, Cristo Vence: La Iglesia en la Argentina. Un
siglo de Historia Politica (1884-1983) (t. |),Sudamericana,
Buenos Aires.

Wynarczyk, H.,2000,“Los Evangélicos y la politica en Amé-
rica latina. Actualizacién de nuestro conocimiento del
tema”, Boletin de lecturas sociales y econémicas, afo 7,
num. 31, pp. 52-66.

Bibliografia

Sociedad = No.59



Daniel Jones, Santiago Lujan y Analia Quintans

Bibliografia

L2 24

, 2006, “Partidos politicos conservadores
biblicos en la Argentina. Formacion y ocaso 1991-20017,
Civitas-Revista de Ciéncias Sociais, vol. 2, pp. | |-41.

,2009, Ciudadanos de dos mundos. El Movimiento
evangélico en la vida publica argentina 1 980-200 1, UNSAM
EDITA, San Martin.

Wynarczyk, H.,P.Seman y M. De Majo, 1995, Panorama actual

del campo evangélico en la Argentina, Facultad Internacio-
nal de Estudios Teologicos, Buenos Aires.

Documentos de Iglesias y federaciones evangélicas

Blanco, Ignacio (presbitero), Marcelo Ciaramella y
Eduardo De La Serna, 2010, Preguntas que nos surgen
en la situacion actual, en linea: www.paginal2.com.
ar/diario/sociedad/3-149180-2010-07-09.html

Centro Cristiano de la Comunidad GLTTB, 201 |, Matrimonio
Igualitario y apoyo religioso en Argentina, en linea: http://
elcentroglttb.blogspot.mx/201 1/03/matrimonio-iguali-
tario-y-apoyo.html

Grupo Sacerdotal Enrique Angelelli de Cordoba, 2010,
Aporte al debate sobre modificaciones a la ley de matrimonio
civil, en linea: http://elcentroglttb.blogspot.com/2010/05/
grupo-de-sacerdotes-enrique-angelelli.html

IELU, 2003, Didlogo abierto: Ley n° 1004 de Unién Civil del
Gobierno de la Ciudad de Buenos Aires, en linea: http://
www.ielu.org/

IEMA, 2010, Declaracion sobre la Ley de Matrimonios. Carta
del Obispo de la IEMA Frank De Nully Brown, en linea:
http://www.iglesiametodista.org.ar/ texto_completo.
shtml?x=58126

IERP, 2003, “Por un pais donde ‘quepan todos y todas’”. A raiz
de la promulgacién de la Ley de Unién Civil (Ley n° 1004)
por el Gobierno de la CABA, en linea: http://www.iglesiae-
vangelica.org/men_hemosdicho.htm#civil




De la resistencia a la militancia: las Iglesias evangélicas en la defensa de los derechos
humanos (1976-1983) y el apoyo al matrimonio igualitario (2010) en Argentina

IERP y IELU, 2010, Declaracion de las Iglesias Evangélica del Rio
de la Plata (IERP) y Evangélica Luterana Unida (IELU), en linea:
http://www.iglesiaevangelica.org/men_hemosdicho.htm

Notas periodisticas

“Acto de censura y discriminacion”, 2010, Pagina 12, | de
julio.

“Alex y José pusieron fecha”, 2009, Pagina 12, 16 de noviem-
bre.

“Apoyo de pastores, sacerdotes catolicos y rabinos al matri-
monio homosexual”, 2010, Pulso Cristiano, 17 de julio.

“Diversidad Religiosa y Creencias”,2012,INADI, | 6 de mayo.

“Echaron al cura que se manifesto a favor del matrimonio
gay”,2011, La Nacion, 7 de marzo.

“El adios al pastor Miguez Bonino”,2012, Pdgina 12,2 de julio.

“Fuerte rechazo frente al Congreso”, 2010, La Nacién, 14
de julio.

“Homenaje oficial por los 175 afnos metodistas en la Argen-
tina”, 201 I, Pulso Cristiano, 15 de septiembre.

“La colectividad judia debate su rol en la dltima dictadura
militar”, 2008, Clarin, 23 de marzo.

“La Fe a Favor del Matrimonio de Parejas del Mismo Sexo”,
2010, Prensa Ecuménica, 21 de julio.

“La Marcha del Orgullo Gay, una fiesta con fuerte reclamo”,
2009, Clarin, 8 de noviembre.

“Matrimonio gay: campana en colegios”, 2010, La Nacion, |
de julio.

“Otro aval judicial para el matrimonio gay en Capital”,2010,
Pagina 12,23 de febrero.

Paginas web

FALGBT: http://www.Igbt.org.ar/02-objetivos.php

Fundacion Accion Pro Derechos Humanos, Informe Nunca
Mas: http://www.derechoshumanos.net/lesahumanidad/

Bibliografia

Sociedad = No.59



Daniel Jones, Santiago Lujan y Analia Quintans

Bibliografia

L2 24

informes/argentina/informe-de-la-CONADEP-Nunca-
mas.htm

[ELU: http://www.iea-iees.edu.ar/ielu.

MEDH: http://www.derechos.net/medh/

Entrevistas

Alan Eldrid, pastor y presidente de la IELU de 2004 a 201 I,
26 de marzo de 201 1.

Aldo Etchegoyen, pastor y obispo emérito de la IEMA de
1989 a 2001, copresidente de la APDH, 19 de marzo
de 2011.

Emilio Monti, pastor de la IEMA y presidente de la FAIE de
1996 a 2004, 3 de mayo de 201 1.

Roberto Gonzalez, secretario de diversidad religiosa de la
FALGBT, 8 de mayo 201 1.




