La ciencia de los anormales en
Meéxico del siglo XIX hasta la
Revolucion: una disciplina al servicio
del Estado y del progreso

Animales fantasticos y humanos extrafios
morando en territorios maravillosos ubicados mas
alla del mundo conocido, nutren gran nimero de
narraciones antiguas. En el Mahabharata, relato
épico de la India del siglo XV al X a. C., aparece una
profusion de seres mitologicos, semidioses y ani-
males extraordinarios dotados de caracteristicas
humanas. En la Grecia antigua, esta taxonomia
de una bestialidad errénea comprendia al cancer-
bero, la hidra, el pegaso, dragones...; mi-hombres
mi-animales: el minotauro, el esfinge, el glifo, los
centauros, los satiros, los silenos, las sirenas...,
y humanoides: ciclopes, gigantes, amazonas, etc.
Estos seres poblaban la imaginacién de los griegos
quienes solian tener encuentros extraordinarios
con algunos de ellos. Asimismo, el etnografo e
historiador sagaz Herodoto de Halicarnaso men-
cionaba en el siglo V a. C. que los etiopes e indios
tenian el esperma oscuro y que los hombres del
norte de Europa poseian un solo ojo. Durante
siglos, los poligrafos occidentales repitieron las
aseveraciones contenidas en las Historias de Hero-

Bruno Lutz*

@ Profesor e
Investigador.
Universidad
Autdbnoma
Metropolitana-
Xochimilco.

doto como verdad absoluta.

En esta frontera borrosa del Frida Gorbach, El monstruo, objeto imposible.

género humano estaban los Un estudio sobre la teratologia mexicana, siglo
XIX. México: UAM-Itaca, 2008.

Espiral, Estudios sobre Estado y Sociedad Vol. XIX No. 53 1 Enero / Abril de 2012 m



Bruno Lutz

L2 24

incivilizados y los imperfectos. El salvaje fue una variante
de la especie humana, como lo mostré Roger Bartra, que no
solamente era el depositario de las angustias colectivas sino
que el salvaje existia porque las sociedades hegemonicas
necesitaban contar con una referencia para medir su nivel
de desarrollo cultural. Las formas inferiores de civilidad
hacian del hombre un salvaje, y las malformaciones biolé-
gicas hacian del hombre un monstruo; el primero viviendo
libre afuera de la sociedad, el segundo sobreviviendo dentro
de la sociedad preso de su estigma. La literatura y el arte
ofrecen muchos ejemplos de estas representaciones del sal-
vaje y del monstruo. En el prélogo del libro aqui resefiado,
Armando Bartra menciona atinadamente algunas obras
medievales y del periodo de la Ilustracién en las cuales la
imaginacién de sus autores cabalga sobre las variedades
extremas del género humano: Variedades de la especie
humana: los monstruos de Buffon, Tratado de teratologia
escrito por Geoffroy de Saint Hilaire, Animales, monstruos
y prodigios de Ambroise Paré, etc. Esta fascinacion por los
malformados, que mezcla curiosidad, morbo y repulsién, ha
perdurado a lo largo de los siglos, pero lo interesante es que
el descubrimiento del Nuevo Mundo desperté la imaginacién
de los cronistas e historiadores, testigos oculares o no de
hombres fantésticos. Asimismo, Bernal Diaz del Castillo, en
su Historia verdadera de la conquista de la Nueva Espana
relata que “indios corcovados, muy feos, porque eran chicos
de cuerpo y quebrados por medio” animaban los banquetes
de Moctezuma.

Durante la Colonia, algunos coleccionistas se dedicaron
a adquirir especimenes de seres humanos malformados
pertenecientes a los estratos bajos de la sociedad, pero fue
en los Ultimos tres lustros del siglo XIX y ya entrando en el
siglo XX, que la teratologia mexicana estuvo en su apogeo
con numerosos articulos publicados en revistas cientifi-
cas y una sala del Museo Nacional (hoy en dia Museo de




La ciencia de los anormales en México del siglo XIX hasta la Revolucion

Antropologia) consagrada exclusivamente a la exhibicién
de monstruos. Lo extrano, lo repulsivo e incomprensible
de la naturaleza humana se habia vuelto un tema de sumo
interés para los médicos y juristas mexicanos quienes se
empenaron en emular, tardiamente, a sus colegas de Europa
y Estados Unidos.

En su obra El monstruo, objeto imposible Frida Gorbach
explora la teratologia mexicana desde tres perspectivas: la
de los médicos, quienes se preguntaban ;jcomo es posible?;
la de los naturalistas, que decian: jcomo clasificar a los
monstruos?; y la de los juristas, que se interrogaban sobre
jcual es la responsabilidad civil y penal de los anormales?

A una clinica interesada en establecer el limite entre lo normal y lo
patologico, le impone un tercer elemento que no es normal ni pato-
logico; a la historia natural la hace dudar cada vez que el origen de la
vida intenta ser explicado a través de una secuencia evolutiva, gradual
y progresiva, y, por Ultimo, al derecho le cuestiona el limite entre lo
permitido y lo prohibido al abrir la posibilidad de que el monstruo sea
un mal en si mismo.

El descubrimiento de monstruos humanos y animales
provocé la imaginacion y convocd a la reflexion. Su exis-
tencia misma en el seno de la sociedad obligd a repensar
los fundamentos de las leyes de la naturaleza y revisar las
condiciones biolégicas de inimputabilidad.

El proceso sociohistérico de normalizacién del régimen
politico y la no menos imperfecta voluntad de someter a los
individuos a un marco juridico-legal omnipresente, encon-
traban un eco en la ciencia médica con la importacién de
teorias médicas que pretendian si no curarlo, si explicarlo
todo. Los médicos eran impotentes frente a hidrocéfalos,
siameses pegados, microcéfalos, enanos, etc., lo inico que
podian hacer era observar, medir, interrogar, conservary,
sobre todo, exhibir. Pero esta pasién por el monstruo ense-

Lecturas Criticas: No.53 m



Bruno Lutz

L2 24

naba al mismo tiempo el limite de la ciencia para curarlo
de su mal: los teratdlogos eran médicos con virtudes de
coleccionistas e intenciones de promotores de ferias.
Descubrir anémalos suscitaba el interés de los médicos
y llamaba la atencion del vulgo, pero encontrar un mons-
truo jamas visto era acceder a la fama: la notoriedad de los
teratélogos mexicanos y extranjeros se construia conforme
mas casos y mas raros documentaban. Esta economia sub-
terranea de lo anormal permitia conferir un valor financiero
al espécimen y un valor simbdlico correspondiente a su
descubridor/duenio, en funcién de la rareza del monstruo
encontrado y de su estado de conservacién. Aunque no se
profundiza en la obra de Gorbach, podemos aseverar que
en ese nicho de mercado que era el de la compraventa de
anomalias bioldgicas, imperaban los siguientes criterios:
a) la especie: animal o humano; b) el nimero, rareza y
espectacularidad de las malformaciones; ¢) el estado de
conservacion: litografia, pintado, fotografiado, osamenta,
restos conservados en alcohol, momificados o vivo; y en caso
de un espécimen vivo: ¢) la edad, sexo, si era un salvaje o
no, si pertenecia a un linaje prestigiado o no, si tenia varios
parientes igualmente malformados o no. Los monstruos
—en sus diferentes estados— constituian una mercancia
que se compraba y se vendia: pasaban del obstétrico al
coleccionista, del coleccionista al teratdlogo, del teratélogo
mexicano a teratdlogos extranjeros, para finalmente ter-
minar en museos, ferias o circos. De ahi la defensa férrea
de los anormales por parte de los teratdélogos quienes,
aduefiandose a menudo de ellos y comprandolos como si
fuesen esclavos, se empenaron en preservar su vida y hacer
de ella una vida publica. Esta bisqueda de los mejores
monstruos puede comprobarse en los articulos publicados
en la Gaceta Médica de México asi como el folleto de pre-
sentacién de la sala de teratologia del Museo Nacional de
México inaugurada en 1895. En todas las publicaciones se




La ciencia de los anormales en México del siglo XIX hasta la Revolucion

asociaba siempre un texto descriptivo-explicativo con una
llustracién. Las imagenes, dibujos y litografias redoblaban
el texto y fungian como prueba visual de la autenticidad
del monstruo, validando sus aberraciones morfolégicas.
En la sala de teratologia estaban reunidos 75 especimenes
de animales y humanos conservados en alcohol, disecados
o fotografiados. Si bien se buscaba la exhaustividad en
cuanto a los casos de anomalias presentados —quiza para
mostrar el alcance de la ciencia en determinar los limites de
lo biolégicamente imposible—, se buscaba también llamar
la atencién del publico. Al respecto, la voluntad explicita
de educar al pueblo no podia ocultar el deseo de alimentar
la curiosidad y el morbo de la plebe como lo hacian quienes
presentaban monstruos en plazas publicas y circos. El labo-
ratorio y el museo eran una alternativa culta a las ferias.
“En lugar de seres excepcionales expondria objetos cientifi-
cos; en lugar de diversién efimera propia de ferias y circos,
ofreceria educacién a las masas” escribe Frida Gorbach con
respecto al papel del museo en la presentacion de aberra-
ciones genéticas. La voluntad de exhibir todos los estadios
de la monstruosidad explica por qué animales y humanos
eran presentados juntos, ya que ambos compartian un
error biolégico irremediable que los hacia radicalmente
diferentes del resto de su especie. La autora menciona el
famoso caso de los hermanos Maximo y Bartola, conocidos
como los “nifios aztecas”, dos enanos microcéfalos supuestos
descendientes de un antiguo linaje de sacerdotes mayas,
quienes se presentaron en muchas ciudades de Estados
Unidos y Europa. Luego de su exposicién en una sonada
gira mundial, desaparecieron en el oscuro laberinto de la
Historia. Ciertamente los nifios aztecas dejaron de existir
como monstruos porque su larga exhibicién terminé por
agotar el interés que traia inicialmente su novedad. Lo
mismo pasé cuando se desmantel6 la sala de exposicion de
monstruos del Museo Nacional de la Ciudad de México. El

Lecturas Criticas: No.53 m



Bruno Lutz

L2 24

anémalo era fuente de interés cuando se descubria y cuando
se presentaba por primera vez, pero en la medida en que
se volvia conocido su tiempo como pieza de exposicidon se
agotaba. Del gabinete de curiosidades al museo, del ser
andémalo al objeto investigado, el monstruo existia mientras
despertaba una curiosidad mezclada de morbo en quienes
deseaban ver o estudiar una “cosa” humana.

Aunado a lo anterior, la investigadora anota que la des-
aparicién de la Sala de Teratologia del Museo Nacional
correspondi6 con cambios en la direcciéon del museo, pero
sobre todo con cambios de paradigma: la historia del Hombre
se fue diferenciando progresivamente de la historia de la
Naturaleza lograndose imponer la idea de una particiéon
del saber y de una emancipaciéon del hombre con la natu-
raleza. La aparicién del clivaje entre naturaleza y cultura
anunciaba el dominio absoluto de la ciencia sobre todas las
formas inferiores de vida.

La Sala de Antropologia del Museo Nacional asentaba la
idea de que las razas indigenas habian degenerado fisica
y moralmente desde la Conquista debido a los cruzamien-
tos y las condiciones de su medio. Empero, la exhibicion
del glorioso pasado mesoamericano constituia una fuente
de orgullo para los historiadores y antropdlogos, quienes
nutrian un nacionalismo basado en la posesién compartida
de esa inimitable herencia. Los cientificos decimondnicos se
preguntaban si los indios, con todas sus insuficiencias, no
eran el eslabon intermedio entre el animal y el hombre. La
degeneracién de la raza indigena ;no se debia a su dudoso
origen? /Su aparicién marginal en la evolucién de las espe-
cies? ;La “exitosa” busqueda de regularidades por parte
de los teratélogos no muestra precisamente la naturaleza
racial de estas ocurrencias? La autora del libro sefiala con
acierto que no existia unanimidad en torno a los anémalos
y su trato, sino que las diferentes perspectivas evolucionis-
tas y positivistas divergian y se alcanzaban en uno o varios




La ciencia de los anormales en México del siglo XIX hasta la Revolucion

puntos. Asimismo, existia una serie de diferencias mas
o menos marcadas segun los casos, entre quienes defen-
dian la idea de que la sangre india era motivo de orgullo
y quienes sostenian que los indios eran una raza inferior;
entre los partidarios de esta ultima perspectiva estaban
quienes pensaban que se podia y debia reeducar al indio y
otros, una minoria, que planteaba que el eugenismo radi-
cal y la segregacion eran la solucién al problema del indio.
Antropologia y teratologia no forzosamente compartian las
mismas explicaciones en torno a degeneracion de los indios,
ni buscaban los mismos objetivos. En el tltimo tercio del
siglo XIX en México, el debate sobre el origen del hombre
americano era dominado por la postura de un hombre pri-
mero autdctono, ejemplar tépico que habia sido el punto de
origen de la difusién de la raza americana. “Cada ejemplar,
cada pieza, constituia un argumento mas en el esfuerzo por
mostrar la perfecciéon de la naturaleza del Nuevo Mundo
y la perfecta adaptacion de las razas americanas a ellas”.
De manera general, la cuestién racial atravesaba el tema
de los monstruos humanos y de su origen.

La teoria del detenimiento embrionario de Geoffroy de
Saint Hilaire explicaba el nacimiento de los monstruos a
partir de una influencia proveniente del exterior que detenia
el desarrollo normal del embridn; esta teoria tuvo una gran
repercusién en teratbélogos mexicanos como Juan Maria
Rodriguez y Roman Ramirez. La ocupacién y preocupacién
de esos médicos era explicar las causas y condiciones de
apariciéon de un monstruo, destacando su aberracién idiosin-
crasica. La deformacién congénita del feto era diferenciada
por la enfermedad que podia, en algunos casos, alterar la
forma de algunos 6rganos o partes del cuerpo. Sobre la
responsabilidad de la madre, los médicos no aceptaban la
1dea de que las caracteristicas del producto pudiesen haber
sido influenciadas por imagenes o representaciones tenidas
durante el embarazo. Pensaban en herencia, “contamina-

Lecturas Criticas: No.53 227



Bruno Lutz

L2 24

cién de gérmenes”, maltrato de la parturienta, adicciones,
vicios, etc. Segun esos positivistas “la violencia, el dolor,
la pena, la vergiienza y la culpa, reunidos bajo el término
de ‘impresion’, poseian la fuerza para alterar el funciona-
miento del Gtero y modificar la forma de lo que debia ser”.
Los médicos buscaban en una accién visible, concreta y
violenta, la causa del nacimiento de monstruos. También
encontraban en el Gitero el érgano responsable del desarrollo
imperfecto del feto. El érgano sexual femenino suscitaba
una fascinacién sin limites en médicos obstétricos e higie-
nistas. No obstante los esfuerzos de los médicos por definir
precisamente el objeto de la teratologia, éstos dudaban en
explicar las variaciones y desviaciones de la Naturaleza
con los principios de una ley general de la fisiologia. “En
ese lugar, el monstruo no podia constituirse en una prueba
mas de la regularidad del mundo, ni servia tampoco como
paradigma en la comprensiéon de los actos normales”. El
descubrimiento de seres anormales no llevaba a los tera-
tologos a una reflexién abstracta sobre su posiciéon en la
curva de evolucién de la especie humana a diferencia de
sus predecesores galos, sino que construian explicaciones
racionales con pretensiones cientificas en torno a cada caso.

La observacion de un parto o de un monstruo era, segin
Rodriguez, actividad necesaria y suficiente para certificar
la importancia de la teratologia. Describir un anémalo era
contemplar una averia de la Naturaleza, era poner palabras
sobre un fendémeno imposible, en suma era darle vida. Nom-
brar es crear y hacer creer. De manera paulatina el 1éxico
zoologico fue abandonado, aunque no totalmente, para ser
sustituido por términos mas adecuados para garantizar la
cientificidad del discurso y por ende su objetividad. Poner un
limite a lo impensable, circunscribir lo imposible requeria
el retomar la tipologia de Saint Hilaire e inventar nuevos
términos como la siguiente: “Monstruo diplogenésico, mono-
cefalico, autoritario, enfaldsito, no viable”. La geometria y




La ciencia de los anormales en México del siglo XIX hasta la Revolucion

la arquitectura ofrecieron también a los médicos mexica-
nos, términos para describir “cientificamente” las formas
inhumanas de los anémalos. De hecho, la reconstrucciéon
visual permitia al médico remontar de los efectos a las
causas segun una metodologia deductiva que se certificaba
a si misma. Pero “era principalmente en la mediciéon donde
recaia el peso de la objetividad; eran los nimeros los que
prometian las cualidades invisibles de una vieja medicina
fundada en correspondencias, similitudes y homologias, por
objetos de limites definidos, cuantificables”. Los ntimeros
y mediciones antropomorficas pretendian comprobar las
desviaciones con respecto a una media, media ficticia que
representaba lo normal. Normalidad y anormalidad se divi-
dian entonces en las manos del médico, juez de los errores
de la Naturaleza.

Buscar las causas de las anomalias con el fin de reducir
la probabilidad de aparicién de seres inservibles conllevd en
disenar medidas profilacticas para favorecer los elementos
sanos, fuertes y fértiles. La teratologia y el eugenismo eran
disciplinas hermanas que compartian cierto nimero de
postulados, aunque los teratélogos mexicanos se empefiaron
en proteger la vida de los monstruos, enfrentandose a los
eugenistas y a la plebe, quienes los condenaban a muerte
por su inviabilidad o su origen maldito. De manera general,
el papel del Estado, segin la corriente eugenista domi-
nante, debia concentrarse en: 1. Prevenir la aparicién de
individuos anémalos y viciosos; 2. Castigar a los sujetos que
contaminaban el cuerpo social amenazando su devenir; y 3.
Premiar los mejores elementos organizando competencias
deportivas por un lado y concursos de belleza por el otro.
Para los médicos y juristas mexicanos “el cuerpo fisico era lo
mismo que el cuerpo social o moral; o dicho de otra manera,
el cuerpo individual se transformaba automaticamente en
cuerpo social, y el cuerpo social en ley moral”. Los juristas
buscaban adaptar las leyes a los Gltimos descubrimientos

Lecturas Criticas: No.53 m



Bruno Lutz

L2 24

cientificos acercandose a la medicina y en particular a la
fisiologia. Las evidencias fisicas y fisiol6gicas debian legiti-
mar el bien fundado de la jurisprudencia en lo que concer-
nia a los sujetos que padecian un trastorno fisico, mental
o moral. Médicos y abogados se esmeraron para participar
con derecho propio en la construcciéon de un nuevo orden
social sobre una base cientifica: se daban como tarea la de
prevenir la aparicién de anémalos condicionando los candi-
datos al matrimonio con la presentacién de un certificado
médico. Para el Estado eugenista, no todos los individuos
eran aptos para fundar una familia. De ahi la obsesién
institucional en torno a la vida sexual y la reproduccién.
Es menester senalar que incluso a principios de los afnos
cincuenta del siglo XX, un investigador como Mac-Lean y
Esténos, cuyo trabajo fue premiado en el Segundo Congreso
de Sociologia, postulaba que las leyes eugenésicas debian
enfocarse en la vigilancia de las uniones matrimoniales y la
esterilizacion de los inaptos. Cabe agregar a lo que presenta
Frida Gorbach, que no habia un limite claramente estable-
cido en cuanto a la patologia que condenaba el sujeto a la
segregacion social, el oprobio institucional y la esterilidad
fisiolégica. Ubicar a los hermafroditas, enanos y personas
muy altas en la categoria de los monstruos, era una decision
de los terat6logos en nombre de un supuesto orden biol6-
gico y normalidad social. Pero los epilépticos, sordomudos,
sifiliticos, alcohdlicos, idiotas, imbéciles y tarados fueron
también impedidos para casarse por las Leyes de la Familia
y el Cédigo Civil.

En todo caso, el estigma corpéreo anunciaba la desviacién
moral, el vicio y el crimen. El célebre crimindlogo Carlos
Roumagnac afirmaba, a principios del siglo XX, que una
de las dos categorias de criminales era conformada por
todos aquellos que tenian un defecto organico adquirido
o innato. Un delito de sangre cometido por un individuo
de clase baja en contra de alguien de estatuto superior,




La ciencia de los anormales en México del siglo XIX hasta la Revolucion

constituia un agravante suficientemente fuerte como para
condenar al homicida a llevar el calificativo de “monstruo”.
El acto monstruoso denotaba siempre una personalidad
perturbada, una mente dedicada enteramente al vicio. Pero
este comportamiento aberrante era también atribuido a la
pertenencia a una clase social: los proletarios pauperizados
de la ciudad, y en menor medida los campesinos pobres. En
su Génesis del crimen en México, Julio Guerrero escribia
en 1901 que el delito de sangre era, en su gran mayoria,
un acto extremo inherente a los de clase baja porque éstos
carecian de educacién, de valores y sobre todo carecian del
control de sus pulsiones de muerte. En otros términos, la
monstruosidad era un hecho biolégico y también un acto
social. Gorbach sefiala atinadamente que: “El monstruo
quedaba junto con criminales, locos y enfermos, todos objeto
del discurso médico. Después de todo, la medicina buscaba
la referencia patolégica de la enfermedad, del crimen y de
la locura”. La monstruosidad rompia con el orden social.

En suma, el monstruo biolégico y el monstruo social eran
dos representaciones de este mismo riesgo de franquear las
fronteras de la naturaleza por el primero, y de franquear
las fronteras de la cultura por el segundo. El monstruo
constituia una amenaza. Este apelativo de monstruo per-
mitia construir una normalidad en una sociedad que se
modernizaba y en la cual se incrementaban peligrosamente
las distinciones de clase. Endeble y cambiante, la categoria
ficticia de lo normal legitimaba los esfuerzos del Estado, de
los juristas y los cientificos, para organizar la sociedad y
ordenar la vida colectiva. El monstruo era el enemigo que
las elites de finales del siglo XIX y principios del siglo XX
tenian que combatir encerrandolo o exhibiéndolo, castigan-
dolo siempre. -

Fecha de recepcién: 14 de marzo de 2011
Fecha de Aceptacion: 07 de octubre de 2011

Lecturas Criticas: No.53 m



