
Los mapuches: 
cambio social y 

asimilación de una 
sociedad sin Estado

El actual conflicto del pueblo mapuche 
con el estado de Chile comprende 

dimensiones complejas y estructurales. La 
imposición de un dominio territorial del 
Estado llevó a la condición de pobreza, 

reducción y transformación social de una 
sociedad. La transformación estructural 
puede ser vista como un mecanismo de 
resistencia y adaptación de sus institu-

ciones sociales. A aquellas estructuras es 
lo que se pueden denominar estructuras 

de transición. Así las actuales condiciones 
políticas entre Estado y pueblo mapuche 

pueden ser vistas como una estructura 
que se mantiene para evitar el término de 

una cultura.

Palabras clave: territorio, lof, loncos, 
estructuras de transición, resistencia.

Introducción

La emergencia de los 
Estados nacionales en Amé-
rica durante comienzos del 
siglo xix en el Cono Sur fue 
de la mano de conflictos de 

fronteras, ocupaciones territoriales 
y sometimiento de los pueblos indí-
genas. El dominio de la población 
indígena no ha sido sólo un acto de 
imponer una ciudadanía y extender 
un control territorial; ha afectado 
sistemas de vida de pueblos que se 
han visto arrinconados y sometidos 
a un estado de violencia y exclusión 
permanente. Un caso de aquello 
es la historia del pueblo mapuche 
del sur de Chile. Los mapuches, 
quienes durante la colonia y desde 
los primeros años de la República 
de Chile conservaron su autonomía 
territorial, fueron paulatinamente 
arrinconados y obligados a some-
terse al poder centralizado del 
Estado de Chile. Así, en lo que es 
conocido como “La pacificación de 
Araucanía”, término eufemístico 
para señalar una guerra de exter-
minio y ocupación de su territorio, 
esta sociedad fue llevada a profun-
das transformaciones que afectaron 

Juan Pacheco Rivas

Espiral, Estudios sobre Estado y Sociedad 183

 Estudió Medicina y  Pedagogía en Biología 
en la Universidad de Concepción (Chile). 
Posteriormente hizo la licenciatura en 
Sociología y la maestría en Trabajo Social y 
Políticas Sociales en la misma universidad. El 
28 de noviembre de 2011 en el doctorado 
en Ciencias Sociales del ciesas Occidente 
defendió su tesis Estructura y cambio social 
en la sociedad mapuche. Políticas de Estado, 
dominación, poder y resistencia. A los 42 años 
murió en Chile, el 17 de diciembre de 2011.

 Vol. XIX No. 52  Septiembre / Diciembre de 2011



  

184

Juan Pacheco Rivas

su organización política, su estructura social y su sistema 
económico. Este proceso los llevó finalmente a ser radi-
cados en pequeñas porciones de tierras, conocidas como 
“reducciones”, entregadas a núcleos familiares dispersos 
y profundamente dañados en su composición. El resultado 
final ha sido una condición de pobreza, marginación social y 
violencia que aún mantiene las tensiones entre el Estado de 
Chile con comunidades que reclaman derechos ancestrales 
de territorio y reconocimiento político, social y cultural.

Para conocer este proceso de transformación debemos 
remitimos a lo que fue la sociedad mapuche antes de la 
pacificación de la Araucanía hasta lo que es hoy. En ello 
es posible observar instituciones sociales transformadas y 
estructuras sociales en procesos de adaptación por la coloni-
zación y luego la relación de frontera con la sociedad criolla 
de Chile. Estos cambios van provocando la modificación 
de su estructura social para mantener funciones sociales 
elementales, como la jefatura del lonco o cacique y el poder 
territorial de los grupos familiares, situaciones que final-
mente se quiebran a partir de su incorporación al dominio 
del Estado de Chile. Los mapuches responden a este proceso 
adaptándose y generando mecanismos de resistencia que 
van desde mantener una organización política acorde a su 
sistema de tradiciones hasta defender el reducido espacio 
territorial que no les había sido arrebatado por el proceso de 
colonización del Estado de Chile. Este caso de resistencia y 
adaptación es más que una confrontación política entre un 
Estado y una sociedad en defensa de su autonomía y patri-
monio territorial; implica mecanismos de transformación de 
sociedades que no conocieron un poder centralizado y que 
fueron sometidas por un Estado que impuso sus normas 
y reglas. El resultado de este proceso es la generación de 
estructuras de transición, en donde se ponen en juego las 
relaciones de poder, los sistemas de sobrevivencia y la 
adaptación del grupo a una nueva realidad. Así se llega a 



185Sociedad      No. 53

Los mapuches: cambio social y asimilación de una sociedad sin Estado

la condición actual de un pueblo en donde la integración 
social implica una dinámica de cambio que puede llevarlos 
a dejar de existir como tales, provocando así mecanismos 
de adaptación y resistencia frente a dicho cambio.

Parte de lo que se expone aquí son resultados prelimina-
res de la investigación de tesis doctoral titulada “Estructura 
y cambio social en una comunidad mapuche-pehuenche 
del Alto Biobío. Políticas de Estado, dominación, poder y 
resistencia”. Un trabajo de tesis que se inició quizás antes 
del proyecto propiamente tal, cuando en 2005 comenzaron 
los primeros contactos con las comunidades mapuche-
pehuenches del sector del valle del Queuco; en lo que eran 
los efectos del conflicto de recuperación de tierras de aquel 
sector en el Alto Biobío en Chile y la construcción de la 
represa Ralco en el valle confluente del río Biobío. Estas 
comunidades corresponden principalmente a la reasentada 
de Nehuen Mapu y a su comunidad de origen de Malla 
Malla. Así, ha sido posible durante cinco años conocer 
cómo las comunidades y los grupos de ellas están en este 
proceso de transformación y lucha por resistir frente a dicha 
metamorfosis; lo que los lleva, por un lado, a ser consecuen-
tes con sus principios y al mismo tiempo ser segregados 
por esta resistencia. Estas formas de lucha y resistencia 
corresponden a una manera de continuar con su cultura 
y al mismo tiempo hacer frente a las transformaciones de 
una modernidad implacable en su camino de desarrollo, 
modernización y dominación. Formas de lucha que surgen 
desde la necesidad de mantener su identidad y espacio 
territorial como medios de sobrevivencia, y que llevan a 
generar los mecanismos necesarios de adaptación y cambio 
para hacer frente a este proceso transformador. Cambios 
que repercuten en sus instituciones más elementales, como 
la familia y la jefatura tradicional, y que van originar lo que 
podemos llamar estructuras de transición.



  

186

Juan Pacheco Rivas

La familia mapuche y los loncos como instituciones 
sociales en transformación. Aspectos históricos

La sociedad mapuche formaba su estructura de poder a 
partir de dos instituciones que generaban su entramado 
social e identidades territoriales: a) la familia polígama 
extensa, con un sistema de matrimonio polígamo sororal y 
de primos cruzados, preferentemente la hija del hermano 
de la madre, y b) la jefatura patriarcal del lonco o cacique, 
en donde se conservaba la institucionalidad del patrilinaje 
y la virilocalidad. Estas dos instituciones formaban y daban 
vida a la unidad económica doméstica, las redes sociales, 
el sistema de jefaturas políticas y la identidad territorial; 
teniendo como base dos conceptos que sustentaban la iden-
tidad mapuche: el lof1 y el territorio.

Ambas instituciones —familia y lonco— se sustentaban 
en el sistema de normas y regulaciones sociales que orga-
nizaba la estructura social de la sociedad mapuche. Este 
sistema de normas y sanciones era conocido como Ad-mapu, 
o “derecho de la tierra” o “lo que da forma a la tierra”. El 
Ad-mapu regulaba las relaciones de intercambio social, la 
formación y educación de los jóvenes, los matrimonios y sus 
reglas de intercambio, y resolvía los conflictos que podían 
surgir al interior de sus clanes familiares; permitiendo 
además regular el comportamiento político y militar de los 
loncos. Así, la base de la estructura social de la sociedad 
mapuche era compuesta por el Ad-mapu como sistema de 
normas y sanciones, administrado principalmente por los 
hombres mayores del grupo (Guevara, 1912). 

Las reglas de intercambio matrimonial, que daban forma 
a los sistemas de parentesco y a la institución familiar, se 
sostenían en la transmisión del patrilinaje, respetándose 

1. El lof corresponde a la unidad familiar básica de la sociedad mapuche, que va 
sustentar su estructura política y económica; correspondía a un núcleo doméstico 
extendido de una o varias familias.



187Sociedad      No. 53

Los mapuches: cambio social y asimilación de una sociedad sin Estado

además la virilocalidad y el derecho de sucesión de bienes 
desde el padre a los hijos hombres, y si los recursos econó-
micos lo disponían, la constitución de familias formadas a 
partir de la poligamia sororal. A través del matrimonio se 
constituía un entramado de redes sociales definidas por el 
parentesco y la constitución de la familia polígama extensa, 
como también se sostenía la economía doméstica y la acu-
mulación de recursos económicos y simbólicos del jefe de 
familia (Faron, 1969; Titiev, 1955). 

De esta forma, el matrimonio polígamo y sororal permitía 
satisfacer dos funciones fundamentales en la vida mapuche: 
la económica y la política. 

Organización del trabajo y economía de guerra

La familia extensa era una unidad productiva en lo eco-
nómico y reproductiva en lo demográfico. La división sexual 
del trabajo permitía el enriquecimiento en la medida que 
poseyera mano de obra femenina para la agricultura y la 
confección de ponchos y alfarería, y de hombres jóvenes para 
la ganadería. El principal sustento económico de la sociedad 
mapuche era la posesión y crianza de un gran número de 
ganado ovino, vacuno y caballar; actividad principalmente 
desarrollada por los hombres que eran hábiles jinetes y 
domesticadores. Las mujeres, en tanto, desarrollaban la 
actividad agrícola y de confección de mantas, ponchos 
y alfarerías, que eran un producto para intercambiar y 
comerciar entre los distintos clanes y grupos, como con 
los “huincas” de la frontera norte del Biobío. Así mientras 
más extensa era la familia —o sea: mayor el número de 
esposas e hijos—, mayores podían ser el enriquecimiento 
y el bienestar. Tener un gran número de esposas no era 
sólo demostración de riqueza, sino que significaba para el 
lonco una mayor posibilidad de acrecentarla. En la medida 
en que hubiese más hijos hombres, era mayor el número 



  

188

Juan Pacheco Rivas

de mano de obra para la ganadería, y si había un mayor 
número de hijas era posible acrecentar la riqueza de la 
familia al recibir la dote de ella al casarse, como también 
un mayor número de esposas aumentaba la mano obra y 
la reproducción familiar (Guevara, 1912). 

Esta función económica estaba estrechamente ligada al 
dominio territorial y a la economía de frontera que se había 
desarrollado desde comienzo del siglo xvii, con posterio-
ridad al Parlamento de Quillín en 1641. Dicha economía 
de frontera se desarrollaba en actividades de cooperación 
e intercambio económico en periodos de estabilidad, así 
como de guerra de baja intensidad conocida como malones 
o malocas2 (Villalobos, 1985). El resultado de esta economía 
de frontera es la formación de una sociedad mapuche que se 
va enriqueciendo con la ganadería y el intercambio econó-
mico (Boccara, 2008). Entre algunos caciques se comienza a 
formar esta relación de asociaciones y alianzas con criollos, 
así como también la participación de los clanes mapuches en 
lo que serían los conflictos de la independencia y la guerra 
sucia suscitada posteriormente. La sociedad mapuche que 
llega al siglo xix era un conglomerado de clanes que hacia 
juego con la estabilidad política de los “huincas”,3 al igual 
que la sociedad “huinca” requería de ella para su abaste-
cimiento económico y sus  alianzas políticas y militares 
(Boccara, 2008; Bengoa, 2007).

Organización política y parentesco

Por otra parte, la función política de la familia se soste-
nía en las relaciones sociales establecidas por un sistema 

2. Los malones o malocas eran ataques a haciendas criollas al norte del Biobío 
para saquear animales y robar mujeres. El fin era hacerse de un botín que les 
permitiera aumentar sus recursos y patrimonio, así como proveerse de mano de 
obra para la producción de la economía doméstica.
3. Huinca es la forma de referirse al no-mapuche, en este caso al español y al criollo.



189Sociedad      No. 53

Los mapuches: cambio social y asimilación de una sociedad sin Estado

de parentesco que era de preferencia de tipo endogámico 
y de matrimonio entre primos cruzados. El acuerdo matri-
monial entre familias permitía el surgimiento de ricos 
ulmenes, loncos y nidol-loncos (o capitán de loncos) quienes 
constituían ya hacia el siglo xix identidades territoriales 
que rivalizaban entre sí y jugaban con su equilibrio polí-
tico apoyando a criollos y españoles, en un primer lugar, y 
luego a las diversas facciones políticas dentro de la socie-
dad criolla. Mientras más extensa era la red de parentesco 
y mayor el número de relaciones sociales establecidas en 
ella, era posible también satisfacer la constitución de los 
conas o guerreros que defendían el territorio y formaban 
“ejércitos” según la jefatura del lonco al cual seguían. Así, 
la reciprocidad del patriarcado y las obligaciones según el 
patrilinaje formaban agrupaciones políticas que respondían 
a la agresión externa y servían para mantener el control y 
dominio del territorio y de su recurso ganadero (Boccara, 
2008; Bengoa, 2008). 

De la misma forma, el caudillismo y la disputa perma-
nente por el liderazgo de estos loncos va mostrando una 
condición característica de sicología mapuche en torno a 
la permanente búsqueda de poder y del juego de alianzas 
para su obtención (Guevara, 1912). La necesidad de tener 
el poder político y militar de parte de los loncos responde 
también a una característica de las normas de conducta y 
códigos morales de la sociedad mapuche. La formación de 
la persona, como imagen social, está en estrecha relación 
con las expectativas del grupo. La relación ente el grupo y el 
individuo expresa la necesidad de alcanzar una meta social 
que lo lleva a trascender tanto en la colectividad en vida 
como después de la muerte. El alma de un mapuche (am) 
que ha alcanzado el reconocimiento en vida de su grupo, le 
va permitir trascender en la medida que esta alma se una 
a un espíritu superior (püllü), integrándose a un espíritu 
superior o ina monguen, y también constituyendo su pillam, 



  

190

Juan Pacheco Rivas

que es la concepción de tótem. Así la estrecha relación entre 
la jefatura y el lof están unidas más allá de la necesidad 
de establecer un control territorial y un poder social, sino 
también de cumplir con las demandas de grupo en una 
concepción de formación de virtudes individuales asociadas 
a trascendencia y a la espiritualidad de una cosmovisión 
totémica.

La formación de asociaciones de tipo político-militar 
desempeñaba además un rol de tipo económico-militar en 
periodos de los malones o malocas. La guerra de baja inten-
sidad entre los criollos y los indígenas en el periodo colonial 
tendía a satisfacer la demanda económica de ganado y mano 
de obra. Los “botines” de estas malocas eran constituidos 
principalmente por ganado y mujeres, éstas últimas se con-
vertían en esposas de los caciques y eran mantenidas en la 
medida que eran un aporte de mano de obra en la confección 
de mantas, ponchos y alfarería, y que así pudiesen también 
desempeñar una función reproductiva. De esta forma la 
economía de frontera y las malocas fortalecieron el poder 
político y militar de los caciques que fueron desarrollando 
alianzas entre ellos, formando agrupaciones e identidades 
territoriales definidas ya en el siglo xix (Boccara, 2008; 
Bengoa, 2008).

Estructura, territorio y poder social

Esta relación entre el lof, el poder del lonco y el control 
territorial va a sostener las instituciones que dan forma a la 
estructura social de la sociedad mapuche, conformando un 
sistema social que se relaciona entre la fuerte necesidad de 
control del grupo, la característica individualizante de sus 
líderes y el juego de la guerra y las alianzas políticas como 
parte de las estrategias de control y poder social. Radcliffe- 
Brown refiere a este tipo de constitución de las estructuras 
sociales como un sistema de:



191Sociedad      No. 53

Los mapuches: cambio social y asimilación de una sociedad sin Estado

[…] relaciones sociales, cuyo continuo entramado constituye la 
estructura social, no son uniones de individuos al azar, sino que están 
determinadas por el proceso social y toda relación es tal que la con-
ducta de las personas en sus interacciones con cada una de las otras 
está controlada por normas, reglas y patrones. De tal modo que en 
cualquier relación dentro de una estructura social, toda persona sabe 
que se espera que se comporte de acuerdo a esas normas, y se justifica 
esperando que otras personas hagan lo mismo (1986: 19). 

Radcliffe Brown señala que las relaciones sociales forman 
la estructura social del grupo y que esta estructura social 
responde a un sistema de normas que está establecido 
desde el poder social del grupo, ya sea aplicando sancio-
nes o regulando el comportamiento desde las expectativas 
exigidas para sus miembros. Las instituciones sociales de 
una sociedad tribal responden de esta forma a lo que ya 
había señalado Richard Adams para la constitución del 
poder social, es decir un sistema de jefatura adaptado a 
la condición cultural y la capacidad tecnológica del grupo 
para controlar su territorio (Adams, 1983 y 2007). Así la 
sociedad mapuche, como una sociedad compuesta por uni-
dades tribales y clanes familiares, disponía de un sistema 
de poder social y de control territorial que permitían el 
sustento de sus instituciones sociales a partir del dominio 
del territorio. Sobre este aspecto, la relación entre el lof, 
como unidad social básica de la sociedad mapuche, y el 
dominio territorial permitían la estabilidad de las funciones 
sociales que estaban reguladas al interior de grupo por las 
jefaturas de los caciques. Así la institución del lof, como 
unidad social básica, respondía al concepto de institución 
como un sistema que se componía de normas sociales y de 
relaciones sociales; pero que además implicaba tener un 
domino sobre las relaciones sociales con otros lof, como 
también del territorio al cual dependían.



  

192

Juan Pacheco Rivas

Tanto la estructura social como las instituciones que la 
conforman, definen el comportamiento de los individuos en 
relación al cumplimiento de las normas de conducta que 
se han establecido para el ordenamiento de sus relaciones 
sociales (Radcliffe Brown, 1986); normas que reflejan una 
expectativa de conducta que debe ser cumplida por los indivi-
duos del grupo. Se entiende que las normas en las sociedades 
tribales son provenientes del grupo, así como los sistemas de 
sanciones apoyados en las creencias de hechicería, magia y 
religión. Las normas de conducta definen la cultura del grupo 
como un sistema regulado desde sus propias estructuras e 
individuos, los cuales a su vez constituyen sistemas de poder 
y sanción para el cumplimiento de las normas. Es así que 
muchas veces la acusación de brujería y envidia hacia uno 
de sus miembros podía terminar en el castigo violento, la 
separación del grupo, e incluso la muerte. Ello demuestra 
la necesidad permanente de hacer cumplir las normas de 
conducta del grupo, así como de evitar la diferenciación de 
uno de ellos (a través de la sanción del grupo y sus miem-
bros). Se trata de una sociedad altamente auto-controlada 
que establece de manera permanente la homogeneidad social 
de sus individuos.

Por otro lado, el sustento de las relaciones sociales de 
estos individuos en sus instituciones requiere de la apro-
piación de energía desde el ambiente, dando paso al control 
territorial y a la apropiación (Adams, 2007). Se constituye 
así un sistema de poder que permite establecer el control 
de estos grupos sobre su ambiente, una apropiación faci-
litada por medios que permitían la movilidad territorial y 
la defensa del territorio frente a una agresión externa. La 
unidad grupo/territorio es fundamental para comprender 
los procesos dinámicos que se van dando en la estructura 
social de la sociedad mapuche. Como unidad económica y 
política de la sociedad mapuche, el territorio constituye el 
eje del desarrollo social en la medida que sus individuos 



193Sociedad      No. 53

Los mapuches: cambio social y asimilación de una sociedad sin Estado

mantienen el control y van desarrollando sobre él sus sis-
temas de poder y relaciones sociales que dan forma a sus 
instituciones. Así, el territorio cumple el papel de sostener 
una cultura y una sociedad en la medida en que ésta última 
puede disponer de él para el sostenimiento de sus institu-
ciones sociales.

El dominio del territorio en la sociedad mapuche permitía 
el sostenimiento de sus instituciones, no sólo como aspecto 
de sustento material y económico, sino que además cum-
plía el papel de delimitar el espacio de relaciones sociales 
donde la jefatura de los loncos ejercía su poder y control. 
De esta manera podía sostenerse otro de los pilares fun-
damentales de la institución social del lof, el parentesco. 
Se cumplía así con los mecanismos de reproducción de las 
instituciones sociales, tanto económicas como políticas, 
al establecer mediante este mecanismo de parentesco las 
redes y relaciones sociales necesarias para el sustento de la 
jefatura patriarcal. Quien finalmente capitalizaba el orden 
social y económico de la relación entre el lof y el territorio 
era el lonco, el cual podía —investido de poder político, 
económico y simbólico— establecer los puentes con otros lof 
para la constitución de alianzas necesarias que permitieran 
la continuidad tanto del lof como de las instituciones que 
conformaban la sociedad mapuche.

Así, en la caracterización de la estructura social mapu-
che previa a la pacificación de la Araucanía, el parentesco 
sostenía el poder social de las familias y de sus loncos en la 
medida que podían desarrollar sus redes políticas, su inter-
cambio económico y sus sistemas de normas y sanciones. 
La pacificación de la Araucanía cambiaría este sistema, 
tanto a través de la reducción territorial como por el debi-
litamiento del caciquismo y la institución familiar. Este 
cambio llevaría a una nueva situación de equilibrio entre 
ambas sociedades, en la cual la sociedad mapuche, por un 
lado, realiza esfuerzos por mantener su sistema de relacio-



  

194

Juan Pacheco Rivas

nes sociales, estructura de poder y sistemas de normas y 
sanciones; y, por otro lado, la sociedad chilena que impone 
al Estado como institución que regula las dinámicas de la 
sociedad mapuche a través del control policial, las políticas 
de colonización y tierras, y la paulatina introducción de 
patrones sociales “huincas”.

La pacificación de la Araucanía alterará las dinámicas 
sociales de la estructura social mapuche, las que van a ini-
ciar las transformaciones que van a derivar en procesos de 
adaptación y de modificación de sus instituciones sociales. 
Estos cambios corresponden a:
1. 	 Una transformación del espacio y territorio; fragmen-

tando, dividiendo y empobreciendo a las comunidades 
que pierden su control sobre éste.

2. 	 Una alteración de la familia como unidad doméstica 
extensa que cumplía funciones políticas y económicas.

3. 	 El debilitamiento y caída del poder de los caciques, 
fragmentando y dividiendo su autoridad en las cerca de 
tres mil reducciones formadas por los títulos de merced 
de tierras.

Sobre esta transformación social se va establecer la concep-
ción de “deuda histórica” a la que aluden hoy las organiza-
ciones indígenas y las comunidades, una deuda histórica que 
abarca tanto territorio, como familia y bienestar económico.

La familia mapuche y los loncos como instituciones 
sociales en transformación, aspectos actuales

Desestructuración social y pobreza
Hoy en día la realidad de las familias mapuches es total-

mente distinta a la del periodo anterior a la pacificación 
de la Araucanía y a la que logró mantenerse por algunos 
años al interior de las comunidades más aisladas y menos 
influenciadas por la intervención de la sociedad chilena. 



195Sociedad      No. 53

Los mapuches: cambio social y asimilación de una sociedad sin Estado

En este cambio social se puede observar que hoy la familia 
mapuche no es la institución que solventa las redes políti-
cas y económicas de antaño, no es polígama ni extensa, ni 
menos tiene un control amplio sobre el territorio que habita. 
De la misma forma el poder de los Loncos se ve debilitado 
debido a la imposibilidad de poder capitalizar algún poder 
político, económico o simbólico desde una reducida red 
familiar. Se conforma así una identidad mapuche en torno 
a una percepción de oposición, marginación y agresión de 
parte de la sociedad chilena, expresada principalmente bajo 
el concepto de deuda histórica.

En el caso de las normas tradicionales como las reglas 
matrimoniales, ya no es posible acatarlas. Un ejemplo de 
ello es lo que señala un informante respecto a la forma ideal 
en que deben desarrollarse los matrimonios al interior de la 
comunidad: “…aquí en todas las comunidades generalmente 
cuando el hombre se casa —en todas las comunidades— se 
trae su señora para acá, la mujer es la que se va…”. Sin 
embargo hoy la escasez de tierra y la pobreza llevan a la 
desestructuración social que implican cambios en estas 
reglas y acarrea la descomposición de la estabilidad del 
grupo. Mientras más pobre sea la comunidad, más difí-
cil será cumplir con estas reglas sociales, como también 
mayor es la alteración y la respuesta, a veces violenta, de 
la comunidad. 

El informante señala esta transformación de la siguiente 
forma:

[…] claro antes yo creo que era más... era más difícil, porque como las 
familias eran más numerosas... Por ejemplo, mi abuelo tuvo doce hijos 
y cada hijo se fue casando y fue en algún momento que necesitaron su 
pedazo de tierra y se las dieron, pero no era tan difícil como ahora, por 
ejemplo ahora tienen su pedazo de tierra y eso tienen que repartirlo, 
antes no, antes estaban libres entonces hacían... se casaban y hacían su 
casa en cualquier parte, ellos elegían un lugar y listo. Pero ahora no, 



  

196

Juan Pacheco Rivas

ahora se complica, pero yo no lo veo tan difícil tampoco porque como 
las familias ahora son mucho más reducidas... tienen dos o tres hijos, 
ya no es como antes.

Como también respecto a la posibilidad de establecer una 
familia dentro de su espacio territorial por parte de las 
nuevas generaciones: “Claro, generalmente, porque como 
son jóvenes no… tampoco tienen un trabajo… entonces no… 
no tienen una casita… animalitos de repente tienen, pero 
tampoco forman su casa”.

La inestabilidad económica es la variable principal 
que lleva a la inestabilidad tanto de la familia como de la 
comunidad. Las relaciones del grupo tienden a disociarse y 
entran en conflicto entre sus miembros, ya sea por la com-
petencia de sus recursos o por la inestabilidad que provoca 
el decaimiento de sus instituciones. Para comprender este 
debilitamiento de la sociedad mapuche, se puede postular 
que el principal factor de ello es la condición de pobreza a 
la que se ven sometidas las comunidades, una situación que 
podría subsanarse en la medida en que es posible trans-
ferir recursos económicos desde las políticas de Estado y 
los programas sociales enfocados a la población indígena. 
Sin embargo ésta no es la solución, ya que los factores que 
sostenían a las instituciones mapuches eran más que la 
sola solvencia económica de familia. La mera respuesta 
económica no satisface las actuales dinámicas de la sociedad 
mapuche, y a través de la sola transferencia de recursos por 
parte de las políticas indígenas entran en la dinámica de 
conflicto interno de la comunidad, como de su relación con 
las instituciones del Estado.

Políticas de Estado y desestructuración social en aspectos 
de género
De esta forma, en primer lugar, la transformación de la 

institución familiar va acompañada de una transformación 



197Sociedad      No. 53

Los mapuches: cambio social y asimilación de una sociedad sin Estado

de las instituciones políticas, y por consiguiente de los 
sistemas de normas y sanciones que se sostenían en ella. 
Es posible ver que en la relación con las políticas, la resti-
tución de tierras no responde únicamente a una solución 
de la realidad económica. En términos del análisis de la 
economía campesina, según Chayanov, la posibilidad de 
sustento económico de la familia está en directa asociación 
con la dinámica familiar y el ciclo generacional en que se 
encuentre, o sea que debe responder a las necesidades del 
grupo según los ciclos y dinámicas en que se encuentre 
(Chayanov, 1974). Además en la economía doméstica de 
la familia mapuche, la división del trabajo responde a una 
realidad de género que tiene consecuencias en la adaptación 
y transformación de la sociedad mapuche. El predominio 
masculino sobre el territorio y la familia se ve fuertemente 
debilitado por la reducción del espacio territorial. La condi-
ción de pobreza, sumada al debilitamiento político, lleva a 
que las funciones del género masculino se vean imposibili-
tadas de satisfacer las expectativas normalmente exigidas 
por la tradición y costumbre. No sólo hay una alteración en 
el núcleo de las instituciones familiares, sino un debilita-
miento en las instituciones sociales desde su organización 
de género, impulsando de esta forma situaciones que van 
desde la migración de la mujer a la ciudad, la masculini-
zación y envejecimiento de las comunidades con hombres 
solos, y la inestabilidad de roles tradiciones de proveedor 
y sostenedor familiar. 

Desde esta perspectiva, es posible señalar que la dife-
renciación de género que existía en la sociedad mapuche 
implicaba un fuerte dominio y control de los hombres dentro 
de la comunidad. Ellos satisfacían la función de proveedor, 
protector y jerarca del grupo. La condición masculina en la 
sociedad mapuche es la más afectada en términos de poder 
y control sobre las relaciones sociales y el ambiente. Las 
relaciones sociales, tanto de parentesco como de reciproci-



  

198

Juan Pacheco Rivas

dad, que se construían desde el núcleo familiar extenso, ya 
no son posibles de sostener a través del tiempo. La congre-
gación del grupo, como el sostenimiento del poder de los 
hombres simbolizado en el lonco, comienza a decaer en la 
medida que la población aumenta y la tierra se hace escasa, 
provocando la migración y marginación progresiva de sus 
miembros de las redes comunitarias. Surge, desde la propia 
incorporación de la sociedad mapuche, un nuevo elemento 
que va a sostener un nuevo tipo de congregación del grupo 
encabezado por los hombres: la actividad política y la lucha 
por la defensa del territorio, fundamentado en directa rela-
ción con el concepto de deuda histórica y demandas sociales. 

Deuda histórica
Así las condiciones a las que se ven sometidas las fami-

lias mapuches, esto es pobreza, disgregación, marginación 
y desestabilización, se compensan con el inicio de la lucha 
política por el territorio y el levantamiento de las demandas 
sociales y de restitución territorial. Ese espacio, en el cual 
la comunidad sustituye al lof, es parte de la adaptación de 
las instituciones familiares a las dinámicas sociales a las 
cuales son sometidas, transformación que es producto del 
control y domino territorial de parte de la sociedad chilena 
que lleva a experimentar de parte de las comunidades la 
migración, el empobrecimiento y la disolución de sus redes 
sociales. La relación entre comunidad y territorio se tras-
lada al espacio de la demanda social y la lucha política, en 
la cual las familias intentan sostener su institucionalidad 
en un espacio reducido y empobrecido. Esta situación es 
referida así por los informantes:

 […] ese es el vacío que existe en el fondo, esa es la cosa... Tonce 
finalmente si nosotros nos damos cuenta, los otros dirigentes menos. 
Finalmente la tierra va ser un… nada más va ser… se va mirar en forma 
material ya, no se va mirar como un… un… es decir, como es la tierra 



199Sociedad      No. 53

Los mapuches: cambio social y asimilación de una sociedad sin Estado

que he… el tema cultural, que tiene un valor espiritual… la tierra, que 
en el fondo la tierra es parte de nosotros, por algo será, nos llamamos 
mapuche, somos gente de la tierra, es decir, si usted mira la tierra, ¿de 
qué color es la piel de los mapuches? Es justamente el color de uno, 
entonces, pero eso no le enseñamos a nuestros hijos, entonces final-
mente le estamos diciendo no más es como dejarle una casa a nuestro 
hijo, así lo estamos mirando por hoy en día ya, dejarle la tierra a los 
mapuches, decir a nuestros hijos, nada más que estamos diciendo cuál 
es el valor de las tierra y que tiene la tierra y qué riqueza espiritual y 
que cosa he… es todo… se da cuenta. 

La relación con el territorio se mantiene de manera central 
en la comunidad mapuche, pero ahora se traslada a los 
patrones de lucha política y de relación con el Estado. Sin 
embargo este pasa a tener un nuevo significado en torno 
a la demanda social de las comunidades, la que va definir 
nuevos mecanismos de control y poder social al interior de 
ellas, y por consiguiente alterar las normas sociales, los 
sistemas de parentesco y las formas de autoridad y poder 
al interior de ella. La reivindicación de las instituciones 
tradicionales, así como del territorio, van a significar que 
la construcción de la identidad por oposición con la sociedad 
chilena y el Estado cumpla un rol central en la aglutinación 
de las comunidades y las organizaciones mapuches. La 
comunidad y la familia van constituyendo un espacio en 
la cual se reivindica la integración de sus miembros y sus 
espacios de socialización. Sin embargo su rol como unidad 
doméstica, que era capaz de solventar un extenso número 
de individuos ya no es tal, pasando a ser un refugio de la 
memoria histórica, pero no un núcleo de poder social como 
lo era en antaño.

La relación de la familia con el territorio se extiende en 
esta nueva realidad al encuentro con la concepción de deuda 
histórica, en la cual se reivindica la necesidad de mantener 
la identidad y las normas que componían sus instituciones 



  

200

Juan Pacheco Rivas

sociales. Como lo expresa uno de los informantes de la 
comunidad de Nehuen Mapu en Santa Bárbara:

[…] o sea la mayor parte lo están enfocando así que no debiera ser 
así, pero que es así, pero bueno es así, porque si nosotros hubiéramos 
enfocado de la forma en que se enfocaban los antiguos se supone que 
nuestros niños ahora no estarían hablando mapudungun a usted lo 
hubieran saludado “mari mari peñi, mari mari lamien” le habrían dicho, 
pero no lo dicen, tonce con eso cosa no más he… se dice todo se dice, 
se dice la… eso no tiene que ver con que nosotros no le enseñemos 
a nuestros hijos, tiene que ver también, pero tiene que ver con que 
nosotros estamos encerrados dentro de un sistema… he… aquí todo 
esto, toda esa parte ciento sesenta y cuatro hectáreas para veintiún 
familias y hay cinco mil, ocho mil, diez mil, cuarenta mil, sesenta mil, 
ochenta mil, más de cuatrocientos mil hectáreas pero que están llenos 
no de mapuche, de puro gente chilena.

Debilitamiento institucional y lucha política
En el sentido actual que toma la organización política, y la 

demanda social que la sostiene, tiene que ver directamente 
con estos dos tipos de instituciones debilitadas: la familia y 
el caciquismo. Por un lado, la defensa del territorio cumple 
la función mantener un espacio social en el cual los miem-
bros de la comunidad pueden desarrollar sus sistemas de 
vida acorde con los patrones de normas tradicionales; por 
otro, se refuerzan lazos sociales y la identidad a partir de 
la oposición con el Estado. De esta manera, la lucha polí-
tica tiene el sentido de defender el territorio, la integración 
familiar y comunitaria, y principalmente buscar reestable-
cer la jerarquía y el poder que ostentaban los loncos y sus 
familias. La lucha política va a dar paso a la redefinición 
de las dinámicas y relaciones sociales de las comunidades 
mapuches, en la cual el vínculo con el Estado comienza a 
asumir un papel central en la regulación de la estructura 
de poder al interior de la comunidad, como también del 



201Sociedad      No. 53

Los mapuches: cambio social y asimilación de una sociedad sin Estado

equilibrio dinámico de cooperación y conflicto entre ambos. 
Por un lado van a enfrentar a la sociedad dominante en el 
plano de la lucha política y sus normas sociales. Por otro 
lado, van a buscar extender sus sistemas de relaciones 
sociales y sus redes. Y finalmente van a disponerse frente 
al Estado como una sociedad en lucha y resistencia a su 
dominio y control territorial.

Los actores políticos de las comunidades lo expresaban 
de esta forma: “…yo le digo, así sino para los que vienen 
después, los hijos dejarlos bien puestos, ese es el tema, y 
al final por eso que nos persiguen estos y al final, así como 
dijo usted endenante tenemos contacto con organizaciones 
pehuenches, bajo Biobío, tanto como alto Biobío, tonce eso 
es ilegales también uno puede ir preso a la cárcel”.

Mestizaje
Las instituciones mapuches comienzan a hacer uso de 

la vinculación política como estrategias de movilización de 
recursos tanto económicos como sociales. Sin embargo la 
compenetración con la sociedad chilena lleva a otro fenó-
meno de transformación de sus instituciones, el matrimonio 
mixto o mestizaje.

Esta mezcla social ha ocurrido desde la llegada de los 
españoles e incluso antes con la llegada de pueblos preco-
lombinos del norte de Chile y de la Patagonia. Sin embargo 
la institución de la familia no se veía alterada de la manera 
que hoy se encuentra bajo este proceso. En la época colonial 
y el siglo xix, la incorporación de la sheñora —como se le 
llama a la mujer chilena— al núcleo de la familia mapuche 
era, en un comienzo, producto del botín de guerra de las 
malocas y, luego, de la capacidad de los loncos de sostener 
una familia extensa. Esta incorporación era señal de estatus 
para el lonco, como también significaba la incorporación de 
habilidades productivas y era fuente de reproducción para 
la sociedad mapuche. Así dentro del proceso de etnogénesis 



  

202

Juan Pacheco Rivas

que señala Boccara, la incorporación de la mujer española y 
mestiza a la sociedad mapuche va a mejorar conocimientos, 
habilidades y sumará patrones genéticos a la población. En 
algunas comunidades es notoria la presencia de mapuches 
de ojos y pelo claro, en el sur de Chile y en la costa de la 
Araucanía.

A pesar de todas las modificaciones que ellas pudieran 
aportar a la sociedad mapuche en su estructura social, 
sólo eran un refuerzo de la posición de estatus del lonco: 
la organización de la familia y su estructura normativa 
se mantenía según las costumbres mapuches. Cuando se 
debilita la autoridad del lonco, se empobrece su capacidad 
adquisitiva y se reduce su espacio territorial. El matrimonio 
mixto ya no aporta recursos a la estructura social mapuche, 
sino que pasa a constituir una integración e incorporación 
a los patrones de la sociedad chilena, principalmente de los 
grupos sociales más empobrecidos y emergentes. Se provoca 
así un conflicto de poder en términos de normas sociales 
promovidas por las mujeres de la comunidad en relación a 
la nueva integrante de la familia. Es el hombre quien  se 
une en matrimonio mixto, quien migra o se incorpora a la 
sociedad chilena.

Esta situación es referida por uno de los informantes en 
el poblado de Ralco: “Por eso le digo con la sheñora, las que 
no son mapuches, también hay… ahora… de a poco, pero 
igual ha sido medio difícil porque las familias son medio 
celosas de eso igual, no quieren unirse con la otra sangre 
como se dice… pero igual se está dando ahora en harta 
gente yo creo que con el tiempo ya no van haber diferencias 
se van a casar con… [Chilenos]”.

Los cambios en la institución familiar mapuche apuntan 
a procesos de disolución social. Las relaciones sociales que se 
van estableciendo obligan a modificar normas de conducta 
y a generar procesos de adaptación política que llevan a 



203Sociedad      No. 53

Los mapuches: cambio social y asimilación de una sociedad sin Estado

situaciones de conflicto, tanto al interior de las comunidades 
como hacia fuera de ellas.

En el caso de la comunidad de Malla Malla y Nehuen 
Mapu, en las comunas de Santa Bárbara y Alto Biobío, las 
instituciones familiares reflejan esta modificación de su 
estructura producto de la situación de empobrecimiento 
y reducción territorial. Las familias que componen estas 
comunidades no pueden estabilizar sus relaciones sociales 
por efecto de no tener recursos económicos, territoriales, y 
también de capital simbólico y social, que les permita man-
tener dentro de un sistema de normas de comportamiento 
una unidad familiar extensa. El conflicto de poder se expresa 
en la división de la comunidad, la fragmentación familiar 
y faccionalismo al interior de ellas. Esto se expresa en una 
rivalidad política entre hermanos, así como entre familiares 
lejanos y cercanos, en relación directa con la competencia 
por el territorio de la comunidad de origen y la reubicada; 
y también con los recursos posibles de obtener desde el 
Estado y otras instituciones de la sociedad chilena. Este 
conflicto se expresa en una rivalidad de facciones familiares, 
una rivalidad de género, un debilitamiento de la autoridad 
tradicional, un conflicto por el caudillismo, y la necesidad de 
los hombres del grupo por reestablecer formas de control y 
poder al interior de ella. Provocando así un conflicto interno, 
un quiebre en cuanto al cumplimiento de la norma, y la 
transformación de la comunidad como un grupo que está 
en relación directa con el conflicto político con el Estado. 

Las estructuras de transición: pobreza, lucha política y 
medios de resistencia frente a la desestructuración social

Para entender las dimensiones que abarca conceptual-
mente la noción de territorio en la cosmovisión mapuche 
hay que tomar en cuenta al menos dos ámbitos que guardan 
relevancia con la modificación de la estructura social. El 



  

204

Juan Pacheco Rivas

primero es con el sentido de lo práctico, o de lo concreto, y 
el segundo con la significación de este proceso de cambio 
o nivel de lo simbólico de la relación de dominación entre 
el Estado y la sociedad mapuche. Ambas dimensiones se 
corresponden, con lo señalado por Sahlins, como una rela-
ción entre lo concreto y lo simbólico que se construye sobre 
las prácticas de los individuos como actividades cultural-
mente significativas (Sahlins, 1988). De la misma forma 
puede también entenderse al territorio como un espacio 
social sobre el cual los actores pueden desarrollar sus prác-
ticas culturales; siendo este espacio social tanto un lugar 
concreto como simbólico, donde se realiza la acción social 
como un espacio significado y socialmente construido desde 
la perspectiva cultural del grupo y la sociedad; como se 
entendería espacio social desde la perspectiva de Bourdieu 
para la inserción del hábitus (1995).

Así, podemos definir al territorio en dos niveles de com-
prensión. 
a)	  El material: tanto en el aspecto de desarrollo económico 

y cultural como en un espacio de prácticas sociales, 
económicas y culturales que van otorgar significación a 
las relaciones sociales; desde las relaciones sociales de 
producción a las relaciones culturalmente significativas. 

b) 	 El simbólico: en el cual los aspectos políticos, morales y 
sociales se unen tras el concepto grupo/territorio, siendo 
este espacio simbólico un espacio social culturalmente 
significativo donde se inserta el desarrollo de las relacio-
nes sociales inscritas en la estructura social. Relaciones 
sociales que podrían observarse en el concepto de ad-
mapu, dando forma a un sistema de normas que regula 
la institución familiar, el patriarcado y el patrilinaje. 

Así, el territorio se puede definir de esta forma como un 
espacio social donde se desarrollan las prácticas sociales, 
económicas y culturales, reuniendo en ellas los aspectos 



205Sociedad      No. 53

Los mapuches: cambio social y asimilación de una sociedad sin Estado

simbólicos con los aspectos materiales que dan forma y 
definen las instituciones sociales propias de la estructura 
social del grupo étnico mapuche. Estas prácticas son las 
que definen y dan forma a lo que podemos llamar sistema 
cultural constituido en la estructura que se adapta al espa-
cio social; siendo este sistema un conjunto de normas que 
regulan las conductas de los individuos que permiten man-
tener las funciones del sistema y la estabilidad del grupo. 
Es, desde esta perspectiva donde es posible comprender 
la relevancia del concepto de territorio para la sociedad 
mapuche, en la cual se reúne la cosmovisión y el signifi-
cado de sus formas de vida. Esta relación de estructura y 
espacio social da origen al sistema cultural, que se entiende 
como un nivel de relaciones sociales que hoy está en riesgo 
frente a la intervención de éste por efecto de las relaciones 
de poder influidas por la penetración de grandes empresas 
forestales, mineras e hidroeléctricas, y el Estado propia-
mente dicho. De esta manera las relaciones de poder entre 
el Estado, la comunidad y el territorio hay que situarlas, en 
primer lugar, en los mecanismos de respuesta y resistencia 
de las comunidades frente a esta relación; así como lo es 
la modificación y adaptación de los niveles estructurales 
en lo que podemos llamar estructuras de transición. Se 
puede considerar a estas estructuras de transición como 
mecanismos de resistencia al cambio y de re-significación 
del grupo con respecto a su sistema de prácticas culturales 
en el espacio social. De la misma forma es posible concebir 
a estas estructuras de transición como relaciones que con-
dicionan los mecanismos de subsistencia del grupo, tanto 
como la búsqueda de satisfacer las necesidades económicas 
básicas, como de mantener la estabilidad y equilibrio del 
grupo alterado por esta relación. Estructuras que surgen 
de la modificación de las relaciones sociales en el espacio 
social y que, a su vez, presionan para modificar el espacio 
social en que se encuentran inscritas; de la misma forma que 



  

206

Juan Pacheco Rivas

el hábitus influye en el campo político, según lo propuesto 
por Bourdieu (1999).

Es posible, así, establecer que el punto central de este 
sistema de relaciones lo constituyen, a nivel del espacio 
social, las prácticas culturales desarrolladas en la sociedad 
mapuche en estas estructuras de transición, como lo es el 
grupo familiar extenso y, en segundo lugar, la comunidad. 
Siendo esta estructura de transición la que establece el sen-
tido de la relación grupo/territorio, como a su vez desarrolla 
las dinámicas de adaptación a este proceso de cambio. En 
relación al proceso de incorporación de la sociedad mapuche 
a la sociedad chilena es evidente que las dinámicas que se 
desarrollan en las estructuras de transición están provo-
cadas por este mismo proceso de cambio. De esta manera 
la relación de la estructura con su espacio social va provo-
cando una transformación del grupo como estructura en la 
relación grupo/territorio. Dinámica que es posible ver en 
ambas dimensiones, la material y la simbólica.

Este proceso de transformación se hace comprensible al 
observar que las instituciones de la sociedad mapuche se 
van alterando y son afectadas por el proceso de intervención 
territorial y dominación del Estado. El lof comienza a des-
aparecer como centro de la reproducción de las instituciones 
sociales y políticas dependientes del parentesco, y surge la 
comunidad como integración de grupos dispersos en disputa 
por un reducido espacio territorial. La comunidad, como 
grupo integrado por familias reducidas y nuclearizadas, 
se comienza a transformar en una forma de respuesta y 
protección de éstas frente a la intervención de los agentes 
externos; disociándose de su inserción territorial y transfor-
mando su relación con las prácticas económicas, culturales 
y políticas internas en prácticas relacionadas con los sis-
temas reguladores provenientes del Estado. Así el lof deja 
de ser el centro de la socialización y reproducción de las 
instituciones sociales mapuches, para transformarse en la 



207Sociedad      No. 53

Los mapuches: cambio social y asimilación de una sociedad sin Estado

comunidad, la que se desarrolla como un medio de relación 
y confrontación de un grupo al sistema de normas sociales 
y políticas provenientes desde el Estado. 

Es este choque de normas sociales el que va expresar más 
que un desencuentro entre grupos, un choque en el espacio 
étnico en donde formas de vida y de cosmovisiones muestran 
con claridad la diferencia de lo étnico. Por no cumplir con 
los estereotipos de la sociedad chilena el mapuche es estig-
matizado y marginado. Así la construcción de la diferencia 
parte de una jerarquización de clase y etnia. En este plano 
la idea de estructura de transición apunta a ver cómo los 
diversos grupos mapuches son capaces de adaptarse dentro 
de esta jerarquización de clase y etnia; situación que con-
duce a planos de violencia por dicho estado de exclusión.

Por lo anterior, la relación de las instituciones manteni-
das con posterioridad al proceso de reducción, al menos en 
el plano ideal, entre la jefatura tradicional y la estructura 
de grupo (lof o comunidad), se adapta a las relaciones de 
equilibrio entre la estructura del grupo y espacio social en 
la dinámica de conflicto entre Estado y comunidad. Sin 
embargo, las instituciones tradicionales no pueden solven-
tarse debido a la escasez de tierras y a la intervención del 
Estado, generando la modificación de la estructura social 
en relación al espacio social. O sea, hay una translocación e 
imposición de normas sociales que impiden la reproducción 
y sustento de la organización del grupo y estructura social 
de la comunidad (o lof). Ello refleja, y explica, un compor-
tamiento defensivo del grupo con respecto a su territorio en 
directa relación con la imagen de una sociedad profunda-
mente agredida. Así la relación entre los niveles simbólico 
y material con la estructura del grupo se ve interrumpida; 
quebrando de esta forma la relación grupo/territorio, que 
va a dar origen a los mecanismos de repuestas y adapta-
ción, así como de resistencia y sobrevivencia en este nuevo 
escenario del espacio social. 



  

208

Juan Pacheco Rivas

Un primer cambio que se produce en el espacio social es 
en el proceso de reducción que lleva a la campesinización y 
proletarización de la sociedad mapuche. Siguiendo la tesis 
de Alejandro Saavedra, se inicia la campesinización de los 
mapuches que los llevará a una inclusión en la sociedad 
chilena, mediante el proceso mismo de campesinización, 
y también el de proletarización, con el posterior desarro-
llo migratorio, pasando así a conformar un grupo social 
incluido, pero marginalizado, que conserva su identidad 
étnica como agencia política (Saavedra, 2006). 

Bajo esta perspectiva es útil aplicar la teoría de Chayanov 
para delimitar la economía de subsistencia, los procesos de 
cambio estructural y la proletarización de los grupos fami-
liares que van a desarrollar la economía campesina y la de 
los grupos proletarizados a nivel rural y urbano. Este pro-
ceso puede identificarse como la formación de las estructuras 
de transición; en donde se expresan los ciclos demográficos 
de expulsión de miembros sobrantes y el reclutamiento 
social, como también la modificación de normas sociales 
en relación a la estructura del grupo con el espacio social 
modificado. Estas estructuras de transición estarían en 
relación con la disponibilidad de recursos y con los derechos 
patrimoniales de la tierra. Entendido desde la concepción 
cultural mapuche, el territorio es una unidad económica y 
política. Lo anterior es una de las razones fundamentales de 
sus demandas sociales promovidas para mantener la esta-
bilidad de sus funciones sociales y su estructura de grupo, 
en oposición a los procesos de transformación. En razón a 
lo anterior es aplicable el concepto de sistema, en la medida 
que se mantienen funciones y estructuras sociales cuando 
se incorporan elementos externos, así como cuando se 
expulsan. Lo anterior es considerar los procesos de cambio 
y formación de las estructuras de transición tanto desde la 
perspectiva de los ciclos domésticos de Chayanov, como de 
la teoría de sistemas energéticos de Richard Adams y desde 



209Sociedad      No. 53

Los mapuches: cambio social y asimilación de una sociedad sin Estado

la perspectiva de Sahlins de sistemas de significación de las 
prácticas culturales, sociales y económicas; igualmente, se 
emplean los conceptos de hábitus, espacio social y campo 
desarrollados por Pierre Bourdieu.

Así es posible entender que una estructura de transición 
corresponde en primer lugar a un grupo social que altera sus 
relaciones sociales por efecto de la intervención de agentes 
mayores sobre sus dinámicas sociales. Esto puede ser la ocu-
pación del territorio por un agente externo que domina tanto 
el control del espacio, como la formación de los mecanismos 
que permiten influir en el control de las relaciones sociales 
(Adams, 1983: 2007). A su vez estas estructuras desarrollan 
los mecanismos de adaptación y subsistencia en un espacio 
económico y social alterado y reducido, generando en ello 
dinámicas de expulsión y atracción de miembros (Stuchlik, 
1976). Dinámicas que desarrollan finalmente nuevas formas 
de establecer su relación con el agente interventor. 

Esto es, modificaciones de estructura, en términos de 
un proceso de cambio, que está inserto en un sistema de 
relaciones tensionadas por el conflicto y la disputa de poder 
social y control territorial. Elementos que podernos destacar 
como procesos que se expresan en:
1. 	 La negociación y adaptación de la estructura de tran-

sición en el espacio social a los sistemas normativos 
surgidos de las relaciones de poder y control territorial 
de los agentes involucrados.

2. 	 La modificación y adaptación de las redes sociales y 
los sistemas de parentesco de los grupos involucrados, 
principalmente los que se encuentran bajo las relaciones 
de dominación y subordinación.

3. 	 La generación de mecanismos de resistencia al cambio 
y las formas de dominación de los grupos subordinados.

Este aspecto final de una estructura de transición es el 
más significativo en cuanto a las variables que permiten 



  

210

Juan Pacheco Rivas

observar la agencia política del grupo en la tensión con el 
sistema mayor de control social y dominio territorial —en 
este caso, el Estado— y en donde es posible ver el desarro-
llo del equilibrio dinámico entre la comunidad y el Estado. 
La estructura de transición en sí es un mecanismo de res-
puesta y adaptación a los procesos de cambio. La oposición 
al cambio constituye una respuesta significativa del grupo 
en diversas formas: desde la constitución de formas de 
pensamiento milenarista, reagrupación en comunidades 
religiosas —como es el pentecostalismo en las comunidades 
mapuches— y como respuesta política de lucha por defensa 
del territorio y de sus formas tradicionales de vida, expre-
sado como un regreso a fundamentalismos culturales.

Para comprender este proceso de adaptación y transfor-
mación de la sociedad mapuche en aquellas estructuras 
de transición es necesario remitirse, en primer lugar, a 
conceptualizar la estructura de grupo como elemento que 
se forma en relación con un sistema de dominación como el 
Estado. Así el aporte del concepto de estructura de transi-
ción debe ser visualizado en términos de relación con una 
estructura dominante y como un sistema social que delimita 
sus fronteras en el marco de las relaciones del grupo con la 
estructura de dominación en el espacio social. Sobre este 
aspecto el concepto de grupo étnico que nos ofrece Fredrik 
Barth es central en esta conceptualización. Barth define a 
un grupo étnico como:

Una comunidad que:
1. 	En gran medida se auto-perpetúa biológicamente.
2. 	Comparte valores culturales fundamentales realizados con unidad 

manifiesta en formas culturales.
3. 	Integra un campo de comunicación e interacción.
4.	 Cuenta con unos miembros que se identifican a sí mismos y son 

identificados por otros y que constituyen una categoría distinguible 
de otras categorías del mismo orden (1979: 11).



211Sociedad      No. 53

Los mapuches: cambio social y asimilación de una sociedad sin Estado

La categoría de grupo en relación a estructuras de domina-
ción se entiende como el eje de la definición de estructura de 
transición. Los individuos, en sus diferentes generaciones, 
van a adaptar su comportamiento a la influencia del agente 
dominador en el plano de la respuesta de un grupo subor-
dinado. El grupo corresponde a una categoría de relaciones 
sociales constituidas desde un sistema de prácticas que 
permiten mantener la funcionalidad de sus instituciones, 
generando los mecanismos de resistencia y subsistencia 
insertos en estas estructuras de transición. Para Barth 
la categoría de grupo se crea en el plano de una relación 
social respecto a otro. En la medida que un grupo crea la 
identificación de un nosotros va también construyendo la 
categoría del otro, estableciendo así un plano de relaciones 
por oposición que de ninguna forma son relaciones horizon-
tales o simétricas.

Según Barth, en el plano de las relaciones étnicas, la 
categoría étnica es lo que define la identidad de los indivi-
duos respecto al grupo. Así señala que: 

Si nos concretamos a lo que es socialmente efectivo, los grupos étnicos 
son considerados como una forma de organización social. De acuerdo 
con esto el rasgo crítico es [...] la característica de auto adscripción y 
adscripción por otros. Una adscripción categorial es una adscripción 
étnica cuando clasifica a una persona de acuerdo con su identidad básica 
y más general, supuestamente por su origen y su formación. En la medida 
en que los actores utilizan las identidades étnicas para categorizarse a sí 
mismos y a los otros, con fines de interacción, forman grupos étnicos 
en este sentido de organización (Barth, 1979: 15).

Esta adscripción al grupo deviene de la categoría étnica, la 
que permite la delimitación de espacios sociales en cuanto 
a territorio y de medios para reproducción de las prácti-
cas sociales. La categoría étnica va a corresponder a una 
forma de expresión del grupo en cuanto a mecanismo de 



  

212

Juan Pacheco Rivas

resistencia frente a las transformaciones. La adscripción a 
un nosotros, en la categoría de grupo, permite integrarlos 
en espacios sociales que están recubiertos de seguridades 
ontológicas de las que no disponen fuera de esta categoría. 
Los individuos se agrupan en la medida que pueden de-
sarrollar la identidad como forma de respuesta frente a las 
incertidumbres provocadas por sistemas mayores de domi-
nación y transformación. Así las estructuras de transición 
implican la presencia de estas formas de auto-adscripción 
que pueden ser producidas por el surgimiento de las deman-
das políticas, las respuestas religiosas y la incertidumbre 
frente a un estado social de riesgo como lo es la condición 
de pobreza y disolución del grupo.

En el plano político, la categoría étnica ofrece esta forma 
de resistencia frente a las transformaciones; de la misma 
forma que la comunidad, como concepto político, va siendo 
empleado para hacer frente a la intervención de las políti-
cas de Estado. La relación con el Estado va formando una 
categoría de identificación construida desde la oposición 
de los actores a este mecanismo de poder y control terri-
torial, expresado como una estructura social inserta en 
transformaciones frente a su espacio social y relaciones de 
dominación en un campo político (Bourdieu, 1999). Surge 
de esta forma una re-significación del espacio social, esto 
es territorio, identidad y grupo, adquiriendo una relación 
entre la categoría étnica y la lucha política y las formas de 
sobrevivencia y resistencia, expresados en la organización 
de lo que hemos denominado estructura de transición. Se 
da así una relación entre sistema de dominación, lucha 
política y estrategias de sobrevivencia y resistencia, en un 
plano de relaciones definidas por estructuras estructurantes 
insertas en un espacio social dominado por el conflicto y las 
relaciones de poder asimétricas y desiguales. 

Es posible ver este tipo de formación de identidad de 
grupos como estructuras en relación a la categoría étnica, 



213Sociedad      No. 53

Los mapuches: cambio social y asimilación de una sociedad sin Estado

del modo que Barth la refiere como una construcción de 
oposición y asimetría entre los agentes vinculados que está 
en plano de significación entre ambos:

Aunque las categorías étnicas presuponen diferencias culturales, es 
preciso reconocer que no podemos suponer una simple relación de 
paridad entre las unidades étnicas y las diferencias culturales. Los rasgos 
que son tomados en cuenta no son la suma de diferencias “objetivas”, 
sino solamente aquellas que los actores mismos consideran significativas 
(1979: 15).

Es entonces este vínculo de relación de oposición una cons-
trucción de significaciones puesta en este espacio de relacio-
nes de equilibrio, como lo señala Richard Adams, en donde 
se dan las manifestaciones de lucha política, mecanismos 
de resistencia y estrategias de sobrevivencia; manifesta-
ciones que se dan en el plano de las relaciones de poder y 
dominación entre el Estado de Chile y la sociedad mapuche. 
Así las estructuras de transición son las que surgen como 
mecanismo de respuesta para hacer frente a este juego de 
equilibrio y lucha por los espacios sociales y el territorio. 
Estructuras delimitadas por las relaciones sociales y las 
coerciones de las relaciones de poder de las estructuras 
vinculadas en las dinámicas de equilibrio y conflicto entre 
sus agentes. Una relación que sólo se estabiliza en la medida 
en que una de ellas logra imponer normas y regulaciones 
sociales, delimitando las fronteras de las estructuras en el 
espacio social que existe en esta relación. 

Conclusiones

Las transformaciones sociales de un grupo —como lo 
hemos visto respecto a la etnia mapuche— ocurren de 
manera forzada e inducida por un sistema de dominación, en 
este caso el Estado de Chile. Comprender cómo ocurre no se 



  

214

Juan Pacheco Rivas

limita a analizar los aspectos relativos al empobrecimiento 
y la reducción territorial, implica también conocer cómo se 
modificaron sus instituciones sociales y sus relaciones de 
poder en el marco de una lucha por un territorio necesario 
para ambos. El resultado ha sido la generación de un proceso 
de transformación que ha llevado a unos a estabilizar sus 
relaciones de conflicto —el Estado—, y a otros a tener que 
adaptarse y modificarse para hacer frente a la desintegra-
ción social, exterminio cultural y empobrecimiento.

La unidad fundamental para conocer en este proceso —y 
que se propuso aquí— es la familiar, tanto como sistema de 
reproducción económica, como institución de sustento del 
sistema cultural. La transformación de la unidad familiar 
—un núcleo extenso que era la base de las relaciones econó-
micas, políticas y culturales de una sociedad sin Estado— 
fue producto de la penetración de un sistema de dominación 
y control sobre su territorio. Esta situación llevó, en primer 
lugar, al aniquilamiento y la reducción territorial que se 
tradujeron en un proceso de campesinización: pasaron de 
ser una rica sociedad ganadera a una empobrecida sociedad 
agrícola. Esto produjo empobrecimiento y debilitamiento de 
sus dos instituciones sociales principales, la familia exten-
dida y el sistema de cacicazgo de los loncos.

El proceso de campesinización llevó a que la unidad eco-
nómica doméstica campesina se transformase en un sistema 
familiar nuclearizado que se volvió incapaz de retener a 
sus miembros dentro del reducido espacio territorial. De 
la misma manera, al perderse la influencia de las familias 
como unidades económicas y políticas, la jefatura patriarcal 
se vio debilitada e incapacitada de cumplir sus funciones 
políticas y sociales. Así se va produciendo un empobreci-
miento, migración y envejecimiento de las comunidades, 
el que se ve acentuado por efecto de la subdivisión de la 
propiedad comunitaria de la tierra con el decreto 2.568 del 
gobierno militar. Como última consecuencia de esto, los 



215Sociedad      No. 53

Los mapuches: cambio social y asimilación de una sociedad sin Estado

hombres incapaces de tener un patrimonio territorial sobre 
el cual asentar su familia se ven obligados a emigrar a la 
ciudad para incorporarse a la fuerza de trabajo obrera, o 
a quedarse en la comunidad a cargo de la familia en una 
condición de soltería hasta avanzada edad.

Estos procesos de transformación llevan a una modi-
ficación de la estructura social de las comunidades, las 
que generan mecanismos de respuesta para adaptarse y 
medios de subsistencia para retener dentro de las redes 
de influencia de los grupos masculinos a los miembros 
de la comunidad. Surgen de esta forma mecanismos de 
adaptación a los procesos de cambio de su espacio social, 
las estructuras de transición. Y como segunda respuesta, 
una revitalización del espacio político levantado sobre dos 
conceptos fundamentales de la lucha política mapuche: la 
deuda histórica y las demandas territoriales.

Es posible observar estas estructuras de transición en 
tres aspectos destacables:
1. 	 La negociación de los sistemas normativos en el espacio 

social.
2. 	 La recomposición y reestructuración de las redes sociales 

dentro de un espacio social transformado.
3. 	 La emergencia de formas de resistencia y oposición a 

las transformaciones del espacio social.

Estas estructuras de transición van a determinar el com-
portamiento político, las estrategias de sobrevivencia y los 
espacios de oposición y negación a los efectos inducidos de 
la modernización. Así es posible comprender una visión 
pesimista, milenarista y de conflicto frente a un sistema 
de dominación que ha copado los niveles de relación social 
y ha impulsado la generación de grupos que se resisten 
a la pérdida del territorio, la desintegración familiar y el 
ocaso de una cultura. Sobre este nuevo escenario es donde 
hoy se deben observar las actuales condiciones de pobreza, 



  

216

Juan Pacheco Rivas

lucha política e incapacidad del Estado de satisfacer una 
demanda que no es sólo un aspecto económico y material, 
sino — como su nombre lo dice— una “deuda histórica”.

Fecha de recepción: 13 de enero de 2011
Fecha de aceptación: 11 de octubre de 2011

Adams, Richard N. (2007). La red de la expansión humana. 
México: ciesas/Universidad Iberoamericana.

—— (1983). Energía y estructura. Una teoría del poder social. 
México: fce.

Barth, Fredrik  (1976). “Introducción”, en Los grupos étnicos 
y sus fronteras. La organización social de sus diferencias 
culturales. México: Fondo de Cultura Económica.

Bengoa, José (2003). La memoria olvidada. Santiago de Chile: 
Cuadernos del Bicentenario.

—— (2000). La emergencia indígena en América Latina. 
México: fce. 

—— (2007).	  Historia de los antiguos mapuches del sur. 
Desde antes de la llegada de los españoles hasta las paces 
de Quilín. Santiago de Chile: Catalonia.

—— (2008). Historia del pueblo mapuche, siglos xix y xx. 
Santiago de Chile: lom ediciones.

Boccara, Guillaume (2008). Los vencedores. Historia del 
pueblo mapuche en la época colonial. Santiago de Chile: 
Universidad de Chile/Universidad Católica del Norte/
Línea Editorial ham.

—— (1999).	 “Antropología diacrónica. Dinámicas cultu-
rales, procesos históricos y poder político”, en Boccara, 
Guillaume y Sylvia Galindo (Eds.), Lógicas mestizas en 
América. Temuco, Chile: Instituto de Estudios Indígenas/
Universidad de la Frontera.

Bourdieu, Pierre. (1977). Outline of a Theory of Practice. Reino 
Unido: Cambridge University Press.

Bibliografía



217Sociedad      No. 53

Los mapuches: cambio social y asimilación de una sociedad sin Estado

—— (2004). El baile de los solteros: la crisis de la sociedad 
campesina en el Bearne. Barcelona, España: Anagrama.

—— (1999).	 Razones prácticas. Sobre la teoría de la acción. 
Barcelona, España: Anagrama.

Bourdieu, Pierre y Loïc J.D. Wacquant (1995). Respuestas 
por una antropología reflexiva. México: Grijalbo.

Chayanov, Alexander (2005). “Sobre la teoría de los siste-
mas económicos no capitalistas”, en Chayanov y la Teoría 
de la Economía Campesina. México: Siglo XXI (cuadernos 
Pasado y Presente).

—— (1974). La organización de la unidad económica campe-
sina. Argentina: Nueva Visión.

Faron, Louis (1969). Los mapuche, su estructura social. México: 
Instituto Indigenista Interamericano.

—— (1964). Hawks of the Sun. Mapuche Morality and Its Ritual 
Attributes. eu: University of Pittsburgh Press.

Guevara, Tomás (1912). “Las últimas familias i costumbres 
araucanas”, en Anales de la Universidad Chilena. Univer-
sidad de Chile, Santiago. Chile.

—— (1908). Capítulo XI: “Ocupación de Villarrica y del Alto 
Biobío”. Historia de la Civilización de Araucanía. Psicolojía del 
pueblo araucano. Santiago de Chile: Imprenta Cervantes. 

Radcliffe Brown, A. R. (1975). El método de la antropología 
social. Barcelona, España: Anagrama. 

—— (1986). Estructura y función en la sociedad primitiva. 
Barcelona, España: Planeta-Agostini.

Saavedra, Alejandro (2002). Los mapuches en la sociedad chi-
lena actual. Universidad Austral de Chile, LOM editores. 
Santiago de Chile.

—— (2006).	 Las transformaciones de la población mapuche 
en el siglo xx. Santiago de Chile: Grupo de Investiga-
ciones Agropecuarias (gia)/Universidad Academia de 
Humanismo Cristiano.

Sahlins, Marshall (1984). Las sociedades tribales. Barcelona, 
España: Nueva Colección Labor.

Bibliografía



  

218

Juan Pacheco Rivas

—— (1997). Islas de historia. La muerte del capitán Cook. 
Metáfora, antropología e historia. Barcelona, España: 
Gedisa.

—— (1988). Cultura y razón práctica. Barcelona, España: 
Gedisa.

Scott, James C. (1985). Weapons of the Weak. Everyday Forms 
of Peasant Resistance. eu: Yale University Press.

—— (2009). 	 The art of not being governed. An Anarchist 
history of upland Southeast Asia. eu: Yale University Press. 

Stuchlik, Milan (1976). Life in Half- Share, Mechanism of 
Social Recruitment among the mapuche of southern Chile. 
Londres: C. Hurst & Company.

Titiev, Misha (1955). Araucan Culture in Transition. Ann 
Arbor: University of Michigan Press. 

Bibliografía


