Juan Pacheco Rivas*

Los mapuches:
cambio social y
asimilacion de una
sociedad sin Estado

Introduccion

| La emergencia de los
Estados nacionales en Amé-
rica durante comienzos del
siglo XIX en el Cono Sur fue

El actual conflicto del pueblo mapuche
con el estado de Chile comprende
dimensiones complejas y estructurales. La
imposicion de un dominio territorial del
Estado llevo a la condicion de pobreza,
reduccion y transformacion social de una
sociedad. La transformacion estructural
puede ser vista como un mecanismo de
resistencia y adaptacion de sus institu-
ciones sociales. A aquellas estructuras es
lo que se pueden denominar estructuras
de transicion. Asi las actuales condiciones
politicas entre Estado y pueblo mapuche
pueden ser vistas como una estructura
que se mantiene para evitar el término de
una cultura.

Palabras clave: territorio, lof, loncos,
estructuras de transicion, resistencia.

* Estudio Medicinay Pedagogia en Biologia
en la Universidad de Concepcion (Chile).
Posteriormente hizo la licenciatura en
Sociologia y la maestria en Trabajo Social y
Politicas Sociales en la misma universidad. El
28 de noviembre de 201 | en el doctorado
en Ciencias Sociales del CIESAS Occidente
defendio su tesis Estructura y cambio social
en la sociedad mapuche. Politicas de Estado,
dominacion, poder y resistencia. A los 42 ahos
murio en Chile, el 17 de diciembre de 201 1.

de la mano de conflictos de
fronteras, ocupaciones territoriales
y sometimiento de los pueblos indi-
genas. El dominio de la poblacién
indigena no ha sido sélo un acto de
imponer una ciudadania y extender
un control territorial; ha afectado
sistemas de vida de pueblos que se
han visto arrinconados y sometidos
a un estado de violencia y exclusién
permanente. Un caso de aquello
es la historia del pueblo mapuche
del sur de Chile. Los mapuches,
quienes durante la colonia y desde
los primeros anos de la Republica
de Chile conservaron su autonomia
territorial, fueron paulatinamente
arrinconados y obligados a some-
terse al poder centralizado del
Estado de Chile. Asi, en lo que es
conocido como “La pacificacién de
Araucania”, término eufemistico
para sefialar una guerra de exter-
minio y ocupacion de su territorio,
esta sociedad fue llevada a profun-
das transformaciones que afectaron

Espiral, Estudios sobre Estado y Sociedad

Vol. XIX No. 52 1 Septiembre / Diciembre de 2011 m



Juan Pacheco Rivas

L2 24

su organizacion politica, su estructura social y su sistema
econdmico. Este proceso los llevé finalmente a ser radi-
cados en pequenas porciones de tierras, conocidas como
“reducciones”, entregadas a nucleos familiares dispersos
y profundamente dafiados en su composicién. El resultado
final ha sido una condicién de pobreza, marginacién social y
violencia que atin mantiene las tensiones entre el Estado de
Chile con comunidades que reclaman derechos ancestrales
de territorio y reconocimiento politico, social y cultural.
Para conocer este proceso de transformacién debemos
remitimos a lo que fue la sociedad mapuche antes de la
pacificacién de la Araucania hasta lo que es hoy. En ello
es posible observar instituciones sociales transformadas y
estructuras sociales en procesos de adaptacién por la coloni-
zacion y luego la relacién de frontera con la sociedad criolla
de Chile. Estos cambios van provocando la modificacién
de su estructura social para mantener funciones sociales
elementales, como la jefatura del lonco o cacique y el poder
territorial de los grupos familiares, situaciones que final-
mente se quiebran a partir de su incorporacién al dominio
del Estado de Chile. Los mapuches responden a este proceso
adaptandose y generando mecanismos de resistencia que
van desde mantener una organizacion politica acorde a su
sistema de tradiciones hasta defender el reducido espacio
territorial que no les habia sido arrebatado por el proceso de
colonizacion del Estado de Chile. Este caso de resistencia y
adaptacién es mas que una confrontacion politica entre un
Estado y una sociedad en defensa de su autonomia y patri-
monio territorial; implica mecanismos de transformacion de
sociedades que no conocieron un poder centralizado y que
fueron sometidas por un Estado que impuso sus normas
y reglas. El resultado de este proceso es la generacién de
estructuras de transicion, en donde se ponen en juego las
relaciones de poder, los sistemas de sobrevivencia y la
adaptacién del grupo a una nueva realidad. Asi se llega a




Los mapuches: cambio social y asimilacion de una sociedad sin Estado

la condicién actual de un pueblo en donde la integracion
social implica una dindmica de cambio que puede llevarlos
a dejar de existir como tales, provocando asi mecanismos
de adaptacion y resistencia frente a dicho cambio.

Parte de lo que se expone aqui son resultados prelimina-
res de la investigacién de tesis doctoral titulada “Estructura
y cambio social en una comunidad mapuche-pehuenche
del Alto Biobio. Politicas de Estado, dominacién, poder y
resistencia”. Un trabajo de tesis que se inici6 quizas antes
del proyecto propiamente tal, cuando en 2005 comenzaron
los primeros contactos con las comunidades mapuche-
pehuenches del sector del valle del Queuco; en lo que eran
los efectos del conflicto de recuperacion de tierras de aquel
sector en el Alto Biobio en Chile y la construccién de la
represa Ralco en el valle confluente del rio Biobio. Estas
comunidades corresponden principalmente a la reasentada
de Nehuen Mapu y a su comunidad de origen de Malla
Malla. Asi, ha sido posible durante cinco afos conocer
cémo las comunidades y los grupos de ellas estan en este
proceso de transformacién y lucha por resistir frente a dicha
metamorfosis; lo que los lleva, por un lado, a ser consecuen-
tes con sus principios y al mismo tiempo ser segregados
por esta resistencia. Estas formas de lucha y resistencia
corresponden a una manera de continuar con su cultura
y al mismo tiempo hacer frente a las transformaciones de
una modernidad implacable en su camino de desarrollo,
modernizacién y dominacién. Formas de lucha que surgen
desde la necesidad de mantener su identidad y espacio
territorial como medios de sobrevivencia, y que llevan a
generar los mecanismos necesarios de adaptacién y cambio
para hacer frente a este proceso transformador. Cambios
que repercuten en sus instituciones mas elementales, como
la familia y la jefatura tradicional, y que van originar lo que
podemos llamar estructuras de transicion.

Sociedad = No.53 m



Juan Pacheco Rivas

L2 24

La familia mapuche y los loncos como instituciones
sociales en transformacion. Aspectos historicos

La sociedad mapuche formaba su estructura de poder a
partir de dos instituciones que generaban su entramado
social e identidades territoriales: a) la familia poligama
extensa, con un sistema de matrimonio poligamo sororal y
de primos cruzados, preferentemente la hija del hermano
de la madre, y b) la jefatura patriarcal del lonco o cacique,
en donde se conservaba la institucionalidad del patrilinaje
y la virilocalidad. Estas dos instituciones formaban y daban
vida a la unidad econémica doméstica, las redes sociales,
el sistema de jefaturas politicas y la identidad territorial;
teniendo como base dos conceptos que sustentaban la iden-
tidad mapuche: el lof' y el territorio.

Ambas instituciones —familia y lonco— se sustentaban
en el sistema de normas y regulaciones sociales que orga-
nizaba la estructura social de la sociedad mapuche. Este
sistema de normas y sanciones era conocido como Ad-mapu,
o “derecho de la tierra” o “lo que da forma a la tierra”. El
Ad-mapu regulaba las relaciones de intercambio social, la
formacién y educacién de los jévenes, los matrimonios y sus
reglas de intercambio, y resolvia los conflictos que podian
surgir al interior de sus clanes familiares; permitiendo
ademas regular el comportamiento politico y militar de los
loncos. Asi, la base de la estructura social de la sociedad
mapuche era compuesta por el Ad-mapu como sistema de
normas y sanciones, administrado principalmente por los
hombres mayores del grupo (Guevara, 1912).

Las reglas de intercambio matrimonial, que daban forma
a los sistemas de parentesco y a la institucién familiar, se
sostenian en la transmisién del patrilinaje, respetandose

I. El lof corresponde a la unidad familiar basica de la sociedad mapuche, que va
sustentar su estructura politica y economica; correspondia a un nicleo doméstico
extendido de una o varias familias.




Los mapuches: cambio social y asimilacion de una sociedad sin Estado

ademas la virilocalidad y el derecho de sucesién de bienes
desde el padre a los hijos hombres, y si los recursos econé-
micos lo disponian, la constitucién de familias formadas a
partir de la poligamia sororal. A través del matrimonio se
constituia un entramado de redes sociales definidas por el
parentesco y la constitucién de la familia poligama extensa,
como también se sostenia la economia doméstica y la acu-
mulacién de recursos econémicos y simboélicos del jefe de
familia (Faron, 1969; Titiev, 1955).

De esta forma, el matrimonio poligamo y sororal permitia
satisfacer dos funciones fundamentales en la vida mapuche:
la econémica y la politica.

Organizacion del trabajo y economia de guerra

La familia extensa era una unidad productiva en lo eco-
noémico y reproductiva en lo demografico. La divisién sexual
del trabajo permitia el enriquecimiento en la medida que
poseyera mano de obra femenina para la agricultura y la
confeccién de ponchos y alfareria, y de hombres jovenes para
la ganaderia. El principal sustento econémico de la sociedad
mapuche era la posesién y crianza de un gran numero de
ganado ovino, vacuno y caballar; actividad principalmente
desarrollada por los hombres que eran héabiles jinetes y
domesticadores. Las mujeres, en tanto, desarrollaban la
actividad agricola y de confeccién de mantas, ponchos
y alfarerias, que eran un producto para intercambiar y
comerciar entre los distintos clanes y grupos, como con
los “huincas” de la frontera norte del Biobio. Asi mientras
mas extensa era la familia —o sea: mayor el nimero de
esposas e hijos—, mayores podian ser el enriquecimiento
y el bienestar. Tener un gran numero de esposas no era
sé6lo demostracién de riqueza, sino que significaba para el
lonco una mayor posibilidad de acrecentarla. En la medida
en que hubiese mas hijos hombres, era mayor el numero

Sociedad = No.53 187



Juan Pacheco Rivas

188

L2 24

de mano de obra para la ganaderia, y si habia un mayor
numero de hijas era posible acrecentar la riqueza de la
familia al recibir la dote de ella al casarse, como también
un mayor niumero de esposas aumentaba la mano obra y
la reproduccién familiar (Guevara, 1912).

Esta funcién econémica estaba estrechamente ligada al
dominio territorial y a la economia de frontera que se habia
desarrollado desde comienzo del siglo XVII, con posterio-
ridad al Parlamento de Quillin en 1641. Dicha economia
de frontera se desarrollaba en actividades de cooperacién
e intercambio econdémico en periodos de estabilidad, asi
como de guerra de baja intensidad conocida como malones
o malocas? (Villalobos, 1985). El resultado de esta economia
de frontera es la formacién de una sociedad mapuche que se
va enriqueciendo con la ganaderia y el intercambio econé-
mico (Boccara, 2008). Entre algunos caciques se comienza a
formar esta relacién de asociaciones y alianzas con criollos,
asi como también la participacién de los clanes mapuches en
lo que serian los conflictos de la independencia y la guerra
sucia suscitada posteriormente. La sociedad mapuche que
llega al siglo XIX era un conglomerado de clanes que hacia
juego con la estabilidad politica de los “huincas”,? al igual
que la sociedad “huinca” requeria de ella para su abaste-
cimiento econémico y sus alianzas politicas y militares
(Boccara, 2008; Bengoa, 2007).

Organizacion politica y parentesco

Por otra parte, la funcién politica de la familia se soste-
nia en las relaciones sociales establecidas por un sistema

2. Los malones o malocas eran ataques a haciendas criollas al norte del Biobio
para saquear animales y robar mujeres. El fin era hacerse de un botin que les
permitiera aumentar sus recursos y patrimonio, asi como proveerse de mano de
obra para la produccion de la economia doméstica.

3. Huinca es la forma de referirse al no-mapuche, en este caso al espanol y al criollo.




Los mapuches: cambio social y asimilacion de una sociedad sin Estado

de parentesco que era de preferencia de tipo endogamico
y de matrimonio entre primos cruzados. El acuerdo matri-
monial entre familias permitia el surgimiento de ricos
ulmenes, loncos y nidol-loncos (o capitan de loncos) quienes
constituian ya hacia el siglo XIX identidades territoriales
que rivalizaban entre si y jugaban con su equilibrio poli-
tico apoyando a criollos y espafioles, en un primer lugar, y
luego a las diversas facciones politicas dentro de la socie-
dad criolla. Mientras mas extensa era la red de parentesco
y mayor el nimero de relaciones sociales establecidas en
ella, era posible también satisfacer la constitucion de los
conas o guerreros que defendian el territorio y formaban
“ejéreitos” segun la jefatura del lonco al cual seguian. Asi,
la reciprocidad del patriarcado y las obligaciones segun el
patrilinaje formaban agrupaciones politicas que respondian
a la agresion externa y servian para mantener el control y
dominio del territorio y de su recurso ganadero (Boccara,
2008; Bengoa, 2008).

De la misma forma, el caudillismo y la disputa perma-
nente por el liderazgo de estos loncos va mostrando una
condicién caracteristica de sicologia mapuche en torno a
la permanente busqueda de poder y del juego de alianzas
para su obtenciéon (Guevara, 1912). La necesidad de tener
el poder politico y militar de parte de los loncos responde
también a una caracteristica de las normas de conducta y
codigos morales de la sociedad mapuche. La formacién de
la persona, como imagen social, esta en estrecha relacién
con las expectativas del grupo. La relacion ente el grupo y el
individuo expresa la necesidad de alcanzar una meta social
que lo lleva a trascender tanto en la colectividad en vida
como después de la muerte. El alma de un mapuche (am)
que ha alcanzado el reconocimiento en vida de su grupo, le
va permitir trascender en la medida que esta alma se una
a un espiritu superior (piillii), integrandose a un espiritu
superior o ina monguen, y también constituyendo su pillam,

Sociedad = No.53 m



Juan Pacheco Rivas

L2 24

que es la concepcién de tétem. Asi la estrecha relacion entre
la jefatura y el lof estan unidas mas alla de la necesidad
de establecer un control territorial y un poder social, sino
también de cumplir con las demandas de grupo en una
concepcion de formaciéon de virtudes individuales asociadas
a trascendencia y a la espiritualidad de una cosmovisién
totémica.

La formacién de asociaciones de tipo politico-militar
desempefiaba ademas un rol de tipo econémico-militar en
periodos de los malones o malocas. La guerra de baja inten-
sidad entre los criollos y los indigenas en el periodo colonial
tendia a satisfacer la demanda econémica de ganado y mano
de obra. Los “botines” de estas malocas eran constituidos
principalmente por ganado y mujeres, éstas ultimas se con-
vertian en esposas de los caciques y eran mantenidas en la
medida que eran un aporte de mano de obra en la confeccion
de mantas, ponchos y alfareria, y que asi pudiesen también
desempefiar una funcién reproductiva. De esta forma la
economia de frontera y las malocas fortalecieron el poder
politico y militar de los caciques que fueron desarrollando
alianzas entre ellos, formando agrupaciones e identidades
territoriales definidas ya en el siglo XIX (Boccara, 2008;
Bengoa, 2008).

Estructura, territorio y poder social

Esta relacién entre el lof, el poder del lonco y el control
territorial va a sostener las instituciones que dan forma a la
estructura social de la sociedad mapuche, conformando un
sistema social que se relaciona entre la fuerte necesidad de
control del grupo, la caracteristica individualizante de sus
lideres y el juego de la guerra y las alianzas politicas como
parte de las estrategias de control y poder social. Radcliffe-
Brown refiere a este tipo de constitucion de las estructuras
sociales como un sistema de:




Los mapuches: cambio social y asimilacion de una sociedad sin Estado

[...] relaciones sociales, cuyo continuo entramado constituye la
estructura social, no son uniones de individuos al azar, sino que estan
determinadas por el proceso social y toda relacion es tal que la con-
ducta de las personas en sus interacciones con cada una de las otras
esta controlada por normas, reglas y patrones. De tal modo que en
cualquier relacion dentro de una estructura social, toda persona sabe
que se espera que se comporte de acuerdo a esas normas, y se justifica
esperando que otras personas hagan lo mismo (1986: 19).

Radcliffe Brown sefiala que las relaciones sociales forman
la estructura social del grupo y que esta estructura social
responde a un sistema de normas que esta establecido
desde el poder social del grupo, ya sea aplicando sancio-
nes o regulando el comportamiento desde las expectativas
exigidas para sus miembros. Las instituciones sociales de
una sociedad tribal responden de esta forma a lo que ya
habia senalado Richard Adams para la constitucion del
poder social, es decir un sistema de jefatura adaptado a
la condicién cultural y la capacidad tecnolégica del grupo
para controlar su territorio (Adams, 1983 y 2007). Asi la
sociedad mapuche, como una sociedad compuesta por uni-
dades tribales y clanes familiares, disponia de un sistema
de poder social y de control territorial que permitian el
sustento de sus instituciones sociales a partir del dominio
del territorio. Sobre este aspecto, la relacién entre el lof,
como unidad social basica de la sociedad mapuche, y el
dominio territorial permitian la estabilidad de las funciones
sociales que estaban reguladas al interior de grupo por las
jefaturas de los caciques. Asi la institucién del lof, como
unidad social basica, respondia al concepto de institucion
como un sistema que se componia de normas sociales y de
relaciones sociales; pero que ademdas implicaba tener un
domino sobre las relaciones sociales con otros lof, como
también del territorio al cual dependian.

Sociedad = No.53 lﬂl



Juan Pacheco Rivas

L2 24

Tanto la estructura social como las instituciones que la
conforman, definen el comportamiento de los individuos en
relaciéon al cumplimiento de las normas de conducta que
se han establecido para el ordenamiento de sus relaciones
sociales (Radcliffe Brown, 1986); normas que reflejan una
expectativa de conducta que debe ser cumplida por los indivi-
duos del grupo. Se entiende que las normas en las sociedades
tribales son provenientes del grupo, asi como los sistemas de
sanciones apoyados en las creencias de hechiceria, magia y
religion. Las normas de conducta definen la cultura del grupo
como un sistema regulado desde sus propias estructuras e
individuos, los cuales a su vez constituyen sistemas de poder
y sancién para el cumplimiento de las normas. Es asi que
muchas veces la acusacion de brujeria y envidia hacia uno
de sus miembros podia terminar en el castigo violento, la
separacién del grupo, e incluso la muerte. Ello demuestra
la necesidad permanente de hacer cumplir las normas de
conducta del grupo, asi como de evitar la diferenciacion de
uno de ellos (a través de la sancién del grupo y sus miem-
bros). Se trata de una sociedad altamente auto-controlada
que establece de manera permanente la homogeneidad social
de sus individuos.

Por otro lado, el sustento de las relaciones sociales de
estos individuos en sus instituciones requiere de la apro-
piacion de energia desde el ambiente, dando paso al control
territorial y a la apropiacién (Adams, 2007). Se constituye
asi un sistema de poder que permite establecer el control
de estos grupos sobre su ambiente, una apropiacion faci-
litada por medios que permitian la movilidad territorial y
la defensa del territorio frente a una agresiéon externa. La
unidad grupo/territorio es fundamental para comprender
los procesos dinamicos que se van dando en la estructura
social de la sociedad mapuche. Como unidad econémica y
politica de la sociedad mapuche, el territorio constituye el
eje del desarrollo social en la medida que sus individuos




Los mapuches: cambio social y asimilacion de una sociedad sin Estado

mantienen el control y van desarrollando sobre €l sus sis-
temas de poder y relaciones sociales que dan forma a sus
Instituciones. Asi, el territorio cumple el papel de sostener
una cultura y una sociedad en la medida en que ésta ultima
puede disponer de él para el sostenimiento de sus institu-
ciones sociales.

El dominio del territorio en la sociedad mapuche permitia
el sostenimiento de sus instituciones, no s6lo como aspecto
de sustento material y econémico, sino que ademas cum-
plia el papel de delimitar el espacio de relaciones sociales
donde la jefatura de los loncos ejercia su poder y control.
De esta manera podia sostenerse otro de los pilares fun-
damentales de la institucién social del lof, el parentesco.
Se cumplia asi con los mecanismos de reproduccién de las
instituciones sociales, tanto econdémicas como politicas,
al establecer mediante este mecanismo de parentesco las
redes y relaciones sociales necesarias para el sustento de la
jefatura patriarcal. Quien finalmente capitalizaba el orden
social y econémico de la relacién entre el lof y el territorio
era el lonco, el cual podia —investido de poder politico,
econdémico y simbdlico— establecer los puentes con otros lof
para la constitucion de alianzas necesarias que permitieran
la continuidad tanto del lof como de las instituciones que
conformaban la sociedad mapuche.

Asi, en la caracterizaciéon de la estructura social mapu-
che previa a la pacificacion de la Araucania, el parentesco
sostenia el poder social de las familias y de sus loncos en la
medida que podian desarrollar sus redes politicas, su inter-
cambio econémico y sus sistemas de normas y sanciones.
La pacificacion de la Araucania cambiaria este sistema,
tanto a través de la reduccién territorial como por el debi-
litamiento del caciquismo y la instituciéon familiar. Este
cambio llevaria a una nueva situaciéon de equilibrio entre
ambas sociedades, en la cual la sociedad mapuche, por un
lado, realiza esfuerzos por mantener su sistema de relacio-

Sociedad = No.53 m



Juan Pacheco Rivas

L2 24

nes sociales, estructura de poder y sistemas de normas y
sanciones; y, por otro lado, la sociedad chilena que impone
al Estado como institucién que regula las dinamicas de la
sociedad mapuche a través del control policial, las politicas
de colonizacién y tierras, y la paulatina introduccién de
patrones sociales “huincas”.

La pacificacion de la Araucania alterara las dinamicas
sociales de la estructura social mapuche, las que van a ini-
ciar las transformaciones que van a derivar en procesos de
adaptacion y de modificacion de sus instituciones sociales.
Estos cambios corresponden a:

1. Una transformacién del espacio y territorio; fragmen-
tando, dividiendo y empobreciendo a las comunidades
que pierden su control sobre éste.

2. Una alteracién de la familia como unidad doméstica
extensa que cumplia funciones politicas y econdmicas.

3. El debilitamiento y caida del poder de los caciques,
fragmentando y dividiendo su autoridad en las cerca de
tres mil reducciones formadas por los titulos de merced
de tierras.

Sobre esta transformacién social se va establecer la concep-
ci6n de “deuda histérica” a la que aluden hoy las organiza-
ciones indigenas y las comunidades, una deuda histérica que
abarca tanto territorio, como familia y bienestar econémico.

La familia mapuche y los loncos como instituciones
sociales en transformacion, aspectos actuales

Desestructuracion social y pobreza

Hoy en dia la realidad de las familias mapuches es total-
mente distinta a la del periodo anterior a la pacificacién
de la Araucania y a la que logré6 mantenerse por algunos
afos al interior de las comunidades m4as aisladas y menos
influenciadas por la intervencién de la sociedad chilena.




Los mapuches: cambio social y asimilacion de una sociedad sin Estado

En este cambio social se puede observar que hoy la familia
mapuche no es la institucién que solventa las redes politi-
cas y econémicas de antano, no es poligama ni extensa, ni
menos tiene un control amplio sobre el territorio que habita.
De la misma forma el poder de los Loncos se ve debilitado
debido a la imposibilidad de poder capitalizar algin poder
politico, econémico o simbdlico desde una reducida red
familiar. Se conforma asi una identidad mapuche en torno
a una percepcién de oposicién, marginaciéon y agresion de
parte de la sociedad chilena, expresada principalmente bajo
el concepto de deuda histérica.

En el caso de las normas tradicionales como las reglas
matrimoniales, ya no es posible acatarlas. Un ejemplo de
ello es lo que sefnala un informante respecto a la forma ideal
en que deben desarrollarse los matrimonios al interior de la
comunidad: “...aqui en todas las comunidades generalmente
cuando el hombre se casa —en todas las comunidades— se
trae su sefiora para acéd, la mujer es la que se va...”. Sin
embargo hoy la escasez de tierra y la pobreza llevan a la
desestructuraciéon social que implican cambios en estas
reglas y acarrea la descomposicion de la estabilidad del
grupo. Mientras mas pobre sea la comunidad, mas difi-
cil sera cumplir con estas reglas sociales, como también
mayor es la alteracién y la respuesta, a veces violenta, de
la comunidad.

Elinformante sefnala esta transformacién de la siguiente
forma:

[...] claro antes yo creo que era mas... era mas dificil, porque como las
familias eran mas numerosas... Por ejemplo, mi abuelo tuvo doce hijos
y cada hijo se fue casando y fue en alglin momento que necesitaron su
pedazo de tierray se las dieron, pero no era tan dificil como ahora, por
ejemplo ahora tienen su pedazo de tierra y eso tienen que repartirlo,
antes no, antes estaban libres entonces hacian... se casaban y hacian su
casa en cualquier parte, ellos elegian un lugar y listo. Pero ahora no,

Sociedad = No.53 m



Juan Pacheco Rivas

L2 24

ahora se complica, pero yo no lo veo tan dificil tampoco porque como
las familias ahora son mucho mas reducidas... tienen dos o tres hijos,
ya no es como antes.

Como también respecto a la posibilidad de establecer una
familia dentro de su espacio territorial por parte de las
nuevas generaciones: “Claro, generalmente, porque como
son jévenes no... tampoco tienen un trabajo... entonces no...
no tienen una casita... animalitos de repente tienen, pero
tampoco forman su casa”.

La inestabilidad econémica es la variable principal
que lleva a la inestabilidad tanto de la familia como de la
comunidad. Las relaciones del grupo tienden a disociarse y
entran en conflicto entre sus miembros, ya sea por la com-
petencia de sus recursos o por la inestabilidad que provoca
el decaimiento de sus instituciones. Para comprender este
debilitamiento de la sociedad mapuche, se puede postular
que el principal factor de ello es la condicién de pobreza a
la que se ven sometidas las comunidades, una situacién que
podria subsanarse en la medida en que es posible trans-
ferir recursos econémicos desde las politicas de Estado y
los programas sociales enfocados a la poblacién indigena.
Sin embargo ésta no es la solucidn, ya que los factores que
sostenian a las instituciones mapuches eran mas que la
sola solvencia econémica de familia. La mera respuesta
econémica no satisface las actuales dinamicas de la sociedad
mapuche, y a través de la sola transferencia de recursos por
parte de las politicas indigenas entran en la dindmica de
conflicto interno de la comunidad, como de su relaciéon con
las instituciones del Estado.

Politicas de Estado y desestructuracion social en aspectos

de género

De esta forma, en primer lugar, la transformacién de la
institucion familiar va acompafada de una transformacién




Los mapuches: cambio social y asimilacion de una sociedad sin Estado

de las instituciones politicas, y por consiguiente de los
sistemas de normas y sanciones que se sostenian en ella.
Es posible ver que en la relacion con las politicas, la resti-
tucion de tierras no responde Unicamente a una solucion
de la realidad econémica. En términos del analisis de la
economia campesina, segin Chayanov, la posibilidad de
sustento econdémico de la familia esta en directa asociacion
con la dindmica familiar y el ciclo generacional en que se
encuentre, o sea que debe responder a las necesidades del
grupo segun los ciclos y dindmicas en que se encuentre
(Chayanov, 1974). Ademas en la economia doméstica de
la familia mapuche, la divisién del trabajo responde a una
realidad de género que tiene consecuencias en la adaptacion
y transformacién de la sociedad mapuche. El predominio
masculino sobre el territorio y la familia se ve fuertemente
debilitado por la reduccion del espacio territorial. La condi-
cion de pobreza, sumada al debilitamiento politico, lleva a
que las funciones del género masculino se vean imposibili-
tadas de satisfacer las expectativas normalmente exigidas
por la tradicién y costumbre. No s6lo hay una alteracién en
el nucleo de las instituciones familiares, sino un debilita-
miento en las instituciones sociales desde su organizacién
de género, impulsando de esta forma situaciones que van
desde la migracién de la mujer a la ciudad, la masculini-
zacion y envejecimiento de las comunidades con hombres
solos, y la inestabilidad de roles tradiciones de proveedor
y sostenedor familiar.

Desde esta perspectiva, es posible senalar que la dife-
renciaciéon de género que existia en la sociedad mapuche
implicaba un fuerte dominio y control de los hombres dentro
de la comunidad. Ellos satisfacian la funcién de proveedor,
protector y jerarca del grupo. La condicién masculina en la
sociedad mapuche es la méas afectada en términos de poder
y control sobre las relaciones sociales y el ambiente. Las
relaciones sociales, tanto de parentesco como de reciproci-

Sociedad = No.53 197



Juan Pacheco Rivas

L2 24

dad, que se construian desde el nucleo familiar extenso, ya
no son posibles de sostener a través del tiempo. La congre-
gacién del grupo, como el sostenimiento del poder de los
hombres simbolizado en el lonco, comienza a decaer en la
medida que la poblaciéon aumenta y la tierra se hace escasa,
provocando la migraciéon y marginaciéon progresiva de sus
miembros de las redes comunitarias. Surge, desde la propia
incorporacién de la sociedad mapuche, un nuevo elemento
que va a sostener un nuevo tipo de congregacioén del grupo
encabezado por los hombres: la actividad politica y la lucha
por la defensa del territorio, fundamentado en directa rela-
ci6n con el concepto de deuda histérica y demandas sociales.

Deuda historica

Asi las condiciones a las que se ven sometidas las fami-
lias mapuches, esto es pobreza, disgregacién, marginacién
y desestabilizacién, se compensan con el inicio de la lucha
politica por el territorio y el levantamiento de las demandas
sociales y de restitucion territorial. Ese espacio, en el cual
la comunidad sustituye al lof, es parte de la adaptaciéon de
las instituciones familiares a las dinamicas sociales a las
cuales son sometidas, transformacion que es producto del
control y domino territorial de parte de la sociedad chilena
que lleva a experimentar de parte de las comunidades la
migracién, el empobrecimiento y la disolucién de sus redes
sociales. La relacién entre comunidad y territorio se tras-
lada al espacio de la demanda social y la lucha politica, en
la cual las familias intentan sostener su institucionalidad
en un espacio reducido y empobrecido. Esta situacién es
referida asi por los informantes:

[...] ese es el vacio que existe en el fondo, esa es la cosa... Tonce
finalmente si nosotros nos damos cuenta, los otros dirigentes menos.
Finalmente la tierra va ser un... nada mas va ser... se va mirar en forma
material ya, no se va mirar como un... un... es decir, como es la tierra




Los mapuches: cambio social y asimilacion de una sociedad sin Estado

que he... el tema cultural, que tiene un valor espiritual... la tierra, que
en el fondo la tierra es parte de nosotros, por algo sera, nos llamamos
mapuche, somos gente de la tierra, es decir, si usted mira la tierra, ;de
qué color es la piel de los mapuches? Es justamente el color de uno,
entonces, pero eso no le ensehamos a nuestros hijos, entonces final-
mente le estamos diciendo no mas es como dejarle una casa a nuestro
hijo, asi lo estamos mirando por hoy en dia ya, dejarle la tierra a los
mapuches, decir a nuestros hijos, nada mas que estamos diciendo cual
es el valor de las tierra y que tiene la tierra y qué riqueza espiritual y
que cosa he... es todo... se da cuenta.

La relacion con el territorio se mantiene de manera central
en la comunidad mapuche, pero ahora se traslada a los
patrones de lucha politica y de relacién con el Estado. Sin
embargo este pasa a tener un nuevo significado en torno
a la demanda social de las comunidades, la que va definir
nuevos mecanismos de control y poder social al interior de
ellas, y por consiguiente alterar las normas sociales, los
sistemas de parentesco y las formas de autoridad y poder
al interior de ella. La reivindicacién de las instituciones
tradicionales, asi como del territorio, van a significar que
la construcciéon de la identidad por oposicion con la sociedad
chilena y el Estado cumpla un rol central en la aglutinacion
de las comunidades y las organizaciones mapuches. La
comunidad y la familia van constituyendo un espacio en
la cual se reivindica la integracién de sus miembros y sus
espacios de socializacién. Sin embargo su rol como unidad
doméstica, que era capaz de solventar un extenso numero
de individuos ya no es tal, pasando a ser un refugio de la
memoria historica, pero no un nucleo de poder social como
lo era en antafio.

La relacién de la familia con el territorio se extiende en
esta nueva realidad al encuentro con la concepcién de deuda
histérica, en la cual se reivindica la necesidad de mantener
la identidad y las normas que componian sus instituciones

Sociedad = No.53 m



Juan Pacheco Rivas

L2 24

sociales. Como lo expresa uno de los informantes de la
comunidad de Nehuen Mapu en Santa Barbara:

[...] o sea la mayor parte lo estan enfocando asi que no debiera ser
asi, pero que es asi, pero bueno es asi, porque si nosotros hubiéramos
enfocado de la forma en que se enfocaban los antiguos se supone que
nuestros nihos ahora no estarian hablando mapudungun a usted lo
hubieran saludado “mari mari pefi, mari mari lamien” le habrian dicho,
pero no lo dicen, tonce con eso cosa no mas he... se dice todo se dice,
se dice la... eso no tiene que ver con que nosotros no le ensefiemos
a nuestros hijos, tiene que ver también, pero tiene que ver con que
nosotros estamos encerrados dentro de un sistema... he... aqui todo
esto, toda esa parte ciento sesenta y cuatro hectareas para veintin
familias y hay cinco mil, ocho mil, diez mil, cuarenta mil, sesenta mil,
ochenta mil, mas de cuatrocientos mil hectareas pero que estan llenos
no de mapuche, de puro gente chilena.

Debilitamiento institucional y lucha politica

En el sentido actual que toma la organizacién politica, y la
demanda social que la sostiene, tiene que ver directamente
con estos dos tipos de instituciones debilitadas: la familia y
el caciquismo. Por un lado, la defensa del territorio cumple
la funcién mantener un espacio social en el cual los miem-
bros de la comunidad pueden desarrollar sus sistemas de
vida acorde con los patrones de normas tradicionales; por
otro, se refuerzan lazos sociales y la identidad a partir de
la oposicién con el Estado. De esta manera, la lucha poli-
tica tiene el sentido de defender el territorio, la integracién
familiar y comunitaria, y principalmente buscar reestable-
cer la jerarquia y el poder que ostentaban los loncos y sus
familias. La lucha politica va a dar paso a la redefinicion
de las dinamicas y relaciones sociales de las comunidades
mapuches, en la cual el vinculo con el Estado comienza a
asumir un papel central en la regulacion de la estructura
de poder al interior de la comunidad, como también del




Los mapuches: cambio social y asimilacion de una sociedad sin Estado

equilibrio dinamico de cooperacion y conflicto entre ambos.
Por un lado van a enfrentar a la sociedad dominante en el
plano de la lucha politica y sus normas sociales. Por otro
lado, van a buscar extender sus sistemas de relaciones
sociales y sus redes. Y finalmente van a disponerse frente
al Estado como una sociedad en lucha y resistencia a su
dominio y control territorial.

Los actores politicos de las comunidades lo expresaban
de esta forma: “...yo le digo, asi sino para los que vienen
después, los hijos dejarlos bien puestos, ese es el tema, y
al final por eso que nos persiguen estos y al final, asi como
dijo usted endenante tenemos contacto con organizaciones
pehuenches, bajo Biobio, tanto como alto Biobio, tonce eso
es 1legales también uno puede ir preso a la carcel”.

Mestizaje

Las instituciones mapuches comienzan a hacer uso de
la vinculacién politica como estrategias de movilizacién de
recursos tanto econémicos como sociales. Sin embargo la
compenetraciéon con la sociedad chilena lleva a otro fené-
meno de transformacion de sus instituciones, el matrimonio
mixto o mestizaje.

Esta mezcla social ha ocurrido desde la llegada de los
espafioles e incluso antes con la llegada de pueblos preco-
lombinos del norte de Chile y de la Patagonia. Sin embargo
la institucién de la familia no se veia alterada de la manera
que hoy se encuentra bajo este proceso. En la época colonial
y el siglo XIX, la incorporaciéon de la sheriora —como se le
llama a la mujer chilena— al nucleo de la familia mapuche
era, en un comienzo, producto del botin de guerra de las
malocas y, luego, de la capacidad de los loncos de sostener
una familia extensa. Esta incorporacién era sefial de estatus
para el lonco, como también significaba la incorporacién de
habilidades productivas y era fuente de reproduccién para
la sociedad mapuche. Asi dentro del proceso de etnogénesis

Sociedad = No.53 m



Juan Pacheco Rivas

L2 24

que sefiala Boccara, la incorporacién de la mujer espafiola 'y
mestiza a la sociedad mapuche va a mejorar conocimientos,
habilidades y sumara patrones genéticos a la poblacién. En
algunas comunidades es notoria la presencia de mapuches
de ojos y pelo claro, en el sur de Chile y en la costa de la
Araucania.

A pesar de todas las modificaciones que ellas pudieran
aportar a la sociedad mapuche en su estructura social,
s6lo eran un refuerzo de la posicién de estatus del lonco:
la organizaciéon de la familia y su estructura normativa
se mantenia segun las costumbres mapuches. Cuando se
debilita la autoridad del lonco, se empobrece su capacidad
adquisitiva y se reduce su espacio territorial. El matrimonio
mixto ya no aporta recursos a la estructura social mapuche,
sino que pasa a constituir una integracion e incorporaciéon
a los patrones de la sociedad chilena, principalmente de los
grupos sociales mas empobrecidos y emergentes. Se provoca
asi un conflicto de poder en términos de normas sociales
promovidas por las mujeres de la comunidad en relacién a
la nueva integrante de la familia. Es el hombre quien se
une en matrimonio mixto, quien migra o se incorpora a la
sociedad chilena.

Esta situacién es referida por uno de los informantes en
el poblado de Ralco: “Por eso le digo con la sheriora, las que
no son mapuches, también hay... ahora... de a poco, pero
igual ha sido medio dificil porque las familias son medio
celosas de eso igual, no quieren unirse con la otra sangre
como se dice... pero igual se esta dando ahora en harta
gente yo creo que con el tiempo ya no van haber diferencias
se van a casar con... [Chilenos]”.

Los cambios en la institucién familiar mapuche apuntan
a procesos de disolucidon social. Las relaciones sociales que se
van estableciendo obligan a modificar normas de conducta
y a generar procesos de adaptacién politica que llevan a




Los mapuches: cambio social y asimilacion de una sociedad sin Estado

situaciones de conflicto, tanto al interior de las comunidades
como hacia fuera de ellas.

En el caso de la comunidad de Malla Malla y Nehuen
Mapu, en las comunas de Santa Barbara y Alto Biobio, las
instituciones familiares reflejan esta modificaciéon de su
estructura producto de la situacion de empobrecimiento
y reduccién territorial. Las familias que componen estas
comunidades no pueden estabilizar sus relaciones sociales
por efecto de no tener recursos econémicos, territoriales, y
también de capital simboélico y social, que les permita man-
tener dentro de un sistema de normas de comportamiento
una unidad familiar extensa. El conflicto de poder se expresa
en la divisién de la comunidad, la fragmentacion familiar
y faccionalismo al interior de ellas. Esto se expresa en una
rivalidad politica entre hermanos, asi como entre familiares
lejanos y cercanos, en relacién directa con la competencia
por el territorio de la comunidad de origen y la reubicada;
y también con los recursos posibles de obtener desde el
Estado y otras instituciones de la sociedad chilena. Este
conflicto se expresa en una rivalidad de facciones familiares,
una rivalidad de género, un debilitamiento de la autoridad
tradicional, un conflicto por el caudillismo, y la necesidad de
los hombres del grupo por reestablecer formas de control y
poder al interior de ella. Provocando asi un conflicto interno,
un quiebre en cuanto al cumplimiento de la norma, y la
transformacién de la comunidad como un grupo que esta
en relacion directa con el conflicto politico con el Estado.

Las estructuras de transicion: pobreza, lucha politica y
medios de resistencia frente a la desestructuracion social

Para entender las dimensiones que abarca conceptual-
mente la nocién de territorio en la cosmovisién mapuche
hay que tomar en cuenta al menos dos &mbitos que guardan
relevancia con la modificacién de la estructura social. El

Sociedad = No.53 m



Juan Pacheco Rivas

L2 24

primero es con el sentido de lo practico, o de lo concreto, y

el segundo con la significacién de este proceso de cambio

o nivel de lo simbdlico de la relaciéon de dominacién entre

el Estado y la sociedad mapuche. Ambas dimensiones se

corresponden, con lo sefialado por Sahlins, como una rela-
cién entre lo concreto y lo simbdlico que se construye sobre
las practicas de los individuos como actividades cultural-
mente significativas (Sahlins, 1988). De la misma forma
puede también entenderse al territorio como un espacio
social sobre el cual los actores pueden desarrollar sus prac-
ticas culturales; siendo este espacio social tanto un lugar
concreto como simbdlico, donde se realiza la accién social
como un espacio significado y socialmente construido desde
la perspectiva cultural del grupo y la sociedad; como se
entenderia espacio social desde la perspectiva de Bourdieu

para la insercién del habitus (1995).

Asi, podemos definir al territorio en dos niveles de com-
prension.

a) El material: tanto en el aspecto de desarrollo econémico
y cultural como en un espacio de practicas sociales,
econdmicas y culturales que van otorgar significacion a
las relaciones sociales; desde las relaciones sociales de
produccion a las relaciones culturalmente significativas.

b) El simbdlico: en el cual los aspectos politicos, morales y
sociales se unen tras el concepto grupo/territorio, siendo
este espacio simbdlico un espacio social culturalmente
significativo donde se inserta el desarrollo de las relacio-
nes sociales inscritas en la estructura social. Relaciones
sociales que podrian observarse en el concepto de ad-
mapu, dando forma a un sistema de normas que regula
la institucién familiar, el patriarcado y el patrilinaje.

Asi, el territorio se puede definir de esta forma como un
espacio social donde se desarrollan las practicas sociales,
econémicas y culturales, reuniendo en ellas los aspectos




Los mapuches: cambio social y asimilacion de una sociedad sin Estado

simbodlicos con los aspectos materiales que dan forma y
definen las instituciones sociales propias de la estructura
social del grupo étnico mapuche. Estas practicas son las
que definen y dan forma a lo que podemos llamar sistema
cultural constituido en la estructura que se adapta al espa-
cio social; siendo este sistema un conjunto de normas que
regulan las conductas de los individuos que permiten man-
tener las funciones del sistema y la estabilidad del grupo.
Es, desde esta perspectiva donde es posible comprender
la relevancia del concepto de territorio para la sociedad
mapuche, en la cual se reine la cosmovision y el signifi-
cado de sus formas de vida. Esta relacién de estructura y
espacio social da origen al sistema cultural, que se entiende
como un nivel de relaciones sociales que hoy esta en riesgo
frente a la intervencion de éste por efecto de las relaciones
de poder influidas por la penetracion de grandes empresas
forestales, mineras e hidroeléctricas, y el Estado propia-
mente dicho. De esta manera las relaciones de poder entre
el Estado, la comunidad y el territorio hay que situarlas, en
primer lugar, en los mecanismos de respuesta y resistencia
de las comunidades frente a esta relacién; asi como lo es
la modificacién y adaptacion de los niveles estructurales
en lo que podemos llamar estructuras de transicion. Se
puede considerar a estas estructuras de transicion como
mecanismos de resistencia al cambio y de re-significaciéon
del grupo con respecto a su sistema de practicas culturales
en el espacio social. De la misma forma es posible concebir
a estas estructuras de transicién como relaciones que con-
dicionan los mecanismos de subsistencia del grupo, tanto
como la busqueda de satisfacer las necesidades econdmicas
basicas, como de mantener la estabilidad y equilibrio del
grupo alterado por esta relacion. Estructuras que surgen
de la modificacién de las relaciones sociales en el espacio
social y que, a su vez, presionan para modificar el espacio
social en que se encuentran inscritas; de la misma forma que

Sociedad = No.53 m



Juan Pacheco Rivas

L2 24

el habitus influye en el campo politico, segtin lo propuesto
por Bourdieu (1999).

Es posible, asi, establecer que el punto central de este
sistema de relaciones lo constituyen, a nivel del espacio
social, las practicas culturales desarrolladas en la sociedad
mapuche en estas estructuras de transicion, como lo es el
grupo familiar extenso y, en segundo lugar, la comunidad.
Siendo esta estructura de transicion la que establece el sen-
tido de la relacién grupo/territorio, como a su vez desarrolla
las dindmicas de adaptacién a este proceso de cambio. En
relaciéon al proceso de incorporacion de la sociedad mapuche
a la sociedad chilena es evidente que las dindmicas que se
desarrollan en las estructuras de transicién estan provo-
cadas por este mismo proceso de cambio. De esta manera
la relacién de la estructura con su espacio social va provo-
cando una transformacion del grupo como estructura en la
relacion grupo/territorio. Dindmica que es posible ver en
ambas dimensiones, la material y la simbélica.

Este proceso de transformacion se hace comprensible al
observar que las instituciones de la sociedad mapuche se
van alterando y son afectadas por el proceso de intervencién
territorial y dominacion del Estado. El lof comienza a des-
aparecer como centro de la reproduccion de las instituciones
sociales y politicas dependientes del parentesco, y surge la
comunidad como integracién de grupos dispersos en disputa
por un reducido espacio territorial. La comunidad, como
grupo integrado por familias reducidas y nuclearizadas,
se comienza a transformar en una forma de respuesta y
proteccién de éstas frente a la intervencién de los agentes
externos; disociandose de su insercion territorial y transfor-
mando su relacion con las practicas econémicas, culturales
y politicas internas en practicas relacionadas con los sis-
temas reguladores provenientes del Estado. Asi el lof deja
de ser el centro de la socializacién y reproduccion de las
Instituciones sociales mapuches, para transformarse en la




Los mapuches: cambio social y asimilacion de una sociedad sin Estado

comunidad, la que se desarrolla como un medio de relacion
y confrontacién de un grupo al sistema de normas sociales
y politicas provenientes desde el Estado.

Es este choque de normas sociales el que va expresar mas
que un desencuentro entre grupos, un choque en el espacio
étnico en donde formas de vida y de cosmovisiones muestran
con claridad la diferencia de lo étnico. Por no cumplir con
los estereotipos de la sociedad chilena el mapuche es estig-
matizado y marginado. Asi la construccion de la diferencia
parte de una jerarquizacion de clase y etnia. En este plano
la idea de estructura de transicién apunta a ver como los
diversos grupos mapuches son capaces de adaptarse dentro
de esta jerarquizacién de clase y etnia; situacién que con-
duce a planos de violencia por dicho estado de exclusion.

Por lo anterior, la relacién de las instituciones manteni-
das con posterioridad al proceso de reduccién, al menos en
el plano ideal, entre la jefatura tradicional y la estructura
de grupo (lof o comunidad), se adapta a las relaciones de
equilibrio entre la estructura del grupo y espacio social en
la dindmica de conflicto entre Estado y comunidad. Sin
embargo, las instituciones tradicionales no pueden solven-
tarse debido a la escasez de tierras y a la intervencién del
Estado, generando la modificacién de la estructura social
en relacién al espacio social. O sea, hay una translocacién e
1mposicién de normas sociales que impiden la reproduccién
y sustento de la organizacién del grupo y estructura social
de la comunidad (o lof). Ello refleja, y explica, un compor-
tamiento defensivo del grupo con respecto a su territorio en
directa relacién con la imagen de una sociedad profunda-
mente agredida. Asi la relacion entre los niveles simbdlico
y material con la estructura del grupo se ve interrumpida;
quebrando de esta forma la relacién grupo/territorio, que
va a dar origen a los mecanismos de repuestas y adapta-
cidn, asi como de resistencia y sobrevivencia en este nuevo
escenario del espacio social.

Sociedad = No.53 207



Juan Pacheco Rivas

L2 24

Un primer cambio que se produce en el espacio social es
en el proceso de reduccién que lleva a la campesinizacion y
proletarizacién de la sociedad mapuche. Siguiendo la tesis
de Alejandro Saavedra, se inicia la campesinizacién de los
mapuches que los llevara a una inclusién en la sociedad
chilena, mediante el proceso mismo de campesinizacion,
y también el de proletarizacion, con el posterior desarro-
llo migratorio, pasando asi a conformar un grupo social
incluido, pero marginalizado, que conserva su identidad
étnica como agencia politica (Saavedra, 2006).

Bajo esta perspectiva es util aplicar la teoria de Chayanov
para delimitar la economia de subsistencia, los procesos de
cambio estructural y la proletarizacion de los grupos fami-
liares que van a desarrollar la economia campesina y la de
los grupos proletarizados a nivel rural y urbano. Este pro-
ceso puede identificarse como la formacion de las estructuras
de transicion; en donde se expresan los ciclos demograficos
de expulsion de miembros sobrantes y el reclutamiento
social, como también la modificaciéon de normas sociales
en relacién a la estructura del grupo con el espacio social
modificado. Estas estructuras de transicion estarian en
relaciéon con la disponibilidad de recursos y con los derechos
patrimoniales de la tierra. Entendido desde la concepcion
cultural mapuche, el territorio es una unidad econémica y
politica. Lo anterior es una de las razones fundamentales de
sus demandas sociales promovidas para mantener la esta-
bilidad de sus funciones sociales y su estructura de grupo,
en oposicién a los procesos de transformaciéon. En razén a
lo anterior es aplicable el concepto de sistema, en la medida
que se mantienen funciones y estructuras sociales cuando
se incorporan elementos externos, asi como cuando se
expulsan. Lo anterior es considerar los procesos de cambio
y formacion de las estructuras de transicion tanto desde la
perspectiva de los ciclos domésticos de Chayanov, como de
la teoria de sistemas energéticos de Richard Adams y desde




Los mapuches: cambio social y asimilacion de una sociedad sin Estado

la perspectiva de Sahlins de sistemas de significacién de las

practicas culturales, sociales y econémicas; igualmente, se

emplean los conceptos de habitus, espacio social y campo
desarrollados por Pierre Bourdieu.

Asi es posible entender que una estructura de transicion
corresponde en primer lugar a un grupo social que altera sus
relaciones sociales por efecto de la intervencion de agentes
mayores sobre sus dinamicas sociales. Esto puede ser la ocu-
pacién del territorio por un agente externo que domina tanto
el control del espacio, como la formacién de los mecanismos
que permiten influir en el control de las relaciones sociales
(Adams, 1983: 2007). A su vez estas estructuras desarrollan
los mecanismos de adaptacién y subsistencia en un espacio
economico y social alterado y reducido, generando en ello
dinamicas de expulsién y atracciéon de miembros (Stuchlik,
1976). Dinamicas que desarrollan finalmente nuevas formas
de establecer su relacion con el agente interventor.

Esto es, modificaciones de estructura, en términos de
un proceso de cambio, que esta inserto en un sistema de
relaciones tensionadas por el conflicto y la disputa de poder
social y control territorial. Elementos que podernos destacar
COmMO Procesos que se expresan en:

1. La negociaciéon y adaptacion de la estructura de tran-
sicion en el espacio social a los sistemas normativos
surgidos de las relaciones de poder y control territorial
de los agentes involucrados.

2. La modificacién y adaptacién de las redes sociales y
los sistemas de parentesco de los grupos involucrados,
principalmente los que se encuentran bajo las relaciones
de dominacién y subordinacion.

3. La generacién de mecanismos de resistencia al cambio
y las formas de dominacién de los grupos subordinados.

Este aspecto final de una estructura de transicion es el
mas significativo en cuanto a las variables que permiten

Sociedad = No.53 m



Juan Pacheco Rivas

L2 24

observar la agencia politica del grupo en la tensién con el
sistema mayor de control social y dominio territorial —en
este caso, el Estado— y en donde es posible ver el desarro-
llo del equilibrio dindmico entre la comunidad y el Estado.
La estructura de transicion en si es un mecanismo de res-
puesta y adaptacion a los procesos de cambio. La oposicién
al cambio constituye una respuesta significativa del grupo
en diversas formas: desde la constituciéon de formas de
pensamiento milenarista, reagrupaciéon en comunidades
religiosas —como es el pentecostalismo en las comunidades
mapuches— y como respuesta politica de lucha por defensa
del territorio y de sus formas tradicionales de vida, expre-
sado como un regreso a fundamentalismos culturales.

Para comprender este proceso de adaptacién y transfor-
macién de la sociedad mapuche en aquellas estructuras
de transicién es necesario remitirse, en primer lugar, a
conceptualizar la estructura de grupo como elemento que
se forma en relacién con un sistema de dominacién como el
Estado. Asi el aporte del concepto de estructura de transi-
cién debe ser visualizado en términos de relacién con una
estructura dominante y como un sistema social que delimita
sus fronteras en el marco de las relaciones del grupo con la
estructura de dominacién en el espacio social. Sobre este
aspecto el concepto de grupo étnico que nos ofrece Fredrik
Barth es central en esta conceptualizacion. Barth define a
un grupo étnico como:

Una comunidad que:

I. En gran medida se auto-perpetla biologicamente.

2. Comparte valores culturales fundamentales realizados con unidad
manifiesta en formas culturales.

3. Integra un campo de comunicacion e interaccion.

4. Cuenta con unos miembros que se identifican a si mismos y son
identificados por otros y que constituyen una categoria distinguible
de otras categorias del mismo orden (1979: 11).




Los mapuches: cambio social y asimilacion de una sociedad sin Estado

La categoria de grupo en relacién a estructuras de domina-
ci6n se entiende como el eje de la definicidén de estructura de
transicion. Los individuos, en sus diferentes generaciones,
van a adaptar su comportamiento a la influencia del agente
dominador en el plano de la respuesta de un grupo subor-
dinado. El grupo corresponde a una categoria de relaciones
sociales constituidas desde un sistema de practicas que
permiten mantener la funcionalidad de sus instituciones,
generando los mecanismos de resistencia y subsistencia
Insertos en estas estructuras de transicién. Para Barth
la categoria de grupo se crea en el plano de una relacion
social respecto a otro. En la medida que un grupo crea la
1dentificacién de un nosotros va también construyendo la
categoria del otro, estableciendo asi un plano de relaciones
por oposicién que de ninguna forma son relaciones horizon-
tales o simétricas.

Segun Barth, en el plano de las relaciones étnicas, la
categoria étnica es lo que define la identidad de los indivi-
duos respecto al grupo. Asi sefiala que:

Si nos concretamos a lo que es socialmente efectivo, los grupos étnicos
son considerados como una forma de organizacion social. De acuerdo
con esto el rasgo critico es [...] la caracteristica de auto adscripcion y
adscripcion por otros. Una adscripcion categorial es una adscripcion
étnica cuando clasifica a una persona de acuerdo con su identidad basica
y mas general, supuestamente por su origen y su formacion. En la medida
en que los actores utilizan las identidades étnicas para categorizarse a si
mismos Yy a los otros, con fines de interaccion, forman grupos étnicos
en este sentido de organizacion (Barth, 1979: I5).

Esta adscripcion al grupo deviene de la categoria étnica, la
que permite la delimitacién de espacios sociales en cuanto
a territorio y de medios para reproducciéon de las practi-
cas sociales. La categoria étnica va a corresponder a una
forma de expresién del grupo en cuanto a mecanismo de

Sociedad = No.53 ﬂll



Juan Pacheco Rivas

L2 24

resistencia frente a las transformaciones. La adscripcion a
un nosotros, en la categoria de grupo, permite integrarlos
en espacios sociales que estan recubiertos de seguridades
ontologicas de las que no disponen fuera de esta categoria.
Los individuos se agrupan en la medida que pueden de-
sarrollar la identidad como forma de respuesta frente a las
incertidumbres provocadas por sistemas mayores de domi-
nacion y transformacion. Asi las estructuras de transiciéon
implican la presencia de estas formas de auto-adscripcion
que pueden ser producidas por el surgimiento de las deman-
das politicas, las respuestas religiosas y la incertidumbre
frente a un estado social de riesgo como lo es la condicién
de pobreza y disolucion del grupo.

En el plano politico, la categoria étnica ofrece esta forma
de resistencia frente a las transformaciones; de la misma
forma que la comunidad, como concepto politico, va siendo
empleado para hacer frente a la intervencién de las politi-
cas de Estado. La relacién con el Estado va formando una
categoria de identificacién construida desde la oposicion
de los actores a este mecanismo de poder y control terri-
torial, expresado como una estructura social inserta en
transformaciones frente a su espacio social y relaciones de
dominacién en un campo politico (Bourdieu, 1999). Surge
de esta forma una re-significacién del espacio social, esto
es territorio, identidad y grupo, adquiriendo una relacién
entre la categoria étnica y la lucha politica y las formas de
sobrevivencia y resistencia, expresados en la organizacién
de lo que hemos denominado estructura de transicion. Se
da asi una relaciéon entre sistema de dominacién, lucha
politica y estrategias de sobrevivencia y resistencia, en un
plano de relaciones definidas por estructuras estructurantes
insertas en un espacio social dominado por el conflicto y las
relaciones de poder asimétricas y desiguales.

Es posible ver este tipo de formaciéon de identidad de
grupos como estructuras en relacion a la categoria étnica,




Los mapuches: cambio social y asimilacion de una sociedad sin Estado

del modo que Barth la refiere como una construccion de
oposicion y asimetria entre los agentes vinculados que esta
en plano de significacién entre ambos:

Aunque las categorias étnicas presuponen diferencias culturales, es
preciso reconocer que no podemos suponer una simple relacion de
paridad entre las unidades étnicas y las diferencias culturales. Los rasgos
que son tomados en cuenta no son la suma de diferencias “objetivas”,
sino solamente aquellas que los actores mismos consideran significativas
(1979: 15).

Es entonces este vinculo de relacién de oposiciéon una cons-
truccion de significaciones puesta en este espacio de relacio-
nes de equilibrio, como lo sefiala Richard Adams, en donde
se dan las manifestaciones de lucha politica, mecanismos
de resistencia y estrategias de sobrevivencia; manifesta-
ciones que se dan en el plano de las relaciones de poder y
dominacién entre el Estado de Chile y la sociedad mapuche.
Asi las estructuras de transicién son las que surgen como
mecanismo de respuesta para hacer frente a este juego de
equilibrio y lucha por los espacios sociales y el territorio.
Estructuras delimitadas por las relaciones sociales y las
coerciones de las relaciones de poder de las estructuras
vinculadas en las dinamicas de equilibrio y conflicto entre
sus agentes. Una relacién que soélo se estabiliza en la medida
en que una de ellas logra imponer normas y regulaciones
sociales, delimitando las fronteras de las estructuras en el
espacio social que existe en esta relacion.

Conclusiones

Las transformaciones sociales de un grupo —como lo
hemos visto respecto a la etnia mapuche— ocurren de
manera forzada e inducida por un sistema de dominacién, en
este caso el Estado de Chile. Comprender cémo ocurre no se

Sociedad = No.53 m



Juan Pacheco Rivas

L2 24

limita a analizar los aspectos relativos al empobrecimiento
y la reduccion territorial, implica también conocer como se
modificaron sus instituciones sociales y sus relaciones de
poder en el marco de una lucha por un territorio necesario
para ambos. El resultado ha sido la generacién de un proceso
de transformacion que ha llevado a unos a estabilizar sus
relaciones de conflicto —el Estado—, y a otros a tener que
adaptarse y modificarse para hacer frente a la desintegra-
cién social, exterminio cultural y empobrecimiento.

La unidad fundamental para conocer en este proceso —y
que se propuso aqui— es la familiar, tanto como sistema de
reproduccion econémica, como institucion de sustento del
sistema cultural. La transformacién de la unidad familiar
—un nucleo extenso que era la base de las relaciones econé-
micas, politicas y culturales de una sociedad sin Estado—
fue producto de la penetracion de un sistema de dominacion
y control sobre su territorio. Esta situacién llevd, en primer
lugar, al aniquilamiento y la reduccién territorial que se
tradujeron en un proceso de campesinizacién: pasaron de
ser una rica sociedad ganadera a una empobrecida sociedad
agricola. Esto produjo empobrecimiento y debilitamiento de
sus dos instituciones sociales principales, la familia exten-
dida y el sistema de cacicazgo de los loncos.

El proceso de campesinizacion llevo a que la unidad eco-
noémica doméstica campesina se transformase en un sistema
familiar nuclearizado que se volvié incapaz de retener a
sus miembros dentro del reducido espacio territorial. De
la misma manera, al perderse la influencia de las familias
como unidades econémicas y politicas, la jefatura patriarcal
se vio debilitada e incapacitada de cumplir sus funciones
politicas y sociales. Asi se va produciendo un empobreci-
miento, migraciéon y envejecimiento de las comunidades,
el que se ve acentuado por efecto de la subdivisién de la
propiedad comunitaria de la tierra con el decreto 2.568 del
gobierno militar. Como ultima consecuencia de esto, los




Los mapuches: cambio social y asimilacion de una sociedad sin Estado

hombres incapaces de tener un patrimonio territorial sobre
el cual asentar su familia se ven obligados a emigrar a la
ciudad para incorporarse a la fuerza de trabajo obrera, o
a quedarse en la comunidad a cargo de la familia en una
condicidon de solteria hasta avanzada edad.

Estos procesos de transformaciéon llevan a una modi-
ficacién de la estructura social de las comunidades, las
que generan mecanismos de respuesta para adaptarse y
medios de subsistencia para retener dentro de las redes
de influencia de los grupos masculinos a los miembros
de la comunidad. Surgen de esta forma mecanismos de
adaptacion a los procesos de cambio de su espacio social,
las estructuras de transicién. Y como segunda respuesta,
una revitalizacién del espacio politico levantado sobre dos
conceptos fundamentales de la lucha politica mapuche: la
deuda histoérica y las demandas territoriales.

Es posible observar estas estructuras de transicion en
tres aspectos destacables:

1. Lanegociaciéon de los sistemas normativos en el espacio
social.

2. Larecomposicion y reestructuracion de las redes sociales
dentro de un espacio social transformado.

3. La emergencia de formas de resistencia y oposicion a
las transformaciones del espacio social.

Estas estructuras de transiciéon van a determinar el com-
portamiento politico, las estrategias de sobrevivencia y los
espacios de oposicién y negacién a los efectos inducidos de
la modernizacién. Asi es posible comprender una visién
pesimista, milenarista y de conflicto frente a un sistema
de dominacién que ha copado los niveles de relacién social
y ha impulsado la generacién de grupos que se resisten
a la pérdida del territorio, la desintegracion familiar y el
ocaso de una cultura. Sobre este nuevo escenario es donde
hoy se deben observar las actuales condiciones de pobreza,

Sociedad = No.53 m



Juan Pacheco Rivas

L2 24

lucha politica e incapacidad del Estado de satisfacer una
demanda que no es sb6lo un aspecto econémico y material,
sino — como su nombre lo dice— una “deuda histérica”. =

Bibliografia

Fecha de recepcién: 13 de enero de 2011
Fecha de aceptacién: 11 de octubre de 2011

Adams, Richard N. (2007). La red de la expansion humana.
México: CIESAS/Universidad Iberoamericana.

—— (1983). Energia y estructura. Una teoria del poder social.
México: FCE.

Barth, Fredrik (1976). “Introduccion”, en Los grupos étnicos
y sus fronteras. La organizacion social de sus diferencias
culturales. México: Fondo de Cultura Economica.

Bengoa, José (2003). La memoria olvidada. Santiago de Chile:
Cuadernos del Bicentenario.

—— (2000). La emergencia indigena en América Latina.
México: FCE.

—— (2007).  Historia de los antiguos mapuches del sur.
Desde antes de la llegada de los espaioles hasta las paces
de Quilin. Santiago de Chile: Catalonia.

—— (2008). Historia del pueblo mapuche, siglos XIX y XX.
Santiago de Chile: LOM ediciones.

Boccara, Guillaume (2008). Los vencedores. Historia del
pueblo mapuche en la época colonial. Santiago de Chile:
Universidad de Chile/Universidad Catolica del Norte/
Linea Editorial HAM.

(1999).  “Antropologia diacronica. Dinamicas cultu-
rales, procesos historicos y poder politico”, en Boccara,
Guillaume y Sylvia Galindo (Eds.), Logicas mestizas en
América. Temuco, Chile: Instituto de Estudios Indigenas/
Universidad de la Frontera.

Bourdieu, Pierre. (1977). Outline of a Theory of Practice. Reino
Unido: Cambridge University Press.




Los mapuches: cambio social y asimilacion de una sociedad sin Estado

—— (2004). El baile de los solteros: la crisis de la sociedad |Bibliografia
campesina en el Bearne. Barcelona, Espaiha: Anagrama.

——(1999).  Razones practicas. Sobre la teoria de la accion.
Barcelona, Espana: Anagrama.

Bourdieu, Pierre y Loic J.D. Wacquant (1995). Respuestas
por una antropologia reflexiva. México: Grijalbo.

Chayanov, Alexander (2005). “Sobre la teoria de los siste-
mas economicos no capitalistas”, en Chayanovy la Teoria
de la Economia Campesina. México: Siglo XXI (cuadernos
Pasado y Presente).

—— (1974). La organizacion de la unidad econémica campe-
sina. Argentina: Nueva Vision.

Faron, Louis (1969). Los mapuche, su estructura social. México:
Instituto Indigenista Interamericano.

—— (1964). Hawks of the Sun. Mapuche Morality and Its Ritual
Attributes. EU: University of Pittsburgh Press.

Guevara, Tomas (1912). “Las tltimas familias i costumbres
araucanas”, en Anales de la Universidad Chilena. Univer-
sidad de Chile, Santiago. Chile.

(1908). Capitulo Xl: “Ocupacion de Villarrica y del Alto

Biobio”. Historia de la Civilizacion de Araucania. Psicolojia del

pueblo araucano. Santiago de Chile: Imprenta Cervantes.

Radcliffe Brown, A. R. (1975). El método de la antropologia
social. Barcelona, Espaha: Anagrama.

—— (1986). Estructura y funcion en la sociedad primitiva.
Barcelona, Espana: Planeta-Agostini.

Saavedra, Alejandro (2002). Los mapuches en la sociedad chi-
lena actual. Universidad Austral de Chile, LOM editores.
Santiago de Chile.

—— (2006).  Las transformaciones de la poblacion mapuche
en el siglo XX. Santiago de Chile: Grupo de Investiga-
ciones Agropecuarias (GIA)/Universidad Academia de
Humanismo Cristiano.

Sahlins, Marshall (1984). Las sociedades tribales. Barcelona,
Espana: Nueva Coleccion Labor-.

Sociedad = No.53 217



Juan Pacheco Rivas

Bibliografia

L2 24

—— (1997). Islas de historia. La muerte del capitan Cook.
Metafora, antropologia e historia. Barcelona, Espaha:
Gedisa.

—— (1988). Cultura y razén practica. Barcelona, Espana:
Gedisa.

Scott, James C. (1985). Weapons of the Weak. Everyday Forms
of Peasant Resistance. EU: Yale University Press.

(2009).  The art of not being governed. An Anarchist
history of upland Southeast Asia. EU: Yale University Press.

Stuchlik, Milan (1976). Life in Half- Share, Mechanism of
Social Recruitment among the mapuche of southern Chile.
Londres: C. Hurst & Company.

Titiev, Misha (1955). Araucan Culture in Transition. Ann
Arbor: University of Michigan Press.




