
Perspectivas 
actuales de la teoría 
crítica en México y 

Alemania
En este ensayo comparamos la teoría 

del reconocimiento de Axel Honneth con 
la teoría de las cuatro ethe históricos de la 

modernidad capitalista de Bolívar Echeverría. 
La teoría del reconocimiento se puede con-
siderar, desde su introducción por G. W. 
F. Hegel, como clara expresión y a la vez 

descripción de aquel ethos que Echeverría 
denomina “ethos realista” (y —por lo 

menos en Hegel— también se encuentra 
en cierta relación con aquel que Echeverría 
llama “ethos clásico” y “ethos romántico”). 
Esta teoría sufre la limitación de partir con 

cierta ingenuidad de la idea que dentro de 
la formación social actualmente existente, 

que es la burguesa/capitalista, fuera posible 
el reconocimiento de todos los miembros 

de la sociedad, incluyendo las minorías y 
aquellos grupos que son percibidos y tra-

tados como minorías, aun si objetivamente 
no lo son. La teoría de los cuatro ethe 

históricos de la modernidad de Echeverría 
(que analiza, además de los mencionados, 
también el ethos barroco) trata de superar 

esta limitación, al considerar formas de 
convivencia modernas, desarrolladas fuera 

de Europa y Estados Unidos.

Palabras clave: reconocimiento, ethos his-
tórico (cuádruple), ethos de la modernidad 

capitalista.

Fue en el año de 1923, 
con la “Erste marxistis-
che Arbeitswoche (Primera 
semana de trabajo acadé-
mico marxista)” en el estado 
alemán de Thüringen, que 
se sentaron las primeras 

estructuras científicas que después 
dieron lugar a la fundación del 
Institut für Sozialforschung (Ins-
tituto de Investigación Social) en 
la ciudad de Frankfurt am Main. 
Hoy, a casi noventa años, existen 
diferentes maneras de interpretar 
la actualidad de esta tradición 
teórica. La más fácil y usual es la 
de re-nacionalizarla en la cultura 
alemana y re-municipalizarla en 
la herencia cultural y científica de 
Frankfurt. Sin embargo, todavía no 
es posible negar por completo que 
la teoría crítica sólo pudo salvarse 
como proyecto científico e institu-
cional, al igual que sus miembros 
sólo pudieron salvar sus vidas, al 
salir de Frankfurt, de Alemania y 
de Europa lo más pronto posible. 
El único que retrasó su salida de 
este continente, Walter Benjamin, 
lo pagó con su detención en los 
Pirineos, en la frontera de Fran-
cia con España y eligió el suicidio 
ante la amenaza de ser deportado 

 Stefan Gandle

Espiral, Estudios sobre Estado y Sociedad  Vol. XIX No. 53  Enero / Abril de 2012 33

 Profesor-Investigador. Universidad Autó-
noma de Querétaro, Facultad de Ciencias 
Políticas y Sociales.

stefan.gandler@gmail.com.



  

34

 Stefan Gandle

a Alemania, es decir, rumbo a los campos de exterminio 
nacionalsocialistas.

Hoy en día todo esto parece estar muy lejos, ya que hace 
66 años que el proyecto popular nacionalsocialista fue termi-
nado militarmente por el Ejército Rojo y sus aliados de aquel 
entonces. La re-nacionalización de esta teoría expulsada 
de Alemania celebra cada vez más grandes éxitos y hasta 
pensadores conservadores consideran que la teoría crítica 
está suficientemente domesticada, para poder darle el sello 
de “Made in Germany” y erigir un monumento en homenaje 
a Theodor W. Adorno en plena ciudad de Frankfurt, como 
pasó hace ocho años.1

En este contexto hay pocas voces que dentro de la uni-
versidad alemana y en especial dentro de la Universidad 
de Frankfurt, mantengan viva la radicalidad de la crítica 
de la Escuela de Frankfurt de los años veinte, treinta y 
cuarenta del siglo pasado. Algunos autores, y también 
varios activistas políticos de izquierda en Alemania y en 
otros países, consideran que Axel Honneth, quién hoy en 
día ocupa la cátedra que dejó Jürgen Habermas al jubi-
larse, es el representante institucional más importante del 
anhelo de rescatar o llenar de nuevo con vida el proyecto 
teórico-científico de Max Horkheimer, Theodor W. Adorno, 
Herbert Marcuse, Leo Löwenthal, Franz Neumann, Otto 
Kirchheimer y, last but not least, Walter Benjamin.

En círculos de intelectuales y de activistas feministas, 
antirracistas, pro-tercer-mundistas y críticos al modelo 
dominante de la llamada globalización, las referencias a 
Honneth eran frecuentes y en muchos casos miraron sus 
escritos con buenos ojos. Antes que nada, sus reflexiones 
sobre la teoría hegeliana del reconocimiento, así como sus 

1. El 10 de septiembre 2003, un día antes de cumplirse el centenario de su 
nacimiento, se inauguró en Frankfurt am Main un monumento dedicado a Theodor 
W. Adorno. El monumento fue erigido en una plaza que lleva su nombre desde 
1995, a unos cuantos metros del Institut für Sozialforschung.



35

Perspectivas actuales de la teoría crítica en México y Alemania

Teoría y DEBATE        No. 53

propias aportaciones a una interpretación crítica de la 
misma fueron (y en ocasiones son) recibidas como básicas 
para el análisis de los procesos de exclusión y dominación de 
grupos minoritarios o tratados como minoritarios. Además, 
se veía a esta teoría como un punto de partida para la 
reflexión sobre las posibilidades y las formas concretas de 
resistencia a (o superación de) estas formas de exclusión y 
dominación.

Por estas razones, Axel Honneth, profesor-investigador de 
la Facultad de Filosofía e Historia de la Universidad Goethe 
de Frankfurt, nos parece el autor idóneo para empezar una 
reflexión sobre la situación de la teoría crítica al inicio del 
tercer milenio. Esta reflexión parte de una visión crítica del 
mencionado intento de “reintegrar” sin más la teoría crítica 
a la ciudad de la cual fue expulsada por los nacionalsocia-
listas de Frankfurt y de toda Alemania —expulsión, como 
última alternativa al exterminio físico—, realizada con la 
aprobación activa o silenciosa pasiva de la gran mayoría de 
los habitantes de la ciudad y del país. Y por lo mismo no 
pensamos que el puro hecho de que un autor esté presente 
física e institucionalmente en la Universidad de Frankfurt 
le proporcione de manera casi automática una cercanía más 
grande a Horkheimer, Adorno, Marcuse, Benjamin y a los 
otros autores de la llamada clásica teoría crítica.

El afán de las siguientes 34 tesis es, en cambio, demostrar 
que un autor, Bolívar Echeverría, destacado filósofo ecua-
toriano-mexicano (1941-2010) que nació y estaba adscrito 
a una universidad fuera de Frankfurt, fuera de Alemania, 
incluso fuera de Europa y —parece ser casi cosa de locos— 
hasta fuera del autodeclarado primer mundo (la unam), 
puede ser considerado, con toda seriedad y respetando el 
juego académico, más relevante que los locales conocidos 
para el proyecto de una teoría crítica al inicio del tercer 
milenio. Este propósito, igualmente inusual dentro de las 
discusiones sobre teoría crítica como dentro de las discusio-



  

36

 Stefan Gandle

nes sobre el llamado tercer mundo en general, y América 
Latina en especial, se organizará a partir de la confrontación 
conceptual de Walter Benjamin, Axel Honneth y el referido 
autor latinoamericano, Bolívar Echeverría.

Éste último ha enseñado por muchos años en la Univer-
sidad Nacional Autónoma de México, haciendo accesible 
a muchas generaciones de estudiantes la teoría crítica de 
la sociedad, ha ayudado a entender su contexto filosófico, 
social e histórico, y ha elaborado importantes aportaciones 
para una ampliación de la vigencia de la teoría crítica, no 
solamente más allá del momento histórico preciso en el cual 
surgieron sus textos centrales, sino también más allá de las 
limitaciones geográficas y civilizatorias, en las cuales esta 
teoría —a pesar de su gran apertura en muchas temáti-
cas— en ocasiones ha sido atrapada. Estas limitaciones en 
parte resultan directamente de algunas contradicciones y 
limitaciones de los textos originales, que se desarrollaron 
en un contexto etnocéntrico, que nunca ha podido ser supe-
rado por parte de los autores de este grupo de intelectuales 
de la manera tan decisiva como hubiera sido necesario. La 
mayor parte de la mencionada limitación, sin embargo, es 
resultado de un proceso de interpretación de estos textos 
que les quitó en muchos casos la espina crítica, y con ello 
también la capacidad de superar la estrechez de miras de las 
sociedades europeas y de la sociedad estadounidense —una 
estrechez de miras que incluye prácticamente siempre un 
etnocentrismo tan ridículo como insistente.

Bolívar Echeverría ha sido uno de los autores que han 
trabajado por largos años en el intento de retomar el pro-
yecto de la teoría crítica, llevándola no solamente a otros 
países, sino también a nuevos horizontes de discusión, que 
incluían un debate más allá de las limitaciones dadas en 
muchas universidades europeas y estadounidenses —que 
también se deben a las limitaciones que necesariamente se 
generan en países que, desde hace años, están en guerra en 



37

Perspectivas actuales de la teoría crítica en México y Alemania

Teoría y DEBATE        No. 53

contra de otros países—. Por todas estas razones nos parece 
justificable y necesario retomar este importante autor —que 
falleció hace un año— y confrontar su pensamiento con uno 
de los actuales profesores de filosofía de la Universidad de 
Frankfurt, quien a su vez funge el día de hoy como director 
del Institut für Sozialwissenschaften, institución fundada 
por los autores de la teoría crítica, que a su vez fue el lugar 
en el cual ésta empezó a desarrollarse al final de los años 
veinte e inicio de los años treinta del siglo pasado.
1. 	 La teoría hegeliana del reconocimiento en la interpre-

tación de Axel Honneth, se basa implícitamente en la 
idea de que el reconocimiento del otro sea posible en la 
forma social existente. Ingenuamente pasa por encima 
del hecho de la competencia en el sistema económico 
reinante, donde cualquiera está —por definición— en 
competencia con cualquiera.

2. 	 Hay en esta visión una “lucha por el reconocimiento” que 
puede llevar, en casos concretos, al reconocimiento de 
uno mismo o de un colectivo por otro u otros. Los casos 
de la falta de reconocimiento se consideran violaciones 
a la regla básica que llevan en ocasiones a la resisten-
cia. No se considera en esta teoría la posibilidad que 
el no-reconocimiento sea la regla y el reconocimiento la 
excepción accidental o temporal.

3. 	 La teoría hegeliana del reconocimiento, y más aún la 
interpretación que le da Honneth, tienen un rasgo pro-
gresista muy marcado. En la versión que da Honneth 
de la teoría de Hegel se parte, sin justificación material 
o histórica alguna, de la premisa de que en la historia 
hay un continuo avance hacia una sociedad con pleno 
reconocimiento del otro. Hegel, por lo menos en ciertas 
partes de su teoría, sabe lo dudosa que es esta creencia 
en el progreso humano como necesario e inevitable. En 
ciertas frases Hegel parece irónico consigo mismo, como 



  

38

 Stefan Gandle

por ejemplo en su Filosofía del derecho, cuando habla 
del monarca y de la guerra.2

4. 	 En Honneth, estos momentos autocríticos de la teoría de 
Hegel son eliminados y sustituidos por un moralismo del 
progreso o dicho de otro modo: una fe en el progreso de 
la moral. Afirma que “[...] cómo hemos visto, la relación 
legal [Rechtsverhältnis] y la comunidad de valores son 
abiertos para los procesos de una transformación en 
dirección de un aumento de universalidad o de igual-
dad [Egalität]”3 (Honneth, 1994: 280). No considera la 
posibilidad de una apertura del sistema de derecho y 
de la moral existente hacia lo contrario de un “aumento 
de universalidad y igualdad”. Pero la historia posterior 
a Hegel dio todavía más elementos para dudar de esta 
creencia en el progreso humano, en el cual Honneth 
no quiere dejar de confiar al “describir la historia de 
las luchas sociales como un proceso con una dirección 
definida”4 (Honneth, 1994: 274).

5. 	 Esta ceguera en relación a la posibilidad de un “pro-
greso” hacia una completa ausencia de reconocimiento, 
es más problemática todavía si pensamos que se da en 
Alemania, a menos distancia temporal de lo que dura 
una vida humana, después de la destrucción de los judíos 

2. Hegel está consciente que todo el sistema de reconocimiento como un proceso 
racional termina en las fronteras de los Estados nacionales. Honneth pasa por 
encima de esta problemática —ya discutida por su gran ejemplo: Hegel— y con 
cierta consecuencia apoya varias de las guerras que los Estados del centro han 
hecho en contra de ciertos Estados de la periferia en los últimos años, como 
por ejemplo la guerra de Yugoslavia, como única manera de implementar la razón 
en “países irracionales” desde los autodeclarados países “tradicionalmente 
racionales”.
3. Original: “[...] wie sich gezeigt hat, ist sowohl das Rechtsverhältnis als auch die 
Wertgemeinschaft für Prozesse einer Umgestaltung in die Richtung einer Zunahme von 
Universalität oder Egalität offen” (Honneth, 1994: 280).
4. Original: “die Geschichte der sozialen Kämpfe als einen gerichteten Vorgang zu 
beschreiben” (Honneth, 1994: 274).



39

Perspectivas actuales de la teoría crítica en México y Alemania

Teoría y DEBATE        No. 53

europeos por los nacionalsocialistas alemanes.5 O dicho 
de otra manera: sólo cerrando los ojos ante la realidad 
de su propio país, Honneth puede formular su teoría 
del reconocimiento.

6.	  Implícitamente, Honneth nos da a entender que socie-
dades menos tradicionales están más cercanas a la 
“finalidad de la auto realización humana”6 (Honneth, 
1994:  276) que las sociedades tradicionales, cuando 
insiste a lo largo de su texto en la “idea de una rela-
ción postradicional de reconocimiento”7 (Honneth, 
1994: 275). Esto no solamente es cuestionable porque 
el nacionalsocialismo se dio en una de las sociedades 
menos tradicionales a nivel mundial en ese enton-
ces: Alemania; sino también porque cae en la trampa 
ideológica de los nazis que comparten con todos los 
movimientos de extrema derecha. Se presentan como 
los grandes redentores de las tradiciones perdidas o 
en vías de perderse, mientras que en su política real 
apoyan las modernizaciones tecnológicas y organizati-
vas más radicales. A la vez destruyen una gran parte 
de las tradiciones existentes, construyendo política e 
ideológicamente un llamado tradicionalismo.

7. 	 Esta confusión de tradición con tradicionalismo, que es 
uno de los errores clásicos de la izquierda reformista y 
stalinista, lo comparte Honneth, como si nunca hubiera 
entendido la idea central de Walter Benjamin, según 
la cual es necesario, en cada generación, “el intento 

5. Recuérdese, además, que esto se dio después de la fase democrática de 
la República de Weimar, siendo elegido Hitler democráticamente como jefe 
del gobierno alemán y posteriormente dotado con facultades absolutas —el 
Ermächtigungsgesetz—, también por los votos de la mayoría de los partidos 
demócratas, del centro, del centro católico e incluso también de la mayor parte 
de los diputados socialdemócratas.
6. Original: “Zweck der menschlichen Selbstverwirklichung” (Honneth, 1994: 276).
7. Original: “Idee eines posttraditionalen Anerkennungsverhältnisses” (Honneth, 
1994: 275).



  

40

 Stefan Gandle

de arrancar la tradición de manos del conformismo, 
que está siempre a punto de someterla” (Benjamin, 
2008: 40).8 Se trata aquí no sólo de la “tradición de los 
oprimidos” (Benjamin, 2008: 43) sino de la tradición en 
su totalidad. La izquierda ha cometido a lo largo de su 
historia repetidamente el error de identificar tradición 
con tradicionalismo. Este error está directamente rela-
cionado con la idea de un progreso en la historia, de la 
cual la izquierda sería un aliado “natural”. Todo lo que 
quedó atrás es, en esta lógica, lo que hay que superar, 
de lo cual hay que distanciarse. Benjamin, uno de los 
autores más relevantes a los cuales se refiere Honneth 
cuando se auto-considera parte de la “tercera generación 
de la Escuela de Frankfurt”, critica esta concepción y 
además la idea de un tiempo lineal que avanza así como 
lo hacen creer los relojes que sólo se paran cuando uno 
olvida darles cuerda o cambiarles la batería. No acepta 
esta identificación de tradición y tradicionalismo, en la 
cual la izquierda y la derecha se parecen más de lo que 
estarían dispuestas a admitir.

8. 	 La izquierda en sus versiones positivistas (la reformista 
y la estalinista) parte, al igual que las tendencias bur-
guesas, de la idea de que la tradición está siempre del 
lado de los conservadores y derechistas. Si ciertos grupos 
de la izquierda tratan de incluir en sus programas 
aspectos de la tradición local, lo harán no con la idea 
de una radicalización de su posición política, sino como 
un acercamiento táctico a posiciones de la derecha o de 
los conservadores.

		  Es impensable dentro de una ideología progresista 
y economicista, que en la tradición existente haya 
siempre una herencia rebelde y subversiva, no sólo 

8. Original: “In jeder Epoche muß versucht werden, die Überlieferung von neuem dem 
Konformismus abzugewinnen, der im Begriff steht, sie zu überwältigen” (Benjamin, 
1978: 695).



41

Perspectivas actuales de la teoría crítica en México y Alemania

Teoría y DEBATE        No. 53

en la “tradición de los oprimidos” sino también en las 
tradiciones que trataron de garantizar una buena vida 
y desarrollar las capacidades y necesidades humanas, 
más allá de las necesidades económicas inmediatas. Es 
inimaginable para la izquierda positivista al igual que 
para los conservadores, que justamente lo que frena el 
progreso tecnológico, organizativo y económico, podría 
estar a favor de un proyecto revolucionario. Por esto la 
izquierda casi siempre tenía y tiene graves problemas 
cuando se trata de entender o incluso apoyar peticiones 
de grupos minoritarios,9 ya que presentan por lo general 
una vuelta de más en el cauce dentro del cual corre el 
río del progreso nacional. Son innumerables los ejem-
plos, pero sólo hay que acordarse de los problemas que 
tenían los sandinistas en Nicaragua para aceptar las 
peticiones de los grupos indígenas, de los cuales varios 
acabaron entonces como aliados de la Contra; así como 
el caso de México, en donde antes de 1994 una parte 
decisiva de la izquierda no daba mayor importancia a la 
situación de exclusión social, lingüística y civilizatoria 
de las sociedades indígenas y sus luchas.

9. 	 En México fue sólo a partir de la aparición de los neoza-
patistas que surgió una —todavía limitada— conciencia 
dentro de la izquierda de que la lucha por una sociedad 
menos represiva y menos explotadora es necesariamente 
a la vez una lucha en contra de la marginalización y 
exclusión de las tradiciones que no son subsumibles bajo 
el concepto clásico del “mexicano” o de la “mexicana”, 
así como se estableció en un afán progresista10 en los 
últimos dos siglos.

9. Esto incluye, por supuesto, también grupos que numéricamente no son 
minoritarios, pero en cuestión de poder político o económico sí lo sean; véanse, 
por ejemplo, los casos de la marginalización y exclusión realizadas en el patriarcado 
y en el apartheid.
10. En el sentido de una fe (ingenua) en el progreso.



  

42

 Stefan Gandle

		  Este grupo es tal vez uno de los primeros que a su 
vez trata de unir abiertamente estos dos aspectos: por un 
lado, la defensa de la tradición, que está en peligro de ser 
aplastada por la tendencia de la forma de reproducción 
capitalista de destruir las diferencias que no caben en 
su declaración de igualdad de todas las mercancías y, 
por tanto, de todos los que están dispuestos a reducirse 
a meros productores de ellas. Por otro lado, este grupo 
trata de retomar los viejos ideales emancipatorios de 
una sociedad más justa, más igualitaria, etcétera.

10.	Las eternas discusiones que se pueden observar desde 
hace unos años sobre la cuestión de si hay que dar prefe-
rencia a las peticiones de igualdad o a las de diferencia, 
sólo son posibles por esta falsa contradicción que se 
construye en el pensamiento dominante entre tradición 
y emancipación. Todas las afirmaciones —hoy en día ya 
de moda—sobre estar en contra del progresismo y eco-
nomicismo son en vano, si no se llega hasta la cuestión 
de la tradición como algo que hay que “arrancar... de 
manos del conformismo” (Benjamin, 2008: 40).

11.	Retomar la tradición de una manera no folklorista, 
podría ser lo que Walter Benjamin llama el “salto de 
tigre al pasado” (Benjamin, 2008: 52), pero este salto 
no significa alejarse de la posibilidad de una sociedad 
radicalmente distinta a la existente y sus estructuras 
destructivas y represoras, sino “ese salto dialéctico [...] 
es la revolución, como la comprendía Marx” (Benjamin, 
2008: 52). Ser revolucionario implicaría entonces la 
capacidad de recordarse, de ver y aprender de las gene-
raciones pasadas, de sus experiencias y tradiciones. La 
simple fijación en las supuestas “modernizaciones” nos 
cierra, por el contrario, el camino a este salto del tigre. 
Las recetas de la izquierda reformista y estalinista en 
las ex-colonias de superar primero los restos de socieda-
des tradicionales, es decir, asemejarse a las sociedades 



43

Perspectivas actuales de la teoría crítica en México y Alemania

Teoría y DEBATE        No. 53

del centro, como requisito previo para poder entrar al 
proyecto de una sociedad radicalmente menos repug-
nante, se basan en esta falsa concepción del papel de 
las tradiciones. Los neozapatistas son tal vez el grupo 
que ve con más claridad la necesidad de este salto del 
tigre hacia el pasado y no es casual que lo hagan desde 
el rincón mas retirado de México, aparentemente desde 
el “lugar” político y civilizatorio más alejado de esta 
otra sociedad menos represora —más alejados por ser, 
a primera vista, tradicionalistas, al defender varias de 
sus tradiciones aparentemente “obsoletas” en el México 
del siglo xxi.

12.	La teoría de los cuatro ethe11 de la modernidad capita-
lista de Bolívar Echeverría, y sobre todo sus análisis 
del ethos barroco como uno moderno y no premoderno, 
podría ser uno de los pocos intentos teóricos que hoy 
en día lograron retomar este análisis de Walter Benja-
min que por lo general está —a pesar de ser citado con 
frecuencia— marginalizado en el actual debate socio-
filosófico. La concepción del ethos barroco como el que 
contiene una “combinación conflictiva de conservadu-
rismo e inconformidad” (Echeverría, 1994: 26),12 podría 
ser justamente una de las claves para entender el tipo 
de modernidad que existe en México, no como retrasada 
sino diferente y tal vez en ciertos aspectos hasta más 
interesante para el proyecto de una sociedad menos 
represiva, explotadora y repugnante que la existente, 
que las modernidades del primer mundo que la izquierda 
partidaria y “oficial” (lo que quede de ella), al igual que 
los conservadores, ingenuamente quieren copiar.

11. Plural de ethos.
12. Véase al respecto la tesis 7, donde se aclara la diferencia entre tradición y 
tradicionalismo. El tradicionalismo coincide por lo general con conservadurismo; 
la defensa de la tradición no necesariamente, sino que puede ser un acto rebelde 
y anti-conservador.



  

44

 Stefan Gandle

13. Bolívar Echeverría parte del análisis de que la moderni-
dad capitalista es profundamente contradictoria e irra-
cional. Una conclusión de esto sería la que mencionamos 
al inicio: el reconocimiento del otro es sistemáticamente 
estorbado y en el mejor de los casos sólo posible en 
situaciones de excepción.

14. Aquí se puede observar una gran cercanía entre Bolívar 
Echeverría y Walter Benjamin, uno de los autores prin-
cipales de la teoría crítica de la Escuela de Frankfurt. 
Benjamin está convencido de que excepción y regla exis-
ten en la forma social reinante en una relación inversa a 
lo que se cree, incluyendo lo que piensa Honneth. Benja-
min escribe en su texto “Sobre el concepto de historia”:

La tradición de los oprimidos nos enseña que el “estado de excepción” 
en que ahora vivimos, es en verdad la regla. El concepto de historia al 
que lleguemos debe resultar coherente con ello. Promover el verdadero 
estado de excepción se nos presentará entonces como tarea nuestra, 
lo que mejorará nuestra posición en la lucha contra el fascismo13 (Ben-
jamin, 2008: 43).

15. A pesar de que Honneth se declara miembro de la lla-
mada tercera generación de la Escuela de Frankfurt, 
Bolívar Echeverría se encuentra mucho más cerca de 
sus ideas principales que Honneth. La teoría de Echeve-
rría sería, con mucha más razón, una aportación a una 
actualización de esta tradición teórica que los escritos 
de Honneth.

13. Original: “Die Tradition der Unterdrückten belehrt uns darüber, daß der 

>Ausnahmezustand<, in dem wir leben, die Regel ist. Wir müssen zu einem Begriff 

der Geschichte kommen, der dem entspricht. Dann wird uns als unsere Aufgabe 

die Herbeiführung des wirklichen Ausnahmezustandes vor Augen stehen; und 

dadurch wird unserer Position im Kampf gegen den Faschismus sich verbessern” 

(Benjamin, 1978: 697).



45

Perspectivas actuales de la teoría crítica en México y Alemania

Teoría y DEBATE        No. 53

16. Echeverría distingue cuatro tipos básicos de la moder-
nidad capitalista existente, a cada una corresponde una 
versión del “ethos de la modernidad capitalista”. En uno 
de ellos, el ethos barroco, hay más espacios para excep-
ciones de lo que hay en las otras. Por lo general este 
mayor espacio para excepciones está interpretado desde 
la perspectiva de los otros tres ethe de la modernidad 
capitalista, como expresión de una falta de racionalidad, 
de una modernidad inacabada o incompleta, o incluso 
de una condición premoderna.

17. La teoría de Honneth se inscribe —sin que él esté cons-
ciente de ello— en el marco de uno de estos otros tres 
ethe no barrocos. Vamos a analizar, antes de entrar 
más en la discusión construida entre Honneth y Eche-
verría, algunos de los rasgos principales de la teoría de 
los cuatro ethe de la modernidad capitalista de Bolívar 
Echeverría.

18. El concepto del ethos histórico que Bolívar Echeve-
rría introduce en la discusión científica, reemplaza de 
cierta manera el concepto crítico de la ideología y está 
íntimamente vinculado con su concepto de cultura polí-
tica. Cada uno de los distintos ethe de la modernidad 
existente implica una “peculiar manera de vivir con 
el capitalismo” (Echeverría, 1994: 20). Más específica-
mente explica Echeverría que “[...] el comportamiento 
social estructural al que podemos llamar ethos histórico 
puede ser visto como todo un principio de construcción 
del mundo de la vida. Es un comportamiento que intenta 
hacer vivible lo invivible” (Echeverría, 1994: 19). Ahí, 
así como en su formulación de los ethe de la modernidad 
capitalista como una “forma de naturalizar lo capita-
lista” (Echeverría, 1995: 164) hay una obvia cercanía de 
la teoría de los ethe con la crítica a la ideología.

19. Bolívar Echeverría distingue en la actualidad cuatro 
formas básicas de vivir “lo invivible” y los llama: el ethos 



  

46

 Stefan Gandle

realista, el ethos romántico, el ethos clásico y el ethos 
barroco. “Cuatro serían así, en principio, las diferentes 
posibilidades que se ofrecen de vivir el mundo dentro 
del capitalismo; cada una de ellas implicaría una actitud 
peculiar —sea de reconocimiento o de desconocimiento, 
sea de distanciamiento o de participación— ante el 
hecho contradictorio que constituye a la realidad capi-
talista” (Echeverría, 1994: 19). Mientras que el ethos 
realista predomina en grandes rasgos y en vastas esfe-
ras de los países de centro-norte de Europa y Estados 
Unidos, el ethos barroco tiene cierta presencia (junto con 
el mundialmente dominante ethos realista) en América 
Latina y sobre todo en países como México. Este ethos 
barroco, que desde la perspectiva del ethos realista, 
es premoderno y caduco y sólo un resto de sociedades 
antiguas, es desde la perspectiva de la teoría de Bolí-
var Echeverría un ethos moderno entre los cuatro ethe 
modernos actualmente existentes.

20. Los ethe históricos o ethe de la modernidad capitalista 
son formas de vivir lo invivible, se distinguen básica-
mente a partir de su forma de hacerlo. El concepto del 
ethos histórico es muy amplio e incluye desde formas 
culturales en el sentido restringido de la palabra hasta 
formas cotidianas de comer, organizar el trabajo o, dicho 
en general, de todas las formas de producción y consumo 
de los bienes. Incluye, además, formas de comunicarse, 
lo que Echeverría concibe como formas de producción y 
consumo de significaciones. Es importante tener claro 
que los cuatro ethe modernos que analiza Bolívar Eche-
verría son ethe de la modernidad capitalista. Ninguno 
de ellos está fuera de la modernidad o de la lógica capi-
talista. Sólo son distintas formas de sobrellevar a nivel 
cotidiano las contradicciones inaguantables de la forma 
de reproducción capitalista.



47

Perspectivas actuales de la teoría crítica en México y Alemania

Teoría y DEBATE        No. 53

21. En el actual sistema de reproducción hay una contradic-
ción sistemática entre la lógica del valor y la del valor 
de uso. Mientras el valor de uso es lo que realmente se 
necesita para satisfacer las necesidades de los seres 
humanos, el valor es la categoría económica que parte de 
la cantidad (es decir, tiempo) de trabajo humano que se 
empleó en promedio para la producción de un cierto bien. 
En el sistema de reproducción actualmente dominante, 
la lógica del valor tiende a destruir cada vez más la del 
valor de uso. Es decir, se hace todo para aumentar la pro-
ducción de valores y, con esto, de plusvalía y ganancias, 
pero a la vez los bienes que realmente mejoran la vida 
de los seres humanos son tendencialmente destruidos 
(véanse por ejemplo los problemas ecológicos).

22. La existencia de la contradicción entre la lógica del valor 
y la del valor de uso puede ser reconocida o negada. 
Además, se puede dar más importancia al valor o al 
valor de uso. Las cuatro combinaciones posibles que 
resultan de estas dos distinciones son la base conceptual 
de los cuatro ethe.

23. El ethos realista niega la contradicción entre valor y 
valor de uso y a la vez da más importancia al valor. El 
ethos romántico también niega esta contradicción pero 
se inclina hacia el valor de uso. El ethos clásico reconoce 
la existencia de esta contradicción y se apega a la lógica 
del valor mientras que el ethos barroco la reconoce 
también pero tratando de salvar —a pesar de todo— la 
dinámica del valor de uso.

24. En detalle:
	 El ethos realista, que hoy en día es el dominante a nivel 

mundial a partir de su preeminencia en los países del 
“centro”, niega simplemente esta contradicción y supone 
que con la creciente fijación en la producción de valores 
automáticamente también se rescatan y mejoran los 
valores de uso. Esta negación no es únicamente teórica 



  

48

 Stefan Gandle

y pensada, sino que se expresa en una actitud partici-
pativa, comprometida en favor de las relaciones sociales 
reinantes. Echeverría formula al respecto de este ethos 
que es una:

[...] actitud de identificación afirmativa y militante, con la pretensión 
de creatividad que tiene la acumulación del capital; con la pretensión 
de ésta no sólo de representar fielmente los intereses del proceso 
‚social-natural‘ de reproducción - intereses que en verdad reprime 
y deforma - sino de estar al servicio de la potenciación cuantitativa y 
cualitativa del mismo (Echeverría, 1994: 19-20).

	 El ethos romántico es para Echeverría un “segundo 
modo de naturalizar lo capitalista, igual de militante 
que el anterior, pero completamente contrapuesto a él, 
implica también la confusión de los dos términos, pero 
no dentro de una afirmación del valor sino justamente 
del valor de uso. En él, la ‘valorización’ aparece plena-
mente reducible a la ‘forma natural’” (Echeverría, 1994: 
20). En este ethos se niega también la tendencia hacia la 
destrucción de los valores de uso pero no con una fijación 
en los valores de cambio, como en el ethos realista, sino 
con la falsa idea de que la actual reproducción económica 
es organizada según las necesidades reales de los seres 
humanos, es decir, según la lógica de los valores de uso.

		  El ethos clásico se diferencia de los dos primeros por 
no negar la contradicción entre la lógica de la produc-
ción de los valores (de cambio) y los valores de uso, pero 
implica una resignación generalizada ante lo existente, 
es decir, el “cumplimiento trágico de la marcha de las 
cosas” (Echeverría, 1994: 20). Este ethos se encuentra 
acompañado del “distanciamiento y la ecuanimidad de 
un racionalismo estoico” (Echeverría, 1995: 165), toda 
“actitud en pro o en contra de lo establecido que sea 
una actitud militante en su entusiasmo o su lamento” 



49

Perspectivas actuales de la teoría crítica en México y Alemania

Teoría y DEBATE        No. 53

aparece aquí como “ilusa y superflua” (Echeverría, 1995: 
165).

		  El ethos barroco, que en América Latina coexiste 
en general con el dominante ethos realista, consiste en 
una combinación paradójica de un sensato recato y un 
impulso desobediente. Hay en ello el intento —desde la 
perspectiva de los otros tres ethe— absurdo de rescatar 
el valor de uso por medio de su propia destrucción. En 
este modo de aguantar y percibir la forma de reproduc-
ción capitalista, persiste el incansable intento de saltar 
las existentes barreras para la felicidad humana después 
de haberlas claramente distinguido como insuperables 
bajo las condiciones actuales. Este ethos comparte con el 
clásico la capacidad de percibir sin vacilación la tenden-
cia capitalista hacia la destrucción de los valores de uso 
y con esto de la felicidad humana; con el ethos romántico, 
en cambio, comparte la profunda convicción de que sí se 
pueden salvar los valores de uso dentro de la sociedad 
reinante. El ethos barroco es para Bolívar Echeverría 
“una estrategia que acepta las leyes de la circulación 
mercantil [...], pero que lo hace al mismo tiempo que se 
inconforma con ellas y las somete a un juego de transgre-
siones que las refuncionaliza”  (Echeverría, 1994: 26-27). 
Existe aquí la arriba citada “combinación conflictiva de 
conservadurismo e inconformidad” (Echeverría, 1994: 
26). Es conservador porque no se rebela abiertamente 
en contra del sistema capitalista y porque se opone a 
la destrucción completa de posibilidades de goce que 
antes había, en parte debido a que son integrantes de 
una tradicional forma de vida. Es inconforme porque 
no se somete, completamente, a la lógica del capital, 
es decir, a la lógica del sacrificio de la calidad de vida 
de la mayoría de los seres humanos por el bien de las 
ganancias obtenidas por los propietarios de los medios 
de producción.



  

50

 Stefan Gandle

25. El ethos realista es el ethos de la claridad. Para él no 
hay contradicciones insuperables en el sistema social 
existente y el dominio del valor de uso es para él lo más 
deseable. Está convencido de que la lógica del valor 
garantiza también el desarrollo del valor de uso.

26. El ethos barroco es el ethos de la contradicción. Sabe de la 
contradicción insuperable dentro de la formación social 
existente entre la lógica del valor y la del valor de uso. 
Sabe, además, que el valor de uso tendencialmente está 
destruido por la ciega lógica de la producción ilimitada 
de valores y con esto de plusvalía y ganancias. Pero a 
pesar de esto, o incluso a partir de esta contradicción, 
usándola, trata de rescatar el derecho del valor de uso y 
con esto la posibilidad del goce humano. Sabiendo que el 
sistema capitalista hace imposible la felicidad humana 
trata de alcanzarla, aunque sea por algunos momentos. 
Vive lo invivible no a partir de la negación de que es 
invivible sino justamente a partir de su reconocimiento. 
Jugando con la imposibilidad del goce intenta realizarlo 
en espacios escondidos y espontáneos.

27. Mientras que la claridad del ethos realista, que se basa 
en la falsa negación de un aspecto básico de nuestra 
existencia actual, no logra verdaderamente realizar el 
más alto ideal de la ilustración, el reconocimiento del 
otro como conditio sine qua non de la constitución de la 
propia subjetividad, del propio yo, el ethos barroco logra 
en mayor medida la convivencia con aquel que realmente 
tiene formas distintas de vivir y pensar. Justamente su 
actitud contradictoria, que incluye el hablar en doble 
sentido, la casi no-existencia de la palabra no, etcétera, 
le hace capaz de tolerar las diferencias entre los seres 
humanos sin exigir al otro el hacerse igual a él mismo 
para poderlo reconocer como lo hace el ethos realista.

28. El ethos barroco retoma su nombre por esta similitud 
con el arte barroco: la capacidad de combinar y mezclar 



51

Perspectivas actuales de la teoría crítica en México y Alemania

Teoría y DEBATE        No. 53

elementos que desde un punto de visto “serio” no podrían 
estar juntos, combinados o mezclados. Esta mezcla es 
caótica y transgrede las reglas (estéticas) establecidas 
pero a la vez era el único arte que podía incluir en la 
Nueva España elementos estéticos indígenas. Los ele-
mentos no se “entienden” pero se “dejan vivir” mutua-
mente. No se reconocen en el sentido hegeliano pero 
tampoco se aniquilan o excluyen agresivamente. Se 
“dan el avión” mutuamente, no se entienden realmente, 
ni siquiera pueden interactuar con plena consciencia, 
pero con esto no cuestionan el derecho a existir del 
otro. La falta de claridad que implica esto —que para 
filósofos occidentales como Jürgen Habermas provoca 
precisamente la falta de capacidad de comunicación y, 
con esto, en última instancia la falta de capacidad de 
liberación— es, desde la perspectiva de Echeverría, 
más bien la capacidad de comunicarse a pesar de la 
imposibilidad estructural de entenderse realmente en 
la sociedad actual —por la competencia omnipresente 
en la cual el otro es siempre y sobre todo un competidor 
que hay que superar—. En el ethos barroco se trata 
de comunicar con el otro no solamente a pesar de la 
imposibilidad estructural de entenderse, sino incluso 
usándola, jugando con el doble sentido. Refuncionaliza 
los malentendidos precisamente como forma de comuni-
cación. Mientras que esta actitud, desde la perspectiva 
de Habermas, Honneth et al., sería por su falta de cla-
ridad una comunicación poco desarrollada, es decir, una 
comunicación que habría que modernizar, para Bolívar 
Echeverría sería más bien una expresión de otro tipo de 
modernidad capitalista que coincide con otra forma de 
ethos moderno, a saber: el ethos barroco.

29. La consecuencia de esta diferencia se ve claramente 
entre Estados Unidos y México. Mientras que en el 
primer país aún después de casi quinientos años, los 



  

52

 Stefan Gandle

familiares de los anteriores esclavos prácticamente no 
se mezclan en su reproducción biológica y cultural con 
los familiares de los anteriores colonizadores, porque les 
es imposible reconocerse realmente, en México existe un 
alto grado de mestizaje cultural y a nivel de la formación 
de parejas. Este mestizaje no es necesariamente un reco-
nocimiento del otro en el sentido de la filosofía idealista 
e ilustrada (p. ej. Hegel) pero logra algo que con en el 
ethos realista en muchas ocasiones no se obtiene: vivir 
juntos a pesar de la imposibilidad de hacerlo que impone 
la formación social. Mientras que el ethos realista con su 
claridad y aparente sinceridad sólo logra reproducir las 
barreras establecidas desde la colonización a partir de las 
diferencias económicas y presuntamente raciales, el ethos 
barroco puede jugar con esto. Sin cuestionar realmente el 
sistema capitalista y su base histórica más profunda, el 
colonialismo trata, a la vez, de vivir una vida agradable 
que incluye también la convivencia y el goce común con 
los que se encuentran alrededor. Transgrede las leyes no 
escritas del racismo si esto permite un goce —aunque sea 
solamente de manera temporal y casual— sin realmente 
cuestionarlas. Con esto tiene, en última instancia, un 
aspecto más abierto que el ethos realista que simplemente 
niega la existencia de estas contradicciones, incluyendo 
el racismo. Con ello el ethos realista se hace incapaz de 
resolverlas y las reconstruye enteramente (como bien 
se puede ver en la formación de parejas y el predominio 
incuestionado de la tradición anglosajona-protestante a 
niveles de las clases gobernantes).

30. La teoría de Honneth se inscribe, sin que él esté cons-
ciente de esto, en el marco de los tres ethe no barrocos, 
sobre todo en el ethos realista con cierta influencia del 
ethos romántico. En esta lógica se menosprecian socieda-
des que dan juego a un conjunto de excepciones, y con esto 
abren ciertos espacios para la existencia de tradiciones 



53

Perspectivas actuales de la teoría crítica en México y Alemania

Teoría y DEBATE        No. 53

—a pesar de la lógica totalitaria del sistema económico 
capitalista, que por su propia lógica no permite ninguna 
deidad al lado del dios “plusvalía”—. Sólo la condición 
contradictoria y paradójica del ethos barroco puede per-
mitir tantos espacios de excepciones y tradiciones.

31. Pero para los otros tres ethe, así como para la teoría de la 
“lucha por el reconocimiento” de Honneth, esto sería más 
bien expresión de una sociedad más lejana a su ideal 
del reconocimiento, ya que éste siempre se inscribe en 
el marco de una relación racional y de percepción clara 
del otro. Mientras que, según Bolívar Echeverría, el 
ethos barroco permite otro tipo de convivencia que no es 
la del reconocimiento. La forma barroca de convivencia 
es más bien el dejarse vivir mutuamente, ignorándose 
en gran parte, sabiendo que el real entendimiento —y 
con esto el real reconocimiento— no es posible en las 
condiciones dadas por la sociedad de la competencia 
como regla omnipresente de organización social.

32. Los espacios para “excepciones”, para el rompimiento 
limitado de ciertas reglas sociales establecidas, incluyen 
también un espacio para otras culturas, otras formas de 
convivencia e incluso otras formas de apariencia física. 
El “otro”, los “otros” o las “otras” pueden vivir en estos 
espacios de excepción sin tener que justificarse ante la 
mayoría por ser distintos. Quedarían como excepción a 
la regla, que no es lo mismo que ser por definición exclui-
dos, ya que en el ethos barroco la excepción es de cierta 
manera la regla. Pero desde una percepción realista, 
como la de Honneth, esto es incomprensible y no queda-
ría otra que recetar al mundo entero seguir el camino de 
la lucha por el reconocimiento que tantas veces llevó a 
los fracasos más sangrientos de la historia europea, que 
incluye por supuesto la historia de su actuación sobre 
sus colonias, así como también la mencionada historia 



  

54

 Stefan Gandle

de su excolonia más cumplida desde la perspectiva del 
ethos realista, los Estados Unidos “de América”.

33. Honneth, en su ingenuo progresismo, vinculado con un 
etnocentrismo primermundista, no puede percibir las 
diferentes formas de la modernidad capitalista, y da por 
un hecho que el ethos del reconocimiento, que él analiza 
—el ethos realista con cierta influencia romántica—, es 
el único ethos moderno, o por lo menos el más avanzado. 
Justo en esta negación de la existencia de los otros ethe 
como igualmente modernos, que no son por definición más 
lejanos a la “finalidad de la auto realización humana”,14 
(Honneth, 1994: 276) el mismo Honneth repite y demues-
tra involuntariamente lo que en consecuencia de la teoría 
de Echeverría se puede analizar: la incapacidad de los 
ethe realista y romántico —a los cuales pertenece en la 
vida cotidiana y a los cuales defiende teóricamente— de 
reconocer realmente al otro, en este caso, el otro ethos de 
la modernidad capitalista, el ethos barroco.

34. Esta incapacidad de reconocer el ethos barroco como 
el otro ethos de la modernidad capitalista, incluye no 
sólo la ignorancia o falta de información sobre él como 
realidad social, sino también la negación de tomar en 
cuenta las teorías que se han desarrollado sobre el ethos 
barroco en los últimos quince años y que se han discutido 
no solamente en algunos de los centros intelectuales y 
académicos de América Latina, sino también en varias 
universidades y publicaciones de Europa. Mencionamos 
esto no para darle presuntamente más validez a estas 
teorías, por haber sido discutidas en Europa, sino para 
demostrar el aspecto dogmático de la mencionada nega-
ción de tomar en cuenta estas discusiones teóricas, que 
son de fácil acceso incluso para Honneth, Habermas y 

14. Original: “Zweck der menschlichen Selbstverwirklichung” (Honneth, 1994: 
276).



55

Perspectivas actuales de la teoría crítica en México y Alemania

Teoría y DEBATE        No. 53

otros defensores del reconocimiento del otro. Pero su 
pretensión de universalidad termina en los límites esta-
blecidos por las nuevas cortinas de hierro del susodicho 
primer mundo.

En resumen, confrontar desarrollos teóricos de América 
Latina, en este caso del filósofo Bolívar Echeverría, con 
la teoría crítica de la sociedad, así como algunos de los 
profesores universitarios alemanes que se consideran a 
sí mismos sus seguidores, como Axel Honneth, es —como 
hemos demostrado con las 34 tesis arriba formuladas—, 
no solamente una excelente manera para hacer visibles las 
limitaciones que tiene la interpretación que hace este último 
de la teoría crítica y las deficiencias que tiene su recons-
trucción de la teoría del reconocimiento de Hegel. Además 
de ello, podemos ver cómo desde afuera de los centros mili-
tares y económicos mundiales se desarrollan aportaciones 
filosóficas que ayudan, de manera ejemplar, a entender 
mejor el actual mundo capitalista, sus contradicciones y su 
incapacidad para superar su tendencia auto-destructiva. 
Esta incapacidad seguirá, si se aferra a las “propias” apor-
taciones de los mencionados centros, menospreciando e 
ignorando todo aquello que histórica y actualmente se está 
trabajando en las discusiones y textos, así como lo que se 
está viviendo y realizando cotidianamente en las sociedades 
aparentemente periféricas. No queda duda alguna de que 
una posible solución a los radicales problemas de la actual 
humanidad no se podrá esperar de aquellos países que en 
los últimos quinientos años se han dedicado a someter y 
destruir gran parte del planeta, sino que la humanidad sólo 
podrá sobrevivir, si empieza a escuchar las voces críticas que 
vienen desde afuera del coro del sedicente primer mundo.

 
Fecha de recepción: 02 de diciembre de 2009

Fecha de aceptación: 26 de septiembre de 2011



  

56

 Stefan Gandle

Benjamin, Walter (1978). “Über den Begriff der Geschichte”, 
en W. B., Gesammelte Schriften, vol. I, 2. 2. Frankfurt/M, 
Alemania: Suhrkamp, pp. 693-704.

Benjamin, Walter (2008). “Sobre el concepto de historia”, 
en Benjamin, Walter, Tesis sobre la historia y otros frag-
mentos (trad. e introd. Bolívar Echeverría). México: 
Itaca/Universidad Autónoma de la Ciudad de México, 
pp. 31-59.

Echeverría, Bolívar (1993). “Estilo barroco y ethos barroco”, 
en Echeverría, Bolívar y Horst Kurnitzky, Conversaciones 
sobre lo barroco. México: unam, Facultad de Filosofía y 
Letras, pp. 67-74.

Echeverría, Bolívar (1994). “El ethos barroco”, en Echeverría, 
Bolívar (ed.), Modernidad, mestizaje cultural, ethos barroco. 
México, df: unam y El Equilibrista, pp. 13-36.

—— (1995). “Modernidad y capitalismo (15 tesis)”, en Eche-
verría, Bolívar, Las ilusiones de la modernidad. México, 
df: unam y El Equilibrista, pp. 133-197.

—— (1998). La modernidad de lo barroco. México: Era.
Honneth, Axel y Joas, Honneth (eds.) (1986). Kommuni-

katives Handeln. Beiträge zu Jürgen Habermas‘ ‘Theorie 
des kommunikativen Handelns’. Frankfurt/M, Alemania: 
Suhrkamp.

Honneth, Axel (1994). Der Kampf um Anerkennung. Zur 
moralischen Grammatik sozialer Konflikte. Frankfurt/M, 
Alemania: Suhrkamp.

—— (1997). La lucha por el reconocimiento. Por una gramática 
moral de los conflictos sociales (trad. Manuel Ballestero). 
Barcelona, España: Crítica.

—— (2007). Reificación. Un estudio en la teoría del reconoci-
miento. Buenos Aires: Katz Editores.

—— (2010). Reconocimiento y menosprecio. Sobre la funda-
mentación normativa de una teoría social. [Entrevista de 
Daniel Gamper Sachse.] Buenos Aires: Katz Editores.

Bibliografía


