
Espiral, Estudios sobre Estado y Sociedad  Vol. XVIII No. 52  Septiembre / Diciembre de 2011 129

Efraín González 
Luna, un político 

católico
En este escrito se intenta develar cómo 

uno de los fundadores del Partido Acción 
Nacional (pan), Efraín González Luna, fue 

un político con una profunda formación 
católica, que fue un promotor de la doctrina 
social católica, sobre todo de los principios 
del bien común y de la subsidiariedad, y que 
tenía una solidaridad católica con principios 

sólidos. González Luna aceptó la primera 
candidatura presidencial panista en los años 

cincuenta basado en un análisis político y 
en una reflexión religiosa. No obstante, la 

mayor persecución que sufrió fue por parte 
de grupos católicos ultraconservadores. 
Realizó un análisis crítico de la relación 

entre los católicos y la política. Se examina 
como un conflicto revelador el hecho de su 
oposición a que el pan se convirtiera en un 

partido demócrata cristiano.

Palabras clave: política, católicos, doctrina 
social de la Iglesia, democracia, humanismo.

El ser humano es más infinito que su destino.
Es más infinito, más intrépido, más dispuesto 

a todo.
Sándor Márai

La figura de Efraín González 
Luna fue polifacética. Sus 

diversas vertientes se pueden apre-
ciar en otros escritos míos (Alonso 
2003). En este escrito resaltaré el 
aspecto católico de su militancia 
política.

Formación católica

Efraín González Luna, nacido en 
Jalisco en octubre de 1898, recibió 
una estricta formación católica 
tanto en el seno de su familia 
como en su educación formal. Su 
padre, Mauro González Álvarez, 
fue alcalde maderista en la ciudad 
de Guadalajara entre 1913 y 1914, 
habiendo contendido por el Partido 
Católico (González Gari, 2006). En 
su juventud González Luna fue 
influido fuertemente por Anacleto 
González Flores, quien lo empujó a 
militar en la acjm. A finales de los 
años veinte el arzobispo Orozco y 
Jiménez tramitó un breve de Roma 
para que en su casa González Luna 
pudiera tener un oratorio. Durante 
la persecución religiosa, en la casa 
de González Luna se refugiaron 

 Jorge Alonso 

  Profesor-investigador en el ciesas 
Occidente y en la Universidad de Guadalajara. 

jalonso@ciesas.edu.mx



  

130

 Jorge Alonso

varios sacerdotes y tuvieron lugar reuniones de dirigentes 
cristeros.1 En 1930 González Luna escribió el prólogo del 
libro de Anacleto González Flores, El plebiscito de los márti-
res, en el que destacó su destino extraordinario y su muerte 
heroica a causa de su lucha por el derecho de la Iglesia a la 
vida y a la libertad. Enfatizó que una aureola de santidad 
ungía su memoria. En 1931 González Luna comparaba la 
guerra religiosa con la campaña electoral vasconcelista. A 
las dos las calificaba de estar libres de cálculo y compromiso, 
divorciadas del éxito, “llamas de fuego inmanente bajo el 
soplo de lo imposible” (González Luna, 1975). Posterior-
mente González Luna tuvo una muy buena relación con 
el arzobispo de Guadalajara, José Garibi Rivera (Alonso, 
2003). Éste, cuando arreciaron los ataques contra González 
Luna provenientes de los “tecos”, salió en su defensa.2

1. Grabación a Amparo Morfín de González Luna, diciembre de 1971 (Archivo Efraín 
González Luna —aegl—). En su archivo González Luna conservó con gran sigilo 
una serie de documentos que le fueron confiados por diversos grupos cristeros.
2. La relación que tenía Efraín González Luna con el arzobispo José Garibi 
Rivera era muy personal. Mantenían una continua comunicación oral. En enero 
de 2008 traté de encontrar escritos entre ellos en el archivo del Arzobispado 
de Guadalajara. La encargada me advirtió que no creía que hubiera documentos 
catalogados bajo el nombre de González Luna. Buscamos, y efectivamente no 
los encontramos; entonces acudimos a la correspondencia de Garibi Rivera para 
ver si en los momentos del conflicto con los tecos a finales de los cincuenta en 
que éstos calumniaban a los dos (Cf. Alonso, 2003) había en la correspondencia 
algunos indicios de alguna comunicación epistolar, y tampoco los encontramos. 
Llegamos a la conclusión de que su comunicación no fue escrita sino verbal. El 4 
de marzo de 1941 Manuel Gómez Morín le escribió a Efraín González Luna sobre 
el secretismo de los tecos y de cómo esa mafia había planeado hacer publicaciones 
contra el arzobispo Garibi. El 18 de julio de 1950 González Luna le comunicaba a 
Gómez Morín que el arzobispo Garibi había hecho gestiones para que recibiera 
el nombramiento de “caballero de San Gregorio”, y que esperaba que eso no le 
implicara publicidad. El 31 de mayo de 1958 González Luna se lamentaba ante su 
amigo Manuel Gómez Morín de un desplegado calumnioso en contra suya y del 
prelado Garibi. Comentaba: “si esto no abre los ojos a quienes todavía no ven 
claro en estas monstruosidades, habrá que desesperar de la racionalidad de la 
especie”. El 16 de junio de 1958 don Efraín le comentaba de nuevo a don Manuel 
que la campaña “inmunda” en su contra proseguía y que lastimaba la honra del 
prelado. El 30 de diciembre don Efraín le narró con detalle a don Manuel la llegada 
de Garibi a Guadalajara como el primer cardenal mexicano (Archivo Manuel 
Gómez Morín, en adelante amgm).



131Estado     No. 52

Efraín González Luna, un político católico

Promotor de la doctrina social católica

González Luna fue influido fuertemente por la doctrina 
social de la Iglesia católica. Basado en las orientaciones de 
la Encíclica social de León XIII Rerum Novarum,3 redactó 
varios escritos. En uno de ellos trató la conveniencia de 
fundar asociaciones religiosas y económicas que impulsaran 
instituciones obreras nacidas de la libertad individual y 
que se gobernaran en cuanto fuera posible por los mismos 
obreros.

En la década de los cuarenta González Luna planteaba 
que era posible una igualdad realista y efectiva entre los 
hombres. Defendía un amplio acceso del pueblo a la propie-
dad, a la seguridad y al moderado bienestar material que la 
condición humana exigía no sólo para el cuerpo, sino para 
el cultivo y realización del espíritu. Puntualizó que se pro-
fesaba la lucha de clases no sólo cuando explícitamente era 
proclamada y aceptada, sino cuando en la conducta práctica, 
empresarios, estadistas, intelectuales y en general todos 
los relacionados con las cuestiones sociales, nada hacían 
por tender puentes de reconciliación, de paz, de armonía y 
de justicia social entre los elementos en pugna. Sentenció 
que los católicos estaban obligados a trabajar positivamente 
en la solución de los problemas sociales. Se basaba en los 
lineamientos de la Encíclica Quadragesimo Anno.4

González Luna mostraba que estaba influido por el 
pensamiento del jesuita Oswald von Nell-Breuning.5 Este 

3. Esta encíclica es de 1891; trata sobre la cuestión social y la condición de los 
obreros.
4. Fue la segunda gran encíclica social. El Papa Pío XI la escribió en 1931.
5. El longevo Oswald von Nell-Breuning (1890-1991), quien colaboró en la redacción 
de la encíclica Quadragesimo anno, fue influido a su vez por las enseñanzas de H. 
Pesch (1854-1926) y concordaba con las posiciones de G. Gundlach (1892-1963). 
En una carta de Gómez Morín a González Luna del 4 de diciembre de 1959, don 
Manuel le comenta a don Efraín que el libro The Reorganization of Social Economy del 
padre Nell-Brening se encontraba agotado, por lo que lo buscaría por otros medios, 
y que la editorial Jus recibió los derechos para traducir otro de sus textos, y que le 
pediría a uno de los hijos de don Efraín que se encargara de su traducción (amgm).



  

132

 Jorge Alonso

autor germano abundó en dos concepciones: en la relativa 
al principio de subsidiariedad, y en la relativa al solida-
rismo. Planteó que la doctrina social cristiana daba una 
respuesta convincente a la cuestión de lo que era el hombre. 
La sociedad no existía fuera, ni siquiera por encima de los 
hombres, sino exclusivamente en ellos y para ellos. En la 
relación entre individuo y sociedad estaba el principio de 
solidaridad que se sintetizaba en que, por su naturaleza, el 
individuo estaba ordenado a la sociedad y que ésta se encon-
traba referida a él. El principio de subsidiariedad implicaba 
la relación entre individuo y sociedad y marcaba que la 
sociedad debía ayudar a sus miembros, particularmente a 
sus últimos miembros, a los hombres particulares. Es decir, 
debía favorecer su propia actividad y no oprimir su vida o 
absorberla. Exigía de las instituciones sociales que presta-
ran ayuda a sus miembros, sobre todo ayuda para que ellos 
mismos supieran resolver sus problemas. Cada uno debía 
suplir, en caso necesario, la no prestación o prestación infe-
rior de otros. Si el principio de solidaridad era el elemento 
estructural de toda sociedad, el principio de subsidiariedad 
era el correspondiente al principio de competencia. Tenía 
que ver con prestar ayuda; ayuda real era aquella presta-
ción de que realmente necesitaba quien la recibía, porque 
él sólo no podía ayudarse suficientemente. Recordaba que 
el principio central de la doctrina social era el bien común. 
Distinguía bien común de bienes comunes, pues se trataba 
de un valor de organización consistente en que un edificio o 
estructura social estaba rectamente organizado (de forma 
que pudiera cumplir sus funciones) y tenía que aunar las 
fuerzas de sus miembros y ponerlas en actividad con miras 
al bien común. El solidarismo implica la imagen del hombre 
que tiene la doctrina social católica. El solidarismo era el 
sistema de orden social que se contraponía por igual al 
individualismo y al colectivismo. Este autor precisaba que 
los elementos que formaban al solidarismo eran de la doc-



133Estado     No. 52

Efraín González Luna, un político católico

trina social católica, aunque no por ello el solidarismo era 
la doctrina social católica.6 Joshua P. Hochschild, reflexio-
nando sobre el principio de subsidiariedad, destacaba que 
las asociaciones humanas más pequeñas y locales tenían 
funciones sociales que les correspondían y que no debían 
ser asumidas por asociaciones más grandes. Esto tenía 
implicaciones en familias, vecindarios y empresas. Si bien 
se había enfatizado que por el principio de subsidiariedad 
ni el ciudadano ni la familia debían ser absorbidos por el 
Estado, el verdadero énfasis estaba en que al individuo y a 
la familia se les debía permitir retener su libertad de acción 
sin poner en riesgo el bien común ni hacer daño a nadie. No 
habría que olvidar que el principio de subsidiariedad fue 
formulado en la encíclica de Pío XI contra el capitalismo 
de los monopolios, contra el individualismo liberal y las 
manifestaciones inhumanas del capitalismo. El principio 
de subsidiariedad implicaba que no había que asignarle a 
una asociación más grande lo que asociaciones menores y 
subordinadas eran capaces de llevar a cabo. Cada actividad 
social debía ayudar a los miembros del cuerpo social, y no 
destruirlos ni absorberlos. Hochschild ha hecho ver que ese 
principio no se puede reducir a la relación sociedad y Estado, 
sino que tiene que regir dentro de la misma sociedad, pues 
concierne a todas las asociaciones. Dicho autor recuerda 
que Nell-Breuning había dejado claro que ese principio 
incidía en forma más general con el orden natural. Nell-
Breuning escribió que el capitalismo liberal había creado 
las condiciones bajo las cuales para un mayor número de 
personas la vida en familia, que tanto la naturaleza humana 
como la ley natural demandaba, se habían convertido en 
prácticamente una imposibilidad. Por eso mismo había que 

6. Oswald von Nell-Breuning escribió un análisis de la encíclica Quadragesimo Anno 
(1946). Cuando González Luna tenía influencia en lo que difundía la editorial Jus 
que dirigía Manuel Gómez Morín, se publicaron en 1962 de Oswald von Nell-
Breuning dos títulos: Socialismo y Liberalismo.



  

134

 Jorge Alonso

tener en cuenta que la tendencia del capitalismo moderno 
iba en contra de ese principio, pues tendía a desbordar y 
eventualmente disolver lo discreto, lo local, lo particular 
(Hochschild, 2005).

González Luna tenía siempre presente el principio de 
subsidariedad. La sociedad no debía impedir al individuo 
demostrar sus facultades, y debía ofrecerle elementos para 
que las desarrollara. Pensaba que dicho principio estable-
cía que, entre las distintas formas sociales que existían, 
comenzando por la familia y terminando por la organización 
internacional, había una jerarquía. El bien común de la 
familia determinaba la suerte sólo de los miembros de la 
familia; el del municipio, de muchas familias; el de la región, 
de muchos municipios; el de la nación, de varias regiones; 
el internacional, de toda la especie humana. Esta jerarquía 
no debía ser despótica. La forma superior no aplastaría a 
la precedente. Mientras el hombre se bastara a sí mismo, 
nadie se debía meter con él. En cuanto no se bastara, le 
ayudaba la familia. La familia, dentro de su naturaleza y 
fin, era autónoma y soberana; por eso el derecho a educar 
a los hijos pertenecía a la familia. Cuando la familia no se 
bastaba, venían otras formas de sociedad. Unas se ayuda-
ban a otras realizando tareas supletorias, coadyuvantes. 
En esta forma había un tejido de organizaciones sociales 
con finalidades particulares y áreas restringidas. Eran 
las comunidades intermedias formaciones necesarias que, 
asumiendo la realización de fines especiales que la socie-
dad civil en general no sería capaz de cumplir, fortalecen 
al hombre en beneficio de la sociedad. La sociedad civil 
debía aceptarlas como unidades de su propia estructuración 
orgánica y fomentarlas. El Estado no podía negarlas, y no 
debía atacarlas.

En 1961 González Luna fue invitado como el laico mexi-
cano que asistiera como observador al Concilio Vaticano 
II. Porque huía de los reflectores, declinó ese honor. Siguió 
con atención el desarrollo de dicho Concilio y promovió que 
hubiera publicaciones que difundieran sus logros. Cuando 



135Estado     No. 52

Efraín González Luna, un político católico

aparecieron las encíclicas de Juan XXIII Mater et Magistra 
y Pacem in terris 7 fue un impulsor de sus enseñanzas. De 
muchas maneras profundizaba en los tres pilares funda-
mentales de la doctrina social de la Iglesia: el bien común, 
el principio de subsidiariedad y la exigencia de justicia 
social. De palabra (oral y escrita) y de obra insistía en que la 
doctrina social católica era una moral para la acción social.

González Luna, conocedor e impulsor de la doctrina 
social católica, realizó una constante defensa del catolicismo 
social. Exhortaba a que se aplicaran las enseñanzas de la 
doctrina social católica. Planteaba que la participación de 
los católicos en las tareas del bien común implicaba un 
compromiso de los mismos en la reforma social. Impulsaba 
el trabajo social. Hacía ver que los valores cristianos eran 
el alma, el principio vivificante de una auténtica reforma 
social. Recomendaba ir a las causas de los problemas 
sociales y no quedarse sólo en sus síntomas. Consideraba 
que era más importante dar trabajo a los desocupados que 
contentarse con sólo remediar la miseria de quienes sufrían 
la desocupación. No despreciaba la ayuda de emergencia (la 
asistencial); pero la raíz del problema estaba en la falta de 
un empleo dignamente remunerado. Estaba convencido de 
que los males sociales se remediarían si se instauraba un 
orden social cristiano. Era consciente de que en la empresa 
de la reforma social se debían movilizar todos los recursos 
posibles, aun los de los no católicos. Pero hacía ver que los 
católicos tenían la obligación de arrastrar con el ejemplo. No 
se cansaba de argumentar que si no había desarrollo econó-
mico y reforma social, la desesperación llevaría a opciones 
de deserción de los valores espirituales ante promesas más 
o menos falsas de mejoramiento económico. Los empresarios 
tenían responsabilidades sociales que no podían abandonar. 
Le preocupaba hondamente el problema de la migración. 

7. La primera de 1961 y la segunda de 1963.



  

136

 Jorge Alonso

En sus escritos y en sus innumerables conferencias comu-
nicaba que la experiencia había demostrado la sabiduría 
de las recomendaciones pontificias sobre unidad y acción 
conjunta de todos los hombres de buena voluntad, creyen-
tes y no creyentes, en defensa de la civilización cristiana 
y en la edificación de un orden social justo. Con base en la 
doctrina social les recordaba a los ricos que el derecho de la 
propiedad tenía límites sociales. A todos invitaba a trabajar 
intensamente en contra de la opresión y por una auténtica 
y profunda justicia social.8

Solidaridad católica con principios

A mitad de la década de los treinta, en pleno auge de las 
tendencias fascistas, González Luna criticaba el culto de la 
fuerza, las soluciones directas, la simplificación de la ley, 
la justificación del hecho, la defensa cerrada del interés 
personal. Mostró su desacuerdo con los regímenes dictato-
riales. Estuvo en contra de la consagración pretendidamente 
jurídica del hecho consumado y de la voluntad del dictador, 
la decadencia del poder judicial y de la profesión de juristas 
ante la ley de la selva. Se quejó del ocaso del primado de lo 
espiritual. Su oposición al secretismo y al fascismo le valió 
una persecución constante por parte de grupos radicales que 
se proclamaban católicos, como fue el caso de los dirigentes 
de la Universidad Autónoma de Guadalajara, que han sido 
conocidos bajo el mote de “tecos”.

González Luna mantuvo siempre contacto con la acjm. 
Acudía a sus festejos y periódicamente era su conferencista. 
La acjm fue pilar de la Acción Católica. No cabe duda de 
que ese binomio no estuvo ausente cuando se optó por el 
nombre de Acción Nacional para el partido político opositor 

8. El 29 de junio de 1939 Manuel Gómez Morín le pidió a Efraín González Luna que 
desarrollara el concepto de persona y su fecundidad en la doctrina social (amgm).



137Estado     No. 52

Efraín González Luna, un político católico

que ayudó a nacer a finales de los treinta. Aunque también 
hay que reconocer que en González Luna influía la figura 
del francés Maurras, creador de la Acción Francesa.9 
Ciertamente había afinidad en lo religioso, en la entereza 
frente a la adversidad, en la decisión de construir un órgano 
político y en el aspecto literario. No había que olvidar que 
esa organización había sido condenada por Pío XI (aunque 
su sucesor la volvió a autorizar). La distancia mayor entre 
González Luna y Maurras fue que este último, al defender 
la monarquía como el medio de salvación, proclamaba que 
la democracia era el pecado absoluto. En esto González 
Luna y Maurras se encontraban en posiciones totalmente 
contrarias.

Otra contradicción que tuvo que enfrentar González Luna 
fue con los regímenes ibéricos autoritarios de Franco y Sala-
zar. Al principio, el que se presentaran como abiertamente 
católicos le producían cierta solidaridad. Después el que se 
mostraran abiertamente antidemocráticos lo llevó a tomar 
distancia y a criticarlos.

Por su prestigio González Luna fue invitado a participar 
en el Congreso Interamericano de Problemas Sociales por 
la National Catholic Welfare Conference (organismo de 
coordinación y colaboración de la jerarquía católica esta-
dounidense) que se llevó a cabo en Estados Unidos durante 
agosto y septiembre de 1942. González Luna y Maritain 
redactaron las conclusiones. El tema central fue la crisis 
de la civilización. González Luna tuvo también relación con 

9. Rodolfo Echeverría Ruiz sostiene que el principal fundador del pan, Manuel 
Gómez Morín, asimiló en su juventud las ideas primordiales de Maurras. Considera 
que con él se acercó a la teoría del nacionalismo integral. También se inspiró en 
él para el nombre de Acción Nacional (Echeverría Ruiz, 2007). Cuando González 
Luna le comentó a Gómez Morín la obra de Weber sobre la Acción Francesa, 
fue pródigo en sus alabanzas a Maurras: “Maurras merece la inmortalidad no sólo 
como pensador y hombre de letras, sino como luchador y jefe de la arena de 
la política y […] me atrevo a decir que merece también la vida eterna por sus 
virtudes humanas y por la sobrehumana entereza con que afrontó la adversidad” 
(carta de González Luna a Gómez Morín, 16 de julio de 1964, amgm).



  

138

 Jorge Alonso

el escritor católico Paul Claudel, de quien tradujo su obra 
La anunciación.

Lo fundamental del pensamiento de González Luna 
se encuentra en su libro Humanismo político (1955). El 
humanismo político de González Luna era muy cercano 
al humanismo integral que Jaques Maritain 10 difundió 
en 1934. Ese humanismo político tenía una fuerte base 
social. Se pueden observar también en el pensamiento de 
González Luna improntas del movimiento personalista 
impulsado por Emmanuel Mounier.11 Este movimiento 
destacaba el sentido trascendente de la vida e incitaba a 
una acción social de tipo católico. El personalismo es en 
cierto sentido una expresión del existencialismo católico 
de la primera mitad del siglo xx. González Luna tenía un 
pensamiento muy bien estructurado que le permitía tomar 
distancia aun de personalidades afines cuando notaba que 
sus posturas no correspondían con las convicciones que 
él mismo había consolidado. Maritain publicó un artículo 
acerca del fin del maquiavelismo. González Luna notó que 
en uno de los últimos párrafos había un patético titubeo en 
el que frecuentemente tropezaban escritos influidos por la 
catástrofe de la Segunda Guerra Mundial. Maritain decía 
que cuando se consideraba el curso de las guerras desatadas 
por el maquiavelismo total, había que preguntarse hasta 
qué punto los agresores, que no respetaban nada, obliga-

10. J. Maritain (1882-1973) fue un filósofo que se convirtió al catolicismo. Basado 
en el tomismo, profundizó en el derecho natural. Durante la Segunda Guerra 
Mundial se exilió en Estados Unidos. Se opuso tanto al socialismo marxista como 
al capitalismo liberal. En sus últimos años se hizo religioso de los hermanos de 
Charles de Foucauld. Habría que distinguir este humanismo (que postulaba la 
centralidad del hombre) del humanismo renacentista. Jerry Brotton ha llamado 
la atención de que el humanismo renacentista no era la idealizada celebración de 
la humanidad (que afirmaba ser), sino un pragmatismo a ultranza. También acota 
que el legado de este humanismo es más ambivalente de lo que se podría esperar 
(Brotton, 2003: 93). Para Maritain y González Luna el humanismo que proclamaban 
tenía que ver con una convicción de traducir en la práctica los ideales humanos. 
Había que entender lo humano, y elevarlo de acuerdo con las exigencias de los 
profundos valores humanos.
11. E. Mounier (1905-1950) ha sido considerado como el creador del movimiento 
personalista.



139Estado     No. 52

Efraín González Luna, un político católico

ban al resto de la humanidad a recurrir a la terrible ley de 
las justas represalias o a prescindir momentáneamente de 
ciertas reglas jurídicas. González Luna comentaba que la 
pregunta no debía permanecer sin respuesta. Apuntaba que 
era un signo terrible de la oscuridad de esos momentos el 
hecho de que precisamente alguien como Maritain llegara 
a formular tal pregunta. Y recalcaba González Luna que 
la inhibición, así fuera temporal, de la norma jurídica, era 
una de las brechas más peligrosas en la defensa de la ciudad 
del espíritu. Aceptar eso equivalía a abrir sin restricciones 
las puertas a la violencia y al crimen. Y añadió que para 
combatir a los agresores no resultaba necesario tal recurso. 
La justicia no era un poder desarmado. Precisamente la 
elaboración de un eficaz sistema de prevenciones y sanciones 
en contra de los transgresores de la norma era, y en esos 
momentos más que nunca, una tarea indeclinable de los 
servidores del espíritu.12 Defendía inflexiblemente el postu-
lado de que el fin no justifica los medios. El razonamiento 
dirigido por orientaciones básicas tenía que estar por encima 
de banderías y acepción de personas. La situación de guerra 
a nadie eximía del respeto a los derechos humanos. Hubo 
otro punto en el que polemizó con Maritain. González Luna 
no compartía la tesis de que el hombre, en cuanto individuo, 
estaba sujeto a la sociedad y al Estado, pero que en cuanto 
persona era libre de regulaciones y de los vínculos de lo 
social y lo político.13 No obstante estas discrepancias, se 
podía ver que González Luna compartía ese personalismo 
que impulsaba a una acción social comprometida con la 
salvaguarda de la dignidad del hombre, base de la doctrina 
social de la Iglesia.

Con motivo del bombardeo atómico a ciudades japonesas 
en 1945, González Luna sostuvo que ese hecho constituía 
una evidencia objetiva de la caída vertical de los valores 
éticos. Sin una renovación del espíritu cristiano, la huma-

12. González Luna, Efraín, “Titubeo”, La Nación, núm. 67, 23 de enero de 1943.
13. Calderón Vega, Luis, “¿Alegatos contra ‘pragmáticos’?”, La Nación, núm. 531, 
17 de diciembre de 1951.



  

140

 Jorge Alonso

nidad no sería capaz de elevación moral; y las técnicas no 
salvarían de la barbarie.14 González Luna percibía síntomas 
alarmantes de la decadencia de Occidente por la falta de 
fe en sus principios vitales, por la relegación de los valores 
cristianos.

Militante partidista y candidato presidencial

Por invitación personal de Manuel Gómez Morín a 
finales de los treinta González Luna decidió participar en 
la organización de un partido de oposición en donde fue 
partidario de soluciones a fondo que se inscribieran en el 
largo plazo. Exhortaba a tener serenidad para apartar lo 
momentáneo, efímero, circunstancial y así poder ver más 
hacia lo sustancial. No se debía comprometer la acción de 
fondo en una escaramuza (González Luna, 1974). Fue una 
figura central en la configuración de los lineamientos ideo-
lógicos de la nueva organización. Se propuso que ese nuevo 
partido, cuando llegara al poder, lo usara solamente para el 
bien común.15 González Luna señalaba que el régimen de la 
Revolución se había querido caracterizar como movimiento 
de reforma social y había sido una fábrica de millonarios. 
Analizando la situación política, planteaba que había caos; 
pero había soluciones porque todo orden humano era una 
conducta común en relación con una tabla indiscutida de 
valores. Había que construir una patria que lo fuera real-
mente para todos. Insistía en que era necesario transitar 
de un régimen de facción a un verdadero Estado nacional. 
Estaba convencido de la necesidad de rescatar los conceptos 
de hombre, persona, nación, patria, libertad y bien común; 
había que acentuar los valores espirituales; el hombre no 
podía salvarse solo; no se podía vivir dignamente sino en 
función de una empresa de salvación propia y de salvación 

14. González Luna, Efraín, “Una guerra ideológica”, La Nación, núm. 212, 3 de 
noviembre de 1945.
15. Notas personales de Efraín González Luna del 4 y del 25 de noviembre de 
1940 (aegl).



141Estado     No. 52

Efraín González Luna, un político católico

de los demás. Percibía las posibilidades de una política 
limpia, que además era obligatoria.16 Reflexionaba que la 
corrupción había ido bajando desde las cúspides del poder. 
Habría que purificar las fuentes del Estado. Si bien el poder 
era una meta lejana, también podía asegurar que era meta 
cierta. Aunque aclaró que el poder debía ser entendido no 
como instrumento de satisfacción, no como dominio faccioso, 
sino como responsabilidad y servicio.17

A principios de los cincuenta se examinaba en el Par-
tido Acción Nacional quién sería más idóneo para ser su 
candidato para la Presidencia de la República. Consciente 
de que sería un candidato fuerte, González Luna enfrentó 
este hecho en uno de los ejercicios espirituales ignacianos 
que hacía cada año. Utilizó el discernimiento de espíritu. 
Ponderó los argumentos en pro y en contra. Llegó a la con-
clusión de que Dios le pedía ese sacrificio para que otros, 
más tarde, pudieran hacer a México el bien que los inicia-
dores habían planeado. Debía ser el trigo en el molino de 
la historia (Vázquez Cisneros, 1984). En la X convención 
nacional del pan, en noviembre de 1951, González Luna fue 
electo candidato a la Presidencia de la República. Manuel 
Samperio lo presentó como limpio en la conducta y en la 
conciencia, rico en el talento, en la sabiduría y en la virtud, 
inquebrantable en la fe.

González Luna recorrió todo el país y aprovechó la cam-
paña para utilizarla como escuela de educación ciudadana. 
Ante el éxito de la campaña panista, el régimen reaccionó 
y desató la guerra sucia. Considerando que para que la 
“cuña apretara debía ser del mismo palo”, la ciudad de 
Guadalajara fue tapizada con propaganda anti-González 
Luna firmada por el hijo de Anacleto González Flores, que le 
atribuía ser arrogante, haber traicionado la causa cristera y 
ser el responsable de la aprehensión y asesinato de su padre. 
En este sentido iban otros volantes de un supuesto Frente 

16. González Luna, Efraín, “México, 1940”, Proa, núm. 5.
17. González Luna, Efraín, Intervención mecanografiada, Archivo del pan en la 
ciudad de México, D. F.



  

142

 Jorge Alonso

Católico del Distrito Federal, que se centraban en acusar 
al pan y a su candidato de haber gestionado el apoyo de la 
Iglesia. Se argumentaba que una votación favorable al pan 
rompería la paz entre la Iglesia y el Estado. Ese supuesto 
Frente alegaba que no apoyar al pri sería hacer el juego al 
comunismo en contra de los intereses de la Iglesia, que los 
candidatos del pri eran garantía de paz religiosa y la conti-
nuación del modus vivendi. Los volantes sentenciaban que 
si los católicos seguían al pan, los buenos propósitos del pri 
quedarían sin efecto y se aplicarían las leyes estrictamente 
antirreligosas. Ante esto, medio centenar de reconocidas 
personalidades jaliscienses, argumentando que conside-
raban estricto deber no callar ante la infame campaña de 
embustes y calumnias que se habían desatado en contra 
del nombre respetado y respetable de un jalisciense ilustre, 
el licenciado Efraín González Luna, atestiguaban pública-
mente que era un hombre intachable, de vida ejemplar en 
todos los órdenes. Como era atacado, tenía derecho de que 
saliera en defensa de su buen nombre la sociedad, cuyos 
intereses superiores habían sido siempre servidos por Gon-
zález Luna con absoluta rectitud. Subrayaban que por rigu-
roso deber de honor y justicia, expresaban su reprobación, 
indignados ante la asquerosa tempestad de mentiras con 
que se trataba de sembrar desorientación en las conciencias 
y con las cuales se intentaba manchar la nítida reputación 
de un hombre que se había ganado la estima y afecto de 
sus conciudadanos. También por medio de desplegados de 
prensa, los presidentes diocesanos de la acjm argumenta-
ron que habían decidido hablar porque su conciencia les 
obligaba a hacerlo. Su propósito era servir a la verdad. Se 
ocupaban de la inicua maniobra de quienes, agazapados en 
el anonimato de pretendidos e ilícitos frentes católicos, se 
dedicaban a calumniar a un hombre cuya integridad había 
sido reconocida y respetada aun por sus propios adversarios 
ideológicos. Sabían que el propósito último de tan vil manio-
bra no era propiamente enlodar la personalidad de González 
Luna, sino de sembrar desorientación y crear deserción en 
la causa superior, que debía estar muy por encima de los 



143Estado     No. 52

Efraín González Luna, un político católico

intereses de grupo y del sectarismo de las facciones. Defen-
dían a González Luna, quien había sido miembro y jefe de 
la acjm, a la cual ellos habían tenido el honor de dirigir. 
Por eso sentían la imperiosa necesidad de condenar ante 
los jaliscienses en particular, y ante todos los mexicanos en 
general, la gravísima injuria que se estaba cometiendo con 
un leal servidor de la acjm. Intervenían también porque 
en la infame maniobra se había involucrado el nombre del 
más respetado y amado de los jefes de la acjm, Anacleto 
González Flores. Los calumniadores habían querido invocar 
su memoria requiriendo de traición al hombre que en esos 
momentos seguía sirviendo lealmente en el pensamiento y 
en la acción la doctrina y la conducta que habían constituido 
el magisterio insuperable de González Flores. Resaltaban 
que quienes salían en defensa de Efraín y firmaban esos 
comunicados también habían sido presidentes de la acjm. 
Exigían que no se invocara la memoria del maestro ilustre 
para vomitar calumnias, que no se enlodara la sublimidad 
de su figura agazapando tras de ello los propósitos más tor-
cidos. Otorgaban su testimonio de respeto, de admiración 
y de reconocimiento a González Luna, quien en diversos 
campos de la vida social seguía siendo servidor destacado 
y leal del programa acejotemero.18

También el pan salió en defensa de su candidato. Lla-
maba la atención sobre el inmenso costo de esa campaña 
vil en numerosas publicaciones en diarios de la capital y de 
los estados, en folletos distribuidos por millares a través del 
correo, en murales fijados profusamente en todas las pobla-
ciones de la República, en volantes repartidos en extrema 
abundancia, en la utilización para la difusión de esos mate-
riales de camiones de sonido. Hacía ver cómo los aparentes 
organizadores de esa campaña no podían ocultar a quienes 
la pagaban con ilegítimo gasto de fondos públicos.19

18. Manifiesto del ex presidentes de la acjm, en El Informador y El Occidental, 13 
de abril de 1952.
19. La Nación, núm. 549, 21 de abril de 1952.



  

144

 Jorge Alonso

Al cierre de su campaña presidencial, González Luna 
manifestó que le dolía el dolor de México, la miseria, el 
abandono, la penuria, el desprecio. Había visto por todo el 
país la miseria y quería remediarla. Existían atentados en 
contra de la persona humana, de la familia, en contra de la 
conciencia religiosa del pueblo. Campeaba un caciquismo 
bestial. Reinaba una gran injusticia social. No había insti-
tuciones públicas adecuadas para la urgente reforma social. 
No obstante, también había podido apreciar a un pueblo fiel 
a sus valores personales y colectivos, a una gran generosidad 
de la geografía mexicana. Recursos para solucionar el des-
equilibrio de la economía no faltaban. Era factible encontrar 
formas para acabar con la centralización y para terminar 
el desprecio a las comunidades municipales. Era evidente 
el amor del mexicano a su tierra. Quien había fallado era 
el Estado. El pueblo mexicano lograría su rehabilitación.

Como era la costumbre del régimen, el fraude fue 
mayúsculo. A finales de julio de 1952 González Luna hizo 
un apretado balance. La exigencia popular de represen-
tación política y efectividad del sufragio, vigorosamente 
reafirmada en las elecciones que acababan de pasar, una 
vez más encontraba cerrado el camino de su cumplimiento 
a causa del fraude, recurso habitual del régimen faccioso 
para perpetuar el monopolio del poder en beneficio de una 
oligarquía privilegiada. La actividad ilegítima del Estado 
y del partido oficial para burlar la voluntad popular había 
superado las marcas anteriores, tanto en extensión como en 
perfeccionamiento técnico del sistema. Contrastó la recta 
y generosa conducta cívica del pueblo, con la posición del 
régimen (que tenía la obligación de garantizar la vigencia 
de las instituciones democráticas). González Luna declaraba 
estar satisfecho de haber participado en una trascendental 
jornada de reivindicación del patrimonio jurídico del pueblo 
mexicano, así como de gestión y defensa de sus bienes 
humanos más valiosos y esenciales, tanto personales como 
colectivos.

A González Luna le preocupaba el miserable nivel de 
vida de la mayoría de la población, tanto en lo relativo al 



145Estado     No. 52

Efraín González Luna, un político católico

cuerpo como al alma. Había carencia de instituciones y 
medios para remediar ese mal. La economía nacional seguía 
deficiente. En lo social había mucho que culpablemente 
se había dejado de hacer. Se necesitaba un Estado capaz 
de emplear con honradez y energía todo su poder en esa 
empresa, suscitando y estimulando la cooperación general. 
González Luna hacía ver que la energía espiritual más 
eficaz para vivificar el esfuerzo reformador, el catolicismo, 
estaba confinado legalmente al campo de concentración, 
bajo un tratamiento alternado de rigor y disimulo. El más 
rico manantial de renovación quedaba impedido de influir. 
El Estado era faccioso, negocio de secta y no servicio real. 
El partido oficial estaba para la simulación democrática.

Los católicos y la política

En toda la obra de González Luna hay una continua 
reflexión sobre la relación entre los católicos y la política.20 
Esto se encuentra sintetizado en dos de sus textos: González 
Luna (1971, 1988).

Contra quienes aducían que se debía acatar el marco 
legal existente (que tenía elementos anticatólicos), González 
Luna respondía que la ley perdía su carácter de obligato-
riedad si violaba la ley natural. Enfatizaba que la sociedad, 
el Estado, la autoridad, las instituciones a través de las 
cuales la autoridad se ejercía, estaban sujetos a una ley 
superior. Se oponía a las formulaciones que sostenían que 
la voluntad del gobernante era creadora de derechos. No 
había justificación ni una verdadera obligatoriedad jurídica 
en el acto arbitrario o despótico de la autoridad, contrario a 
la moral, contrario al derecho natural. Había leyes que no 
eran justas porque no eran ordenaciones racionales para 
el bien común. Eran despotismo del poder en contra del 

20. El 8 de mayo de 1954 Manuel Gómez Morín le pidió a don Efraín que le mandara 
el trabajo que había escrito sobre la condición del catolicismo en México (amgm).



  

146

 Jorge Alonso

indefenso. González Luna se ponía en el horizonte de San 
Pablo respecto de la ley.

Frente a las proclamas del llamado realismo político, 
González Luna se oponía a la pérdida de los valores fun-
damentales. Insistía en que el imperativo de la dignidad 
humana tenía que estar siempre presente. Una y otra vez 
remarcaba que la actividad humana debía regirse por prin-
cipios éticos. Defendió que los valores morales eran univer-
sales. La ética tenía que ver con la naturaleza humana. La 
política era una derivación de esa ética. No se podía hacer 
política prescindiendo de la justicia, de la moral. Había que 
buscar una ética normativa. El hombre tendría que cons-
truir la sociedad a través de su propia actividad normada 
por valores. No estaba de acuerdo en que por un lado iba lo 
público y por otro lo privado. Ser virtuoso es bueno para el 
sujeto y para la colectividad. La política no debe ser amoral 
y, menos, inmoral. La economía también está sujeta a la 
ley moral. Había consecuencia de acciones y omisiones. 
Levantó la voz contra la corrupción y el cinismo, y llamó 
a construir un espacio ético. Criticó la posición maquiavé-
lica según la cual la política requería ciertas exigencias 
que, en ocasiones, podían contradecir las valoraciones de 
las virtudes personales. Estuvo en contra de la visión de 
que la política tenía sus propias reglas, ajenas a la moral. 
Las virtudes y normas personales tienen que valer para la 
actividad política. Sin la ética, la política atenta en contra 
del hombre. En el compromiso político tiene primacía la 
ética. No aceptaba que se permitiera la deshumanización 
del poder. Exhortaba a transformar la política y hacerla 
humana. Propuso seguir un humanismo político donde se 
apelara a las motivaciones del hombre que se entregaba a 
la comunidad limpiamente, generosamente, y que conside-
rara al hombre como la suprema culminación de la vida en 
unidad indestructible con el orden superior del espíritu. En 
ese humanismo existía una convicción abrazada no por obra 



147Estado     No. 52

Efraín González Luna, un político católico

de propaganda, ni de imposición, sino convicción arraigada 
en la inteligencia y en la voluntad libre que brotaba de la 
conciencia del deber. Privilegió valores y fines. Hacía ver 
que no cualquier comportamiento era válido.

Dos eran los grandes enemigos que González Luna 
percibía para mantener las estructuras espirituales de la 
sociedad: el capitalismo liberal y la conspiración comunista. 
González Luna proponía como alternativa el deber moral de 
salvaguardar la dignidad humana. Tanto el destino personal 
como el universal, y por lo tanto el de las historias patrias, 
eran aventuras teológicas. Defendía que se necesitaba la 
filosofía del hombre, de la sociedad, del Estado y que se 
requería una reforma cristiana. El cristianismo estaba 
en pugna con el paganismo técnico.21 Exhortaba a buscar 
los valores esenciales y las situaciones definitivas. Criticó 
que se hubiera producido la deformación ante la realidad 
política mexicana de prescindir de la naturaleza humana. 
Deploró la devaluación moral en la conducta social, que era 
destructora de los valores de la nacionalidad.

Un buen católico debía ser un buen ciudadano, senten-
ciaba González Luna. Planteaba que la evangelización 
católica, la obra religiosa que ella construyó, habían sido el 

21.  Efraín González Luna precisó que la redención era la rehabilitación del plan 
divino original impedido por el pecado, que toda esclavitud, toda alienación de 
cuerpo y alma tenían que ser disueltas para que los hombres pudieran alcanzar 
su fin. Exhortó al conocimiento del plan divino, ese llamamiento divino para 
que todos cooperaran con la empresa divina, convocatoria general para todos 
y asignación de responsabilidades especiales, combinación de vocación genérica 
con vocaciones personales. Los hombres debían contribuir activamente a su 
propia salvación y a la de los demás. González Luna reflexionaba sobre los temas 
teológicos de naturaleza y gracia. Veía que la naturaleza y el espíritu se abrazaban 
inextricablemente hasta la muerte, que pecado, gracia y salvación no acontecían en 
un mundo distante al temporal. Sostenía que existía un orden cristiano del mundo, 
y se oponía al falso espiritualismo que confinaba la vida y la responsabilidad del 
cristiano a la intimidad personal y a la interioridad del templo. No era aceptable 
que el hombre sufriera injurias en su integridad personal, que careciera de pan y 
justicia. El cristiano no lo era verdaderamente si no construía y defendía un orden 
social de dignidad, justicia, libertad y caridad.



  

148

 Jorge Alonso

principal factor genético de la nación mexicana. Se quejaba 
de que una nación engendrada y nacida como fruto misional, 
como empresa evangélica, se negara a sí misma oficialmente 
por una minoría anticatólica. Defendía la necesidad de un 
régimen de derecho para la religión del pueblo mexicano, 
pues el catolicismo en México se encontraba en situación 
de inferioridad. 

Por otra parte, llamaba a terminar con la culpable deser-
ción del deber político. No era aceptable la inhibición política 
del pueblo católico. Hacía ver que era un grave error que 
se pensara que el ciudadano cristiano no tenía obligaciones 
morales, ni responsabilidades concretas respecto del bien 
común. Criticaba que se pensara que la integridad moral 
del abstencionista era irreprobable, mientras actuara recta-
mente en otras zonas de cumplimiento moral (vida religiosa, 
familia, trabajo). Desenmascaraba lo que señalaba como la 
ilusión de que se daría la reforma espontánea de la sociedad 
y la reforma indirecta de las estructuras políticas. 

Analizaba que la Iglesia mexicana había sufrido los 
efectos del proceso inhibitorio. Precisaba que por supuesto 
no debía ser agencia política, porque serlo implicaría con-
tradicción de su naturaleza y misión sobrenaturales. Pero 
tampoco tenía por qué olvidar su inmersión en la historia, 
su dimensión temporal imprescindible, la obligación al 
contacto constante y alerta con la realidad política, pre-
cisamente para deslindar y defender su campo espiritual, 
para definir y cuidar la frontera esencial entre lo que era del 
César y lo que era de Dios, con el fin de evitar invasiones y 
mutilaciones tanto activas como pasivas, y así mismo para 
cumplir su tarea irrenunciable de orientar clara e intrépi-
damente a sus fieles en el cumplimiento, que nada ni nadie 
podía excusar de sus deberes políticos, en presencia de los 
datos concurrentes en cada momento, en cada lugar y en 
cada complejo circunstancial. Sentenciaba que por supuesto 
la Iglesia no debía participar en la política de partidos, pues 



149Estado     No. 52

Efraín González Luna, un político católico

no le tocaba hacer esa política. Pero al sacerdote sí le corres-
pondía formar la conciencia social, uno de cuyos elementos 
básicos es la responsabilidad política. Debía urgir a los cató-
licos a que cumplieran su deber político. Esa tarea la debía 
emprender de la misma forma que iluminaba y orientaba 
la conciencia del cristiano para que cumpliera sus deberes 
de padre de familia, de patrón, sus deberes personales en 
cada orden de conducta o actividad. Advertía que se debía 
tener mucho cuidado, pues no se podía estar de acuerdo con 
quienes intentaban empujar a la Iglesia hacia el mundo tra-
tando de hundirla en todos los enredos de la temporalidad, 
pero tampoco se podía aceptar que, reduciéndose sólo a lo 
sobrenatural, se retrajera de la inmersión en la historia. 
Planteaba que la Iglesia tenía que participar del misterio 
de la encarnación. Estaba en el mundo, pero no confundida 
con él. Recalcaba que la Iglesia no tenía un papel específico 
en el trabajo propiamente político; pero no podía ignorar 
las realidades políticas. Precisó que la Iglesia, puente entre 
la tierra y el cielo, no en su aspecto sobrenatural, sino en 
su aspecto humano, social, temporal, cumplía también su 
misión de comunidad natural.

Lapidariamente sentenciaba que no era optativo para el 
cristiano gestionar el bien común. Defendía que el pueblo 
católico tenía la obligación de luchar por la reivindicación 
de sus derechos en el terreno político. De diversas formas 
llamaba a formar la conciencia de los ciudadanos católicos 
de México. Subrayaba que el católico no podía contemplar 
sin angustia la situación política. Si el pueblo católico no era 
despertado y orientado para que él mismo, con sus órganos 
propios y genuinos y bajo una dirección específica y apta 
atendiera el cumplimiento moral de la función política, no 
sería posible una sociedad mexicana ordenada y libre. La 
situación política no se modificaría sino cuando hubiera 
movilizaciones arrolladoras de los ciudadanos católicos. 
Éstas debían surgir de la conciencia. Para que el pueblo de 



  

150

 Jorge Alonso

México asegurara un orden social y político de libertad, de 
justicia, un orden social cristiano, simplemente ejercitando 
el derecho de representación a través de las instituciones 
democráticas normales, necesitaba la formación de la con-
ciencia de los ciudadanos católicos en México. Ese trabajo 
de iluminación de la conciencia social de los mexicanos era 
factible; pero no se realizaba en la familia, ni en las escuelas 
católicas. En lo educativo González Luna veía dos graves 
problemas. En los establecimientos oficiales había influjo 
educativo anticatólico, y en las escuelas católicas existía 
deficiencia en la formación de la conciencia social. No se 
preparaba al estudiante católico para sus responsabilidades 
sociales, cívicas y políticas. Así, se seguiría viviendo en esto 
precariamente y hasta podrían empeorar las posibilidades 
de reivindicación 

Preguntaba González Luna por qué, si constituían la 
inmensa mayoría de la población, los católicos mexicanos 
no eran factores determinantes de la vida nacional. La res-
puesta la encontraba en el hecho de que los católicos habían 
mutilado una dimensión esencial de su fe: su eficacia social. 
Los católicos estaban obligados no sólo a una vida personal 
limpia, sino a defender un orden social limpio y justo. El 
católico había olvidado la exigencia natural de universali-
dad de su fe, de serlo en todos lo momentos de su vida. El 
liberalismo había hecho estragos en el campo católico. Pero 
los católicos eran los responsables del confinamiento de la 
vida cristiana al hogar y al templo. Si un mal había sido la 
inhibición, el otro, peor, tenía que ver con formas censura-
bles de actuación política de católicos. La principal de estas 
últimas lacras había sido el colaboracionismo. Argumentaba 
que no era coherente que los católicos ingresaran a partidos 
anticatólicos.

La reforma social para González Luna era una empresa 
que competía en primer lugar a los católicos. En ella se 
debían movilizar todos los recursos posibles, aun los de 



151Estado     No. 52

Efraín González Luna, un político católico

los no católicos. Pero los católicos tenían la obligación de 
arrastrar con el ejemplo. Si no había desarrollo económico 
y reforma social, la desesperación llevaría a opciones de 
deserción de los valores espirituales ante promesas más o 
menos falsas de mejoramiento económico.

Un conflicto revelador

Los conflictos son reveladores de las verdaderas convic-
ciones. La confrontación que se suscitó, por una parte, entre 
quienes querían que el Partido Acción Nacional se convirtiera 
en Partido Demócrata Cristiano, y Efraín González Luna y 
Manuel Gómez Morín, por otra, mostraron cómo entendían 
estos dirigentes la relación entre lo católico y lo partidario.

A mediados de marzo de 1955 la Unión Demócrata 
Cristiana de Europa Central solicitó a González Luna que 
enviara un mensaje de aliento para su II Congreso Inter-
nacional a celebrarse en Nueva York el mes siguiente. La 
razón de esa petición era porque consideraban a González 
Luna un líder de la democracia cristiana en México.22 Por 
entonces no había nexos orgánicos entre el pan y la Demo-
cracia Cristiana, pero no parece que en ese momento ese 
calificativo hubiera disgustado a Efraín. Él mismo tenía 
amistad con el líder demócrata-cristiano venezolano, Rafael 
Caldera. No estaba en contra de ser ubicado en un campo 
diferenciado en el nivel internacional; pero otra cuestión 
sería que eso se trasladara al ámbito mexicano. La crisis y el 
malestar aparecieron cuando un grupo de jóvenes quisieron 
llevar coincidencias doctrinales hacia lazos identitarios que 
tenían que ver con consecuencias orgánicas. Desde 1957 
el director del periódico partidista La Nación, Alejandro 
Avilés, había visitado al presidente venezolano, Rafael Cal-

22. Comunicado de la Unión Demócrata Cristiana de Europa Central a Efraín 
González Luna, 14 de marzo de 1955 (aegl).



  

152

 Jorge Alonso

dera. En el periódico del pan se publicaron muchos artículos 
de tendencia demócrata cristiana. Fueron ganados a esta 
causa muchos jóvenes (entre quienes se podían enumerar a 
Hugo Gutiérrez Vega, Manuel Rodríguez Lapuente, Carlos 
Arriola, Horacio Guajardo y Emilio Tiessen). En 1960 ese 
grupo de jóvenes, sin que lo supieran Manuel Gómez Morín 
ni Efraín González Luna, invitaron al venezolano Caldera 
a una reunión. Pretendían que Acción Nacional fuera el 
partido de la Democracia Cristiana en México. Esto provocó 
un fuerte roce entre Efraín González Luna y Caldera. El 
primero le hizo ver que no debería confundir relaciones de 
amistad con intromisiones en la política doméstica. Manuel 
Gómez Morín y Efraín González Luna no estaban de acuerdo 
en que el pan se sumara a la democracia cristiana. El grupo 
de jóvenes panistas habían visto en el movimiento mundial 
de la Democracia Cristiana una opción viable para revitali-
zar al panismo. Un primer paso fue la creación del Instituto 
Técnico de Estudios Sociales, relacionado con el movimiento 
internacional demócrata cristiano. Querían recibir fondos 
de ese movimiento y aprovechar becas.23 A principios de 
1960 Gómez Morín había hablado con Hugo Gutiérrez Vega 
y con Tiessen para que en su reunión de enero de ese año 
suprimieran la declaración que querían hacer para conver-
tirse en parte de la organización internacional de la Demo-
cracia Cristiana. Con ese fin habían estado realizando un 
extenso trabajo de propaganda, sobre todo en Chihuahua, 
en donde habían convencido a muchos militantes jóvenes. 
Gómez Morín argumentaba que una declaración de ese tipo 
acarrearía a Acción Nacional muchos conflictos.24 Efraín 

23. Algunos de estos jóvenes se inconformaron porque Caldera había manifestado 
que para viajes y becas la Democracia Cristiana se entendería con la dirección 
nacional panista. Los jóvenes recordaron que dichas relaciones se habían acordado 
directamente, y que existían desventajas en la comunicación con el pan, pues sus 
principales dirigentes se oponían a convertir el pan en partido demócrata cristiano.
24. Carta de Manuel Gómez Morín a Efraín González Luna, 11 de enero de 
1960 (aegl).



153Estado     No. 52

Efraín González Luna, un político católico

González Luna se alegró de que los jóvenes hubieran “por 
fin comprendido la necesidad de prescindir de la declaración 
en proyecto”. Efraín González Luna aducía que las recetas 
de importación fallaban necesariamente por el desprecio de 
la realidad mexicana, y se quejaba de que mientras estaban 
enfrascados en eso, dejaban el trabajo posible y necesario.25 
González Luna se opuso al venezolano Caldera, quien era 
el promotor de la idea de convertir al pan a la democracia 
cristiana. González Luna aprovechó esta polémica para 
hacerle ver a Caldera que estaba equivocado en sus buenas 
apreciaciones sobre el régimen priísta.

Gómez Morín le planteaba a González Luna que temía 
que Caldera no se diera cuenta de la realidad, pero no lo 
culpaba, pues “sólo estando dentro de los acontecimientos se 
podía conocer” y ver toda la “pavorosa simulación y mentira 
desvergonzada del régimen”.26

Para 1961 González Luna estaba convencido de que la 
actividad de ese grupo juvenil resultaba muy nociva, pues 
nada interesaba como no fuera la dirección del partido y 
del país. A principios de 1962 González Luna recomendó a 
Gómez Morín que hablara con el presidente del partido, el 
licenciado José González Torres, antes de la Asamblea Juve-
nil, pues temía que si no se tomaban medidas convenientes 
podrían darse resultados no deseados de esa reunión, sobre 
todo en el tema de sus nexos con la Democracia Cristiana.

A finales de 1962 Caldera trató de convencer a González 
Luna de la conveniencia de convertir al pan en un partido 
demócrata cristiano. González Luna lo refutó. Adujo que, 
entre otras razones, estaba la constitucional, que por sí sola 
era bastante para considerar improcedente la idea. Gonzá-
lez Torres, quien no había sabido dirigir el problema con 

25. Carta de Efraín González Luna a Manuel Gómez Morín, 15 de enero de 
1960 (aegl).
26. Carta de Manuel Gómez Morín a Efraín González Luna, 4 de enero de 1960 
(aegl).



  

154

 Jorge Alonso

quienes pretendían convertir al pan en partido demócrata 
cristiano, le pidió a González Luna que debido a su vieja 
amistad, hiciera la presentación de Caldera en una impor-
tante sesión partidista. González Luna le dijo abiertamente 
que no estaba de acuerdo con el hecho de que se invitara a 
Caldera a un acto oficial del pan. Para evitar más compli-
caciones y para tratar de evitar que hubiera afirmaciones 
que pudieran interpretarse como vinculación del pan con 
la Democracia Cristiana, no tuvo más remedio que aceptar 
la presentación del venezolano. Ajustó cuidadosamente sus 
palabras para este propósito.

En la Comisión de Política del pan se volvió a poner en 
la discusión la necesidad de vincularse con la Democracia 
Cristiana. González Luna fue categórico en su oposición. 
Para dejar formalmente establecida la posición del pan en 
la materia, encontró una salida al problema. Recomendó 
que el pan mantuviera relaciones con partidos auténtica-
mente democráticos existentes en otros países, para fines 
de información e intercambio amistoso. E insistió en la 
absoluta autonomía teórica y práctica de todos los partidos.

Manuel Gómez Morín recibió un informe detallado redac-
tado por Efraín González Luna, a quien le contestó que en 
Nueva York había platicado con Rafael Caldera. Pese a 
los tonos cordiales, hubo señales de que los dirigentes de 
la Democracia Cristiana venezolana habían alentado esa 
conjura y que tenían el propósito de continuar, pues querían 
apoderarse del pan.27 Efraín tenía la misma impresión que 
Manuel sobre los propósitos de Caldera y sus colaboradores. 
Estaba convencido de la urgencia de que inmediatamente 
se hiciera una definición oficial al respecto, y criticó a los 
órganos de dirección partidaria porque habían estado 
perdiendo el control y la iniciativa en materia de tanta 

27. Carta de Manuel Gómez Morín a Efraín González Luna, 5 de diciembre de 
1962 (aegl).



155Estado     No. 52

Efraín González Luna, un político católico

importancia. Para agravar esta situación, la publicación 
oficial del pan había difundido un mensaje de Caldera en 
donde decía que esperaba que México estaría pronto a la 
cabeza de las democracias cristianas del continente. Ante 
esto Gómez Morín juzgó que se había ido bastante lejos en 
la conspiración. Propuso que tanto González Luna como él 
mismo debían buscar una comunicación con Caldera en la 
que se le expusieran las cosas clara y fuertemente.28

Una publicación del Mensaje Demócrata Cristiano de 
Nueva York correspondiente al trimestre enero-marzo de 
1963 traía una nota titulada “Juventud Popular Social 
Cristiana Mexicana”. González Luna destacaba que ahí se 
encontraban las bases ideológicas del nuevo movimiento. 
Juzgó que se trataba de una muestra contradictoria y caó-
tica de irresponsabilidad moral.29 Poco después González 
Luna proseguía denunciando los “incoherentes intentos 
demócrata-cristianos”. Todo esto terminó con el abandono 
de las filas panistas por parte del grupo juvenil. González 
Luna y Gómez Morín lamentaron el hecho; pero conside-
raron que el partido había eliminado de su balance una 
molesta partida de déficit.30

Este proceso mostró que ni González Luna ni Gómez 
Morín querían que el pan se transformara en un partido 
confesional. Si bien, una de las razones más fuertemente 
esgrimidas era el aspecto relativo a la Constitución, tenían 
además otras razones pare evitar esta confesionalidad. El 
nacimiento del partido era la clave. Cabían los católicos, 
pero también quienes, no siéndolo, estuvieran de acuerdo 
con las líneas y fines de esta organización partidista. Años 
después uno de los principales promotores de la idea de 

28. Cartas entre Efraín González Luna y Manuel Gómez Morín, 10 y 15 de 
diciembre de 1962 (aegl).
29. Cartas de Efraín González Luna a Manuel Gómez Morín, 3 de abril, 29 de 
agosto y 4 de septiembre de 1963 (aegl).
30. Cartas entre Efraín González Luna y Manuel Gómez Morín, 3 de abril, 29 de 
agosto y 4 de septiembre de 1963 (aegl).



  

156

 Jorge Alonso

hacer transitar al pan hacia la Democracia Cristiana reco-
noció que González Luna y Gómez Morín tenían razón en 
“oponerse a la denominación religiosa de la organización 
política. Nosotros [el sector juvenil del pan] estábamos 
equivocados” (Gutiérrez Vega, 2003).

Un político con profundas raíces católicas

En 1964, al participar en el cierre de la campaña pre-
sidencial de su partido, González Luna mostró cierta difi-
cultad al hablar y tuvo un fuerte dolor de cabeza. El 7 de 
septiembre sufrió una trombosis cerebral. Antes de perder 
el conocimiento, tocándose la frente le dijo a su yerno: 
“pídele a Dios que no pierda la diferencia específica”. Fue 
llevado a un hospital, y murió el 10 de septiembre de 1964. 
Manuel Gómez Morín manifestó que le daba gracias a Dios 
por haberle permitido compartir con González Luna una 
buena parte del camino “iluminado por su inteligencia y 
enriquecido por su bondad”. No podía pensar qué hubiera 
sido de Acción Nacional sin González Luna.31 Ocho años 
después, antes de morir, Manuel Gómez Morín hizo otro 
reconocimiento: aceptó que Efraín González Luna le debía 
a él su vocación política, pero le seguía agradecido porque 
González Luna le había dado la vocación cristiana.32

Cuando muchos años después de su candidatura presi-
dencial arreciaron los ataques del régimen en su contra, 
utilizando una vez más a católicos de la extrema derecha, 
González Luna escribió:

31. Carta de Manuel Gómez Morín a Amparo González Morfín de Baeza, 31 de 
octubre de 1964 (aegl).
32. Entrevista con Manuel Gónzalez Morfín, 1 de mayo de 1998. González Morfín, 
hijo de González Luna y ahijado de Gómez Morín, me confió una plática que tuvo 
con su padrino cuando éste estaba en su lecho de muerte.



157Estado     No. 52

Efraín González Luna, un político católico

Sin duda es un gran beneficio de Dios el hacernos vivir las bienaventuran-
zas y no simplemente admirarlas desde fuera. Es duro pasar del poema 
a la prueba final; pero infinitamente más cristiano […] Dios quiera que 
yo no desaproveche torpemente esta ocasión magnífica de expiación y 
merecimiento, no sólo no merecido, sino también totalmente gratuito.33

Tuvo en los ejercicios ignacianos una luz, meditando en 
el tercer grado de humildad.34 Sobre todo lo relativo a la 
tercera semana centrada en la pasión y muerte de Jesu-
cristo.35 Efraín González no se doblegó ante la implacable e 
irracional persecución que el autoritarismo gubernamental 
y sus cómplices desataron y mantuvieron en contra suya 
hasta sus últimos días. Siendo un hombre honesto, sufrió 

33. Carta de Efraín González Luna a su hijo Adalberto González Morfín, S. J., 18 
de febrero de 1957 (aegl).
34. El texto autógrafo escrito por San Ignacio de Loyola de los ejercicios 
espirituales dice: “antes de entrar en las elecciones, para hombre affectarse a la 
vera doctrina de Christo nuestro Señor, aprovecha mucho considerar y advertir 
en las siguientes tres maneras de humildad”. Describe lo que entiende por los 
diferentes grados de humildad: “La primera manera de humildad es necessaria 
para la salud eterna, es a saber, que así me baxe y así me humille quanto en mí sea 
possible, para que en todo obedesca a la ley de Dios nuestro Señor, de tal suerte 
que aunque me hiciesen Señor de todas las cosas criadas en este mundo, ni por la 
propia vida temporal, no sea en deliberar de quebrantar un mandamiento, quier 
divino, quier humano, que me obligue a peccado mortal […] La 2ª es más perfecta 
humildad que la primera, es a saber, si yo me hallo en tal puncto que no quiero 
ni me afecto más a tener riqueza que pobreza, a querer honor que deshonor, a 
desear vida larga que corta, siendo igual servicio de Dios nuestro Señor y salud 
de mi ánima; y, con esto, que por todo lo criado ni porque la vida me quitasen, no 
sea en deliberar de hacer un peccado venial […] La 3ª es humildad perfectíssima, 
es a saber, quando incluyendo la primera y segunda, siendo igual alabanza y gloria 
de la divina majestad, por imitar y parescer más actualmente a Christo nuestro 
Señor, quiero y elijo más pobreza con Christo pobre que riqueza, oprobrios con 
Christo lleno dellos que honores, y desear más de ser estimado por vano y loco 
por Christo que primero fue tenido por tal, que por sabio ni prudente en este 
mundo” (Cf. www.jesuitas.org.co/documentos).
35. El teólogo jesuita Jon Sobrino, al referirse a la tercera semana de los ejercicios 
ignacianos apuntó: “El conflicto objetivo con los poderosos, no una abstracta 
disponibilidad, es lo que lo llevó a [Jesús a] la cruz. Ignorarlo tiene graves 
consecuencias, pues permite pensar que hoy podemos llevar a cabo la misión sin 
graves conflictos. Vuelve a aparecer cuán difícil es tomar a Jesús en serio. Pienso 
que lo más difícil de aceptar a Jesucristo es Jesús, de éste su vida terrena, y de 
ésta su cruz a manos de los poderosos” (Sobrino, 2007).



  

158

 Jorge Alonso

una tenaz guerra sucia de mentiras y calumnias encami-
nada a desprestigiarlo, ante la cual respondió con paciencia 
y perdón.

El Congreso del Estado de Jalisco en 2006 declaró a 
Efraín González Luna “benemérito ilustre”, y sus restos 
fueron trasladados solemnemente a la Rotonda de los Jalis-
cienses Ilustres. En el decreto legislativo aprobado por todos 
los partidos con representación en el Congreso jalisciense, 
entre otros méritos se le reconoce como filósofo, jurista y 
humanista. Se enfatiza que

[…] su notable conocimiento y su entrañable amor a México determina-
ron su participación en política, haciendo de ella su principal apostolado, 
dedicándole lo mejor de sí mismo, entregándose desinteresadamente, 
sin treguas, sin titubeos, sin dobleces, con una decisión inquebrantable 
que lo convertiría, sin haber ocupado jamás un puesto público, en uno 
de los políticos destacados.

La política para González Luna era una obligación ética y un ejercicio 
de paciencia heroica; para él lo fundamental eran los principios […]; 
fue defensor de la tolerancia […] y [fue] considerado como un gran 
ideólogo, ejemplo de rectitud […] y nobleza.

Se enfatiza que logró “dar frescura al pensamiento social y 
político de su época”.36

Por su compromiso católico transitó hacia el compromiso 
político. Entendió la política como misión. Pero distinguía 
bien los planos de la fe y la política. No pretendía un partido 
confesional ni un Estado católico. No proponía la restaura-
ción de la unidad Iglesia-Estado. La política y la religión 
eran campos perfectamente distintos, pero se implicaban. 
Cuando González Luna le propuso a Gómez Morín la con-
veniencia de la creación de una instancia sin carácter par-

36. Este decreto se puede consultar en www.congresojal.gob.mx.



159Estado     No. 52

Efraín González Luna, un político católico

tidista para el estudio y defensa de la democracia, decía que 
en ella habría que postular tesis y sacar consecuencias en los 
terrenos religioso y político sin llegar al servicio específico 
o directo de la Iglesia católica.37

Sin duda, como cualquier ser humano, Efraín González 
Luna vivió con antinomias y contradicciones. Aunque tuvo 
el apoyo de la acjm, del cardenal Rivera y de su propio par-
tido, sufrió el embate de poderes descomunales, como fueron 
el partido de Estado y sus aliados en esa causa, medios 
de comunicación, y grupos de católicos extremistas. Dejó 
muchos ejemplos. Los panistas que han estado gobernando 
a inicios del siglo xxi no ponen en práctica las enseñanzas 
de sus fundadores. Han reforzado una política neoliberal 
depredadora que nada tiene que ver con la visión social 
de González Luna. Esos panistas han querido gobernar 
a una sociedad plural tratando de imponerle sus visiones 
conservadoras que atentan contra los derechos humanos, 
y en algunos casos hasta han permitido que jerarcas ecle-
siásticos fundamentalistas sean quienes dicten las orien-
taciones gubernamentales. Ante la actual mercantilización 
de la política, el llamado de González Luna a humanizar la 
política sigue estando vigente.

Fecha de recepción: 13 de enero de 2011
Fecha de aceptación: 11 de abril de 2011

37.  Se puede consultar la carta de Efraín González Luna enviada a Manuel Gómez 
Morín el 25 de noviembre de 1960 (amgm).



  

160

 Jorge Alonso

Principales escritos de Efraín González Luna

1950	 “Introducción”, en Manuel Gómez Morín, Diez años de 
México. México: Jus, pp. ix-xviii.

s/f 	 El hombre y el Estado. México: Biblioteca de Acción 
Nacional.

s/f	 Raíz de la anarquía. México: Acción Nacional.
s/f 	 La reforma social. México: Acción Nacional.
s/f 	 Primado del orden político. Guadalajara: Cuadernos 

de Guadalajara.
s/f	 Dos paradojas y una experiencia. México: Acción 

Nacional.
1952	 Mensaje a la juventud mexicana. México: Acción 

Nacional.
1955	  Humanismo político. México: Jus.
1962	 “Democracia, vínculo de unidad nacional”, en varios, 

La democracia en México. México: Jus, pp. 9-34.
1965	 El fetiche de la estabilidad política. No se puede servir 

a dos señores. Guadalajara: Centro Jalisciense de 
Productividad.

1971	 Un problema político de México. Guadalajara: Cua-
dernos de Guadalajara/Signo.

1974a	 Obras, tomo 1, “La economía contra el hombre y 
otros ensayos”. México: Jus.

1974b	 Obras, tomo 2, “El municipio mexicano y otros 
ensayos”. México: Jus.

1974c	 Obras, tomo 3, “La dignidad del trabajo y otros 
ensayos”. México: Jus.

1975a	 Obras, tomo 4, “Comedia y realidad de América y 
otros estudios”. México: Jus.

1975b	 Obras, tomo 5, “Conciencia y opinión y otros estu-
dios”. México: Jus.

1975c	 Obras, tomo 6, “Presencia y gravedad de los pro-
blemas nacionales y otros estudios”. México: Jus.

Bibliografía



161Estado     No. 52

Efraín González Luna, un político católico

1976	 Obras, tomo 7, “Revolución y espíritu burgués y 
otros ensayos”. México: Jus.

1977	 Obras, tomo 8, “Clases sociales, lucha de clases y 
otros temas”. México: Jus.

1977b	  Sobre la dignidad del trabajo. Guadalajara: usem.
1988	 Los católicos y la política en México. México: Jus. 
1998a	 “Origen y sentido de mi candidatura”, Propuesta, 

núm. 6, febrero, pp. 113-148.
1998b	 Obras, tomo 9, “La raíz de la anarquía y otros dis-

cursos”. Guadalajara: pan.
1998c	 Obras, tomo 10, “Mecánica de opción y otros dis-

cursos”. Guadalajara: pan.
1999a	 La campaña presidencial de 1952, dos tomos. Gua-

dalajara: pan.
1999b	  Obras, tomo 11, “Voluntad de combate y de victoria 

y otros escritos”. Guadalajara: pan.

Otras referencias

Alonso, Jorge (2003). Miradas sobre la personalidad política 
de Efraín González Luna. Guadalajara: Universidad de 
Guadalajara.

Brotton, Jerry (2003). El bazar del conocimiento. Barcelona: 
Paidós.

Calderón Vega, Luis (1951). “¿Alegatos contra ‘pragmáti-
cos’?”, La Nación, núm. 531, 17 de diciembre.

Echeverría Ruiz, Rodolfo (2007). “A Gómez Morin”, El 
Universal, 16 de marzo.

González Gari, Óscar (2006). Nuestra postura ante el traslado 
de los restos de Efraín González Luna a la Rotonda de los 
Jaliscienses Ilustres y la dolorosa situación del país, volante 
entregado al público el 12 de septiembre.

González Luna, Ana María, y Gómez Morín, Alejandra (eds.) 
(2010). Una amistad sin sombras. México: fce.

Bibliografía



  

162

 Jorge Alonso

Gutiérrez Vega, Hugo (2003). “Bazar de asombros”, La 
Jornada Semanal, 24 de agosto.

Hochschild, Joshua P. (2005). El principio de subsidariedad y 
el ideal agrario, mimeo.

Nell-Breuning, Oswald von (1946). La reorganización de la 
economía social. Buenos Aires: Poblet.

—— (1962a). Liberalismo. México: Jus.
—— (1962b). Socialismo. México: Jus.
—— (1980). El capitalismo: Examen crítico. Barcelona: 

Herder.
Sobrino, Jon (2007). “Carta a Ignacio Ellacuría”, Adital, 29 

de octubre. www.adital.com.br
Vázquez Cisneros, Pedro (1964). “Un candidato insólito”, 

Excélsior, 7 de octubre.

Bibliografía




