
Patricia García Guevarau

u Profesora-
investigadora del 
Departamento 
de Estudios en 
Educación del Centro 
Universitario de 
Ciencias Sociales 
y Humanidades, 
Universidad de 
Guadalajara.

El título del libro parafrasea a otros dos grandes 
libros: El sexo del derecho, de Frances Olsen, y El 
género de la ciencia de Janet A. Kourany. En este 
caso el libro de Lourdes Pacheco es un compendio 
de escritos recientes que nos llevan por una fasci-
nante travesía en la que nos explica el porqué la 
ciencia es un conocimiento androcéntrico y cómo 
la agenda científica ha sido formulada desde el 
punto de vista del varón. Sus 10 capítulos son un 
recorrido histórico y epistémico sobre los distintos 
principios que la construyen. El eje principal es la 
epistemología feminista que abona a la crítica de 
los conceptos de verdad, objetividad, neutralidad, 
producción científica, valores y poder.

La primera y obvia sombra que eclipsa las 
bases de la ciencia, es el ausente punto de vista 
de las mujeres. El primer capítulo maneja cuatro 
cuestiones centrales, que revisita a lo largo de los 
siguientes capítulos. Uno, ella nos trae a cuenta 
la jerarquía binaria (cf. Foucault) reflejada en la 
ciencia a partir de un dualismo valorativo, tradu-
cido en antagonismos como la razón vs. emoción, 
lo abstracto contra lo concreto, cultura/naturaleza, 
masculino-femenino, fuerte vs. débil, racional-
irracional, etc. Cada uno de estos binomios no sólo 
anula a su opuesto, sino que los vencedores darán 
paso a la objetividad, a los 
fundamentos de la ciencia 
desde un observador —
varón— “neutro” que activa 

El sexo de la ciencia

Lourdes C. Pacheco Ladrón de Guevara, El 
sexo de la ciencia. México: Universidad Autó-
noma de Nayarit/Juan Pablo Editores, 2010.

Espiral, Estudios sobre Estado y Sociedad 285 Vol. XVIII No. 52  Septiembre / Diciembre de 2011



  

286

Patricia García Guevara

un proceso circular método/ciencia/neutralidad de valores 
(p. 25), sin atisbos de encontrar complementariedad.

Dos, el órgano humano productor de ciencia es el ojo; la 
vista establece la observación y la razón realiza el análisis. 
Observación y razón son los dos pilares en los que descansa 
el método científico. Sobre la base de la observación, aparece 
la objetividad, sin cuestionar que el observar pueda ser arbi-
trario y siempre dependerá de lo que se observa y de quién 
observa (cf. Bohr). De esta manera —explica la autora— 
los “científicos desarrollan una actitud de poder al hablar 
del método científico, como si fuera algo sobrehumano […] 
tomando el lugar de Dios”. La objetividad cimentada así, 
excluye o borra la experiencia subjetiva y las pasiones de 
los investigadores; como si ambas cosas fueran posibles 
(pp. 29 y 30).

Tres, si en la época de la Ilustración la ciencia fue vista 
como una respuesta para remediar los males, en la sociedad 
capitalista la encontramos vinculada a la idea de progreso 
hasta convertirla en un recurso privado, en una empresa 
rentable, una ciencia-mercancía en tanto que produce bienes 
para el mercado y puede acelerar la riqueza —no obstante, 
lo fue desde los romanos, pienso yo.

Cuatro, el surgimiento del individualismo y de la autono-
mía del hombre permiten convertir a la ciencia en un “sistema 
cerrado, incapaz de dialogar con otros discursos de la socie-
dad”. Con esto prácticamente genera un discurso totalizador 
que no piensa “al mundo de otra manera”, dado que trata de 
eliminar los elementos irracionales “como portadores de una 
racional oculta” que no son tomados en cuenta (pp. 34 y 35).

La perspectiva feminista tiene más de tres décadas pro-
blematizando la reformulación del agente epistémico y los 
fundamentos de la ciencia cerebral desde varios puntos. En 
primer lugar, porque deja fuera al cuerpo. En segundo lugar, 
porque atiende sólo a una parte de la experiencia. En ter-
cero, parcializa la realidad a partir de los valores masculinos 



287Reseñas      No. 52

El sexo de la ciencia

al dejar a un lado los valores contextuales y culturales de 
quien observa. Esto ha generado una práctica científica en 
el campo de la salud con toda una serie de dispositivos que 
ven al cuerpo de la mujer como seres débiles, emocionales, 
producto de la ideología de la maternidad. Tal práctica 
proviene del “yo domino”, de la mentalidad colonizadora y 
del cartesianismo que erige a la razón como estandarte de 
aparente neutralidad universal.

El siguiente capítulo nos expone que a la religión le 
sigue la ciencia como principio de vida; nada más que en 
esta etapa el dominio está puesto por la razón pragmática 
como su instrumento. Esta segunda creación, producto de la 
modernidad y del dominio colonial, da origen a una especie 
de meta-lugar desde el cual explica el mundo, el del obser-
vador absoluto —sin ser observado— ombligo del Universo 
y hace de la objetividad una institución. En esta creación

[…] la epistemología de la razón es portada por el sujeto histórico 
de la dominación y se convierte en la anulación de otras posibles 
epistemologías. Las teorías son estructuras de poder desde las cuales 
pensamos. El conocimiento-dominio se convirtió en conocimiento-
poder, en anulación de las posibilidades de conocimiento del otro […] 
[y con esto] subalterizó otras formas de conocimiento, las formas de 
conocimiento portado por las mujeres, los indios, los orientales; los 
otros […] el método científico ha considerado a los otros saberes 
como no conocimientos […] La ciencia establece la observación desde 
un lugar previamente determinado por la estructura de la teoría, las 
preguntas derivan de la bibliografía previa y deben referirse a teorías 
vigentes […] Desde este punto de vista, el nuevo conocimiento sólo 
se propone confirmar o invalidar el conocimiento previo (pp. 59 y 60).

De esta forma tenemos una ciencia que tiene el poder de 
bautizar el mundo sólo de “cierta manera”, y su represen-
tante, la objetividad, tiene como encargo “producir, dominar, 
reestructurar y tener autoridad”.



  

288

Patricia García Guevara

La autora devela a la objetividad como un proceso de 
ocultación a partir de tres principios: a) el conocimiento cien-
tífico es conocimiento puro, al esparcir la “ilusión de que el 
conocimiento es independiente de las condiciones en que se 
produce”; b) el método es independiente de quien lo aplica, en 
el que “el sistema de citas cumple la función de convertir los 
enunciados en hechos científicos”, y c) los resultados científi-
cos tienen como propósito la humanidad y con ello “oculta[n] 
el nexo entre conocimiento y poder dentro de estructuras de 
dominación” (p. 65). Bajo estos principios la objetividad nos 
entrega una especie de maná con la verdad científica. Ir más 
allá del sistema demostrativo referencial en búsqueda de las 
ausencias, de lo suprimido, implica moverse hacia los már-
genes de la ciencia hegemónica, de la colonización del saber. 
La apertura hacia lo otro generaría nuevas maneras de “com-
prensión con múltiples sujetos epistémicos, contra-saberes, 
formas de compre-ver”. Todo ello perfilaría nuevas prácticas 
que nos abrirán la cárcel del monólogo científico en el que la

[…] verdad sólo puede ser difundida, no sometida a discusión. El otro, 
el destinatario […] un público en principio indeterminado, pero deter-
minado desde el principio […] Los resultados de la razón presuponen 
la igualdad de los que razonan. Sólo en esa igualdad tiene sentido la 
producción de conocimiento (p. 72).

Lourdes Pacheco augura que las nuevas formas regresan 
re-cargadas desde una “pluralización de sujetos” y una 
revaloración de la emoción, “desvalorizada por la sociedad 
patriarcal con el argumento de ser el lugar de la arbitra-
riedad” (p. 74).

Todos los capítulos hacen referencia, de un modo o de otro, 
a un proceso totalizador en el que la ciencia, la abstracción y 
la razón están encerradas en sí mismas, marcando una férrea 
distancia de la emoción y la subjetividad. De Bacon, a Comte, 
a Kant, el saber es dominio racional alejado de cualquier otro 



289Reseñas      No. 52

El sexo de la ciencia

tipo de conocimiento, un lugar para los especialistas de élite 
que norma a la sociedad desde el club de los elegidos. Más 
aún, la autora asegura que la ciencia hereda los preceptos de 
la ideología cristiana en la que las sensaciones provenientes 
de los sentidos son impuras; de este mismo modo, la subjeti-
vidad pasa a ser rechazada como algo equívoca. Nos propone 
entonces una razón sensible que profundiza lo cercano y no 
una distancia de él, una razón en la “que puede existir como 
conocimiento de muchos […] Comprensión como conocimiento 
sin violencia, sin la estructura de dominio, como manera de 
empatizar, de integrar lo afectivo comunitario con lo que 
está siendo” (p. 85). De esta manera combinaríamos la epis-
temología de la razón con una epistemología de la emoción, 
puesto que de ninguna manera se trata de una propuesta 
que contemple renunciar a la razón.

La ciencia es un producto del triunfo de la mente sobre el 
cuerpo a partir de la consolidación del método científico, en 
el que el cuerpo quedó fuera del acto de conocer. Afortuna-
damente esta forma de explicación ha entrado en crisis en 
las ciencias sociales y ha puesto en marcha procesos donde 
el posmodernismo feminista ha hecho especial hincapié al 
replantear el conocimiento “desde el cuerpo”, la subjetividad 
negada y por ende desde otras posibilidades de conocer. 
Para ello es clave abandonar la dicotomía objetividad-sub-
jetividad y abrir paso a las diferentes posturas que traen 
otros sujetos desde sus multiplicidades (las mujeres, las 
distintas etnias, etcétera).

Todo el libro reitera la necesidad de desatar la camisa de 
fuerza en que se ha convertido el orden epistémico patriarcal 
(“como la única organización del mundo”), y contribuir a la 
construcción de un horizonte femenino. En particular, el 
capítulo quinto propone la ciencia de la fascinación, la cien-
cia de las mujeres, con el fin de cambiar el orden del mundo, 
de por sí desigual para éstas. La epistemología feminista 
apuntaría, entonces, hacia nuevos elementos, significados 



  

290

Patricia García Guevara

y relaciones que explorar, “otra posibilidad de reorganizar 
los mundos […] en la construcción de sentido para los suje-
tos de los que parte […] [y] pasar de la pretensión de tener 
todo controlado mediante la técnica, a liberar el mundo de 
los límites […] capaces de ver/percibir/nombrar lo real y lo 
no real” (pp. 107 y 108). Aquí no se trata de formular una 
nueva universalidad desde las mujeres, sino de no hacer 
abstracción de la diferencia y las respectivas epistemes que 
portan los sujetos hombres y mujeres, es decir, adentrarnos 
en “formas distintas de percibir y de encontrar articula-
ciones en la realidad” (p. 111). Se trata, pues, de que “los 
saberes transgresores de las mujeres enuncian no de otra 
realidad posible, sino múltiples realidades posibles” (p. 117).

Para documentar los saberes transgresores, narra muy 
brevemente un estudio de caso sobre la brujería. Acaso como 
un saber, una práctica, una cosmovisión, una apropiación 
de un poder que ha sido negado a las mujeres por el cris-
tianismo, por el monopolio del conocimiento científico y que 
se antoja un ejemplo pertinente para la recuperación de 
discursos y prácticas comunitarias negadas a las mujeres, 
o simplemente como otra visión.

Éste es un libro que va más allá de visibilizar a las muje-
res que han sido excluidas de la ciencia y de recuperar las 
experiencias de las pioneras, sino que es un texto que dirige 
sus baterías hacia la reformulación del sujeto epistémico, el 
sujeto situado, y en señalar la necesidad de comprender el 
marco ético y político que rodea al conocimiento. En todo caso 
es una sugerente invitación para ensanchar la lucha discur-
siva que define y constituye a la ciencia, tanto como la forma 
de producir, exponerla y utilizarla. Es una lectura altamente 
recomendable para las ciencias sociales y en especial para 
las nuevas generaciones de jóvenes inquietos en las clases 
de metodología, que complementa muy bien los cuestiona-
mientos sobre cómo se hace ciencia. Enhorabuena por esta 
reflexión que nos envían desde el estado vecino de Nayarit.




