
Espiral, Estudios sobre Estado y Sociedad  Vol. XVI No. 48  Mayo / Agosto de 2010 139

Entre la tradición 
y la modernidad. 
Dos momentos 
de la legislación 

indígena en México: 
de la Colonia 
al liberalismo 

decimonónico
En este artículo se sostiene que las formas 

en que la Corona española planteó su 
relación con los grupos indígenas durante la 
Colonia distaron mucho de los intentos de 

igualación del liberalismo mexicano del siglo 
xix, por el simple hecho de que se intentó 

respetar las diferencias entre regiones 
(incluso poblaciones) para hacer valer un 
marco normativo y de comportamiento 
pluricultural. Al respecto se resaltan dos 

cosas: el debate intelectual en torno a las 
distintas legislaciones (la colonial y la liberal) 
y las razones y necesidades de organización 

social del modelo político prevaleciente. 

Palabras clave: derechos de patronazgo, 
guerra justa, repúblicas de indios, integra-

ción nacional, liberales

Introducción

Desde los primeros años 
de la Colonia hasta la época 
liberal juarista no sólo trans-
currieron más de trescientos 
años, sino también diversos 
intentos por dotar a los 
territorios primero novo-
hispanos, luego indepen-
dientes, de una estructura 
administrativa, jurídica y 
comercial que permitiera 
el desarrollo, pero también 

facilitara la creación de un imagi-
nario particular de nación. Como la 
historiografía lo ha sostenido, los 
acontecimientos ocurridos durante 
más de tres siglos son una serie de 
encuentros y desencuentros entre 
la población prehispánica y la 
peninsular. En ellos se refleja un 
esfuerzo de las autoridades por con-
ciliar los intereses de ambos grupos 
de población en un esquema parti-
cularista y a la vez arraigado en la 
herencia indígena y española.

Unidas por la necesidad de la 
Corona española de dotar de una 
forma de organización de gobierno 
a los nuevos territorios, basándose 
en los principios religiosos propios 
de la España católica y respetando 
las formas del poder político de los 

Hiram A. Ángel Lara 

 ciesas-Occidente.
Hiram.angel@gmail.com



  

140

Hiram A. Ángel Lara

señoríos indígenas, las formas administrativas de la Colonia 
son una suerte de hibridación que combinó dos tradiciones 
autónomas disímiles entre sí: la de los reinos que compo-
nían la península y las de los pueblos indígenas. Ello fue 
notorio en la legislación colonial y propició una relación muy 
particular entre los españoles e indios, donde hasta cierto 
punto había una tolerancia por la diferencia y respeto por 
los cuerpos políticos existentes antes de la conquista, los 
cuales conservaron sus funciones de gobierno. Sin embargo, 
la parte económica (la recaudación de tributos) quedó en 
manos de las encomiendas. Éstas fueron claves en la orga-
nización colonial, en primer lugar porque se usaron para 
vigilar las alianzas de los españoles con las formas antiguas 
de organización y en segundo, fueron declaradas herederas 
de las formas de organización del reino de Moctezuma y por 
ello legítimas (García Martínez, 2004: 64-65). 

Con los años, la forma en que se administró la encomienda 
denigró el ideal de respeto de las autonomías en que se 
fundaba y resultó una forma de organización injusta que 
pugnó por una diferenciación basada en la superioridad de 
la raza española sobre la indígena, asunto que se agravó en 
el siglo xviii, poco antes de las luchas de independencia. Tal 
distinción tuvo consecuencias sobre los imaginarios nacio-
nales de los liberales decimonónicos, quienes encontraron 
en la organización colonial estamental el principal obstáculo 
para el desarrollo y la incorporación de los indígenas a la 
nueva nación.

En este artículo se sostiene que las formas en que la 
Corona española planteó su relación con los grupos indí-
genas durante la Colonia distaron mucho de los intentos 
de igualación de liberalismo mexicano del siglo xix, por 
el simple hecho de que se intentó respetar las diferencias 
entre regiones (incluso poblaciones) para hacer valer un 
marco normativo y de comportamiento social pluricultu-
ral. En alguna medida, el derecho indiano fue la forma 



141

Dos momentos de la legislación indígena en México: de la Colonia al liberalismo

Estado     No. 48

más acabada de legislación indígena que tomó en cuenta 
las diferencias de los grupos étnicos y les otorgó un mayor 
margen de autonomía respecto a las construcciones sociales 
posteriores, incluso que las apoyadas por los movimientos 
indígenas de la última década del siglo xx. 

A lo largo del presente revisionismo se pretenden resaltar 
dos cosas: el debate intelectual en torno a las distintas legis-
laciones (la colonial y la liberal) y las razones y necesidades 
de organización social del modelo político prevaleciente. Los 
ordenamientos normativos y políticos tanto de la Colonia 
como de la época liberal influyeron en las relaciones sociales 
y fomentaron la discriminación, en tanto que al resaltarse 
las diferencias de principio entre grupos no se logró erradi-
car el discurso de superioridad interétnica que prevaleció 
aún en la etapa posrevolucionaria, de la cual no me haré 
cargo en esta ocasión.1 

1. El problema jurídico-moral de la Conquista 
y la Colonia

Las principales justificaciones de la Conquista
La conquista de América planteó a la Corona un problema 

de legitimidad y legalidad, en tanto que se trataba de una 
cuestión jurídico-religiosa que era fundamental resolver 
para lograr el reconocimiento de la gran empresa conquis-
tadora de vastísimos territorios ante el resto del mundo. 
En esencia, la cuestión se resumía en la naturaleza de los 
derechos que los reyes católicos tenían sobre los territorios 
conquistados y en el cómo se justificarían tales derechos en 
las construcciones sociales de la época. 

1. En un trabajo anterior mostré que la construcción social y normativa del periodo 
posrevolucionario fue la continuación de la discusión liberal decimonónica pero 
con políticas asistenciales que promovieron el indigenismo del siglo xx. Si bien 
la Ley Indígena de 2001 deja atrás tal visión, no logró siquiera emular los marcos 
de autonomía concedidos en la etapa colonial. Para ver la construcción social 
revolucionaria remitirse a Ángel (1998). 



  

142

Hiram A. Ángel Lara

Para comprender este problema hay que tener presente 
que desde las capitulaciones de Santa Fe2 hasta las nuevas 
disposiciones reales de Carlos V en 1542,3 la colonización 
estuvo matizada por dos elementos: el primero, la natura-
leza mercantil del hecho y, el segundo, la labor evangélica 
que desde las bulas papales4 de 1493 a la Carta Testamen-
taria de Isabel la Católica5 había quedado plasmada como 
requisito de la empresa colonizadora. Ambos aspectos 
caracterizan y delimitan el marco jurídico indiano de los 
primeros años y estarán presentes en una forma u otra 
para todo el periodo colonial. 

El predominio de lo religioso llevó al primer gran ciclo 
de la polémica sobre la justicia de la penetración, el cual 
originaría una de las alas del debate que años adelante 
sostendrían Juan Gines de Sepúlveda y el fraile dominico 
Bartolomé de las Casas (Zavala, 1988). La discusión giraría 
alrededor de los derechos de patronazgo6 que los reyes cató-

2. Las Capitulaciones de Santa Fe se celebraron el 17 de abril de 1492 entre Cris-
tóbal Colón y los reyes católicos para registrar los términos en que se llevaría a 
cabo la expedición. Este pacto es la primera fuente del Derecho Indiano. 
3. En este año se reformularon las Nuevas Leyes a favor de los indios que prohibían 
su esclavitud y su repartimiento pero, debido a la resistencia de los primeros colo-
nizadores que también fueron los primeros encomenderos, no pudieron ponerse 
en vigor. Se recomienda revisar a García Icazbalceta (1988) y Zavala (1988).
4. Las bulas papales de Alejandro VI concedían el derecho a los reyes católicos 
de conquistar y evangelizar a los infieles de otras tierras y, además les otorgaban 
la garantía de ejercer su soberanía sobre las tierras conquistadas. Lo anterior, se 
basaba en una idea que se desprendía del derecho divino y que era aplicable al 
ámbito secular (Las Casas, 1965).
5. La cláusula testamentaria de Isabel la Católica constituyó, junto con las bulas 
papales de 1493, una de las fuentes principales del Derecho Indiano. En ambos 
documentos se subrayaban los motivos principales que habían impulsado la 
conquista a través de dos principios indisolubles a la práctica jurídica posterior: 
evangelización y justicia para los naturales (en De Paredes, 1973). También se 
recomienda consultar a Fernández de Sotelo (1995).
6. Éstos se derivaban de las concesiones papales a la Corona para ejercer la 
soberanía real sobre los nuevos territorios; entre ellos se garantizaba la sumisión 
de los gobiernos locales al gobierno del soberano, las obligaciones que los nuevos 
súbditos tenían para con el reino —tributos y sumisión a la fe católica— y sus 
derechos y la apropiación que por el “derecho de gentes” obtenía el monarca 
sobre las tierras descubiertas. 



143

Dos momentos de la legislación indígena en México: de la Colonia al liberalismo

Estado     No. 48

licos habían obtenido sobre todos los territorios y habitantes 
ya fuera a través de medios pacíficos —la evangelización 
cristiana por parte de los misioneros— o por medio de una 
“guerra justa”.7

El segundo gran ciclo de la penetración, y que resulta 
fundamental para entender las razones de la legislación 
indiana en cuanto a garantías a los pueblos indios, se fundó 
en la convicción de considerar ilícito extender jurisdicciones 
europeas más allá de sus límites occidentales y “afirmar 
la calidad humana (racionalidad) de los indios y sus dere-
chos, a pesar de su condición de gentiles” (Zavala, 1988: 
15). Esta posición negaba las fuentes jurídicas basadas en 
el poder temporal del Papa y la jurisdicción universal del 
emperador.

Aunque desde la Carta Testamentaria de Isabel la 
Católica había quedado expresado el fin “humanista” de la 
conquista, éste no fue respetado y fue violado una y otra 
vez por expedicionarios y conquistadores españoles.8 De 
esta forma, tanto el desarrollo de la encomienda como el 
mal trato que los indios recibían por parte de los coloniza-
dores, serían los motivos principales para la formulación 
de un novedoso marco jurídico: el Derecho Indiano (objeto 
de un constante replanteamiento) que tuvo como finalidad 
principal garantizar a la Corona la labor humanitaria de 
su misión cristiana (evangelizadora), reforzar la presencia 

7. Ésta era una connotación religiosa que le permitía a los españoles hacer la 
guerra contra los pueblos infieles con la finalidad de evangelizarlos a través de la 
“justicia divina de las armas”.
8. Un ejemplo de los privilegios que recibían los españoles a través de la conquista 
armada puede verse en la distribución de las riquezas que Cortés hizo a sus solda-
dos después de la toma de Tenochtitlán: “Cortés reunió el tesoro arrancado a los 
aztecas, apartó una quinta parte para la Corona, otra quinta parte para sí mismo, 
y dividió el resto entre sus hombres, por categorías... A continuación, Cortés 
procedió prontamente a distribuir encomiendas a sus principales lugartenientes 
y seguidores, dividiendo el centro de México en toda una serie de concesiones” 
(Díaz del Castillo, 1968: 71-74). También Brading (1993) recalca cómo la Con-
quista de México había dejado una cantidad considerable de premios, al igual que 
la llevada a cabo por Francisco Pizarro en el Perú. 



  

144

Hiram A. Ángel Lara

española sobre los nuevos territorios y limitar las ambicio-
nes de los conquistadores y sus descendientes. 

Como la mayoría de los problemas que pretendía regir 
la legislación indiana tenían su origen en acontecimientos 
que se produjeron lejos del control inmediato de la Corona, 
fue necesaria la sistematización de una legislación indiana 
que era dispersa y que no estaba reconocida como un marco 
normativo acabado, sino como una serie de disposiciones 
reales que garantizaban la presencia de la Corona sobre el 
territorio colonial. Muchas de las disposiciones en materia 
indígena aparecerán dispersas en un orden jurídico más 
amplio, y las reformas obedecerán a un casuismo en su 
aplicación que pronto rebasaría a las disposiciones reales. 
En efecto, muy pronto virreyes y audiencias colaborarían 
en la labor legislativa mediante innumerables acuerdos, 
disposiciones y sentencias.

El debate colonial: guerra justa vs. garantías para los indígenas	
El debate en el terreno de las ideas ocurre entre dos 

corrientes: los teóricos de la guerra justa y los teóricos de las 
garantías para los grupos indios. Los primeros sostenían 
la defensa de la introducción de las instituciones europeas 
más allá de sus límites9 y la argumentación religiosa como 
justificación primaria de la Conquista. Autores como Pala-
cios Rubio,10 asumían que el papa como vicario de Cristo 
poseían las soberanía sobre el mundo y ésta se extendía 

9. Según algunos autores, los límites de evangelización no eran reducibles al 
continente europeo, sino que tanto las instituciones religiosas como las seculares 
podrían ser llevadas a otras tierras gracias al Derecho de Gentes, que permitía 
a los pueblos moverse con libertad sobre cualquier territorio sin que existiera 
algún tipo de circunscripción local que los limitase.
10. Juan López de Palacios Rubio (1450-1524) hizo la primera defensa jurídica del 
imperio español a partir de una petición de Felipe II para establecer, claramente, 
cual era la verdadera jurisdicción de la Corona sobre los territorios descubiertos. 
En sus escritos de 1514 sostenía que: “Cristo fue soberano en el sentido espiritual 
y temporal, y delegó estas facultades en el Papa, por lo que los reinos de los 
infieles no gozaban de independencia frente a la sede romana, y estaban obligados 
a someterse a la potestad de ésta si así se les pedía” (Zavala, 1993: 21).



145

Dos momentos de la legislación indígena en México: de la Colonia al liberalismo

Estado     No. 48

no sólo a los fieles, “sino a los gentiles ajenos a la ley de la 
iglesia” (Zavala, 1993: 21).

Los teóricos de esta corriente también alegaban que la 
incapacidad natural de los pueblos indios les imposibilitaba 
la tarea de gobernarse con apego a la idea de sociedad que 
estaba en boga.11 Con ello buscaban evitar la presencia 
indígena en los designios de su vida política. 

Para los defensores de esta posición, los grupos indios 
sólo constituían comunidades sumidas en el atraso, inca-
pacitadas para comprender los designios de la razón cris-
tiana. De estas posiciones resulta interesante subrayar dos 
puntos básicos: primero, la empresa colonizadora se seguía 
pensando en términos netamente religiosos, por lo cual la 
política que debería prevalecer era la de la conversión a la 
fe católica sobre cualquier otra finalidad u ordenamiento a 
favor de la autodeterminación de las comunidades indias; 
y segundo, la soberanía papal se anteponía a la soberanía 
de Castilla, lo que implicaba a las mentes colonizadoras 
un olvido de la entidad política a la cual deberían rendir 
cuentas. 

La argumentación más decidida en favor de la justifica-
ción colonizadora tal como se había llevado al inicio de la 
colonización tenía en Juan Gines de Sepúlveda a su mejor 
representante. Para este autor existía absoluta compatibili-
dad entre la moral cristiana y el código guerrero. Basándose 
en las experiencias de las guerras de recuperación espiritual 
de los lugares sagrados en el Lejano Oriente, así como las de 
reconquista en España, Sepúlveda veía en el uso de las ar- 
mas una herramienta justa para la evangelización de los 
infieles. De esta manera argüía “que siempre que la causa 
fuera justa, la profesión de las armas y la búsqueda de la 

11. Esta idea se basaba en la supresión de formas de organización feudales que 
imposibilitan la conformación de una sociedad más homogénea. Aquí se empiezan 
a vislumbrar los primeros vestigios a favor del abandono de la racionalidad divina 
por una racionalidad basada en el desarrollo del hombre.



  

146

Hiram A. Ángel Lara

gloria militar eran honorables y cristianas” (Brading, 1993: 
105).

Por otra parte, junto al argumento de la guerra justa se 
pensaba que la fuerza del imperio español debería basarse 
en las armas, para demostrar con ello a las demás naciones 
europeas que el poderío de la Corona no sólo abarcaba el 
aspecto espiritual sino también el militar, lo cual redunda-
ría en un respeto por las posesiones de ultramar, entonces 
cuestionadas por el reino de Portugal. No se consideraba 
que el mal trato a los naturales causaría un desprestigio 
que permitiera el despojo de las tierras por alguna otra 
potencia. Además, según Sepúlveda, en términos netamente 
religiosos, el trato dado al indio era justo dada su condición 
de omisión de la fe católica. En esta concepción, los grupos 
indios de occidente eran el equivalente de los infieles musul-
manes del oriente medio. 

La segunda corriente no se aleja tampoco de la fundamen-
tación espiritual pero tampoco de la reflexión en torno a la 
condición jurídica especial de los nuevos territorios y sus 
habitantes. Lo anterior planteaba un problema central: la 
dificultad de hacer coincidir los derechos espirituales de la 
Europa católica con los derechos naturales de los pobladores 
del Nuevo Mundo.

Garantizar que la empresa colonizadora no saliera de 
la jurisdicción directa de la Corona era el objetivo que se 
encontraba detrás de este debate. Los teóricos como Vitoria 
y Vives12 ya habían cuestionado que el derecho de guerra 

12. En 1529 lo que Vives quería demostrar era que la forma en que debería 
llevarse la conquista debería ser con apego a la justicia natural y basándose en 
el uso de la mediatización ideológica. Para Vitoria, el problema de los naturales 
tampoco se podría justificar por la guerra, pues afirmaba que la condición en 
que se encontraban no era ajena a la de las clases más atrasadas de Europa, al 
respecto abogaba por un adoctrinamiento que pusiera de manifiesto la calidad 
de la cultura y civilización española más que la vía armada.

Tanto Vives como Vitoria, representaban el antecedente inmediato de la 
disputa entre Gines de Sepúlveda y Bartolomé de Las Casas en cuanto a la forma 
en que debería de llevarse la colonización de las Indias Occidentales.



147

Dos momentos de la legislación indígena en México: de la Colonia al liberalismo

Estado     No. 48

no era garantía de la preservación del reino, sino que sólo 
autorizaba el poderío regional de los primeros colonizadores. 
Por lo tanto, la Corona apeló a la restitución de los privi-
legios indianos con el fin de limitar los privilegios de los 
colonizadores. De hecho, la Corona simplificaba el problema: 
ahora se trataría de hacer coincidir la propagación de la fe 
católica con la preservación de un gobierno justo para todos 
los súbditos de la Corona. Ello, sin embargo, planteaba 
un asunto de “igualdad” sin distinción de razas, lo que en 
consecuencia refería el problema al grado de libertad de los 
aborígenes en los procesos de sumisión en que los habían 
dejado los primeros años de la conquista.

En los primeros años de la colonización se va a producir, 
pues, un choque de intereses muy claro. De un lado, el 
de los primeros conquistadores y sus descendientes, que 
tendieron a establecer relaciones de dominación territorial 
y personal de naturaleza nobiliaria medieval. De otro, el 
interés político de la Corona que no deseaba ver el desarro-
llo de reinos cuasi-independientes en los territorios recién 
adquiridos. Había, sin embargo, un obstáculo frente a sus 
propósitos: la autorización real para conquistar los nuevos 
territorios a nombre de la Corona suponía la autorización 
de recompensas, es decir, riquezas extraídas mediante el 
aprovechamiento de la mano de obra conquistada. La natu-
raleza mercantil de las empresas conquistadoras ha sido 
aclarada ya por un buen número de autores como Mariluz 
Urquijo (1978), Ots Capdequi (1941) y David O. Brading 
(1993).13 

En este contexto aparece la encomienda como un aco-
modo, a la postre incómodo. La encomienda fue el meca-

13. Hay que aclarar, sin embargo, que la mentalidad de los conquistadores cambió 
tan pronto se asentaron en las nuevas tierras, modificando las tradicionales actitu-
des nobiliarias de la Península. Al aceptar realizar trabajos manuales y el comercio, 
tradicionalmente vistas en España como indignas de los nobles, da lugar, según 
José Durand (1992), a los vicios de la mentalidad criolla.



  

148

Hiram A. Ángel Lara

nismo que pretendió satisfacer los afanes nobiliarios de 
los conquistadores, disfrazándolos con la propagación de 
la fe. Según el esquema original, la Corona otorgaba al 
conquistador —ahora encomendero— cierto número de 
pobladores indígenas, bajo pretexto de la obligación de 
aquél de cristianizarlos, a cambio de tributos y servicios 
personales. No se trataba de esclavos, tampoco de hombres 
libres iguales a los conquistadores. Se trataba de una suerte 
de sujeción servil de tipo medieval, pero justificada por la 
educación en la fe. 

El repartimiento de indios a través de las encomiendas 
resultó ser la base económica de la organización colonial 
en los primeros años. Por ello, cada vez que los españoles 
lograban conquistar un pueblo, lo primero que hacían era 
apropiarse de los indios o naturales y someterlos a un régi-
men de explotación, sin consideración a su calidad humana. 
Este sería el elemento fundamental subyacente de los 
argumentos más enconados de Bartolomé de las Casas ante 
la Corona, movido sobre todo por la despoblación indígena 
en las posesiones del Caribe y de Nueva España, que tuvo 
lugar inmediatamente después del Descubrimiento y la 
Conquista. 

Una organización social dependiente de las encomien-
das diluía, pues, el control directo de la Corona de Castilla 
sobre los reinos de ultramar, lo que traía consigo formas 
de organización feudales que negaban el orden central. Sin 
embargo, a pesar de que esta situación podría haber sido 
previsible, la Corona había permitido la organización de las 
encomiendas a lo largo de los territorios conquistados. La 
Corona no logró elaborar en los primeros años de la coloni-
zación una discusión intelectual para la total supresión de 
la encomienda y no es sino hasta la aparición de los textos 
de Las Casas, sobre el justo trato a los indios y la naturaleza 
verdadera de la colonización, que la Corona encuentra los 
argumentos para limitarla.



149

Dos momentos de la legislación indígena en México: de la Colonia al liberalismo

Estado     No. 48

Cuando Las Casas llegó a América en 150214 las enco-
miendas se encontraban ya bajo ataque, pues no era raro 
escuchar voces que denunciaran a los colonos por su explo-
tación y abuso sobre los indios. Ese malestar tuvo como con-
secuencia que, diez años después, en 1512, se promulgaran 
las Leyes de Burgos que intentaron “regular la operación 
de la encomienda, asegurando que cada indio recibiera 
una adecuada ración de carne y una instrucción en forma” 
(Brading, 1993: 77).

En el debate sobre la guerra justa, Las Casas llevó a 
cabo un análisis detallado de la doctrina de la servidumbre 
natural, lo cual remitía al tema de la barbarie tal como 
había sido formulada por Aristóteles. Después cuestionó la 
viabilidad de la encomienda y culminaba su posición con 
la tesis sobre la voluntad gentil de los indios para admitir 
predicadores y convertirse a la religión católica, que es su 
aportación más original y sólida al debate.

La esencia de la tesis lascasiana era la afirmación a 
ultranza de que los elementos de “atraso” de las socieda-
des indias eran corregibles. Para el fraile, por naturaleza 
humana, todos los individuos tenían la posibilidad de 
cambiar sus comportamientos más primitivos por actitudes 
más cercanas a las del hombre racional. En este sentido, 
Las Casas argumentaba que la organización colonial podía 
imponer pautas de comportamiento político que el indio 
podía ir adoptando, pues existía una virtud política común 
a los hombres, “elementos domésticos, políticos y racionales” 
(De las Casas, 1965: 91), característicos de la sociedad espa-
ñola. En suma, Las Casas consideraba que los indios tenían 
la capacidad de aprender de las sociedades más avanzadas 

14. El primer arribo del fraile dominico fue a los 18 años a la isla La Española y 
vivió en el Caribe de 1502 hasta 1515, tiempo que le sirvió para ver las injusticias 
de los colonizadores en el Nuevo Mundo y para que, posteriormente, a su regreso 
a España emprendiera su primera gran campaña en la Corte a favor de los indios 
(De las Casas, 1965).



  

150

Hiram A. Ángel Lara

y que tal capacidad les evitaba la sujeción justificada por la 
servidumbre natural que alegaban los colonizadores.

La crítica más severa de Las Casas, y que habría de 
rendir resultados en la promulgación de las Nuevas Leyes 
de 1542, la enderezó en contra de las encomiendas. Para el 
clérigo ésta era una forma de explotación vil que denigraba 
la empresa colonial y que vulneraba la legalidad religiosa 
obtenida en las bulas papales. Su argumento más fuerte: 
bajo el sistema de las encomiendas la tasa de mortandad 
había crecido exponencialmente, pues se sometía a los 
indios no sólo a vejaciones morales, sino que se les prohibía 
alimentarse y vestir bien. 

Debido a que la encomienda era la base económica de la 
organización colonial, Las Casas se vio obligado a plantear 
un esquema alternativo. Así, postuló “una administración 
colectiva del servicio de indios y la introducción de labrado-
res españoles que trabajasen a lado de ellos”.15 La finalidad 
de la propuesta era establecer lazos de comunicación entre 
los indios y los españoles para, posteriormente, lograr el 
mestizaje que traería como consecuencia una nueva raza 
con grandes aptitudes, ideas que serían ampliadas poste-
riormente por fray Servando Teresa de Mier y el jurista 
Andrés Molina Enríquez en el siglo xix.16

15. Retomando de nueva cuenta a Las Casas, es interesante leer el siguiente texto 
para comprender qué era lo que pedía el fraile: “Vuestra señoría mande hacer una 
comunidad en cada villa y ciudad de los españoles, en que ningún vecino tenga 
indios conocidos ni señalados, sino que todos los repartimientos estén juntos y 
que hagan labranzas juntos, y los que hubieren de coger oro lo cojan juntos. Y 
para esto que haya mayordomos los que fueren menester y ministros necesarios 
para la dicha comunidad” (en Zavala, 1988: 102). 
16. Fray Servando Teresa de Mier fue uno de los precursores de esta posición 
a través de su obra Cartas del Dr. Fray Servando Teresa de Mier al cronista de 
Indias Doctor Dn Juan Bautista Muño. Retomada por Villoro (1987). En el mismo 
sentido, Molina Enríquez (1979) fue el principal defensor de la mezcla de razas 
como determinante principal del desarrollo nacional; para entender su posición 
es necesario no dejar de leer Los grandes problemas nacionales en lo referente a 
la tesis sobre el mestizo. 



151

Dos momentos de la legislación indígena en México: de la Colonia al liberalismo

Estado     No. 48

No obstante las dificultades que implicaba abogar en 
contra de la base económica de la Colonia, Las Casas 
mandó a la Junta de Valladolid de 1550 sus principales 
disertaciones. La más interesante de ellas fue el memorial 
que envió al rey Felipe II, donde puntualizaba sus ataques 
contra la Conquista y repartimientos de indios por ser 
verdaderamente tiránicos. Incluyó también un tratado 
que, posteriormente, tendría influencia significativa en la 
legislación indiana en lo tocante a los derechos de los indios, 
su libertad y autodeterminación.17

La argumentación en contra de la encomienda tuvo claros 
efectos sociales protectores en la legislación indiana y las 
ideas acerca de la voluntad gentil de los indios tuvieron un 
efecto legitimador del poder de la Corona. En efecto, al jus-
tificar la conversión voluntaria del indio a la fe cristiana se 
logró justificar la soberanía del emperador sobre los reinos 
y repúblicas de indios preexistentes al Descubrimiento 
y Conquista. La conversión voluntaria del indio conllevó 
no sólo la aceptación de la voluntad divina, sino también 
la sujeción voluntaria de los indios al poder secular del 
emperador, cuya legitimidad se basaba precisamente en la 
realización de la voluntad divina en el orbe.

Al replantearse así la cuestión política fue fácil inser-
tar nuevos elementos. De esta forma, al discurso español 
para el Nuevo Mundo se le agregó la voluntad pactista que 
antes no estaba presente. En este sentido, los reyes ya no 
aparecen como los tiranos de la destrucción sino como los 
representantes de los lazos de amistad del pueblo español 
con sus semejantes indios. Los pueblos indios pactan con el 
Soberano su sumisión a cambio de protección y respeto a su 
tradición de organización social. De esta manera, dentro de 
los nuevos términos de la relación política, a los naturales 

17. Tales derechos están contenidos en el Libro Sexto, Títulos ii, iii y vii de Las 
Leyes de Indias (De Paredes, 1973).



  

152

Hiram A. Ángel Lara

se les ofrecen “el buen tratamiento que se les hará, guar-
dándoles todos sus privilegios, preeminencias, señorías, 
libertades, leyes y costumbres, y pueden celebrar escrituras 
pertinentes [...]” (Zavala, 1988: 122). 

El pensamiento lascasiano fue innovador pues, a través 
de la aceptación por parte de los indios de predicadores para 
realizar su conversión religiosa, logró que las fuentes jurídi-
cas del proceso colonizador —bulas papales— tomaran una 
nueva dimensión por medio del pacto religioso establecido 
entre clérigos e indios, y que la enajenación de la voluntad 
espiritual apareciera como la fundamentación necesaria 
para poder legislar sobre los nuevos territorios, permitiendo 
de paso que las soberanías de los pueblos indios quedaran 
supeditadas a una soberanía suprema representada por el 
monarca español. Dentro de esta especie de “imperialismo 
cristiano”, se les permitió a los jefes y gobiernos indios 
seguir ejerciendo el control político y conservar las formas 
de organización al interior de sus comunidades ya que el 
respeto era la base de la relación entre ambas soberanías. La 
coexistencia de diversas soberanías bajo un mismo monarca 
va a permitir a las comunidades indias gozar de un estatus 
especial diferente al de otros entes sociales de los nuevos 
territorios. En este nuevo estatus el indio se concebía en 
una doble relación jurídica: como creyente y como súbdito, 
pero nunca como un ente subordinado desnaturalizado por 
su condición social.

Esta condición del indígena es poco conocida dentro de 
las ideas que suelen manejarse en torno a la relación que 
tuvieron las instituciones de gobierno con los grupos étni-
cos. Es creencia generalizada que en los hechos y en las 
normas los indígenas del país fueron olvidados por completo 
y que en el proceso de este olvido ocurrieron varias cosas: 
desarraigo de sus espacios naturales, libertad del resto 
de los habitantes no indígenas para subyugarlos y nulo 
respeto sobre sus usos y costumbres, así como sobre su 



153

Dos momentos de la legislación indígena en México: de la Colonia al liberalismo

Estado     No. 48

autonomía. En la realidad colonial esto no fue así, más bien 
los ordenamientos establecidos entonces dieron forma a la 
identidad indígena que prevaleció al conformarse la nación 
independiente. También en esa legislación tan específica 
puede encontrarse la razón de que no se haya desarrollado 
la esclavitud en los territorios conquistados.

La legislación colonial fue extremadamente específica 
y la Recopilación de las Leyes de Indias de 1680 es clara 
en ello. Dos libros son fundamentales para entender las 
características de la relación entre los pueblos indios y los 
colonizadores: el libro primero, específicamente el título 
primero, que trata de la Santa Fé Católica; y el Libro sexto. 
Los derechos de los indios (De Paredes, 1973). El primero 
regula la evangelización libre de violencia y el segundo 
regía las relaciones entre los indígenas y los españoles que 
se daban al interior de los pueblos y comunidades, así como 
las autonomías y el respeto por los usos y costumbre de los 
pueblos indígenas, sus formas de organización política y de 
resolver sus conflictos internamente, así como las relacio-
nes económicas que se establecían con los demás agentes 
coloniales.18

Casuismo y repúblicas
Como se deriva de lo expuesto, las protecciones del Dere-

cho Indiano hacia las poblaciones indígenas supusieron 
el reconocimiento de una gran cantidad de comunidades 
semiautónomas, que en la tradición fueron conocidas como 
repúblicas de indios. 

18. Para ampliar el entendimiento sobre la regulación de las relaciones entre 
los indígenas y el resto de la población vale la pena revisar el libro citado de las 
Leyes de Indias en sus apartados específicos: De los indios; De la Libertad; De 
las Reducciones y pueblos de indios; De los caciques; de los Protectores y Del 
servicio. Cada uno de ello tendrá un efecto sobre la consolidación de las distintas 
repúblicas de indios formadas a lo largo de la Colonia. También sugiero revisar 
Ángel (1988). 



  

154

Hiram A. Ángel Lara

El casuismo con que se aplicaron las disposiciones colo-
niales en estas materias, permitió el ajuste de las mismas a 
las condiciones y tradiciones de cada comunidad indígena. 
Como lo señalan Gibson (1991), García Bernal (1972) y 
Pastor (1987), las repúblicas de indios siguieron evoluciones 
distintas según la región. Así por ejemplo en Tlaxcala, Yuca-
tán y Oaxaca la ley se acomodó a las necesidades históricas 
y sociales para cada entidad.

En el caso tlaxcalteca el reconocimiento histórico de 
su colaboración con los españoles durante la Conquista 
permitió a esta comunidad adaptarse sin violencia a las 
nuevas formas de vida española. Fue el caso extremo 
del respeto espacial a la autonomía y tradición indígena. 
Según, Gibson (1991) el programa humanístico en Tlaxcala 
se caracterizó por: a) la conversión pasiva de los indios al 
cristianismo católico, respetando en la mayor medida sus 
antiguas formas de veneración religiosa; b) la instrucción 
de los indios en disciplinas de la Europa civilizada, por 
ejemplo leer, escribir, latín, etc.; c) la incorporación de los 
gobiernos indios a las municipalidades españolas, es decir, 
con cierto poder en la toma de decisiones que afectaban a 
su región y d) la exclusión de los colonos españoles civiles 
de las comunidades indias.

En el caso yucateco, al igual que el tlaxcalteco, la ley 
buscó adecuarse a las formas de organización anteriores 
a la Conquista, pero al mismo tiempo se quiso evitar la 
completa sumisión de los grupos indígenas a sus caciques. 
Se buscó que tales comunidades fueran asesoradas por un 
concejo municipal integrado por un procurador, tres o siete 
regidores y un escribano, todos indios y elegidos anualmente 
por votación popular (García Bernal, 1972: 93). De esta 
forma se pretendía adecuar las formas de organización 
política comunitarias a las necesidades coloniales y vice-
versa. Se respetó al cacique como la autoridad principal y 
tradicional, se le delegó la administración de justicia y de 



155

Dos momentos de la legislación indígena en México: de la Colonia al liberalismo

Estado     No. 48

la policía de su pueblo, lo cual no estaba contenido en la 
legislación indiana; también se entregó a las autoridades 
indias, vía el consejo municipal, las reservas alimentarias 
de las comunidades, lo que pone de manifiesto una cierta 
independencia no sólo política sino económica de las comu-
nidades indígenas de Yucatán.

El problema de la dispersión de las comunidades indias 
hacia tierras inhabitables y poco nobles para el cultivo, 
incentivó la formación de nuevos pueblos y su sujeción a 
la economía colonial. Así se formaron nuevos núcleos de 
población autónomos, ya que la concesión de este privile-
gio facilitaba las relaciones comerciales de las autoridades 
coloniales en Yucatán.

Por otro lado, en el caso oaxaqueño, debido a su compo-
sición pluriétnica, presentó un cambio constante dentro 
del marco institucional. Lo excepcional de este caso estaba 
determinado por el exceso de comunidades indias en la 
región que imposibilitaban la cohesión del reino. Para esta 
razón se buscó la transformación de los señoríos indígenas 
en cacicazgos y se estableció la desaparición de la enco-
mienda por implicar una gran cesión de soberanía, lo cual 
no se había logrado en el resto de La Nueva España. En 
palabras de Pastor (1987), se estructura un gobierno central 
encabezado por el virrey y la audiencia y articulado, en el 
ámbito local, por los alcaldes españoles y las repúblicas 
indias; un gobierno central reñido, por definición, con el 
proyecto señorial de los conquistadores y con la estructura 
de los señoríos antiguos.

Así, en el caso de Oaxaca, para acabar con la concentra-
ción del poder local originada por la gran cantidad de etnias 
de la región, que podían ser factor de control político debido 
a su alto grado de identificación interétnica, se construye-
ron repúblicas de indios dependientes de las autoridades 
coloniales. En principio, la gubernatura fue otorgada a los 
antiguos señores que eran vigilados de cerca por la autori-



  

156

Hiram A. Ángel Lara

dad española, lo que dio como resultado un modelo híbrido 
entre las instituciones españolas y las tradicionales indíge-
nas que, tiempo después, en el siglo xvii, “buscó consolidar 
el sistema de alcaldías y repúblicas” (Pastor, 1987: 73-74) 
donde la figura del gobernador vitalicio del siglo anterior se 
modifica por la del gobernador electo y para ello se respetó la 
autonomía de los pueblos oaxaqueños, en el sentido de que:

[...] en la medida que el grupo elector se decidiera a conservar a los 
caciques, eligiéndolos gobernadores, y éstos concertaran una alianza 
duradera como “los principales”, ambos podrían conservar su control 
tradicional. La costumbre, por otra parte, tenía fuerza de ley y podía 
utilizarse para justificar el incumplimiento específico de una orden 
contradictoria (Pastor, 1987: 90).

De todo lo anterior es importante destacar que las repúbli-
cas de indios se establecieron y evolucionaron con diversos 
grados de autonomía gracias a las protecciones establecidas 
en el Derecho Indiano, principalmente en las zonas de pobla-
ciones sedentarias. Los dirigentes del México independiente, 
particularmente los liberales a partir de mediados del siglo 
antepasado, heredarían esta situación política y social y 
tratarían de darle solución a través de la incorporación del 
indígena a un proyecto de nación vía la propiedad indivi-
dual. Estos intentos, sin embargo, estuvieron acompañados 
de rebeliones indígenas en las zonas densamente pobladas 
del centro del país. En el caso de las tribus nómadas del 
norte las reducciones a pueblos fracasaron, y se estableció 
un patrón de conflicto (González y González, 1996) y guerra 
entre los colonizadores y los indígenas, que perduraría hasta 
bien entrado el siglo xix.



157

Dos momentos de la legislación indígena en México: de la Colonia al liberalismo

Estado     No. 48

2. Los liberales y el problema indígena

La concepción de los indígenas dentro del liberalismo 
mexicano decimonónico
El liberalismo mexicano fue el resultado de una mezcla 

entre los elementos naturales del nuevo continente y las 
ideas revolucionarias occidentales; los primeros abarcaban 
la conformación social de la población americana y sus 
formas de organización tradicionales de carácter colonial 
e indígena; los segundos, fueron la avanzada de las ideas 
surgidas de los movimientos revolucionarios estadounidense 
y francés, pero sobre todo de las reformas liberales de la 
Constitución de Cádiz de 1812. En esta extraña mezcla 
entre tradicionalidad y modernismo, los primeros matices 
de la construcción liberal mexicana que subrayaban la par-
ticularidad indígena de los territorios se encuentran en las 
contribuciones de Abad y Queipo de 1799 y 1804, quien for-
muló los principios de un nuevo liberalismo americano que 
impulsaría el desarrollo y el cambio político en las colonias. 
Lo que empujaba tal visión era la supresión del elemento 
indígena como ente comunitario, pues ello impedía formarse 
la idea del progreso individual, ya que se “mantenía inerte 
y sujeto a sus tradiciones” (Florescano, 1986: 134) y ajeno 
a la idea de apropiación.

Más tarde, las reformas liberales de las Cortes de Cádiz 
dieron un fuerte golpe de timón a las estructuras coloniales 
pero conservando algunos rasgos propios de la realidad ame-
ricana, en ellas, por ejemplo, se trató a detalle el problema 
de la autonomía y la cuestión nacional americana. También 
se discutieron (y se modificaron) las ideas de soberanía19 y 

19. Es importante señalar que a partir de las primeras sesiones de las Cortes el 
tema de la soberanía se llevó a debate, hecho que significó el primer precedente 
revolucionario que afectaría las formas tradicionales de gobierno que habían 
imperado tanto en la península como en las tierras conquistadas. Dos artículos 
son clave para comprender la magnitud de las modificaciones establecidas: el 
artículo 2º donde se retira la posibilidad de que la Nación española pudiera ser 



  

158

Hiram A. Ángel Lara

se aprobaron diversas disposiciones entre las que se conta-
ban el ejercicio de la libertad de prensa; la supresión de la 
Inquisición, de los señoríos y los encomenderos; se sentaron 
las bases de la formación de la propiedad moderna e indivi-
dual; se regularon actividades comerciales y se suprimieron 
los privilegios de explotación que la élite española y criolla 
mantenía sobre la población indígena. Pero de particular 
importancia fue la promulgación del sufragio casi universal 
y el surgimiento de la idea de ciudadanía.20

La presencia de representantes americanos en las 
Cortes fue fundamental para el diseño de las nuevas 
instituciones,21 sin ella, difícilmente los liberales españoles 
hubieran extendido las libertades individuales más allá de 
la península. Por otra parte, no es menos cierto que la inva-
sión napoleónica había puesto también en jaque las ideas 
tradicionales de la monarquía española y la insurrección 
armada en el continente americano parecía estar fuera de 
control. La debilidad del ala monárquica iba en ascenso y 
se demandaba ya un nuevo marco legal, más acorde con las 
ideas revolucionarias llegadas de Francia y de los Estados 
Unidos. Los diputados americanos estarían profundamente 
influidos por estos efluvios revolucionarios y modernistas 
y sus propuestas en las Cortes reflejarían sus aspiraciones 
autonomistas, económicas y políticas. Entre estas últimas 
se encontraría la reivindicación igualitaria de los derechos 

usufructuada por familia o persona y el 3º que señalaba que “La soberanía reside 
esencialmente en la Nación, y por lo mismo le pertenece el derecho de establecer 
sus leyes fundamentales” (Tomado de Chust, 1999: 137).
20. La universalidad del sufragio no es completa, pues si bien casi seis millones 
de indígenas fueron considerados como nuevos electores, no sucedió lo mismo 
con las mujeres o lo que se consideraban las castas: negros, mulatos, pardos, 
zambos, etcétera.
21. En la legislatura que va de 1810 a 1813 los territorios americanos contaban 
con 63 diputados entre titulares y suplentes, muchos de ellos con una tradi-
ción liberal y otros con una monárquica. La delegación con mayor cantidad de 
representantes era la de la Nueva España. Se recomienda consultar el trabajo de 
Chust (1999) para conocer los nombres y tendencia ideológica de los diputados 
presentes en Cádiz.



159

Dos momentos de la legislación indígena en México: de la Colonia al liberalismo

Estado     No. 48

de los americanos, españoles o indios para ejercer cualquier 
tipo de cargos (Chust, 1999).

La conversión a la ciudadanía de los grupos étnicos ame-
ricanos pasaba por su igualdad electoral, por la supresión 
del tributo y por el reparto de tierras. Estos tres elemen-
tos posibilitarían el cambio de indígenas comunitarios 
a indígenas propietarios y, en consecuencia, también en 
ciudadanos, para ello se hacía necesario terminar de una 
vez y para siempre con antiguos privilegios, como los de los 
encomenderos o de caciques que habían incrementado su 
poder dentro de las repúblicas de indios. 

Sin embargo no sólo la encomienda, como forma de explota-
ción del trabajo indígena, estaba en la mira de los diputados 
americanos, sino también la abolición de otras instituciones 
como la mita, el tributo, el reparto y la prohibición del escla-
vismo, todas ellas consideradas también como injustas por la 
rebelión insurgente. Como bien ha documentado Chust, los 
esfuerzos de los diputados Florencio Castillo (costarricense) 
y Joaquín Olmedo (por Guayaquil) por abolir la mita y la 
servidumbre personal se respaldaban en los “principios de la 
libertad civil, de los derechos de propiedad y de la seguridad 
individual de los ciudadanos” (Chust, 1999: 269).

En Cádiz se tocó por primera vez el asunto del reparto 
de la tierra, tema que no volverá a tratarse sino hasta la 
Constitución de 1857. En las Cortes el debate se centró en 
establecer un régimen de pequeña propiedad, para lo se 
propuso la desamortización de las tierras comunales o bien 
“la reducción a propiedad particular de realengos, baldíos y 
propios obviando cualquier alusión a los comunales” (Chust, 
1999: 278). Es la segunda propuesta la aceptada, la primera 
sin duda ocasionaría mayores problemas a los gobiernos de 
la Corona en América y por lo mismo es desechada. 

Aunque el trabajo de las Cortes se extiende más allá de 
la promulgación de la Constitución de 1812 todavía habrían 
de continuar los trabajos hasta 1814. Los esfuerzos de los 



  

160

Hiram A. Ángel Lara

diputados en lo concerniente a los grupos indígenas tuvie-
ron como fin transformar sus estructuras tradicionales —e 
incluso las mentalidades— hacia las formas modernistas 
del pensamiento liberal. A partir de 1812 muchas de las 
transformaciones legislativas fueron aplicadas en la Nueva 
España, sin embargo el proceso de la guerra insurgente ya 
era irreversible.

Al finalizar la guerra de independencia lo único claro en la 
nueva república era la existencia de distintas nacionalidades 
dentro de un gran territorio. Los años de guerra no socavaron 
los privilegios coloniales de las etnias y las primeras medi-
das legislativas de la época independiente —influenciadas 
por la Constitución de Cádiz— se formularon a favor de la 
regulación de la vida interna de los pueblos indios, con el fin 
de vulnerar el sustento de su cohesión: la tierra.

Las primeras leyes que afectaron la organización indí-
gena fueron promulgadas en 1822. La primera fue la del 14 
de febrero, mejor conocida como la ley de municipalización, 
que formalizó a los gobiernos locales bajo el modelo muni-
cipal, desechando la antigua “distinción jurídica entre el 
ayuntamiento español y el cabildo indígena” (Ortiz, 1993: 
160). La segunda ley es del 21 de febrero y acabó con las 
contribuciones tributarias para el sostenimiento de los 
órganos administrativos que servían a los indios, como eran 
los defensores en las Audiencias, los hospitales y las cajas 
de comunidad. El tercer decreto, del 17 de septiembre, dis-
puso la desaparición de la categoría de indios (Ortiz, 1993), 
con lo que se terminaba con sus privilegios estamentales 
coloniales y se sometía a estos pueblos al esquema jurídico 
de la ciudadanía.

Desde esta primera visión liberal de los pueblos, los 
indios no desempeñaban un papel relevante a pesar de ser 
la mayoría de la población. Para la primera generación de 
liberales, la situación de miseria del indio era resultado de 
una organización indígena fundamentada en tradiciones 



161

Dos momentos de la legislación indígena en México: de la Colonia al liberalismo

Estado     No. 48

ajenas a los proyectos modernizantes, como diría Ortiz 
(1993: 161) “el problema indígena se ve reducido a un pro-
blema de carácter cultural, ignorándose el aspecto básico 
de los pueblos indios: una organización económica y política 
diferente”. Así, a través de un proyecto legal no incluyente 
desde el punto de vista social, pero sí desde el político, los 
gobiernos independientes salvaron de un plumazo el pro-
blema indígena, lo cual no se había logrado a lo largo de 
tres siglos del colonialismo.

La omisión de la realidad indígena va a ser la constante a 
partir de 1821 hasta los años de la Reforma. La Constitución 
de 1824 ignoró la existencia de las formas de organización de 
los pueblos indios y reordenó el esquema político en torno 
de los ayuntamientos como unidad de representación ciu-
dadana. Lo anterior ocasionó que, ante la avanzada de los 
ayuntamientos sobre las antiguas tierras comunitarias, 
los pueblos indígenas tendieran a dispersarse hacia las 
montañas y, como consecuencia, a reducir los grados de 
integración de las comunidades indias al ideal nacional.

Esta situación hizo que las antiguas repúblicas de indios 
se fueran replegando y alejando de las ciudades y entre sí. El 
esquema étnico se ampliaba por los desplazamientos indios 
en forma disgregada y esto hacía que el aumento de pueblos 
indios fuera una constante de los primeros dos tercios de la 
época independiente. Ya que este asunto no era prioritario, 
permaneció en el olvido. Cuando se hace insostenible, con 
las múltiples rebeliones indias en demanda de tierra, los 
liberales lo empiezan a considerar como un obstáculo para 
la integración del Estado-nacional.

En este sentido, ni la Constitución de 1824 ni las Bases 
Orgánicas en 1843 o el Acta de Reformas de 1847 abordaron 
la cuestión indígena. Aún así, en la primera mitad del siglo 
xix hubo consideraciones importantes que actuarían como 
antecedentes de la versión más acabada de un liberalismo 
nacional con perfiles sociales. Éstas se originaron en las 



  

162

Hiram A. Ángel Lara

crisis entre los gobiernos independientes y las comunidades 
indias, y en los análisis de Otero sobre la situación ocasio-
nada por este desajuste estructural.

Los trabajos de Otero (1986) son claves para entender la 
búsqueda de un constructo social basado en los principios 
liberales y modernizantes de la época. De allí que su primera 
tesis sea relativa a la reorganización de la propiedad para 
impulsar el principio de homogeneización de la población 
en tanto que la mala división territorial era uno de los 
factores que limitaran la constitución de un país; la inte-
gración nacional es planteada a partir de la recomposición 
del sistema de apropiación, pues la repartición original de 
la propiedad había dividido a la población en las diversas 
clases que la constituían y afectado sus relaciones sociales 
y económicas. 

La segunda tesis de Otero señalaba que las fallas en la 
estructura de la propiedad había tenido dos consecuencias: 
“un nulo sentimiento de evolución material por parte de la 
parte social más miserable, y una ausencia de identidad 
nacional al prevalecer las formas de organización comuni-
tarias” (Otero, 1986: 89). Además, subrayaba un estado de 
imperfección social que obstaculizaba el avance nacional, y 
la necesidad de acabar con los vínculos sociales heredados de 
la Colonia que fomentaban la desunión de la población.

De esta manera, Otero cuestiona, como uno de los prin-
cipales elementos de la desintegración nacional, la injusta 
repartición de los bienes materiales, esencialmente la 
tierra, y busca revertirla por medio de un nuevo régimen de 
distribución. En suma, para Otero la mejoría de los grupos 
sociales más atrasados de la nación ya no se encuentra en 
la concesión de privilegios estamentales, sino en un cambio 
de las relaciones materiales en el conglomerado social.22	

22. Las razones del cambio en las relaciones materiales al interior de la sociedad 
son tratadas en el apartado “Generalidad del cambio que ella requiere y necesidad 
de que comience por las relaciones materiales” (Otero, 1986).



163

Dos momentos de la legislación indígena en México: de la Colonia al liberalismo

Estado     No. 48

La necesidad de integración 	
El México de la década de los cincuenta del siglo xix era 

una nación desintegrada. Se conformaba por dos pueblos, 
dos países, constituidos por criollos y mestizos de un lado, 
y por otro un conjunto de etnias con un profundo desprecio 
por las formas de vida ajenas a las suyas, cuya relación 
estaba marcada por una guerra civil latente.

En este contexto, “la virtud” de los liberales juaristas sería 
la de tratar de evitar la escalada de los conflictos. Estos 
liberales, aprovechando los tres años de desconcierto en las 
élites (1853-1856), lograron definir el primer proyecto de 
nación incluyente. La historiografía considera a las reformas 
liberales como el primer golpe definitivo para acabar con las 
formas tradicionales de organización indígena; sin embargo, 
en aquel momento, fuera de la disolución paulatina pero 
segura de esas formas tradicionales, no se veía otra forma de 
integración nacional en el imaginario político liberal.

Lo anterior se inscribe en una contraposición más gene-
ral: regresar al pasado o caminar por los nuevos senderos 
que eliminaban los efluvios de la revolución pasada, regre-
sar al esquema tradicional o continuar con el discurso de la 
modernidad. Lo primero se descartaba, puesto que al rom-
perse los vínculos institucionales y legales de las antiguas 
formas de organización el regreso al sistema tradicional era 
imposible y, además, atentaba contra el sentido evolutivo 
de la historia tan claro para los liberales. Lo segundo era la 
opción lógica, pues parecía ser el ritmo y sentido de la his-
toria que prevalecía en todas las naciones “civilizadas”.

En estos años los privilegios estamentales se van a supri-
mir, el papel de la divinidad va ir perdiendo sentido político, 
los tratos especiales para distintas razas van a ser injustifi-
cados, ya que la introducción del concepto de ciudadano va 
hacer tábula rasa con todos los habitantes. En el terreno eco-
nómico, estas nuevas relaciones simétricas se van a justificar 
a partir de la noción de que el hombre abandonaba su estado 



  

164

Hiram A. Ángel Lara

de diferenciación natural cuando se situaba en condiciones de 
establecer relaciones comerciales y sociales justas, por medio 
de su derecho de propiedad. Así, la propiedad pasaba a ser 
el elemento central, el que garantiza la estabilidad en las 
relaciones humanas. Ésta es la lógica de los liberales jua-
ristas. Decía Ponciano Arriaga: “Así el derecho de primera 
ocupación es el fundamento de la propiedad fuera de nosotros; 
pero supone en sí mismo el derecho de las personas sobre 
las cosas, y en último análisis es de la persona como fuente 
y principio de todo derecho” (en Antuñano, 1993: 142).

Estas propuestas, que parecerían en principio un ataque 
directo a las comunidades indias, en realidad buscaban 
evitar su sumisión ante el poder hacendario. De esta 
manera, los liberales del siglo xix intentan realizar una 
tarea de ingeniería social para resolver un problema social 
antes de que se les convierta en guerra civil. Para ellos 
sostener una jurisdicción aparte para los grupos indígenas 
contradecía la consolidación del Estado nacional mexicano 
y atentaba contra el principio de igualdad. En este sentido, 
el liberalismo mexicano no sólo trataba de evitar que con-
tinuaran las injusticias hacia las comunidades indias, sino 
incorporarlas a la vida toda del país. Les quedaba claro 
que el proyecto de desarrollo nacional debería ser uno solo 
y que era prácticamente imposible instrumentar modelos 
diferentes para cada una de las regiones. Por ello de Baja 
California a Yucatán era necesario que todos los habitantes 
se sintieran atraídos por una identidad que permitiera el 
desarrollo homogéneo de todas las regiones. Esta identidad 
se fundaba en el individuo, en la igualdad de los hombres 
ante la ley. El ser mexicano tiene como reconocimiento una 
representación justa de sus derechos como una sola raza y 
nada más.23 Argumentaba Ignacio Ramírez:

23. Al respecto Ignacio Ramírez, en su discurso al Congreso constituyente, hace un 
análisis sobre la composición racial mexicana que impide la consolidación nacional: 
“Levantemos ese ligero velo de la raza mixta que se extiende por todas partes y 



165

Dos momentos de la legislación indígena en México: de la Colonia al liberalismo

Estado     No. 48

¿Queréis formar una división territorial estable con los elementos que 
posee la nación? Elevad a los indígenas a la esfera de ciudadanos, dadles 
una intervención directa en los negocios públicos, pero comenzad divi-
diéndolos por idiomas; de otro modo no distribuirá vuestra soberanía 
sino dos millones de hombres libres y seis de esclavos (Reyes Heroles, 
1985: 661-662).

De esta manera, el gran problema para el grupo liberal 
implicaba reorganizar a la sociedad alrededor de dos ideas: 
primera, la crítica a las élites y sus justificaciones inigua-
litarias del orden social impuestos durante la Colonia y, 
segunda, hacer que las masas indias renunciaran a las 
garantías estamentales del antiguo régimen. Así, la tarea 
era hacer del “indio un buen liberal... hay que igualarlo con 
el blanco ante la ley, protegerlo de la esclavitud, enseñarle 
el castellano, hacerlo propietario...” (González y González, 
1996: 314). 

Pero los liberales consideraban que la introducción de 
régimen de la propiedad por sí solo no podría resolver los 
desajustes sociales heredados de la época colonial, ya que 
la ausencia de una cultura nacional y de un idioma oficial 
generalizado hacía imposible garantizar la igualdad de 
oportunidades a todos los habitantes de la nación. 

José María Iglesias (1996) también afirmaba que mante-
ner una división territorial respetando usos y costumbres 
sólo alentaría el desarrollo de dos millones de habitantes 
y sumiría a los otros seis en el atraso (Iglesias, 1996: 119). 
Para Iglesias tal división traería resultados funestos, por 
lo cual la única manera de salvar la unidad nacional y 
garantizar el acceso de todos los individuos a los esquemas 
de desarrollo se encontraba en construir un marco cultural 
integrado. 

encontraremos cien naciones que en vano nos esforzaremos hoy por confundir 
en una sola, porque esa empresa está destinada al trabajo constante y enérgico de 
peculiares y bien combinadas instituciones” (Reyes Heroles, 1985: 661).



  

166

Hiram A. Ángel Lara

Al parecer, la propuesta de integración nacional buscaba 
evitar las discriminaciones que históricamente habían caído 
sobre la población indígena, ya por el desconocimiento 
de sus derechos mínimos, ya por su diferencia racial. Un 
conglomerado social heterogéneo era insostenible para el 
proyecto liberal. De allí que para los constitucionalistas de 
1857 lo fundamental fuera relativizar la identidad indígena 
y pugnar por una nueva que permitiera su desarrollo y 
adaptación al nuevo imaginario nacional:

En esa heterogeneidad es en la que vemos precisamente la causa 
principal de nuestros infortunios; y por más difícil que sea removerla, 
por muy tardía que se considere la obra, el deber del legislador y, aun 
de todo mexicano que se interesa por su patria, es el de trabajar con 
ahínco, con fe, con perseverancia, con decisión, por conseguir que 
llegue a ser una verdad, un hecho, la existencia de la unidad nacional 
(Iglesias, 1996: 119-120).

Del aislamiento legal al pacto porfirista: fundamentos 
de una nueva relación
Durante el gobierno juarista se van a sentar las bases 

del ordenamiento jurídico para regir por igual a todos los 
grupos de la sociedad. Paradójicamente, en la construcción 
legal de ese imaginario nacional —basado en la homogenei-
dad e igualdad—, se atacaban intereses comunitarios que 
amenazaban con fragmentar de nuevo a la nación. Tocaría 
al régimen de Porfirio Díaz tratar de reconciliar los intereses 
afectados para intentar otra vez la integración nacional.24 
Si el gobierno liberal abogó por la desaparición de los fueros 

24. En el mensaje que Díaz mandara al Congreso en 1904 se nota cierta voluntad 
política por acabar con los faccionalismos, ya mencionaba para entonces la tarea 
de su gobierno por “afianzar la paz y los lazos que sólo la guerra tenía el privilegio 
de estrechar” entre los elementos “de una misma nacionalidad”. El discurso puede 
ser encontrado en el trabajo de Guerra (1988: 233-235). 



167

Dos momentos de la legislación indígena en México: de la Colonia al liberalismo

Estado     No. 48

especiales como parte su política de unidad nacional, el régi-
men porfirista, muy al contrario, va a reconocer a la nación 
como la suma de facciones e intereses enfrentados.

El despojo progresivo de las tierras de las comunidades y 
pueblos25 fue detenido porque se consideraba que la tierra 
era uno de los principales elementos de su cohesión interna, 
junto con otros factores de tipo municipal o grado de auto-
nomía comunitaria respecto a las autoridades superiores, 
por ello, un ataque a estas formas de organización resul-
taría en un suicidio del régimen. La lógica era muy clara: 
si la estabilidad política dependía de la estabilidad social, 
preservar ésta era prioritario. La construcción de la nación 
imaginada dependía de ello; por eso, seguir con las políticas 
de desamortización implicaba romper con el statu quo. De 
esta manera, el régimen porfirista reconocía que la idea 
de la soberanía popular no era aplicable en su dimensión 
revolucionaria26 sino en una particularidad basada en las 
estructuras sociales de la nación.

Para Díaz, la construcción nacional se fundaba en dos 
elementos inseparables: el histórico y el jurídico. El primero 
se refería a la suma de las “antiguas repúblicas de indias” 
(sic) como característica esencial de la nación; el segundo se 
concretaba en un espacio jurídico flexible que permitiera la 
representación de todos los intereses (Guerra, 1988).

Si la gran labor de los liberales juaristas fue construir 
el marco jurídico para el desarrollo económico nacional, 
la tarea del porfirismo fue la incorporación política de las 
clases excluidas. El mismo fin pero con medios diferentes. 
Aquéllos habían construido su imaginario a partir de lo 

25. “A los indígenas propietarios comunales [Díaz] los ha mantenido quietos 
retardando la división de sus pueblos, ayudándoles a defender éstos, escuchando 
sus quejas y representaciones contra los hacendados, contra los gobernadores, 
etc.”. En Molina Enríquez (1979: 46).
26. Dimensión que emanaba de la Declaración de Independencia de los Estados 
Unidos y de la Revolución francesa.



  

168

Hiram A. Ángel Lara

legal; Díaz en cambio lo hizo a partir de pactos informales 
entre todos los actores políticos. Para mantener esta política 
conciliatoria el régimen porfirista se cuidó de no suprimir 
los derechos coloniales de los pueblos indios, lo cual explica 
que, en los primeros años de la década de los ochenta, los 
pueblos y comunidades indígenas hayan mantenido cerca 
del cuarenta y uno por ciento de sus territorios (Guerra, 
1988).

Esta política pactista permitió la paz y un precario 
equilibrio; sin embargo, Díaz se cuidó de no formalizarla 
para poder, en un tiempo posterior, hacerla más flexible a 
otros intereses. Por ello, su espíritu conciliador no llegó a 
la reforma legal ante la posibilidad de enfrentarse a otro 
tipo de realidades económicas, tal como va a suceder en 
las postrimerías de su régimen. Es decir, mientras, “la 
ampliación de la instrucción, la modernización económica y 
la movilidad social permanecieron moderadas. En tanto que 
la sociedad y la economía siguieran siendo relativamente 
tradicionales y estáticas podían contentarse con la libertad 
que se les dejaba ejercer y acrecentar su influencia social y 
económica” (Guerra, 1988: 244).

Hacia el final de su régimen, Díaz intentó modificar la 
relación entre el gobierno y los grupos campesinos (y en con-
secuencia, indígenas). En 1908 se anunció la nueva política 
agraria que “estaba orientada a promover la modernización 
del sector rural y a situarlo en una posición tal que pudiera 
sostener el crecimiento en otras áreas” (Oñate, 1991: 293). 
Esta política estaba basada en la incorporación de elementos 
del campo mexicano a los planes de desarrollo de grandes 
empresas agrícolas extranjeras, ya que debido a la crisis de 
subsistencia de 1907 los grupos campesinos y el agro mexi-
cano habían quedado desamparados, por ello la respuesta 
del Estado estaba encaminada a dirigir formas modernas 
de incorporación capitalista.



169

Dos momentos de la legislación indígena en México: de la Colonia al liberalismo

Estado     No. 48

Como ha de verse, el agrarismo de la política porfirista 
había cambiado y se buscaba lograr el desarrollo de todos 
los sectores del país. En este sentido, Díaz mantenía la idea 
de igualdad liberal, y para ello era necesario capitalizar 
a pequeños campesinos, lo cual se intentó con la Caja de 
Préstamos para la Agricultura. Sin embargo, el proyecto no 
funcionó debido a la crisis política que se acercaba.

3. Conclusiones

La evolución de los sistemas legislativos, que regularon 
la vida de las comunidades indígenas en dos momentos 
claves de la historia nacional, se explica por las necesidades 
en que las élites políticas se encontraron al momento de 
definir una identidad para los nuevos territorios. En este 
sentido, el paso de la etapa colonial a la liberal no puede 
desligarse de las concepciones y evoluciones globales del 
pensamiento occidental, éste fue ante todo la principal 
influencia en la construcción de la nación imaginada, tanto 
para los colonizadores como para los gobiernos en la época 
independiente.

En un territorio con un pasado prehispánico tan diverso 
y heterogéneo, repleto de diversas “naciones indígenas” la 
homogeneidad era imposible. A ello habría que agregar una 
tradición hispánica fundamentada en la autonomía de los 
reinos de la península ibérica. Con estos dos elementos lo 
lógico era tratar de reproducir un esquema similar al de la 
“metrópoli” en tanto las condiciones aunque diversas resul-
tarían similares. Ese fue el camino elegido en los primeros 
100 años de la conquista y por el que se apostó durante toda 
la época colonial. La importancia de hacer prevalecer las 
autonomías y las diferencias étnicas no sólo era cuestión 
de política, sino también un conflicto de superioridades 
raciales. Es decir, si en el fondo de este esquema se encon-
traban vestigios de pluriculturalidad, no es menos cierto 



  

170

Hiram A. Ángel Lara

que también señales inequívocas de que el discurso de la 
diferencia era un arma con doble filo que bien o promovía 
la justicia o bien abría la puerta para la aniquilación del 
diferente.

Los liberales del siglo xix reflexionarían respecto a las 
desigualdades que habían promovido la diferencia, a saber, 
instituciones autónomas, autogobiernos y promoción de usos 
y costumbres propios de los pueblos indios de México. En 
el examen de esta situación las concesiones estamentales 
habrían de resultar un problema para la joven nación, en 
tanto que no sólo la Colonia había impulsado privilegios 
para la comunidad religiosa, también para las indígenas. 
El panorama era deprimente: avaricia y acumulación de 
recursos y capital de parte de la Iglesia por una parte, olvido, 
pobreza y desintegración por la otra. La solución: supresión 
de ambas instituciones coloniales para dar paso a la idea del 
individuo libre, propietario y racional e impulsar el desa-
rrollo nacional. Posteriormente se descubriría una nueva 
contradicción, las comunidades indígenas difícilmente se 
adaptarían a tal modelo.

Desde entonces hasta nuestros días esto ha sido parte del 
debate en el país. No es para menos, en un territorio donde 
convivían múltiples naciones las identidades no son homo-
géneas, los intereses son muchos y las soluciones también. 
El problema es cuando éstas no toman en cuenta la opinión 
de los principales afectados, de ello hemos hablado también 
en este documento.

Fecha de recepción: 08 de diciembre de 2008
Fecha de aceptación: 12 de junio de 2009



171

Dos momentos de la legislación indígena en México: de la Colonia al liberalismo

Estado     No. 48

Aguiar, Rodrigo y Acuña y Juan Francisco Montemayor y 
Córdoba de Cuenca (1994), Sumarios de la Recopilación 
de las Indias Occidentales, México, Fondo de Cultura 
Económica. 

Alberro, Solange (1991), “El indio y el criollo en la visión de 
las élites novohispanas, 1771-1811. Contribución a una 
antropología de las luces”, en Alicia Hernández Chávez y 
Manuel Miño Grijalva (coords.), Cincuenta años de historia 
en México, México, El Colegio de México, volumen i. 

Alcalá-Zamora, Niceto (1944), Nuevas reflexiones sobre las 
Leyes de Indias, Buenos Aires, Argentina, Guillermo 
Kraft Ltda.

Aristóteles (1990), La política, México, Espasa-Calpe Mexi-
cana. 

Antuñano Maurer, Alejandro (1993), Antología del liberalismo 
social mexicano, México, Cambio XXI. 

Basave Benítez, Agustín (1992), México mestizo: análisis 
del nacionalismo mexicano en torno a la mestizofilia de 
Andrés Molina Enríquez. México: Fondo de Cultura 
Económica. 

Bracamonte y Sosa, Pedro (1993), “La ruptura del pacto 
social colonial y el reforzamiento de la identidad indí-
gena en Yucatán, 1789-1847”, en Antonio Escobar O. 
(coord.), Indio, nación y comunidad en el México del siglo 
xix, México, ciesas. 

Brading, David O. (1993), Orbe Indiano, México, Fondo de 
Cultura Económica. 

Carmagnani, Marcello (1989), “El liberalismo, los impuestos 
internos y el Estado Federal mexicano, 1857-1911”, en 
Historia Mexicana, núm. 151, México, pp. 471-495

—— (1994), Estado y mercado. La economía pública del 
liberalismo mexicano, 1850-1911. México, El Colegio de 
México-Fideicomiso Historia de las Américas-Fondo de 
Cultura Económica. 

Bibliografía



  

172

Hiram A. Ángel Lara

Carrasco, Pedro (1991), “Matrimonios hispano-indios en el 
primer siglo de la Colonia”, en Alicia Hernández Chávez 
y Manuel Miño Grijalva (coords.), Cincuenta años de his-
toria en México, México, El Colegio de México, vol. i.

Cué Cánovas, Agustín (1960), La Reforma liberal en México, 
México, Ediciones Centenario.

Chust, Manuel (1999), La cuestión nacional americana en 
las Cortes de Cádiz, Valencia, Centro Francisco Tomás 
y Valiente uned Alzira Valencia-Fundación Instituto 
Historia Social-unam.

De las Casas, Bartolomé (1965), Tratados, México, Fondo 
de Cultura Económica, tomo i.

De Paredes, Julián (1973), Recopilación de Leyes de Indias de 
1680 (facsimilar), España, Ediciones Cultura Hispánica, 
cuatro tomos, nueve libros, 299, 298, 303 y 369 folios, 
respectivamente.

Díaz del Castillo, Bernal (1968), Historia verdadera de la 
conquista de la Nueva España, México, Ediciones Joaquín 
Ramírez Cabañas, 2 vols. 

Díaz y Díaz, Martín (1989), “Rabasa y Molina Enríquez: un 
diálogo autoritario en el origen de la Constitución”, 
Revista de Investigaciones Jurídicas de la Escuela Libre de 
Derecho, México, núm. 13, pp. 233-287

—— (1987), “Proceso constitucional y relaciones de 
propiedad. Notas para el análisis del caso mexicano”, 
Revista de Investigaciones Jurídicas de la Escuela Libre de 
Derecho, México, núm. 11, pp. 189-251.

Durand, José (1992), “El ambiente social de la conquista y 
sus proyecciones en la Colonia”, en varios autores, La 
formación de América Latina. La época colonial, México, 
El Colegio de México (Lecturas de Historia Mexicana, 
8), pp. 44-62.

Escalante Gonzalbo, Fernando (1993), Ciudadanos imagina-
rios, México, El Colegio de México.

Bibliografía



173

Dos momentos de la legislación indígena en México: de la Colonia al liberalismo

Estado     No. 48

Escobar Ohmstede, Antonio (1993), “Los condueñazgos 
indígenas en las huastecas hidalguense y veracruzana: 
¿Defensa del espacio comunal?”, en Antonio Escobar 
O. (coord.), Indio, nación y comunidad en el México del 
siglo xix, México, ciesas.

Fabila, Manuel (1981), Cinco siglos de legislación agraria 
1493-1940, México, Secretaria de la Reforma Agraria, 
tomo i. 

Fernández de Sotelo, Rafael Diego (1995), “Los principios y 
las normas rectoras del derecho Indiano a partir de los 
cedularios de Puga y Zorita”, en x Congreso del Instituto 
Internacional de Historia del Derecho Indiano, México, 
Escuela Libre de Derecho-unam, tomo i.

Florescano, Enrique (1991), “La interpretación del siglo 
xix”, en Alicia Hernández Chávez y Manuel Miño 
Grijalva (coords.), Cincuenta años de historia en México, 
México, El Colegio de México, vol. i.

—— (1986), Origen y desarrollo de los problemas agrarios de 
México 1500-1821, México, Ediciones Era-Secretaría de 
Educación Pública.

Fraser, Donald J. (s/f), “La iglesia mexicana y la reforma: 
respuestas y resultados”, en Pilar Gonzalbo Aizpuru 
(selección y notas), Iglesia y religiosidad, El Colegio de 
México (Lecturas de Historia de México, núm. 5).

García Bernal, Manuela Cristina (1972), La sociedad de Yuca-
tán, 1700-1750, España, Escuela de Estudios Hispano-
Americanos, Sevilla.

García Icazbalceta, Joaquín (1988), Colección de documentos 
para la historia de México, México, Librería de J. M. 
Andrade, 1858-1866, 2 vols.

García Martínez, Bernardo (2004), “La época colonial hasta 
1760”, en Pablo Escalante et al., Nueva Historia Mínima 
de México, México, Colmex.

Gibson, Charles (1991), Tlaxcala en el siglo xvi, México, 
Fondo de Cultura Económica.

Bibliografía



  

174

Hiram A. Ángel Lara

Gonzalbo Aizpuru, Pilar (1991), “Familias novohispanas, 
ilustración y despotismo”, en Alicia Hernández Chávez 
y Manuel Miño Grijalva (coords.), Cincuenta años de his-
toria en México, México, El Colegio de México, vol. i.

González y González, Luis (prólogo, selección y notas) 
(1985), El encuentro de la conquista. Sesenta testimonios, 
México, Secretaría de Educación Pública-Cultura.

—— (1996), El indio en la era liberal, México, Clío-El Colegio 
Nacional.

Granados García, Ricardo (1906), La Constitución de 1857 
y las Leyes de Reforma en México, México, Tipografía 
Económica.

Guerra, François-Xavier (1988), México: del antiguo régimen 
a la revolución, México, Fondo de Cultura Económica, 
tomo i.

—— (1992), Modernidad e independencias: ensayos sobre 
las revoluciones hispánicas, México, Fondo de Cultura 
Económica.

Iglesias, José María (1996), Cuestiones constitucionales, 
México, unam.

Knowlton, Ribert (s/f), “La iglesia mexicana y la reforma: 
respuesta y resultados”, en Pilar Gonzalbo Aizpuru 
Iglesia y religiosidad, El Colegio de México (Lecturas de 
Historia de México, núm. 5).

—— (s/f), “La individualización de la propiedad corporativa 
civil en el siglo xix —notas sobre Jalisco”, en Bernardo 
García Martínez (introducción y selección), Los pueblos 
indios y las comunidades, El Colegio de México (Lecturas 
de Historia de México, núm. 2).

Lira González, Andrés (1987), “Idea y realidad en la forma-
ción constitucional del municipio”, en Brigitte Boheme 
de Salmeiras (coord.), El municipio en México, México, 
El Colegio de Michoacán.

Mariluz Urquijo, José María (1978), El régimen de la propiedad 
de la tierra en el Derecho indiano, Argentina, Ediciones 

Bibliografía



175

Dos momentos de la legislación indígena en México: de la Colonia al liberalismo

Estado     No. 48

Perrot-Facultad de Derecho y Ciencias Sociales- Insti-
tuto de Historia del Derecho Ricardo Levene-Lecciones 
de Historia Jurídica ii.

Meyer, Jean (1986), “Haciendas y ranchos, peones y campe-
sinos en el porfiriato. Algunas falacias estadísticas”, en 
Historia Mexicana, vol. xxxv, núm. 3 (enero-marzo).

—— (1993), “La junta protectora de las clases menestero-
sas. Indigenismo y agrarismo en el segundo imperio”, 
en Antonio Escobar O., Indio, nación y comunidad en el 
México del siglo xix, México, ciesas.

Molina Enríquez, Andrés (1979), Los grandes problemas 
nacionales, México, Ediciones Era.

Oñate Villarreal, Abdiel (1991), “La política agraria del 
Estado mexicano durante el porfiriato”, en Alicia 
Chávez Hernández y Manuel Miño Grijalva, Cincuenta 
años de historia en México, México, El Colegio de México, 
vol. 1.

Ortiz Peralta, Rina (1993), “Inexistentes por Decreto: 
disposiciones legislativas sobre los pueblos de indios 
en el siglo xix”, en Antonio Escobar O., Indio, nación y 
comunidad en el México del siglo xix, México, ciesas. 

Otero, Mariano (1986), Ensayo sobre el verdadero estado 
de la cuestión social y política que se agita en la República 
Mexicana, México, Comisión Nacional Editorial del cen 
del Partido Revolucionario Institucional.

Ots Capdequi, José María (1941), El Estado Español en la 
Indias, México, Fondo de Cultura Económica.

—— (1943), Manual de historia del derecho español en las 
indias y el derecho propiamente indiano, Argentina, Ins-
tituto de Historia del Derecho Argentino (Colección 
de Estudios para la Historia del Derecho Argentino 
iv), tomos i y ii.

Pastor, Rodolfo (1987), Campesinos y reformas: la mixteca, 
1700-1856, México, El Colegio de México.

Bibliografía



  

176

Hiram A. Ángel Lara

Piel, Jean (1993), “¿Naciones o patrias del criollo?”, en 
Antonio Escobar O., Indio, nación y comunidad en el 
México del siglo xix, México, ciesas.

Powell, T.G. (s/f), “Los liberales, el campesinado indígena y 
los problemas agrarios durante la Reforma”, en Romana 
Falcón (introducción y selección), Actores políticos y 
desajustes sociales, El Colegio de México (Lecturas de 
Historia de México, núm. 2).

Raat, William D. (s/f), “Los intelectuales, el positivismo y 
la cuestión indígena”, en Alberro Solange (selección 
y notas), Cultura ideas y mentalidades, El Colegio de 
México (Lecturas de Historia de México, núm. 6).

Reina, Leticia (1980), Las rebeliones campesinas en México 
(1819-1906), México, Siglo Veintiuno.

Reyes Heroles, Jesús (1985), El liberalismo mexicano, México, 
Fondo de Cultura Económica-Secretaría de Educación 
Pública.

Sánchez Silva, Carlos (1993), “Indios y repartimientos en 
Oaxaca a principios del siglo xix”, en Antonio Escobar 
O., Indio, nación y comunidad en el México del siglo xix, 
México, ciesas.

Secretaría de Hacienda y Crédito Público (1979), Colección 
de las leyes, decretos, circulares y providencias relativas a 
la desamortización eclesiástica, a la nacionalización de los 
bienes de las corporaciones y a la reforma de la legislación 
civil que tenía relación con el culto y con la iglesia, México, 
tomo i, edición facsimilar.

Thompson, Guy (1991), “Popular aspects of liberalism in 
México, 1848-1898”, Estados Unidos, Bulletin of Latin 
American Research, vol. 10, núm. 3.

—— (1993), “Los indios y el servicio militar en el México 
decimonónico. ¿Leva o ciudadanía?”, en Antonio Esco-
bar O., Indio, nación y comunidad en el México del siglo 
xix, México, ciesas.

Bibliografía



177

Dos momentos de la legislación indígena en México: de la Colonia al liberalismo

Estado     No. 48

Torres, Víctor Manuel (1962), “El pensamiento político de 
Ignacio Ramírez”, Historia Mexicana, México, El Colegio 
de México, vol. xii, julio-septiembre, núm. 1.

Van Young, Eric (1993), “Rebelión agraria sin agrarismo: 
defensa de la comunidad, significado y violencia colectiva 
en la sociedad rural mexicana de fines de la época colo-
nial”, en Antonio Escobar O., Indio, nación y comunidad 
en el México del siglo xix, México, ciesas.

Valderrama Rouy, Pablo y Carolina Ramírez Suárez (1993), 
“Resistencia étnica y defensa del territorio en el Toto-
nacapan serrano: Cuetzalan en el siglo xix”, en Antonio 
Escobar O., Indio, nación y comunidad en el México del 
siglo xix, México, ciesas.

Villoro, Luis (1987), Los grandes momentos del indigenismo en 
México, México, Fondo de Cultura Económica. 

—— (1986), El proceso ideológico de la Revolución de Indepen-
dencia, México, Secretaría de Educación Pública.

Zavala, Silvio (1988), Las instituciones jurídicas en la Conquista 
de América, México, Editorial Porrúa

—— (1993), Por la senda hispana de la libertad, México, 
Fondo de Cultura Económica.

Bibliografía




