
Agustín Vacau

u Profesor-
investigador de 
El Colegio de 
Jalisco-inah.

A principios de los años setenta, César Fernández 
Moreno, en Latinoamérica en su literatura (Siglo 
XXI, 1980), hacía notar las deficiencias que pre-
sentan los conceptos cultural, lingüístico, geográ-
fico, racial y religioso para conformar la idea de 
región latinoamericana. La categoría lingüística 
no basta, ni siquiera acompañada de la localiza-
ción geográfica, para incluir en Latinoamérica a 
todos los países que tienen por lengua nacional 
alguna de las tres derivadas del latín que se 
impusieron en América, pues en tanto que Haití, 
de habla francesa, sí cabe en esa denominación, 
al Canadá que se expresa en ese mismo idioma 
no puede llamársele latinoamericano. De igual 
modo, el criterio racial se rompe ante la diversidad 
étnica de los latinoamericanos, y destino similar 
corre la confesión religiosa, pues el catolicismo 
no es exclusivo de los pueblos americanos que se 
expresan en lenguas romances, como tampoco lo 
es el protestantismo de los angloparlantes.

Con el fin de salvar tal complejidad, Fernández 
Moreno propone dos elementos para empezar a 
explicar aquello que, de raíz, une a Latinoamé-
rica. Primero, la dependencia territorial y política 
de monarquías ibéricas, y después la económi- 
ca de los países anglopar-
lantes. En segundo lugar, 
“su inmersión en la más 
fuerte polaridad histórica 
de la actualidad: el abismo 

Ojos imperiales

Mary Louise Pratt (1997), Ojos imperiales. 
Literatura de viajes y transculturación (trad. 
Ofelia Castillo), Buenos Aires, Universidad 
Nacional de Quilmes, 385 p.	

Espiral, Estudios sobre Estado y Sociedad  Vol. XV No. 45  Mayo / Agosto de 2009 233



  

234

Agustín Vaca

que se abre entre los países ricos y los pobres”. A estos cri-
terios agrega el geográfico, en el que “se apoyan, expresa o 
tácitamente, todos los que hasta ahora hemos compulsado”. 
De ahí, pues, que Latinoamérica sea “toda aquella tierra 
americana que queda al sur del río Grande o Bravo [pues 
en ella] existe cierta homogeneidad cultural, política, social, 
lingüística, religiosa”.

Los criterios de dependencia, pobreza y geografía resultan 
operantes para agrupar a los pueblos latinoamericanos, y 
mediante los dos primeros es posible trazar más semejanzas 
entre éstos y las naciones africanas, que con los pueblos ricos 
del norte de América: Estados Unidos y Canadá. A partir, 
pues, de la independencia económica de que gozan esos dos 
países, se creería que sus habitantes, angloparlantes y fran-
cófonos, habrían superado ya los resquemores coloniales que 
tanto nos molestan y preocupan a los latinoamericanos.

Por eso, la primera sorpresa que tuve, casi al empezar 
la lectura de Ojos imperiales. Literatura de viajes y trans-
culturación, fue la de encontrarme que, por lo menos en 
Canadá, sigue vivo el sentimiento anticolonialista. Aunque 
separados, pues, por la geografía y la riqueza, este asunto 
tiende un lazo de unión entre Canadá y los países latinoa-
mericanos. Pero hubo más sorpresas que me impulsaron a 
leerlo hasta el final prácticamente de corrido, pues lejos de 
toda pedantería erudita y sin ánimos de aplastarnos con 
un saber enciclopédico, Pratt nos entrega un amplísimo 
panorama del conocimiento y de la construcción del mismo 
a lo largo de casi siglo y medio. Las 385 páginas de Ojos 
imperiales están divididas en tres partes, nueve capítulos 
y 38 ilustraciones. No voy a hacer referencia a ninguna de 
ellas en particular, pero sí diré que el todo está afincado 
con firmeza en lo que ya desde hace algunos años se ha 
formulado como “la cuestión del otro”.

Para tratar este problema, Pratt toma como materia 
prima un subgénero literario: las narraciones de viajes, al 



235Reseñas      No. 45

Ojos imperiales

que, hasta donde tengo noticia, muy pocos estudiosos le han 
prestado la atención que ella nos demuestra que se merece. 
Con este material emprende un doble análisis crítico: del 
género, por una parte, y de las ideologías imperialistas, las 
europeas y las euroamericanas. Tal doble análisis le exigió 
la creación de conceptos, entre los que sobresale el de “zona 
de contacto”, el cual utiliza para referirse “al espacio de los 
encuentros coloniales, al espacio en que pueblos geográfica 
e históricamente separados entran en contacto y establecen 
relaciones duraderas, relaciones que usualmente implican 
condiciones de coerción, radical desigualdad e insuperable 
conflicto”, pero también le sirve para abordar las relaciones 
entre colonizados y colonizadores “en términos de copre-
sencia, de interacción, de una trabazón de comprensión 
y prácticas, muchas veces dentro de relaciones de poder 
radicalmente asimétricas”. El empleo de este concepto 
también le exigió un esfuerzo, logrado en forma notable, 
de diversificación disciplinar. En este sentido, es un libro 
que presenta “zonas de contacto” entre varias disciplinas: 
historia, crítica literaria, análisis del discurso, antropolo-
gía, sociología y hasta psicoanálisis se dan la mano para 
establecer el entramado sobre el que se levanta una seria 
y demoledora crítica social en contra de los colonialismos 
de cualquier clase y especie.

Por lo que toca al análisis del género, Mary Louise Pratt 
subdivide la literatura de viajes en distintas categorías: 
científica, informativa, de cautiverio, de supervivencia, de 
anticonquista, sentimental. A cada una le corresponde una 
manera diferente de expresar el mismo propósito: justificar 
la dominación y la expropiación; cosa que refuerza el análi-
sis crítico de las ideologías contenidas en dichas narraciones. 
Así, los ojos imperiales quedan desprovistos de todo velo 
para mostrar al desnudo los propósitos subyacentes al desin-
terés aparente del discurso. En principio, dichas categorías 
establecen la influencia de las narraciones de viajes en la 



  

236

Agustín Vaca

bipartición de la Tierra en Europa y “el resto del mundo”, 
siendo éste considerado como botín para la expansión econó-
mica y territorial de las metrópolis europeas. Pero también 
trazan una línea de correspondencia, de influencia, entre 
las narraciones de viajes y el conocimiento que forjan en los 
lectores europeos de regiones hasta entonces desconocidas, 
dando lugar a conceptos y apreciaciones erróneos, siempre 
teñidos de racismo y discriminación, acerca de las gentes 
que habitan otras latitudes.

A partir del análisis de este género literario, Pratt des-
monta, paso a paso, el mito de la supremacía blanca, tanto 
en lo que se refiere al verdadero conocimiento científico co- 
mo en lo que toca a cuestiones étnicas. Esta práctica discur-
siva, la literatura de viajes, constituye un vehículo formidable 
para “naturalizar”, para introducir subrepticiamente la idea 
de que los europeos son “naturalmente” superiores al res- 
to de habitantes del mundo. Así, queda establecido el entron-
camiento entre las prácticas discursivas y las sociales.

Del mismo modo, en Ojos imperiales es posible apreciar 
la función social de los textos que conforman la literatura 
de viajes. Si nos atenemos al principio de que no hay textos 
inocentes, de que todo texto tiene distintas formas de lec-
tura, sacar a la luz su significado profundo exige su puesta 
en relación con todas las circunstancias de producción del 
texto, de todo aquello que posibilita la creación de un texto 
y que determina que éste haya sido escrito así y de ninguna 
otra manera, y en un momento bien definido. El lugar que 
Pratt les encuentra en el proceso de apropiación, dominio y 
explotación de los territorios conquistados los descubre como 
textos que legalizan “la apropiación colonial”, aun cuando 
en algunos casos, como el del conjunto de escritos que Mary 
Louise agrupa bajo el rubro de “anticonquista”, se “rechace 
la retórica, y probablemente la práctica, de la conquista y la 
dominación”. De cualquier manera, el análisis despiadado 
de la autora no deja resquicio alguno por donde se pueda 



237Reseñas      No. 45

Ojos imperiales

escapar la vocación euroccidental de dominio cultural, edu-
cativo, científico y económico en todo el mundo.

Los ojos de Mary Louise nos muestran que el proceso 
de apropiación de los territorios conquistados es paralelo 
a un cambio en las prácticas discursivas. Del discurso 
de asombro inicial ante las diferencias que los europeos 
encuentran en los territorios recién hallados, pasan al dis-
curso de deshumanización, mediante el cual los aborígenes 
forman parte del paisaje y, como ella lo demuestra, ya no 
son vistos ni oídos, sólo utilizados de la misma manera en 
que lo son la flora y la fauna indígena. Como bien señala 
Pratt, las relaciones interpersonales, aún las románticas, 
sentimentales o puramente sexuales, estaban sujetas a la 
dominación europea, y si bien en algunos casos en estas 
historias sentimentales asoma la punta del rechazo al some-
timiento incondicional a los moldes europeos, denuncia la 
superchería del amor interracial correspondido en situación 
de reciprocidad, pues “si bien los amantes desafían las jerar-
quías coloniales, en última instancia se someten a ellas”. 
Al discurso deshumanizante de las regiones descubiertas 
y colonizadas le sigue la arqueologización, proceso por el 
cual “la imaginación europea produce sujetos arqueológicos 
escindiendo a los pueblos contemporáneos no europeos de 
sus pasados precoloniales, y hasta coloniales”. Revivir la 
historia y la cultura indígenas como arqueología es revi-
virlas muertas.

Pero uno de los mayores atractivos de Ojos imperiales es 
el de demostrar que el proceso de transculturación no es 
unilateral, sino que se trata de un proceso dialógico, en el 
que la parte colonizada participa activamente, aun cuando 
esta intervención sea escamoteada por el pensamiento 
europeo y hasta ignorada por los conquistados. De ahí la 
importancia del papel del lenguaje en la conciencia, cuya 
renovación exige la exploración de las posibilidades con 
palabras y sentidos nuevos. Las palabras nuevas trans-



  

238

Agustín Vaca

greden lo establecido. Pratt nos muestra cómo el discurso 
de la literatura de viajes transgrede primero lo establecido 
en el mundo recién descubierto, lo reinventa, formula una 
representación tripartita que va de la representación que 
se forja, a la que se hacen sus lectores y termina necesaria-
mente en el objeto de tal representación: los hombres y las 
cosas del mundo que se abre a la conquista, colonización y 
explotación. Pero por otra parte, sirve de vínculo entre la 
literatura independentista latinoamericana y la literatura 
de viajes, sobre todo en el caso de los escritos de Humboldt 
que, según Pratt, son los que dan el sustrato sobre el cual 
edificar esa legitimación. Pratt se da la mano con el Fer-
nández Retamar de Calibán en su aseveración del uso que 
hacen los conquistados de las estructuras ideológicas y 
culturales que les han impuesto los conquistadores y que 
se transmiten por medio del lenguaje, como armas para 
combatirlos.

En tanto que autor de los textos fundadores del pensa-
miento criollo después de la independencia, Humboldt es 
quien abre los ojos de este grupo al camino de la legitima-
ción. Resulta un juego entre la ideología, la palabra que le 
sirve de soporte y la representación que surge de ella. Pero 
esta última se utiliza como pretexto subyugador, por parte 
de los noreuropeos, al igual que fundamento liberador, por 
parte de las élites criollas. De ahí que sea tan sugerente 
la hipótesis de Pratt en el sentido de ubicar el nacimiento 
del romanticismo en las zonas de contacto de América, 
África del Norte y los Mares del Sur. Esto explicaría en 
gran medida las diferencias del significado que tomó el 
romanticismo en Europa y América; aquí no pocos críticos 
de arte han visto al romanticismo como un movimien- 
to de imitación en el que se adaptan las formas europeas 
a temas autóctonos y que dura un periodo muy corto, sin 
tomar en cuenta que, como ya lo ha señalado Jean Franco 
(The Modern Culture in Latin America, 1970), el llamado 



239Reseñas      No. 45

Ojos imperiales

modernismo es el movimiento realmente romántico en Amé-
rica, pues el que recibió ese nombre en Europa fue más un 
cambio en las técnicas de expresión artística, en tanto que 
los modernistas americanos asumían una posición política 
bien determinada alentada por ideas liberadoras, anticolo-
nialistas e independentistas, aunque, como bien dice Pratt, 
“conservando al mismo tiempo la supremacía blanca y los 
valores de base europea”.

Para terminar, quiero decir que concuerdo con Mary 
Louise en que las similitudes que ella ha encontrado en el 
discurso para describir África y América, pese a las diferen-
cias históricas de ambos continentes, se debe a la:

[...] inmensa flexibilidad de esta retórica de la desigualdad, normali-
zadora y homogeneizadora. Ella afirma su poder sobre toda persona 
o lugar cuya vida haya sido organizada según principios diferentes de 
los mecanismos racionalizadores y maximizadores de la producción 
industrial y la manipulación del capitalismo mercantilista… Este poder 
discursivo esencializador es impermeable a todo, al menos hasta que 
los que son vistos también sean escuchados.

La lectura, pues, de este libro liberador de Mary Louise 
Pratt, no puede ser menos que la invitación a cegar los ojos 
imperiales y a intentar el ejercicio de la mirada propia, de 
manera más consistente y más profunda.


