Para encontrar la
alternativa hemos
de “subirnos

al tiempo”
economia del “don’"

Este trabajo resume las ideas contenidas
en el libro —aln inédito— De la miseria de
la economia a la plenitud de la fraternidad;

o la economia del “don” como alternativa

al capitalismo y la economia de mercado.

En él se plantean alternativas radicales al
capitalismo; particularmente, se ubica al
“don” como camino de pensamiento y
accion. Se documentan las proposiciones
teoricas y aportes de la economia politica,
la antropologia, la historia, para construir
la manera en que el don podria contribuir
a una reorganizacion social basada en
nuevos-viejos principios. Se interrogan
diversas experiencias historico-antropo-
logicas y su prefiguracion actual en un
nuevo modelo ético-politico-ecologico que
abarca las dimensiones local y global.

Palabras clave: economia politica, alter-
nativas al capitalismo, utopia, pensamiento
critico, liberacion.

@ Economista, profesor-investigador de
la Universidad Autonoma de Barcelona.
Espana.

. La

Radl Garcia-Duran*

Breve introduccion historica

‘ El tiempo no sucede en
porciones de tiempo, tal
como nosotros lo medimos,
sino en transcurso; la histo-
ria no es sélo saber qué ha
pasado sino un proceso, un
devenir, sin una finalidad
por cumplir ni un progreso lineal,
sino hacia adelante y hacia atras,
consecuencia de la evolucién na-
tural y de la accién de los agentes
histéricos (individuos agrupados
en clases, pueblos y generaciones)
de forma que para conocer y crear
el futuro es bueno analizar el pasa-
do, el presente y lo que realmente
queremos conseguir (hacer) en el
futuro. Este es el punto de partida
del objeto de este escrito.

I. La expresion “subirse al tiempo” es de un estudiante
chiapaneco en la Universidad Autonoma de Barcelona
al responder una pregunta sobre qué hacian los zapa-
tistas en las comunidades que controlaban. Se subian
al tiempo para saber lo que hay que hacer en cada
momento. En aquel entonces, la lucha por la humanidad
y contra el neoliberalismo. Fue el tiempo del primer
encuentro intercontinental y del nacimiento de la
“internacional de la esperanza”. Por ello he intitulado
asi este trabajo, que en Barcelona se titula de forma
mas explicita por su contenido, pero mucho menos
poética: De la miseria de la economia a la plenitud de la
fraternidad; o la economia del “don” como alternativa al
capitalismo y la economia de mercado. Quiero advertir al

Espiral, Estudios sobre Estado y Sociedad

Vol. XIII No. 38 0 Enero / Abril de 2007 m



Rall Garcia-Duran

L2 24

La humana surge como especie social y al mismo tiempo
individual. Nace socialmente en el clan, pero su historia es
resultado de un doble proceso, contradictorio: a) el aleja-
miento de la natura y de la comunidad originaria debido al
desarrollo del individuo aislado, esto es, caracterizado entre
otros aspectos por ser egoista y gregario (Marx, 1979); es
lo que llamaré “historia negativa”; b) la historia positiva,
el “apoyo mutuo” (Kropotkin, 1989), que se concretara, de
momento, en el objetivo (asi, en singular, porque se trata
de una unidad indivisible) de la libertad, la igualdad y la
fraternidad. Shalins (1960) sefiala que el primate se hace
hombre precisamente con la cooperacion, y el gran descu-
brimiento del hombre, el lenguaje, es también en si mismo
un instrumento de cooperacidn, el medio de comunicacién
entre unos y otros.

Para comprender la historia hemos de partir de que nues-
tra especie, como cualquier otra, se organiza a partir de una
base material, que no es forzosamente econémica? sino que
ha ido cambiando (evolucién y accion de la inteligencia) y ha
pasado por tres diferentes bases materiales, que han dado
lugar a tres diferentes modos de explotacion,® cuyas bases

lector, de entrada, que con ella me he metido en una dura aventura, resumir en
un texto corto el material de un libro que esta ahora en busca de editor. Creo,
sin embargo, que el tema merece el riesgo, riesgo que he intentado superar con
la proliferacion de notas, muchas de ellas de citas —quizas demasiadas, pero me
gusta recoger el pensamiento de los otros en sus propias palabras— y con una
amplia bibliografia. Esto hara la lectura mas dificil, pero con las aportaciones de
los lectores el libro al final sera mejor.

2. Normalmente identificamos base material con base economica. Es un grave
error fruto del reino de la economia. ;O es que no son material lo biologico y
aspectos como el impulso sexual?

3. Para podernos entender hace falta un poco de analisis conceptual: hablo de
modo de explotacion en vez de modo de produccion, para reducir éste a “como se
producen los bienes”. El modo de explotacion sera, asi, “la forma de produccion
y apropiacion del excedente”; el excedente es “la riqueza producida por encima
de lo que se ha hecho servir en su produccion y que se destina al crecimiento
economico”. La formacion social es “la estructura de clases concreta que en cada
lugar o momento historico marca la dinamica social”. (Para mayor claridad véase
el capitulo | de Garcfa-Duran, 2002.)




Para encontrar la alternativa hemos de “subirnos al tiempo”. La economia del “don”

fueron creadas por las dos grandes revoluciones, la neolitica
y la burguesa, tan radicales que cambian la misma base
material. Estos modos de explotacion son los siguientes:

1. El comunismo patriarcal. Comunismo porque real-
mente la producciéon y la apropiacién del excedente son
colectivas, por el conjunto del clan o de la tribu, pero no
digo primitivo como normalmente se dice, sino patriarcal,
porque la base material biologica existente, concretada en
las relaciones de parentesco, y la importancia de la repro-
duccidén de la especie (tan grande como la de la produccién)
dan poder al hombre, al patriarca de la familia, iniciando un
dominio sobre la mujer, el patriarcado, aiin no superado. El
primer bien “econémico” con el que se comercia es la mujer
en edad reproductiva (Meillasoux, 1977).

2. El modo de explotacion tributario. De base material
politica, el Estado, que regula la nueva forma de organi-
zaciéon social, el territorio, creada por el descubrimiento
de la agricultura. La revolucién neolitica no es, con todo,
solo este descubrimiento sino, principalmente, el inicio de
la division del trabajo, ya no sexual, basado en la repro-
duccidn, sino incorporada en el mismo proceso productivo.
Es, como explica muy bien Munford (1972), la creacion de
la “megamaquina”, es decir de una jerarquia general que
crea las diferentes clases sociales en conflicto. Lefort (1978)
la caracteriza por la aparicion del trabajo separado de la
libre actividad. Surgira asi el modo de explotacién tribu-
tario: apropiacion del excedente por la autoridad politica
por medio del tributo pagado por sus subditos, excedente
que después ella distribuira desigualmente. Con diferen-
tes formaciones sociales: la asiatica (poder absoluto de los
grandes imperios), la antigua (institucionalizacién de las
clases en Grecia y Roma), y la feudal (descentralizacién del
poder politico en los diferentes sefnores feudales). Como se
plantea en Marx (1979), y principalmente en la excelente
introduccién de Hobsbawn.

Teoria y DEBATE & No. 38 .n



Rall Garcia-Duran

L2 24

A partir de la revolucién neolitica empieza la historia
negativa de la humanidad,* caracterizada por el desarrollo
de la dominacién, aunque siempre con resistencia y creacién
positiva (con conflicto, pues), dominacién a partir de: la apro-
piacién del excedente por la clase dominante (aristocracia
religiosa, politica o militar, o las tres a la vez), la separacién
de la naturaleza (pensando que estamos por encima de ella)
y el desarrollo del individuo aislado que queda privado de
su componente social (Garcia-Duran, 2006).

3. El capitalismo. Concepto del que me ocuparé en el
proximo epigrafe. Aqui s6lo insistiré en como éste es el
que crea, ahora si, una base material econémica, el que a
mi me gusta llamar “reino de la economia”, ya que es la
sumisién de la gente a la economia, fruto en gran parte de
la mercantilizacién de la sociedad® (Polanyi, 1989; Garcia-
Duran, 2006: cap. 4).

El mismo Polanyi explica como a estos tres modos de
explotacion corresponden tres sistemas de distribucion que
seran importantes para nuestro tema (principalmente el
primero): la reciprocidad, la redistribucién y el mercado.

4. De hecho, mezclamos y confundimos tres ideas de progreso muy diferentes:
a) desde la llustracion, la defensa de la razon, pero reducida a la racionalidad
economica capitalista considerada como la Gnica posible, y es por tanto la defensa
del desarrollo de la cultura occidental; b) su reduccion al progreso cientifico-téc-
nico, que hace pensar y decir tonterfas como que se ha de llevar a cabo cualquier
avance cientifico-técnico posible, aunque sea moralmente negativo (es la opinion
de muchos cientificos); ) la continua aspiracion a la realizacion de la libertad
humana (individual y social). S6lo en este tercer sentido soy “progresista”.

5. Larevolucion burguesa se basa en: a) formacion de la burguesia y el proletariado,
y b) paso de la produccion de bienes para la satisfaccion de necesidades (intercam-
biando solo los que no se necesitan) a una produccion directamente destinada al
mercado, con lo cual varfa el valor de los bienes: del valor de uso, igual a capacidad
de un bien de satisfacer una necesidad, al valor de cambio, igual a capacidad de una
mercancia de ser intercambiada por otra.




Para encontrar la alternativa hemos de “subirnos al tiempo”. La economia del “don”

El capitalismo o las miserias de la economia

Uno de mis primeros articulos se llamaba “La economia
esta enferma... matémosla” (Garcia-Duran, 1979); hoy me
ratifico en esta opinién. O como minimo, para no ser tan
violento, pongdmosla a nuestro servicio, superemos sus
miserias, muchas, tantas que las tengo que resumir con
s6lo un ejemplo de cada uno de sus tipos:

Miserias sociales. E1 80% de la poblacién padece hambre
y cada ano mueren 30 millones de personas. Estos datos ya
merecerian una sentencia de muerte a la economia, si no
estuviésemos en contra de la pena capital.

Miserias ecolégicas. Estamos ya “mas alla de los limi-
tes del crecimiento”; en términos reales y no meramente
monetarios, estamos destruyendo riqueza, siendo cada dia
mas pobres (Meadows, Readows y Randus, 1993). El capital
natural que destruimos no puede ser sustituido por el ca-
pital tecnolégico y éste es, ademas, cada vez mas alienante
e inhumano (Garcia-Duran, 2002: cap. 6).

Miserias teoricas. La ciencia econémica, preocupada sobre
todo de legitimar el capitalismo, ha sido incapaz de seguir
los cambios de éste y asi es hoy incapaz de comprender y
explicar cosas tan importantes como el “autosalario” de los
ejecutivos: su salario no es el valor de su fuerza de trabajo
sino que se lo asignan ellos mismos muy por encima de
aquélla, de forma que es al mismo tiempo salario (coste) y
beneficio (Garcia-Duran, 1997).

Miserias personales. Se ha desarrollado tanto el indi-
vidualismo y la competitividad que ya no vivimos practi-
camente en sociedad, sino enfrentados unos contra otros
(Fernandez Duran, 1993).

Las miserias de todo tipo se agravan en la actual estruc-
tura social de acumulacién cuando, después de la etapa
de estanflacion (estancamiento con inflacién, elevacion de
precios que impide la recuperacién) que sigue a la crisis

Teoria y DEBATE & No. 38 m



Rall Garcia-Duran

L2 24

de 1973, la economia va bien cuando a la gente le va mal.

Para combatir la inflacién permanente, fruto del poder

oligopdlico y de la economia de la deuda, el inico remedio

que encuentra el capital es disminuir los salarios (Garcia-

Duran, 2004).

Son tantas las miserias, que hoy estamos en la posibilidad
de un nuevo cambio de la base material de la sociedad, sélo
en la posibilidad, con tres futuros posibles (Garcia-Duran,
2002):

* La continuacién del capitalismo, arrastrando sus con-
tradicciones, principalmente la ecoldgica. Seguiremos
siendo mercancias.

* La creacion de una base material no econdémica sino
tecnoldgica, en el caso de que la tecnoburocracia gestora®
se constituya en Unica clase dominante, convirtiéndonos
en androides.

+ La creacién de una base ético-ecoldgica en el camino de
la cual se inscribe este escrito, la cual nos permitiria ser
realmente personas.

La economia del “don”

Para la creacién de esta base ético-ecoldgica es conveniente
concretar lo maximo posible el objetivo que buscamos y los
pasos necesarios para llegar a él, el camino por seguir; y para
esto es bueno remontar la historia negativa, analizar la época
comunista patriarcal en que ain no existia la “megamaqui-
na”, el trabajo como elemento externo (revolucién neolitica),
ni la produccién de mercancias (revolucién burguesa).

Si superamos los mitos, principalmente el del “buen sal-
vaje”, tenemos muchas cosas que aprender de la reciproci-

6. Por “tecnoburocracia gestora” entiendo la clase que se ha apropiado del co-
nocimiento necesario para la gestion de la sociedad. Burocracia porque es una
jerarquia de expertos, y “tecno” porque el conocimiento actual es basicamente
técnico.




Para encontrar la alternativa hemos de “subirnos al tiempo”. La economia del “don”

dad de que nos hablaba Polanyi, cuando por las relaciones
de parentesco, la fraternidad era vigente (aunque sé6lo en el
seno del clan o la tribu y explotando a las mujeres). Veremos
que la libertad y la igualdad no son conceptos contrapues-
tos sino complementarios y sélo posibles, conjuntamente,
si hay fraternidad. Esta ser4 precisamente el objetivo, que
definiremos mas adelante; veamos primero como se concreta
econémicamente, ya que estamos en una sociedad de base
economica. Al principio se concretaba en el simple reparto,
porque todo era de todos, no existian la economia ni el po-
der, como actividades separadas, ni la propiedad. Después
se concretaba por medio de la citada reciprocidad, de lo que
los antropdélogos han bautizado como el “don” y el “contra-
don”; en resumen: cuando alguien tiene alguna cosa la ha
de otorgar a los demaés (don), sabiendo que éstos le corres-
ponderan con otra cosa considerada por el clan o la tribu
como equivalente, no econémico sino social (contra-don). Se
tiene la obligacién de dar y de aceptar tanto el don como el
contra-don, y si no se hace es menospreciado por el clan o
la tribu, hasta el punto de la expulsidén si esto se repite.
Tenemos muchas pruebas de esto, algunas recogidas en
la nota que sigue,” pero quizas quien mas clarifica el tema

7. “Si se da alguna cosa a un hotentote, en seguida divide lo recibido entre todos
los presentes [...] El hotentote no puede comer aislado y por mas hambriento que
estg, llama a los que pasan y comparte con ellos su alimento [...] Se consideraria
inconveniente ponerse a comer sin haber hecho a gritos tres veces una invitacion
a quien quiera unirse al festin [...]

”Cuando el esquimal empieza a enriquecerse excesivamente, convoca a todos
los miembros de su clan a un festin, y cuando los huéspedes se sacien, distribuye
toda su riqueza. En el rio Yukon, en Alaska, Dall vio que una familia aleutiana
repartia asi |0 fusiles, 10 vestidos de piel completos, 200 hilos de cuentas, nume-
rosas mantas, |0 pieles de lobo, 200 pieles de castor y 500 de armino. Después
los amos se quitaron sus vestidos de fiesta y los repartieron, vistiéendose con
viejas pieles y dijeron a los miembros de su clan un breve discurso diciendo que a
pesar de que ahora se habian vuelto mas pobres que cada uno de sus huéspedes,
habian ganado su amistad [...]

”Un aleuta regald a Veniamof un fajo de pescado seco, pero con las prisas
de la partida, se lo olvido en la ribera, y el aleuta se lo llevo a su casa [...] No se

Teoria y DEBATE & No. 38



Rall Garcia-Duran

L2 24

es Service (1973), al distinguir entre don y regalo. El don no
es un regalo, sino el dar una cosa que es también del otro:

Debido a la indole de nuestra economia estamos acostumbrados a
creer que los seres humanos tienen “una tendencia natural al trueque
y la permuta” y que las relaciones economicas entre individuos o

Iu

grupos se caracterizan por “economizar”, el “aprovechar al maximo” el

resultado de nuestro esfuerzo, el “vender caro y comprar barato”. Los
pueblos primitivos, sin embargo, no hacian nada de esto, y de hecho,
muchas veces parece que hacian lo contrario. “Lanzan cosas”, admiran
la generosidad, cuentan con la hospitalidad y castigan la avaricia por
egoista [...]

presento la oportunidad de enviarlo a Veniamof hasta enero, y en noviembre
y diciembre, entre estos aleutas hubo una gran escasez de alimentos. Pero los
hambrientos no tocaron el pescado ya regalado, y en enero fue enviado a su
destino” (Kropotkin, 1989).

“Cuando un aborigen australiano mata un canguro, no guarda nada para él, da
todas sus partes a los otros segiin reglas bien definidas (por las relaciones de
parentesco). Un aborigen ‘descansando’ talla una lanza o decora un bumerang que
dara a otro. Un aborigen esta siempre trabajando para otro” (Kolm, 1984).

“Entre los Arapesh de Nueva Guinea, aunque no haya suficiente para comer,
cada hombre pasa la mayor parte de su tiempo en ayudar a su vecino, y se desvive
por los objetivos de su vecino” (Meade, 1975).

“Todo cazador es a la vez donante y receptor de carne; el tabl de la propia
caza aparece como el acto fundador del intercambio de alimentacion entre los
Gauyaki, es decir como el fundamento de la misma sociedad” (Maffesoli, 1988).

“En efecto, los animales que se han matado no los come uno mismo, bajo pena
de traerse la desgracia, la mala suerte. Asi, al acabar cada caza, el producto de ésta
se da a otro. De esta manera, cada uno es tributario de los otros para alimentarse:
debe fiarse de los otros para este acto simple y esencial que es la alimentacion.
Hay una interdependencia fundamental que hace del cambio la base de toda la
vida social. Separandose de su caza, el cazador se acerca a los otros [...] Sin duda
el tabll de la propia caza estructura la actividad comunicacional y ademas la liga
estrechamente a la actividad propiamente productiva” (Maffesoli, 1988).

“Un viejo codigo hindl dice que Anna, el alimento, deificado, proclama los
siguientes versos: ‘Al que, sin darme a los dioses, a las almas de los muertos, a sus
servidores y a sus huéspedes, me consume preparado y, en su locura, come asi
veneno, yo lo consumo, soy su muerte. Pero a quien ofrece el agnhitora, cumple
el vaigvadeva, y después come (contento, puro y en fe) lo que queda después
de haber alimentado a quien tiene que alimentar, para éste yo soy ambrosia, él
goza de mi"” (Mauss, 1985).




Para encontrar la alternativa hemos de “subirnos al tiempo”. La economia del “don”

Una vez un cazador esquimal dio a Peter Freuchen un poco de
carney él le respondio dandole sentidamente las gracias. El cazador se
manifesto deprimido, y un viejo pronto corrigio a Freuchen: “No tienes
que darle las gracias por tu carne; es un derecho tuyo recibir una parte.
En este pais, nadie desea depender de los demas. Por esto, nadie da ni
recibe regalos, porque con esto uno se hace dependiente”.

Polanyi (1994) muestra que el objetivo de la reciprocidad es
no tanto el crecimiento econémico como la satisfaccion de
las necesidades no materiales, maximizar el placer de dar
y recibir, minimizar los conflictos, reforzar las relaciones
sociales, garantizar la autosubsistencia, que no el benefi-
cio, y también la consideracién social de cada uno de los
individuos. Lefort (1978) muestra a su vez como se trata
basicamente de la reivindicacién de las posibilidades del
individuo en la sociedad. Su objetivo fundamental es man-
tener la solidaridad comunal, la socialidad que, a diferencia
de la sociabilidad, implica la libertad del individuo como
ser individual y social.® Esto es lo que demuestra Mauss
(1985), el gran teodrico del don.”

,Qué es, pues, el don? Asi se lo explica a Mauss un maori
informante:

Voy a hablaros del “hau” [...] El hau no es el viento que sopla. Nada de
esto. Suponga que posee un articulo determinado (taonga) y que me da
este articulo; me lo da sin fijar un precio. No hacemos pues mercado.

8. Maffesoli (1988) distingue entre socialidad: “tendencia a unir-se”, y sociabilidad:
“estar unido a”. El poder, al convertir-nos en masa, aprovecha la sociabilidad para
impedir la socialidad.

9. De ninguna manera se puede reducir el comercio de los trobiands estudiados
por Malinowski (1975) al famoso kula, lo cual no reduce la importancia de éste,
sino que la aumenta: existe y se cumple inexorablemente, incluso con riesgo de
muerte, aunque no sea economicamente necesario. De hecho, en los trobiands
estamos ya en el potlach: los aristocratas entran en competencia ofreciendo canti-
dad de bienes (a veces totalmente exagerados) para mostrarse superiores al rival
y serlo realmente al recibir los contra-dones en forma de bienes o de apoyo. El
don se ha convertido ya en regalo que crea dependencia.

Teoria y DEBATE & No. 38 m



Rall Garcia-Duran

L2 24

Entonces yo doy este articulo a una tercera persona que después de
un cierto tiempo decide darme alguna cosa en pago (uta), me regala
alguna cosa (taonga). Entonces esta taonga que me da es el espiritu
(hau) del taonga que yo he recibido de usted y que le he dado a él. El
taonga que yo he recibido por este taonga (venido de usted) es preciso
que se lo devuelva. No seria justo por mi parte (tika) guardarme estos
taongas para mi, tanto si son agradables (rane) o desagradables (kino).
Tengo que darlos, pues son un hau del taonga que usted me ha dado. Si
yo conservase este segundo taonga para mi, podrfa venirme algin mal
serio, incluso la muerte. Tal es el hau, el hau de la propiedad personal,
el hau de los taonga, el hau de la selva.

Mauss aclara:

Se comprende clara y logicamente, en este sistema de ideas, que es
necesario dar al otro el que es en realidad parcela de su naturaleza y
sustancia; pues, aceptar alguna cosa de alguien, es aceptar alguna cosa de
su esencia espiritual, de su alma; el conservar esta cosa seria peligroso
y mortal y esto no solo porque seria ilicito, sino también porque esta
cosa que viene de la persona, no solo moralmente, sino también fisica
y espiritualmente, esta esencia, este alimento, estos bienes, muebles
e inmuebles, estos dones o descendientes, estos ritos o comuniones,
toman fuerza magica y religiosa sobre vosotros. En fin, esta cosa dada
no es una cosa inerte.

Shalins (1970) sefiala bien como Mauss esta excesivamente
influenciado por la espiritualidad de los maori, pero puede
que ésta sea la mejor forma de explicar el concepto, preci-
samente porque asi lo veian ellos y su reciprocidad estricta
se debia precisamente a como lo veian. Shalins reconoce por
tanto que, con todo, es en Mauss donde est4 la explicacion
de cémo es posible este intercambio, generalizado y sin
valoracién econémica.'®

—| 10. Godelier (1998) critica a Mauss, igual que Shalins, citando la incorrecta
traduccion de las palabras de su maori informante que, para Godelier, llevan a




Para encontrar la alternativa hemos de “subirnos al tiempo”. La economia del “don”

Lo que defiendo aqui es que es posible la existencia de
reciprocidad sin que el espiritu que lleve a ella sea religioso;
puede ser simplemente ético, lo que era la funcién basica
de la religiéon entre los maori. Como senala la corriente
sustantivista de la antropologia econdémica, cada sociedad
tiene su propia racionalidad ética.™

Don, reciprocidad, fraternidad

El sistema que proponemos llamar de prestaciones totales de clan a clan
—aquel en que individuo y grupos cambian todo entre ellos— consti-
tuye el mas antiguo sistema de economia y de derecho que podemos
constatar y concebir. Forma el fondo sobre el que se erige la moral del
don-cambio. Asi pues, es exactamente, guardando las proporciones,
del mismo tipo que aquel hacia el que querriamos ver dirigirse nuestras
sociedades (Mauss, 1985).

El objetivo es poner la economia y la tecnologia, instrumen-
tos creados por las personas, al servicio realmente de éstas,
y no al revés como sucede hoy en el reino de la economia.
Y esto sélo es posible con la fraternidad:

ahadir a lo senalado por Mauss: a) la obligacion de aceptar (de hecho Mauss la
tiene totalmente en cuenta); b) sustituir el “espiritu de lo dado que presiona por
volver a sus amos” por una especie primitiva de derecho a la propiedad, aunque
naturalmente muy diferente del que conocemos ahora como tal; c) considerar
como basicos los “objetos sagrados”, que no se dan, que desarrollan esta pro-
piedad, que crean los grandes hombres y que son el simbolo de como la religion
creara la desigualdad: “Asi pues la sociedad baruya nos ofrece variadas formas
de dones. Dones en los que los receptores (dioses, espiritus) dominan a los
donantes (humanos), ya que seran siempre superiores a ellos por haberles dado
los kwaimatnié, los saberes secretos, etc.; dones simétricos entre receptores y
donantes de esposos, y dones asimétricos de esperma entre iniciados, en los cuales
los hombres de una generacion quedan para siempre en deuda con los mayores,
mientras sus menores quedan para siempre en deuda con ellos”. Pero de nuevo
esto es ya mas tarde, en el potlach, y nos explica precisamente como se pasa del
don, y a través de éste, a la competencia.

I'1. Kant (1988) insisti6 en que “La religion no es un producto de la moral, sino
al revés”.

Teoria y DEBATE & No. 38 m



Rall Garcia-Duran

L2 24

No se trata de un mito: la fraternidad es la relacion de la especie entre
sus miembros.

Hace miles de ahos, la primera division social era el clan, caracteri-
zado por su totem. Una cosa que englobaba a todo el clan, y que daba a
todos los miembros del clan una realidad profunda los unos en relacion
a los otros, lo cual impedia por ejemplo casarse entre ellos.

Y ésta era una relacion de fraternidad. Quiero decir que la gran
concepcion del clan, su unidad matriarcal, a partir de una bestia, por
ejemplo, que los habia engendrado a todos, es lo que hemos de reen-
contrar hoy, porque era auténtica, era un mito, sin duda, en determinado
sentido, pero era también una verdad [...]

Entonces, jqué es esta relacion entre un hombre y otro que se lla-
mara fraternidad? No es la relacion de igualdad. Es la relacion en la que
las motivaciones de un acto son del dominio afectivo, aunque el acto
sea del dominio practico, es decir, que la relacion entre el hombre y su
vecino en una sociedad en que son hermanos, es una relacion de entrada
afectiva, que practicamente tendra que reencontrar el don [...]

La relacion del hombre con su vecino se llamara fraternidad porque
se sienten del mismo origen y, en el futuro, con el mismo fin. Origen
y fin comunes, esto es la fraternidad (Sartre, 1980).

Creo que la definicién de Sartre es de las mejores que pode-
mos encontrar sobre lo que es realmente la fraternidad: es
la conciencia de pertenecer realmente a la misma especie.
Definicién, por otra parte, suficientemente rica para mos-
trar su relacién con el don, la reciprocidad y su imperiosa
necesidad actual, en un tiempo de globalizacién entendida
como unidad material de la especie.

Es, ademas, generalizable:

1. A la naturaleza:

Los indios amaha encuentran que una de las principales diferencias
entre los blancos y ellos es que “los indios no cogen flores” por placer;
efectivamente, “las plantas tienen usos sagrados conocidos solo por sus
sehores secretos”. Incluso la sadnaria, que todos utilizan vaporizada




Para encontrar la alternativa hemos de “subirnos al tiempo”. La economia del “don”

para curar el dolor de muelas, de oido o los reumatismos, es recogida
como si fuera una raiz sagrada: se deposita en el agujero hecho por
la raiz un pellizco de tabaco, a veces también un cuchillo y piezas de
moneda, y el que la recoge hace una pequena oracion: “He cogido lo
que me has dado y deposito esto para ti. Deseo tener una vida larga
y que ningiin mal afecte a los mios o a mi”. Cuando un brujo-curador
del este de Canada recoge raices, hojas o cortezas curativas, nunca se
olvida de reconciliarse con el alma de la planta depositando una pequena
ofrenda de tabaco, pues esta convencido de que, sin la participacion del
alma, el “cuerpo” de la planta no tendria, por si solo, ninguna eficacia
(Lévi-Strauss, 1985).

2. En cuanto a las redes de parientes y amigos. Bott (1990)
estudia la importancia de estas redes en la clase media
inglesa, mostrando cémo la familia nuclear se amplia en
grupos de afinidad y ¢cémo la libertad individual aumenta
con la amplitud de éstas. Mucho mas atin en Africa, donde
se conserva la comunidad. En la misma linea, Roszak (1984)
reivindica como nucleo basico de organizacién de la sociedad
la “familia ampliada”, pero sin autoritarismo patriarcal,
basada en los lazos de sangre, pero también de territorio,
vecindad, amistad, afinidad...

3.Y en toda la sociedad:

El recibir el regalo crea con frecuencia un sentido casi inconsciente de
obligacion [...] Si esta obligacion se satisface por medio de un regalo
en correspondencia al otro, tenemos reciprocidad simple y el circulo
se cierra inmediatamente sin repercusiones posteriores, aunque puede
haber una cierta formacion de sentimiento integrador entre las dos
partes. Pero, si tiene como resultado la reciprocidad en serie, puede
tener un efecto multiplicador que llegue a mas y mas personas en la
comunidad de entrega de regalos hasta que sea conseguido algn tipo
de equilibrio. Entonces podriamos pensar en el proceso en términos
epidemiologicos. Asi, el donante del regalo original se convierte en un
foco de infeccion de benevolencia. La infeccion puede perder intensidad

Teoria y DEBATE & No. 38 m



Rall Garcia-Duran

L2 24

al pasar de un cierto nimero de receptores y donantes subsiguientes,
pero bajo ciertas circunstancias puede aumentar en intensidad al dispa-
rar sentimientos benevolentes previamente latentes (Boulding, 1976).

Bienaventurada epidemia. Este es el camino por recorrer y
crear, aunque esté inspirado en el pasado. No es volver a él,
sino volverlo a crear, encontrar en él una forma econémica
s6lo eliminada por la explotacién, por la megamaquina de
la divisién del trabajo; forma que puede inspirar preci-
samente el funcionamiento de una nueva sociedad sin la
lacra de dicha division social, sélo con divisién del trabajo
social y division técnica. Porque no podemos confundir los
tres conceptos: division del trabajo social es que no todos
hemos de hacer el mismo trabajo, es la divisién del trabajo
por oficios y no tiene ningun sentido que todos hagamos
de todo, lo cual seria la negacién de los siempre positivos
cooperacion e intercambio. Division técnica del trabajo es
divisién del trabajo por tareas, lo que quiere decir que nos
distribuimos el trabajo colectivamente, aun dentro de un
mismo oficio, haciendo diferentes partes de éste. Division
social del trabajo es hacer que las diferentes capacidades
técnicas desarrolladas a partir de una division técnica exce-
sivamente especializada proporcionen diferentes privilegios,
distinta posicién social. Es a partir de esta innecesaria
divisién social del trabajo como se forman las diferentes
clases sociales.

Utopia o “yo soy yo y mi circunstancia”

(Es utdpico llegar a la fraternidad? La utopia es lo mas
real que existe porque es infinita: si llega, ya existe otra
utopia. No es lo inexistente imposible (es el poder, intere-
sado en el mantenimiento de lo existente, el que le da este
sentido), sino el objetivo del camino que queremos recorrer.
La historia es, como ya he dicho, transcurrir, pasado, pre-




Para encontrar la alternativa hemos de “subirnos al tiempo”. La economia del “don”

sente y futuro, y es sobre todo creatividad, no tiene finalidad,
objetivo, pero si que lo tenemos sus agentes (individuos,
clases, pueblos y generaciones) y la utopia no es mas que
el mapa que seguimos quienes no estamos satisfechos con
el hoy.

“Lo utépico no se refiere a lo que no tiene lugar propio
sino mas bien a lo que su aparicién esta vedada por el po-
der de las sociedades establecidas” (Marcuse, 1969). “Los
contenidos mas profundos de esta historia humana en ple-
na ebullicién, este sueio diurno del antilobo, de un reino
realmente fraterno” (Bloch, 1964).

No se trata aqui de si sucede esto o aquello, sino de que la razon
por si misma e independiente de todo fenobmeno, ordena lo que debe
suceder y que en algunas ocasiones —de las cuales el mundo quizas no
ha dado ain ninglin ejemplo y hasta de las que su realizabilidad puede
poner enormemente en duda quien base todo en la experiencia— son
ineludiblemente mandadas por la razon (Kant, 1988).

Mas adelante el mismo Kant corrige el papel absoluto
dado a la razén, introduciendo también el sentimiento y
la costumbre.

Muy interesantes son las citas de Bolch y de Kant porque
muestran dos temas basicos en lo que estamos hablando:
a) la bondad o maldad del hombre, y b) cémo dependemos
basicamente de la costumbre; es lo que Ortega resumira
con su expresion “yo soy yo y mi circunstancia”. Comparto
en este sentido totalmente el analisis de Montagu:

Que ninguna conducta humana especifica esta genéticamente determi-
nada, que los seres humanos son capaces de cualquier tipo de conducta,
incluyendo la conducta agresiva e incluyendo también la bondad, la
crueldad, la sensibilidad, el egoismo, la nobleza, la cobardia y la malicia:
la conducta agresiva no es sino una conducta entre muchas otras, y

Teoria y DEBATE & No. 38 m



Rall Garcia-Duran

L2 24

cualquier explicacion del comportamiento humano tiene que explicar
todo el comportamiento, no solo un tipo; y que el tipo de conducta
que despliega un ser humano en cualquier circunstancia no esta deter-
minado por los genes —aunque haya por supuesto alguna contribucion
genética— sino basicamente por la experiencia vivida en interaccion
con los genes (Montagu, 1988)."2

12. Porque, segiin Ortega y Gasset (1971): “El hombre no tiene naturaleza. El
hombre no es su cos, que es una cosa; ni su alma, psique, conciencia o espiritu,
que es también una cosa. El hombre no es cosa alguna, sino un drama: su vida, un
puro y universal acontecimiento que sucede a cada cual y que en cada cual no es
mas que acontecimiento [...] El hombre es una entidad infinitamente plastica de
la que se puede hacer lo que se quiera [...] Repase en un minuto el lector todas
las cosas que el hombre ha sido, es decir que ha hecho de si —desde el “salvaje”
paleolitico hasta el joven surrealista de Paris—. Yo no digo que en cualquier
momento pueda hacer cualquier cosa. En cada instante se abren delante de él
posibilidades limitadas [...] Pero si se tienen en cuenta en un instante todos los
instantes, no se ve qué fronteras pueden ponerse a la plasticidad humana”.

Stuart Mill (1986): “La costumbre, que no es solo, como dice el proverbio,
una segunda naturaleza, sino que continuamente esta usurpando el lugar de la
primera [...] La naturaleza no es una maquina que se construye segiin un modelo
y dispuesta a hacer exactamente el trabajo que se le ha prescrito, sino un arbol
que necesita crecer y desarrollarse por todas partes, segiin las tendencias de sus
fuerzas interiores, que hacen de él una fuerza viva [...] Esto no puede ser negado
por nadie que no crea que el mundo ha conseguido la perfeccion en todas sus
maneras y costumbres”.

Pereira (2001): “Las habilidades, los talentos, las expectativas, creencias, opor-
tunidades, etc., se encuentran considerablemente influenciadas por la forma que
la sociedad toma; la forma de una sociedad determina no solamente los deseos y
aspiraciones de las personas en un momento especifico, sino que lo hace con sus
futuros deseos y aspiraciones. Si se altera esta forma, entonces habra diferentes
tipos de personas y diferentes resultados sociales”.

Shiva (2002): “El mundo puede ser alimentado solamente alimentando a todos
los seres que son los que hacen el mundo. Al propiciar alimentos a otros seres y
especies mantenemos a la par las condiciones para nuestra sociedad alimentaria.
Al alimentar a los gusanos de tierra nos estamos alimentando; al alimentar a las
vacas alimentamos la tierra; y al alimentar la tierra proveemos de alimentos a los
humanos. Esta vision del mundo en abundancia se basa en compartir, y en una
profunda percepcion de los humanos como miembros de la familia terrestre;
esta percepcion de que si empobrecemos a los otros seres nos empobrecemos,
y de que alimentando a los otros seres nos alimentamos, es la base real de la
sustentabilidad. El reto de la sustentabilidad para el nuevo milenio es si el hombre
economico global puede salir de la vision del mundo basada en el miedo a la es-
casez, los monocultivos, los monopolios, la apropiacion y la desposesion, y virar
hacia una vision basada en la abundancia y la donacion generosa, la diversidad y
la descentralizacion y el respeto a la dignidad de todos los seres”.




Para encontrar la alternativa hemos de “subirnos al tiempo”. La economia del “don”

Y lo que es valido para el hombre lo es atin mas para la
sociedad. Como explica muy bien Coletti (1975), en la cien-
cia social no deben existir categorias cientificas meramente
abstractas, éstas deben tener concrecion histérica porque
la sociedad es cambio, historia.

El hombre y la sociedad son cambio, y el hombre cambia
la sociedad, pero al mismo tiempo es cambiado por ésta.
Es el proceso de formacién econémica de la sociedad, la
descomposicién de la comunidad por medio del desarrollo
del individuo aislado, lo que da pie al reino de la economia,
que es la que nos hace egoistas.

Es la sociedad actual la que nos hace agresivos, como
analiza Rojas (1988): “Nuestra sociedad ha construido tres
firmes racionalizaciones culturales para justificar y defen-
der la agresién verbal y fisica: el culto al macho, la glorifi-
cacion de la competitividad y el principio diferenciador de
‘los otros™. La televisién cumple, en este sentido, un papel
crucial, asi como el continuo culto al héroe, al mas fuerte (el
que mas mata), en lugar del mas bondadoso, castigandose
precisamente al objetor del uso de las armas. Incluso, como
muestra Rostand (1972), en la guerra (que parece la mas
clara expresion de la agresividad) es el poder lo que nos hace
agresivos: “En la guerra el hombre se parece mas a una oveja
que a un lobo. Sigue, obedece. La guerra es servidumbre,
cierto fanatismo y credulidad, pero no agresividad”. De he-
cho la maldad es mucho més obediencia que cualquier otra
cosa, como muestran, a nivel individual Milgram (1980), y
a nivel social Fernandez Buey (2003).1?

13. Milgram muestra, en un estremecedor experimento, como ciudadanos
normales son capaces de suministrar descargas eléctricas a otros, cada vez mas
fuertes, a pesar de los gritos de dolor, bajo la direccion de un cientifico. Un 65%
fue capaz de descargar hasta 450 voltios a pesar de un letrero que decia “peligro,
descarga muy intensa” y que los gritos de dolor habian sido sustituidos por un
silencio mortal. Con todo, el mismo Milgram demuestra como casi todos ellos lo
hacen por delegacion de la responsabilidad, por confianza y obediencia al cientifico
director, y concluye que sblo 25% tenian instintos agresivos y que “podemos
aprender a no hacer mal a otras personas simplemente no haciéndoles ningln

Teoria y DEBATE & No. 38



Rall Garcia-Duran

L2 24

El futuro depende, asi, de lo que hagamos todos en con-
junto. Ya en 1928 C. Herrik escribié:

La facultad que tiene el hombre de dirigir inteligentemente su propio
desarrollo le otorga la capacidad de determinar la forma de su cultura
y de hacer pasar asi el curso de la evolucion humana por los rumbos
que él escoja (citado por Fromm, 1980).

Montagu (1988) anade:

Nuestra vision de la naturaleza humana, la imagen que tenemos de
nosotros mismos, ejerce un efecto determinante sobre nuestra con-
ducta y nuestra sociedad. Por esto es importante recordar siempre
que la humanidad se ha hecho y rehecho a si misma una y otra vez, y
que todo lo que ha hecho en el pasado puede volver a hacerlo y sera
capaz de hacerlo en el futuro. Como ha dicho Patrick Bateson, “si nos
creemos agresivos, atesoradores de la propiedad e incorregiblemente
clasistas, asi permaneceremos. Por el contrario, si nos vemos como

individuos amables, cooperativos e iguales, puede ser que nos hagamos

un poco asi”."

mal en la vida de cada dia”. Fernandez Buey muestra, a partir de los testimonios
del superviviente de Auschwitz, Primo Levi, y de Hanna Arendt, como la causa
de la degradacion en los campos de exterminio nazis es haber convertido a los
hombres en bestias; el comportamiento de guardias y prisioneros no es fruto de
ningin pensamiento propio sino de todo el sistema montado por los nazis. No
se trata del “mal radical” de que habla Kant, ligado a la naturaleza humana, sino
de un mal politico ligado a la forma de sociedad creada por el nazismo.

14. Claro que para esto hacen falta muchas cosas, mucha creatividad colectiva:
“La condicion principal, naturalmente, es que ni los individuos ni los grupos se
amenacen los unos a los otros. Esto depende de que haya bases materiales que
proporcionen una vida digna para todos y hagan la dominacion de un grupo por
el otro imposible y no interesante. Esta condicion se puede realizar en un futuro
previsible mediante un sistema diferente de produccion, propiedad y consumo;
pero decir que podria hacerse, naturalmente no quiere decir que se hara ni que
sea facil. De hecho es una tarea tan enormemente dificil que por esta razon sola-
mente, muchas persones con buenas intenciones prefieren no hacer nada, esperan
impedir una catastrofe tan sélo cantando ritualmente las alabanzas del progreso
[...] El que el hombre sea incapaz de funcionar sin jefes ni controladores es un
mito que refutan todas aquellas sociedades que han funcionado perfectamente
sin jerarquias. Naturalmente, esta transformacion implicaria cambios radicales,

I




Para encontrar la alternativa hemos de “subirnos al tiempo”. La economia del “don”

Tarea dificil, pero posible, y estimulante. Si cambian las
circunstancias también cambiara el yo, que, si1 se avanza en
la fraternidad, podra pasar a ser nosotros, y entonces tam-
bién vosotros, y todos. Porque, y esto es importante tenerlo
en cuenta, no es lo mismo el todos como suma de individuos
aislados, que como suma de diversos nosotros, es decir de
individuos sociales que viven ya directamente el yo social, no
sélo el yo narcisista individual, el ego. Aunque manteniendo
—esto es lo bueno y enriquecedor del todos— las diferencias,
que no desigualdades, entre los diferentes nosotros, si no
seria la victoria totalitaria de los que se han impuesto al
nosotros. Se trata, como dice Carrera (2003), de pasar del
nosotros tribal al nosotros plural o, como dicen los zapatis-
tas, “un mundo donde quepan muchos mundos”.
Con belleza, Kazantzakis (1988) nos dice:

He aqui los hombres. Todos son hermanos, todos, pero no lo saben,
y por esto se persiguen los unos a los otros [...] jCuantas alegrias,
cuantos abrazos, cuanta felicidad habria si lo supiesen! ;Hasta cuando
los ojos de los hombres permaneceran ciegos, incapaces de ver que
todos son hermanos?

Claro que mas adelante dird: “;o el amor puede también
empunar un hacha?’. La respuesta es si, y que esto sirva
para quitar a este texto el tono demasiado bucélico que
puede tener si no se sabe escribir y leer bien.

También bellamente Machado nos dira: “Caminante no
hay camino, se hace camino al andar [...] Y no quiero ele-
girlo, sino hacerlo por la intricada selva, por el intransitable
camino al infinito, inaccesible”.

politicos y sociales, que modificarfan todas las relaciones humanas, la estructura
familiar, la educativa, la religiosa y las relaciones entre los individuos en el trabajo
y en el ocio” (Fromm, 1980).

Teoria y DEBATE & No. 38



Rall Garcia-Duran

L2 24

Porque aunque sea inaccesible y tengamos que abrirnos
el camino con el hacha, siempre es bueno saber el objetivo,
hacia dénde queremos ir. Asi sabremos que pasos dar:

“Si no se debiera hacer mas que lo que es cierto [...] no
se podria hacer nada por nada, porque nada es cierto [...]
Ahora bien, trabajar para el mafana y por lo incierto es
obrar razonablemente” (Blas Pascal).

“Lo posible ha sido conseguido frecuentemente porque se
ha intentado alguna cosa imposible que esta mas alla de
nuestro poder” (Max Weber).

Y entretanto, resignacion activa, que no consiste en sufrir sin lucha, sino
en no apesadumbrarse por lo que ha pasado ni angustiarse por lo irre-
mediable, sino en mirar siempre el porvenir. Porque téngase en cuenta
que solo el porvenir es el reino de la libertad [...] De la conciencia de
la propia nada radical [...] se cobran nuevas fuerzas para aspirar a serlo
todo [...] Obra como si el universo tuviera un fin y contribuiras a la
existencia del fin. La inteligencia no ve sino causas eficientes y la voluntad
crea causas finales. Y la realidad no responde menos a las creaciones de
la voluntad que a las visiones de la inteligencia [...] Para no llegar mas
tarde o mas pronto a no ser nada, el camino mas directo es esforzarse
aserlo todo [...] ;Qué es sino el espanto de tener que llegar a ser nada
lo que nos empuja a serlo todo, como Unico remedio para no caer en
esto tan sobrecogedor, nadearnos (Miguel de Unamuno, citado por P.
Cerezo en Muguerza-Quesada-Rodriguez, 1991).

Un poco de mapa del camino

Tenemos pues un estimulante camino por recorrer bus-
cando la fraternidad. ;Cual? Empecemos por los puntos
cardinales donde se encuentra:

Norte: recuperaciéon de la comunidad. Hemos visto que es
la base, en parte no del todo desaparecida atin en los paises
empobrecidos (incluso entre los indigenas) y no imposible de




Para encontrar la alternativa hemos de “subirnos al tiempo”. La economia del “don”

recuperar, porque nuestro nosotros esta en la naturaleza,
nuestra naturaleza es social.

Este: abolicién del trabajo asalariado, base del reino de
la economia. Este nos hace identificar trabajo con trabajo
asalariado, pero el mismo Programa de las Naciones Uni-
das para el Desarrollo (PNUD) ha reconocido que éste crea
solo 25% de la riqueza mundial, el resto lo producen el
trabajo doméstico, el destinado al autoconsumo y el trabajo
voluntario. Ya Marx habia dicho —aunque esta cita nunca
se recuerda—: “Ya es hora de abolir de nuestras banderas
la consigna conservadora de aumento del salario, nuestra
consigna es [la] abolicién del trabajo asalariado”.

Oeste: una nueva forma de hacer politica y economia,
entendidas como relacién entre la gente, organizacién de
nuestro componente social, de la comunidad, y no actividad
profesional separada.

Sur: enriquecimiento de los habitantes de los paises em-
pobrecidos, pero no sélo en cuanto crecimiento econémico
sino, como dice Max-Neff (1993), “a escala humana”, es
decir: a) buscando la satisfaccién de las necesidades reales
y no sélo sus satisfactores materiales que han acabado
agravando aquellas;'® b) con equilibrio de la biosfera, y c)
de abajo hacia arriba.

Continuemos ahora con algunos pasos por el camino, ya
iniciados, de hecho:

1. De éstos quizds el que tiene mas relaciéon directa con
nuestro tema son las redes de intercambio de bienes y servi-
cios, ya mas de 800 en el Estado espaiiol, con diversas mo-
dalidades pero siempre sin dinero, de ambito local y basadas
en la reciprocidad, la responsabilidad, no el animo de lucro,
la transparencia y la confianza (Subirana, 2003). Muchas de

15. Necesidades son: afecto, creacion, entendimiento, identidad, libertad, ocio,
participacion, proteccion, subsistencia, y no sus “satisfactores”, los bienes ma-
teriales (auto, television, etc.) que hacemos servir. Asi producimos armas, en
teoria para satisfacer la necesidad de proteccion, pero las armas actuales nos
dejan totalmente desprotegidos.

Teoria y DEBATE & No. 38



Rall Garcia-Duran

L2 24

ellas hacen servir un medio de intercambio (Lets, Kas, horas
de trabajo o lo que sea) pero algunas funcionan ya sin éste,
por el puro intercambio, sin ninguna valoracién ni necesidad
de equivalencia: simplemente cada uno ofrece lo que tiene
o puede hacer lo que necesita. Todas estas modalidades me
parecen positivas, puedo conceder, pero las Gltimas son ya
la aplicaciéon del don. Como lo son las “tiendas gratuitas”,
en curso de desarrollo: unos abastecen de bienes las tiendas
donde otros van a “comprar”’ gratuitamente. En una ocasién,
el Ateneo de Palafrugell (donde vivo) realizé una “feria del
intercambio” y se convirtié en una “feria del don”, porque
la gente dejaba alla lo que queria dejar, aunque no cogiese
nada y cogia lo que queria, aunque no aportase nada a cam-
bio. Estas pequefias experiencias prefiguran la fuerza de la
gratuidad del don como camino alternativo al capitalismo.

2. Una reivindicacion, ataque directo al trabajo asalaria-
do, pero con la particularidad de ser posible en el capitalis-
mo, es la renta bdsica universal, es decir:

La reivindicacion del derecho a tener un ingreso que cubra las necesi-
dades minimas, derecho individual (y no familiar), por el solo hecho de
pertenecer a una colectividad, y universal, de todas las personas, sin
necesidad de ninguna contraprestacion, ni trabajar ni buscar trabajo
(Areba, 2000).

Afortunadamente el movimiento por esta reivindicacién
es claramente creciente, principalmente a nivel tedrico
—aunque empieza a ser considerado por algunos partidos
y sindicatos (incluso el Parlamento espafiol ha creado una
comision para estudiarla)— de forma que podemos remitir
a la ya amplia bibliografia sobre el tema,'® limitandonos
aqui a los dos aspectos que més nos interesan:

—| 16. Para limitarnos a lo publicado en Catalunya: Areba (1998, 2000); Iglesias (1998,
2002, 2003); Iglesias- Busqueta (2001).




Para encontrar la alternativa hemos de “subirnos al tiempo”. La economia del “don”

*  Su punto de partida es el mismo que el de este texto:
la riqueza es de todos, ya que ha sido producida por la
naturaleza y por todas las generaciones anteriores y por
tanto tiene que ser distribuida entre todos, asi ademas
podra ser donada.

+ El trabajo asalariado es también una forma de distri-
bucién pero injusta:

Basta con saber dividir para poder afirmar, al dividir la produccion
mundial de calorias, proteinas, hidratos de carbon, etc. entre el nUmero
de habitantes del planeta, que hay suficiente para todos y que, conse-
cuentemente el hambre y la desnutricion no son un problema de escasez
sino de distribucion (D’Anisi, citado por Areba, 2000).

La renta basica fomenta ademas los otros tipos de trabajo,
mas humanos: no es la retribucién justa del trabajo domés-
tico pero confiere mas independencia al ama de casa, hace
que el autoconsumo dependa menos de las condiciones
atmosféricas y crea mejores condiciones para el creciente
trabajo voluntario.

3. La renta béasica va directamente ligada a otra de
las reivindicaciones importantes hoy: la reduccion de la
jornada de trabajo. Esta no es, como se dice, la solucién
del desempleo, ya estructural y sin soluciéon en el actual
sistema productivo, pero si que es también un derecho y
una considerable mejora de las condiciones de trabajo y
vida que la renta basica permitira negociar en mejores
condiciones al trabajador. Va ademas directamente ligada
a otro paso basico en el camino, la recuperacién del propio
tiempo (véase mas adelante).

4. Para la correcta satisfaccion de las auténticas necesi-
dades humanas, lo basico es la subsistencia de la especie;
ésta es de hecho nuestro principal reto ecolégico, y por tanto
lo basico es la produccion de alimentos y la reproduccion,
y por tanto la agricultura: pues el dinero no alimenta. El

Teoria y DEBATE & No. 38 m



Rall Garcia-Duran

L2 24

reino de la economia y el trabajo asalariado estan, sin em-
bargo, destruyendo la agricultura, sustituyéndola por el
agribusiness (la conversiéon en industria de la explotacién
agricola con la desapariciéon del campesinado) por medio
de los transgénicos y del robo y patente del conocimiento
acumulado por los campesinos (siempre, hasta ahora, de
libre disposicién). Con un incremento de la productividad en
términos monetarios (el beneficio) de un producto concreto,
pero con menos productividad real si calculamos el coste de
la energia utilizada, ademas de destruir la fertilidad de la
tierra a medio plazo, asesinar la biodiversidad, y dejar de
producir los productos de subsistencia de los pobres.

Contra esto ha nacido un nuevo movimiento social,
campesino y ecologista al mismo tiempo y en alianza con
los consumidores, que tiene ya una organizacién a nivel
global; se trata de Via Campesina, que en Catalunya se
concreta en la Asamblea Campesina, recientemente escin-
dida de la Uni6 de Pagesos (Unién de Campesinos). Sus
reivindicaciones son claras, y toman como eje central la
soberania alimentaria. Cada regién debe ser auténoma en
su produccién alimentaria, ahorrandonos asi los increibles
contaminantes costes del transporte y de la construccién
de infraestructuras. Esto implica: precios internacionales
reales y no sostenidos mediante subvenciones, aranceles a
la importacién en los paises pobres, no posibilidad de pa-
tente y comercializacién de organismos vivos, prohibicién
de los productos transgénicos, orientacién de la agricultura
hacia la calidad y las necesidades reales de los consumido-
res (discutidas directamente con éstos), respeto al medio
ambiente y la biodiversidad, corte de justicia internacional
que se preocupe de todos estos temas en vez de la OMC (pues
la Organizacién Mundial de Comercio en realidad significa
“organizacion de la miseria colectiva”).

5. Claro que todo esto no se puede hacer sin un cambio
radical de la democracia. La democracia representativa




Para encontrar la alternativa hemos de “subirnos al tiempo”. La economia del “don”

ya no convence a nadie. No es democratico votar cada cua-
tro afos al que tiene mas “pasta” (recursos monetarios) y
mejor marketing y no poder decir nada el resto del tiempo;
ni es democratica la actual divisién entre los tres poderes
sometidos a uno de ellos, el Ejecutivo (a su vez sometido al
poder econémico transnacional). El auge de los movimien-
tos sociales por encima de los partidos es esperanzador en
este sentido y empieza a elaborar propuestas interesantes.
Veamos tres ejemplos que han recogido alguna de estas
creaciones colectivas:

Caillé (1989) propone un sistema judicial basado en
comités de autoridad moral escogidos por los afectados en
cada caso.

Vargas (2001) propone el incremento de la participacién
mediante un funcionamiento a tres niveles: a) informacion
sobre la cuestion lo mas amplia posible y con actividades
en que tienen que participar forzosamente los afectados
directos; b) deliberacion y consulta por medio de institu-
ciones como consejos ciudadanos o niicleos de intervencion
participativa, formados aleatoriamente y que elaboren
un diagnaéstico comunitario, y c¢) decision por conducto de
instituciones como el plan comunitario, talleres de pros-
pectiva local (si afecta tan s6lo a un barrio), presupuestos
participativos, etcétera

Roszak (1984) elabora el concepto de “instituciones a
medida” segiin las necesidades concretas de los ciudadanos,
insistiendo en la misma idea. En el mismo sentido va Oller
(2002) al decir que se tiene que sustituir la actual demo-
cracia institucional por una red o “democracia polimorfa”
adaptada a los diferentes niveles de la compleja sociedad
actual. Bilbeny (1999) insiste también en lo mismo, ana-
diendo que esa democracia polimorfa en redes se tiene que
efectuar a nivel internacional, con reconocimiento de la
inmensa diversidad existente. Nos habla, asi, de democracia
transnacional y pluralista.

Teoria y DEBATE & No. 38 m



Rall Garcia-Duran

L2 24

6. Vamos avanzando también por el camino de la econo-
mia alternativa, con muy diversos nuevos tipos de empresa
social; ello se constata muy particularmente en los paises
empobrecidos (podemos ver, para el rico caso de Nicaragua,
Nuriez, 1998), pero hay experiencias de este tipo también en
los paises empobrecedores: Garcia (2001) y Vilanova (1996),
quienes muestran algunos logros, como claros avances en
la recuperacién del trabajo artesanal, el comercio justo,
la banca alternativa, las cooperativas autogestionadas.
Alternativas que se vienen coordinando en la red global de
socioeconomia solidaria iniciada en el Foro Social Mundial
de Porto Alegre. Ademas de otras iniciativas que impulsa
ese foro, como la implantacion de la tasa Tobin, o la abolicién
de la deuda externa de los paises empobrecidos.

7. Estos nuevos caminos implican tecnologias realmente
nuevas 'y, como dice Dickson (1978), personalmente realiza-
doras: locales, que hagan servir pocos recursos y renovables,
que puedan ser utilizadas por las personas mas pobres, ba-
sadas en criterios ecolégicos y sociales, no sélo pecuniarios,
orientadas al desarrollo de pequenas comunidades. Esto se
ha concretado ya en el movimiento tecnologia apropiada
(véase Stein, 1999).

8. Todo esto manteniendo la sustentabilidad: los sistemas
econémicos han de poder reproducirse indefinidamente sin
deterioro de los ecosistemas en que se sustenten. Lo cual
implica:

*  Tasa de recoleccién de los recursos renovables igual a
mayor tasa de reposicion de estos recursos.

* Tasa de vaciado de los recursos no renovables igual a
mayor tasa de su creacién por la naturaleza.

+ Tasa de emision de residuos igual a mayor capacidad
de asimilacion.

9. Politecnismo. Todos hemos de ser capaces de hacerlo todo,
aunque no lo hagamos. Divisién del trabajo social si, pero




Para encontrar la alternativa hemos de “subirnos al tiempo”. La economia del “don”

no divisién social del trabajo. Para esto hemos de eliminar
la escuela (Illich, 1974) y sustituirla por un aprendizaje
ligado al trabajo, un trabajo creativo y agradable.

10. Con recuperacién de la comunicacion entre personas,
no a partir de centros emisores para el publico pasivo. Es
preciso resaltar y reproducir las experiencias en este sen-
tido del Chile de Allende y la Argentina democratica de los
afios 70-73, con los “grupos de comunicacién” formados por
profesionales y “receptores” que hacian: critica a los medios
existentes confrontandolos con la realidad vivida, critica de
los medios alternativos y desarrollo de medios propios.

11.Y recuperacion, basica, del tiempo, del propio tiempo,
vendido-robado por medio del trabajo asalariado. Precur-
sora en este sentido fue la manifestacién organizada por
la CGT de Leoén, Espana, “contra la falta de tiempo” (13
de abril de 2002). Copio de su convocatoria lo que dijo un
bosquimano a un occidental: “Vosotros tenéis los relojes,
nosotros el tiempo”.

12. Junto al tiempo, el espacio, en un doble sentido:
global, como derecho a la libre emigracién (quizas el mas
importante de los derechos), y local, igual a movimientos
okupa y a “recuperar las calles”.

13. La emigracién no es ningun problema, salvo para
el que tiene que emigrar, sino que es la practica normal
de toda especie y su principal riqueza cultural. Cualquier
cultura se estanca y muere si queda cerrada en si misma.
La principal cultura es la interculturalidad.

14. Y como se trata de aprender a amar, hemos de dis-
tinguir entre amor y posesion. Lo cual cuestiona, como ha
hecho histéricamente la contracultura, el amor tradicio-
nal de pareja basada en la propiedad sobre el ser amado,
principalmente la propiedad de la mujer por el hombre.
Tenemos que volver a avanzar en el amor libre, la libertad
sexual (que no es el consumo de sexo, pagando o sin pagar)
y unas relaciones sexuales y familiares libres, posiblemente

Teoria y DEBATE & No. 38



Rall Garcia-Duran

L2 24

cambiantes segtn la edad y el gusto de las personas; no hay
normas en este sentido, a no ser la de ser amables, es decir,
dignos de ser amados.

15. Para todo esto hemos de superar el miedo. E1 miedo
es la principal arma del poder.

Y tenemos ya todo un equipo de futbol, incluso con cuatro
suplentes. Dejemos pues ya el mapa, aunque podriamos y
tendremos que continuarlo. Y dejémoslo con lo que explica
el subcomandante Marcos a Fernando de Leén en la ex-
traordinaria pelicula Caminantes: “Estamos hablando mas
al futuro que al presente, haciendo una llave que abrira una
puerta que aun no existe, pero que existira y entonces la
llave la abrira y podremos entrar... o salir...”

Ya sé que no te he dado ninguna alternativa, porque la
has de hacer ta, él, y nosotros y vosotros y todos (menos
los que niegan el camino). Te he dado sélo el objetivo del
camino y algunos pasos hechos y por hacer. A caminar,
pues. Seguro que entraremos por la puerta, para volver a
salir y hacer una nueva llave de una nueva puerta para

entrar... o salir... &
Fecha de recepcién: 05 de septiembre de 2006

Fecha de aceptacién: 18 de septiembre de 2006

Bibliografia | Areba (1998), Mercado de trabajo, pobreza y derecho ciuda-
dano a una renta basica, Barcelona, Areba.

—— (2000), La cultura del trabajo, abajo, Barcelona,
Areba.

Bllbeny, N. (1999), Democracia para la diversidad, Barcelona,
Ariel.

Bloch, E. (1964), Thomas Miinzer, théologien de la revolution,
Paris, Gallimard.

Bott, E. (1990), Familia y red social, Madrid, Taurus.

Boulding, K. E. (1976), La economia del amor y el temor,
Madrid, Alianza.




Para encontrar la alternativa hemos de “subirnos al tiempo”. La economia del “don”

Busqueta, J. M. (2001), Todo sobre la renta basica, Barcelona,
Virus.

Caille, A. (1989), Critique de la raison utilitaire, Paris, Agalma-
La Découverte.

Carrera, J. (2003), “Mundo global, &tica global”, en Cuadernos
C. J., Barcelona, nim. 118.

Dickson, D. (1978), Tecnologia alternativa, Barcelona, H.
Blume.

Fernandez Buey, F. (2003), Poliética, Buenos Aires, Losada.

Fernandez Duran, R. (1993), La explosion del desorden,
Fundamentos.

Fromm, E. (1980), Anatomia de la destructividad humana,
Siglo XXI Editores.

Garcia, J. (2001), “L’economia en les nostres mans”, en
lllacrua, Barcelona, nim. 92.

Garcia-Duran, R. (1979), “La economia esta enferma: mate-
mosla”, en Transicion, Barcelona, nim. 5.

——(1997), “Miserias de la ciencia econbmica”, ponencia
en las Jornades d’Economia Critica, Malaga.

(2000), Saber, sociedad tecnologica y clases, Barcelona,
Hacer.

—— (2002), Mercancias, androides o personas, Madrid,
Tecnos.

——(2004), *“Y cuando la economia va bien...”, en Polémica,
Barcelona, num. 81.

—— (2006), “La historia negativa”, en lllacrua, Barcelona,
marzo, nim. |138.

Iglesias, . (1998), El derecho ciudadano a una renta basica,
Madrid, La Catarata.

——(2002), La Renta Basica a Catalunya, Barcelona, Fun-
dacio J.Bofill.

(2003), Las rentas basicas, Barcelona, El Viejo Topo.

lllich, 1. (1974), La sociedad descolarizada, Barcelona,
Barral.

Kant, I. (1988), Lecciones de ética, Barcelona, Critica.

Bibliografia

Teoria y DEBATE & No. 38



Rall Garcia-Duran

Bibliografia

L2 24

Kazantzakis, N. (1988), La Gltima tentacion, Madrid, Debate.

Kolm, S. C. (1984), La bonne economie, Paris, PUF.

Kropotkin, P. (1989), El apoyo mutuo, Quito, Madre Tierra.

Lefort, C. (1978), Les formes de lhistoire, Paris, Gallimard.

Levi-Strauss, C. (1985), El pensament salvatge, Barcelona,
Ed. 62.

Maffesoli, M. (1988), Le temps des tribus, Paris, Meridiens
Klincksieck.

Malinowski, B. (1975), Los argonautas del Pacifico Occidental,
Barcelona, Peninsula.

Marcuse, H. (1969), Ensayo sobre la liberacion, México,
Ensayos de Joaquin Mortiz.

Marx, K. (1979), Formaciones economicas precapitalistas,
Barcelona, Critica.

Mauss, M. (1985), “Essai sur le don”, en Sociologie et anthro-
pologie, Paris, PUF.

Max-Neff, M. (1993), Desarrollo a escala humana, Lima,
Nordan-Comunidad Red.

Meade, M. (1975), L'un et I'altre sexe, Paris, Denoél-Gou-
thier.

Meadows, D. H., W. Readows y |. Randus (1993), Mas alla
de los limites del crecimiento, Madrid, Aguilar.

Meillasoux, C. (1977), Mujeres, graneros y capitales, Siglo
XXI Editores, Madrid.

Milgram, S. (1980), Obediencia a la autoridad, Bilbao, Desclée
de Brouwer.

Montagu, A. (1988), La naturaleza de la agresividad humana,
Madrid, Alianza.

Muguerza-Quesada-Rodriguez (1991), Etica dia tras dia,
Madrid, Trotta.

Munford, L. (1972), citado en M. Kranzberg y W. Davent,
Tecnologia y cultura, Barcelona, Gustavo Gili.

Nunez, O. (1998), El manifiesto asociativo y autogestionario,
Managua, CIPRES.




Para encontrar la alternativa hemos de “subirnos al tiempo”. La economia del “don”

Oller, M. D. (2002), “Un futuro para la democracia”, en
Cuadernos C. J., Barcelona, num. | I5.

Ortega y Gasset (1971), Historia como sistema, Madrid,
Espasa-Calpe.

Pereira, G. (2001), Igualdad y justicia, Valencia, Nau Llibres.

Polanyi, K. (1989), La gran transformacion, Madrid, La
Piqueta.

(1994), El sustento del hombre, Madrid, Mondadori.

Rojas, L. (1988), Las semillas de la violencia, Madrid, Espasa.

Rostand, J. (1972), “A Gentle, Rumpled French Biologist
Says”, en New York Times, 30 de mayo.

Roszak, T. (1984), Persona/Planeta, Barcelona, Kairos.

Sartre, J. P. (1980), “Entrevista”, en Nouvel Observateur,
Paris, 17 de marzo.

Service, E. R. (1973), Los cazadores, Barcelona, Labor.

Shalins, M. (1960), “The origins of society”, en Science
America, Nueva York, nim. 203.

—— (1970), “The Spirit of the Gift”, en AAVV, Echange et
communications, Paris, Mouton.

Shiva, V. (2002), “Globalizacion y pobreza”, en Reverdion,
suplemento del diario Desde Abagjo, julio, Buenos Aires,

nam. .

Stein, C. (1999), “Tecnologia i solidaritat”, en Papers
d’Innovacié Social, Barcelona, nUm. 68.

Stuart Mill, J. (1986), Sobre la libertad, Madrid, Alianza.

Subirana, P. (2003), Lets, redes de ayuda mutua y trueque local.
El futuro en nuestras manos (texto policopiado).

Vargas, G. (2001), “La democracia, o es participativa o no
es”, en lllacrua, Barcelona, nUm. 92.

Vilanova, E., y R. Vilanova (1996), Las otras empresas, Madrid,
Talasa.

Bibliografia

Teoria y DEBATE & No. 38





