
Para encontrar la 
alternativa hemos 

de “subirnos 
al tiempo”. La 

economía del “don”�

Este trabajo resume las ideas contenidas 
en el libro —aún inédito— De la miseria de 

la economía a la plenitud de la fraternidad; 
o la economía del “don” como alternativa 
al capitalismo y la economía de mercado. 

En él se plantean alternativas radicales al 
capitalismo; particularmente, se ubica al 
“don” como camino de pensamiento y 

acción. Se documentan las proposiciones 
teóricas y aportes de la economía política, 
la antropología, la historia, para construir 
la manera en que el don podría contribuir 

a una reorganización social basada en 
nuevos-viejos principios. Se interrogan 

diversas experiencias histórico-antropo-
lógicas y su prefiguración actual en un 

nuevo modelo ético-político-ecológico que 
abarca las dimensiones local y global.

Palabras clave: economía política, alter-
nativas al capitalismo, utopía, pensamiento 

crítico, liberación.

Breve introducción histórica

El tiempo no sucede en 
porciones de tiempo, tal 
como nosotros lo medimos, 
sino en transcurso; la histo-
ria no es sólo saber qué ha 
pasado sino un proceso, un 
devenir, sin una finalidad 

por cumplir ni un progreso lineal, 
sino hacia adelante y hacia atrás, 
consecuencia de la evolución na-
tural y de la acción de los agentes 
históricos (individuos agrupados 
en clases, pueblos y generaciones) 
de forma que para conocer y crear 
el futuro es bueno analizar el pasa-
do, el presente y lo que realmente 
queremos conseguir (hacer) en el 
futuro. Éste es el punto de partida 
del objeto de este escrito.

Raúl García-Durán

Espiral, Estudios sobre Estado y Sociedad  Vol. XIII No. 38  Enero / Abril de 2007 11

 Economista, profesor-investigador de 
la Universidad Autónoma de Barcelona. 
España.

1.  La expresión “subirse al tiempo” es de un estudiante 
chiapaneco en la Universidad Autónoma de Barcelona 
al responder una pregunta sobre qué hacían los zapa-
tistas en las comunidades que controlaban. Se subían 
al tiempo para saber lo que hay que hacer en cada 
momento. En aquel entonces, la lucha por la humanidad 
y contra el neoliberalismo. Fue el tiempo del primer 
encuentro intercontinental y del nacimiento de la 
“internacional de la esperanza”. Por ello he intitulado 
así este trabajo, que en Barcelona se titula de forma 
más explícita por su contenido, pero mucho menos 
poética: De la miseria de la economía a la plenitud de la 
fraternidad; o la economía del “don” como alternativa al 
capitalismo y la economía de mercado. Quiero advertir al 



  
Raúl García-Durán

12

La humana surge como especie social y al mismo tiempo 
individual. Nace socialmente en el clan, pero su historia es 
resultado de un doble proceso, contradictorio: a) el aleja-
miento de la natura y de la comunidad originaria debido al 
desarrollo del individuo aislado, esto es, caracterizado entre 
otros aspectos por ser egoísta y gregario (Marx, 1979); es 
lo que llamaré “historia negativa”; b) la historia positiva, 
el “apoyo mutuo” (Kropotkin, 1989), que se concretará, de 
momento, en el objetivo (así, en singular, porque se trata 
de una unidad indivisible) de la libertad, la igualdad y la 
fraternidad. Shalins (1960) señala que el primate se hace 
hombre precisamente con la cooperación, y el gran descu-
brimiento del hombre, el lenguaje, es también en sí mismo 
un instrumento de cooperación, el medio de comunicación 
entre unos y otros.

Para comprender la historia hemos de partir de que nues-
tra especie, como cualquier otra, se organiza a partir de una 
base material, que no es forzosamente económica2 sino que 
ha ido cambiando (evolución y acción de la inteligencia) y ha 
pasado por tres diferentes bases materiales, que han dado 
lugar a tres diferentes modos de explotación,3 cuyas bases 

lector, de entrada, que con ella me he metido en una dura aventura, resumir en 
un texto corto el material de un libro que está ahora en busca de editor. Creo, 
sin embargo, que el tema merece el riesgo, riesgo que he intentado superar con 
la proliferación de notas, muchas de ellas de citas —quizás demasiadas, pero me 
gusta recoger el pensamiento de los otros en sus propias palabras— y con una 
amplia bibliografía. Esto hará la lectura más difícil, pero con las aportaciones de 
los lectores el libro al final será mejor.
2. Normalmente identificamos base material con base económica. Es un grave 
error fruto del reino de la economía. ¿O es que no son material lo biológico y 
aspectos como el impulso sexual?
3. Para podernos entender hace falta un poco de análisis conceptual: hablo de 
modo de explotación en vez de modo de producción, para reducir éste a “cómo se 
producen los bienes”. El modo de explotación será, así, “la forma de producción 
y apropiación del excedente”; el excedente es “la riqueza producida por encima 
de lo que se ha hecho servir en su producción y que se destina al crecimiento 
económico”. La formación social es “la estructura de clases concreta que en cada 
lugar o momento histórico marca la dinámica social”. (Para mayor claridad véase 
el capítulo 1 de García-Durán, 2002.)



Para encontrar la alternativa hemos de “subirnos al tiempo”. La economía del “don”

13Teoría y DEBATE        No. 38

fueron creadas por las dos grandes revoluciones, la neolítica 
y la burguesa, tan radicales que cambian la misma base 
material. Estos modos de explotación son los siguientes:

1. El comunismo patriarcal. Comunismo porque real-
mente la producción y la apropiación del excedente son 
colectivas, por el conjunto del clan o de la tribu, pero no 
digo primitivo como normalmente se dice, sino patriarcal, 
porque la base material biológica existente, concretada en 
las relaciones de parentesco, y la importancia de la repro-
ducción de la especie (tan grande como la de la producción) 
dan poder al hombre, al patriarca de la familia, iniciando un 
dominio sobre la mujer, el patriarcado, aún no superado. El 
primer bien “económico” con el que se comercia es la mujer 
en edad reproductiva (Meillasoux, 1977).

2. El modo de explotación tributario. De base material 
política, el Estado, que regula la nueva forma de organi-
zación social, el territorio, creada por el descubrimiento 
de la agricultura. La revolución neolítica no es, con todo, 
sólo este descubrimiento sino, principalmente, el inicio de 
la división del trabajo, ya no sexual, basado en la repro-
ducción, sino incorporada en el mismo proceso productivo. 
Es, como explica muy bien Munford (1972), la creación de 
la “megamáquina”, es decir de una jerarquía general que 
crea las diferentes clases sociales en conflicto. Lefort (1978) 
la caracteriza por la aparición del trabajo separado de la 
libre actividad. Surgirá así el modo de explotación tribu-
tario: apropiación del excedente por la autoridad política 
por medio del tributo pagado por sus súbditos, excedente 
que después ella distribuirá desigualmente. Con diferen-
tes formaciones sociales: la asiática (poder absoluto de los 
grandes imperios), la antigua (institucionalización de las 
clases en Grecia y Roma), y la feudal (descentralización del 
poder político en los diferentes señores feudales). Como se 
plantea en Marx (1979), y principalmente en la excelente 
introducción de Hobsbawn.



  
Raúl García-Durán

14

A partir de la revolución neolítica empieza la historia 
negativa de la humanidad,4 caracterizada por el desarrollo 
de la dominación, aunque siempre con resistencia y creación 
positiva (con conflicto, pues), dominación a partir de: la apro-
piación del excedente por la clase dominante (aristocracia 
religiosa, política o militar, o las tres a la vez), la separación 
de la naturaleza (pensando que estamos por encima de ella) 
y el desarrollo del individuo aislado que queda privado de 
su componente social (García-Durán, 2006).

3. El capitalismo. Concepto del que me ocuparé en el 
próximo epígrafe. Aquí sólo insistiré en cómo éste es el 
que crea, ahora sí, una base material económica, el que a 
mí me gusta llamar “reino de la economía”, ya que es la 
sumisión de la gente a la economía, fruto en gran parte de 
la mercantilización de la sociedad5 (Polanyi, 1989; García-
Durán, 2006: cap. 4).

El mismo Polanyi explica cómo a estos tres modos de 
explotación corresponden tres sistemas de distribución que 
serán importantes para nuestro tema (principalmente el 
primero): la reciprocidad, la redistribución y el mercado.

4.  De hecho, mezclamos y confundimos tres ideas de progreso muy diferentes: 
a) desde la Ilustración, la defensa de la razón, pero reducida a la racionalidad 
económica capitalista considerada como la única posible, y es por tanto la defensa 
del desarrollo de la cultura occidental; b) su reducción al progreso científico-téc-
nico, que hace pensar y decir tonterías como que se ha de llevar a cabo cualquier 
avance científico-técnico posible, aunque sea moralmente negativo (es la opinión 
de muchos científicos); c) la continua aspiración a la realización de la libertad 
humana (individual y social). Sólo en este tercer sentido soy “progresista”.
5.  La revolución burguesa se basa en: a) formación de la burguesía y el proletariado, 
y b) paso de la producción de bienes para la satisfacción de necesidades (intercam-
biando sólo los que no se necesitan) a una producción directamente destinada al 
mercado, con lo cual varía el valor de los bienes: del valor de uso, igual a capacidad 
de un bien de satisfacer una necesidad, al valor de cambio, igual a capacidad de una 
mercancía de ser intercambiada por otra.



Para encontrar la alternativa hemos de “subirnos al tiempo”. La economía del “don”

15Teoría y DEBATE        No. 38

El capitalismo o las miserias de la economía 

Uno de mis primeros artículos se llamaba “La economía 
está enferma… matémosla” (García-Durán, 1979); hoy me 
ratifico en esta opinión. O como mínimo, para no ser tan 
violento, pongámosla a nuestro servicio, superemos sus 
miserias, muchas, tantas que las tengo que resumir con 
sólo un ejemplo de cada uno de sus tipos:

Miserias sociales. El 80% de la población padece hambre 
y cada año mueren 30 millones de personas. Estos datos ya 
merecerían una sentencia de muerte a la economía, si no 
estuviésemos en contra de la pena capital.

Miserias ecológicas. Estamos ya “más allá de los lími-
tes del crecimiento”; en términos reales y no meramente 
monetarios, estamos destruyendo riqueza, siendo cada día 
más pobres (Meadows, Readows y Randus, 1993). El capital 
natural que destruimos no puede ser sustituido por el ca-
pital tecnológico y éste es, además, cada vez más alienante 
e inhumano (García-Durán, 2002: cap. 6).

Miserias teóricas. La ciencia económica, preocupada sobre 
todo de legitimar el capitalismo, ha sido incapaz de seguir 
los cambios de éste y así es hoy incapaz de comprender y 
explicar cosas tan importantes como el “autosalario” de los 
ejecutivos: su salario no es el valor de su fuerza de trabajo 
sino que se lo asignan ellos mismos muy por encima de 
aquélla, de forma que es al mismo tiempo salario (coste) y 
beneficio (García-Durán, 1997).

Miserias personales. Se ha desarrollado tanto el indi-
vidualismo y la competitividad que ya no vivimos prácti-
camente en sociedad, sino enfrentados unos contra otros 
(Fernández Durán, 1993).

Las miserias de todo tipo se agravan en la actual estruc-
tura social de acumulación cuando, después de la etapa 
de estanflación (estancamiento con inflación, elevación de 
precios que impide la recuperación) que sigue a la crisis 



  
Raúl García-Durán

16

de 1973, la economía va bien cuando a la gente le va mal. 
Para combatir la inflación permanente, fruto del poder 
oligopólico y de la economía de la deuda, el único remedio 
que encuentra el capital es disminuir los salarios (García-
Durán, 2004).

Son tantas las miserias, que hoy estamos en la posibilidad 
de un nuevo cambio de la base material de la sociedad, sólo 
en la posibilidad, con tres futuros posibles (García-Durán, 
2002):
•	 La continuación del capitalismo, arrastrando sus con-

tradicciones, principalmente la ecológica. Seguiremos 
siendo mercancías.

•	 La creación de una base material no económica sino 
tecnológica, en el caso de que la tecnoburocracia gestora6 
se constituya en única clase dominante, convirtiéndonos 
en androides.

•	 La creación de una base ético-ecológica en el camino de 
la cual se inscribe este escrito, la cual nos permitiría ser 
realmente personas.

La economía del “don” 

Para la creación de esta base ético-ecológica es conveniente 
concretar lo máximo posible el objetivo que buscamos y los 
pasos necesarios para llegar a él, el camino por seguir; y para 
esto es bueno remontar la historia negativa, analizar la época 
comunista patriarcal en que aún no existía la “megamáqui-
na”, el trabajo como elemento externo (revolución neolítica), 
ni la producción de mercancías (revolución burguesa).

Si superamos los mitos, principalmente el del “buen sal-
vaje”, tenemos muchas cosas que aprender de la reciproci-

6. Por “tecnoburocracia gestora” entiendo la clase que se ha apropiado del co-
nocimiento necesario para la gestión de la sociedad. Burocracia porque es una 
jerarquía de expertos, y “tecno” porque el conocimiento actual es básicamente 
técnico.



Para encontrar la alternativa hemos de “subirnos al tiempo”. La economía del “don”

17Teoría y DEBATE        No. 38

dad de que nos hablaba Polanyi, cuando por las relaciones 
de parentesco, la fraternidad era vigente (aunque sólo en el 
seno del clan o la tribu y explotando a las mujeres). Veremos 
que la libertad y la igualdad no son conceptos contrapues-
tos sino complementarios y sólo posibles, conjuntamente, 
si hay fraternidad. Ésta será precisamente el objetivo, que 
definiremos más adelante; veamos primero cómo se concreta 
económicamente, ya que estamos en una sociedad de base 
económica. Al principio se concretaba en el simple reparto, 
porque todo era de todos, no existían la economía ni el po-
der, como actividades separadas, ni la propiedad. Después 
se concretaba por medio de la citada reciprocidad, de lo que 
los antropólogos han bautizado como el “don” y el “contra-
don”; en resumen: cuando alguien tiene alguna cosa la ha 
de otorgar a los demás (don), sabiendo que éstos le corres-
ponderán con otra cosa considerada por el clan o la tribu 
como equivalente, no económico sino social (contra-don). Se 
tiene la obligación de dar y de aceptar tanto el don como el 
contra-don, y si no se hace es menospreciado por el clan o 
la tribu, hasta el punto de la expulsión si esto se repite.

Tenemos muchas pruebas de esto, algunas recogidas en 
la nota que sigue,7 pero quizás quien más clarifica el tema 

7. “Si se da alguna cosa a un hotentote, en seguida divide lo recibido entre todos 
los presentes [...] El hotentote no puede comer aislado y por más hambriento que 
esté, llama a los que pasan y comparte con ellos su alimento [...] Se consideraría 
inconveniente ponerse a comer sin haber hecho a gritos tres veces una invitación 
a quien quiera unirse al festín [...]

”Cuando el esquimal empieza a enriquecerse excesivamente, convoca a todos 
los miembros de su clan a un festín, y cuando los huéspedes se sacien, distribuye 
toda su riqueza. En el río Yukon, en Alaska, Dall vio que una familia aleutiana 
repartía así 10 fusiles, 10 vestidos de piel completos, 200 hilos de cuentas, nume-
rosas mantas, 10 pieles de lobo, 200 pieles de castor y 500 de armiño. Después 
los amos se quitaron sus vestidos de fiesta y los repartieron, vistiéndose con 
viejas pieles y dijeron a los miembros de su clan un breve discurso diciendo que a 
pesar de que ahora se habían vuelto más pobres que cada uno de sus huéspedes, 
habían ganado su amistad [...]

”Un aleuta regaló a Veniamof un fajo de pescado seco, pero con las prisas 
de la partida, se lo olvidó en la ribera, y el aleuta se lo llevó a su casa [...] No se 



  
Raúl García-Durán

18

es Service (1973), al distinguir entre don y regalo. El don no 
es un regalo, sino el dar una cosa que es también del otro:

Debido a la índole de nuestra economía estamos acostumbrados a 
creer que los seres humanos tienen “una tendencia natural al trueque 
y la permuta” y que las relaciones económicas entre individuos o 
grupos se caracterizan por “economizar”, el “aprovechar al máximo” el 
resultado de nuestro esfuerzo, el “vender caro y comprar barato”. Los 
pueblos primitivos, sin embargo, no hacían nada de esto, y de hecho, 
muchas veces parece que hacían lo contrario. “Lanzan cosas”, admiran 
la generosidad, cuentan con la hospitalidad y castigan la avaricia por 
egoísta [...]

presentó la oportunidad de enviarlo a Veniamof hasta enero, y en noviembre 
y diciembre, entre estos aleutas hubo una gran escasez de alimentos. Pero los 
hambrientos no tocaron el pescado ya regalado, y en enero fue enviado a su 
destino” (Kropotkin, 1989). 
“Cuando un aborigen australiano mata un canguro, no guarda nada para él, da 
todas sus partes a los otros según reglas bien definidas (por las relaciones de 
parentesco). Un aborigen ‘descansando’ talla una lanza o decora un bumerang que 
dará a otro. Un aborigen está siempre trabajando para otro” (Kolm, 1984).

“Entre los Arapesh de Nueva Guinea, aunque no haya suficiente para comer, 
cada hombre pasa la mayor parte de su tiempo en ayudar a su vecino, y se desvive 
por los objetivos de su vecino” (Meade, 1975).

“Todo cazador es a la vez donante y receptor de carne; el tabú de la propia 
caza aparece como el acto fundador del intercambio de alimentación entre los 
Gauyaki, es decir como el fundamento de la misma sociedad” (Maffesoli, 1988).

“En efecto, los animales que se han matado no los come uno mismo, bajo pena 
de traerse la desgracia, la mala suerte. Así, al acabar cada caza, el producto de ésta 
se da a otro. De esta manera, cada uno es tributario de los otros para alimentarse: 
debe fiarse de los otros para este acto simple y esencial que es la alimentación. 
Hay una interdependencia fundamental que hace del cambio la base de toda la 
vida social. Separándose de su caza, el cazador se acerca a los otros [...] Sin duda 
el tabú de la propia caza estructura la actividad comunicacional y además la liga 
estrechamente a la actividad propiamente productiva” (Maffesoli, 1988).

“Un viejo código hindú dice que Anna, el alimento, deificado, proclama los 
siguientes versos: ‘Al que, sin darme a los dioses, a las almas de los muertos, a sus 
servidores y a sus huéspedes, me consume preparado y, en su locura, come así 
veneno, yo lo consumo, soy su muerte. Pero a quien ofrece el agnhitora, cumple 
el vaiçvadeva, y después come (contento, puro y en fe) lo que queda después 
de haber alimentado a quien tiene que alimentar, para éste yo soy ambrosía, él 
goza de mí’” (Mauss, 1985).



Para encontrar la alternativa hemos de “subirnos al tiempo”. La economía del “don”

19Teoría y DEBATE        No. 38

Una vez un cazador esquimal dio a Peter Freuchen un poco de 
carne y él le respondió dándole sentidamente las gracias. El cazador se 
manifestó deprimido, y un viejo pronto corrigió a Freuchen: “No tienes 
que darle las gracias por tu carne; es un derecho tuyo recibir una parte. 
En este país, nadie desea depender de los demás. Por esto, nadie da ni 
recibe regalos, porque con esto uno se hace dependiente”.

Polanyi (1994) muestra que el objetivo de la reciprocidad es 
no tanto el crecimiento económico como la satisfacción de 
las necesidades no materiales, maximizar el placer de dar 
y recibir, minimizar los conflictos, reforzar las relaciones 
sociales, garantizar la autosubsistencia, que no el benefi-
cio, y también la consideración social de cada uno de los 
individuos. Lefort (1978) muestra a su vez cómo se trata 
básicamente de la reivindicación de las posibilidades del 
individuo en la sociedad. Su objetivo fundamental es man-
tener la solidaridad comunal, la socialidad que, a diferencia 
de la sociabilidad, implica la libertad del individuo como 
ser individual y social.8 Esto es lo que demuestra Mauss 
(1985), el gran teórico del don.9

¿Qué es, pues, el don? Así se lo explica a Mauss un maorí 
informante:

Voy a hablaros del “hau” [...] El hau no es el viento que sopla. Nada de 
esto. Suponga que posee un artículo determinado (taonga) y que me da 
este artículo; me lo da sin fijar un precio. No hacemos pues mercado. 

8. Maffesoli (1988) distingue entre socialidad: “tendencia a unir-se”, y sociabilidad: 
“estar unido a”. El poder, al convertir-nos en masa, aprovecha la sociabilidad para 
impedir la socialidad.
9. De ninguna manera se puede reducir el comercio de los trobiands estudiados 
por Malinowski (1975) al famoso kula, lo cual no reduce la importancia de éste, 
sino que la aumenta: existe y se cumple inexorablemente, incluso con riesgo de 
muerte, aunque no sea económicamente necesario. De hecho, en los trobiands 
estamos ya en el potlach: los aristócratas entran en competencia ofreciendo canti-
dad de bienes (a veces totalmente exagerados) para mostrarse superiores al rival 
y serlo realmente al recibir los contra-dones en forma de bienes o de apoyo. El 
don se ha convertido ya en regalo que crea dependencia.



  
Raúl García-Durán

20

Entonces yo doy este artículo a una tercera persona que después de 
un cierto tiempo decide darme alguna cosa en pago (uta), me regala 
alguna cosa (taonga). Entonces esta taonga que me da es el espíritu 
(hau) del taonga que yo he recibido de usted y que le he dado a él. El 
taonga que yo he recibido por este taonga (venido de usted) es preciso 
que se lo devuelva. No sería justo por mi parte (tika) guardarme estos 
taongas para mí, tanto si son agradables (rane) o desagradables (kino). 
Tengo que darlos, pues son un hau del taonga que usted me ha dado. Si 
yo conservase este segundo taonga para mí, podría venirme algún mal 
serio, incluso la muerte. Tal es el hau, el hau de la propiedad personal, 
el hau de los taonga, el hau de la selva.

Mauss aclara:

Se comprende clara y lógicamente, en este sistema de ideas, que es 
necesario dar al otro el que es en realidad parcela de su naturaleza y 
sustancia; pues, aceptar alguna cosa de alguien, es aceptar alguna cosa de 
su esencia espiritual, de su alma; el conservar esta cosa sería peligroso 
y mortal y esto no sólo porque sería ilícito, sino también porque esta 
cosa que viene de la persona, no sólo moralmente, sino también física 
y espiritualmente, esta esencia, este alimento, estos bienes, muebles 
e inmuebles, estos dones o descendientes, estos ritos o comuniones, 
toman fuerza mágica y religiosa sobre vosotros. En fin, esta cosa dada 
no es una cosa inerte.

Shalins (1970) señala bien cómo Mauss está excesivamente 
influenciado por la espiritualidad de los maorí, pero puede 
que ésta sea la mejor forma de explicar el concepto, preci-
samente porque así lo veían ellos y su reciprocidad estricta 
se debía precisamente a cómo lo veían. Shalins reconoce por 
tanto que, con todo, es en Mauss donde está la explicación 
de cómo es posible este intercambio, generalizado y sin 
valoración económica.10

10. Godelier (1998) critica a Mauss, igual que Shalins, citando la incorrecta 
traducción de las palabras de su maorí informante que, para Godelier, llevan a 



Para encontrar la alternativa hemos de “subirnos al tiempo”. La economía del “don”

21Teoría y DEBATE        No. 38

Lo que defiendo aquí es que es posible la existencia de 
reciprocidad sin que el espíritu que lleve a ella sea religioso; 
puede ser simplemente ético, lo que era la función básica 
de la religión entre los maorí. Como señala la corriente 
sustantivista de la antropología económica, cada sociedad 
tiene su propia racionalidad ética.11

Don, reciprocidad, fraternidad 

El sistema que proponemos llamar de prestaciones totales de clan a clan 
—aquel en que individuo y grupos cambian todo entre ellos— consti-
tuye el más antiguo sistema de economía y de derecho que podemos 
constatar y concebir. Forma el fondo sobre el que se erige la moral del 
don-cambio. Así pues, es exactamente, guardando las proporciones, 
del mismo tipo que aquel hacia el que querríamos ver dirigirse nuestras 
sociedades (Mauss, 1985).

El objetivo es poner la economía y la tecnología, instrumen-
tos creados por las personas, al servicio realmente de éstas, 
y no al revés como sucede hoy en el reino de la economía. 
Y esto sólo es posible con la fraternidad:

añadir a lo señalado por Mauss: a) la obligación de aceptar (de hecho Mauss la 
tiene totalmente en cuenta); b) sustituir el “espíritu de lo dado que presiona por 
volver a sus amos” por una especie primitiva de derecho a la propiedad, aunque 
naturalmente muy diferente del que conocemos ahora como tal; c) considerar 
como básicos los “objetos sagrados”, que no se dan, que desarrollan esta pro-
piedad, que crean los grandes hombres y que son el símbolo de cómo la religión 
creará la desigualdad: “Así pues la sociedad baruya nos ofrece variadas formas 
de dones. Dones en los que los receptores (dioses, espíritus) dominan a los 
donantes (humanos), ya que serán siempre superiores a ellos por haberles dado 
los kwaimatnié, los saberes secretos, etc.; dones simétricos entre receptores y 
donantes de esposos, y dones asimétricos de esperma entre iniciados, en los cuales 
los hombres de una generación quedan para siempre en deuda con los mayores, 
mientras sus menores quedan para siempre en deuda con ellos”. Pero de nuevo 
esto es ya más tarde, en el potlach, y nos explica precisamente cómo se pasa del 
don, y a través de éste, a la competencia.
11. Kant (1988) insistió en que “La religión no es un producto de la moral, sino 
al revés”.



  
Raúl García-Durán

22

No se trata de un mito: la fraternidad es la relación de la especie entre 
sus miembros.

Hace miles de años, la primera división social era el clan, caracteri-
zado por su tótem. Una cosa que englobaba a todo el clan, y que daba a 
todos los miembros del clan una realidad profunda los unos en relación 
a los otros, lo cual impedía por ejemplo casarse entre ellos.

Y ésta era una relación de fraternidad. Quiero decir que la gran 
concepción del clan, su unidad matriarcal, a partir de una bestia, por 
ejemplo, que los había engendrado a todos, es lo que hemos de reen-
contrar hoy, porque era auténtica, era un mito, sin duda, en determinado 
sentido, pero era también una verdad […]

Entonces, ¿qué es esta relación entre un hombre y otro que se lla-
mará fraternidad? No es la relación de igualdad. Es la relación en la que 
las motivaciones de un acto son del dominio afectivo, aunque el acto 
sea del dominio práctico, es decir, que la relación entre el hombre y su 
vecino en una sociedad en que son hermanos, es una relación de entrada 
afectiva, que prácticamente tendrá que reencontrar el don […]

La relación del hombre con su vecino se llamará fraternidad porque 
se sienten del mismo origen y, en el futuro, con el mismo fin. Origen 
y fin comunes, esto es la fraternidad (Sartre, 1980).

Creo que la definición de Sartre es de las mejores que pode-
mos encontrar sobre lo que es realmente la fraternidad: es 
la conciencia de pertenecer realmente a la misma especie. 
Definición, por otra parte, suficientemente rica para mos-
trar su relación con el don, la reciprocidad y su imperiosa 
necesidad actual, en un tiempo de globalización entendida 
como unidad material de la especie.

Es, además, generalizable:
1. A la naturaleza:

Los indios amaha encuentran que una de las principales diferencias 
entre los blancos y ellos es que “los indios no cogen flores” por placer; 
efectivamente, “las plantas tienen usos sagrados conocidos sólo por sus 
señores secretos”. Incluso la sadnaria, que todos utilizan vaporizada 



Para encontrar la alternativa hemos de “subirnos al tiempo”. La economía del “don”

23Teoría y DEBATE        No. 38

para curar el dolor de muelas, de oído o los reumatismos, es recogida 
como si fuera una raíz sagrada: se deposita en el agujero hecho por 
la raíz un pellizco de tabaco, a veces también un cuchillo y piezas de 
moneda, y el que la recoge hace una pequeña oración: “He cogido lo 
que me has dado y deposito esto para ti. Deseo tener una vida larga 
y que ningún mal afecte a los míos o a mí”. Cuando un brujo-curador 
del este de Canadá recoge raíces, hojas o cortezas curativas, nunca se 
olvida de reconciliarse con el alma de la planta depositando una pequeña 
ofrenda de tabaco, pues está convencido de que, sin la participación del 
alma, el “cuerpo” de la planta no tendría, por sí solo, ninguna eficacia 
(Lévi-Strauss, 1985).

2. En cuanto a las redes de parientes y amigos. Bott (1990) 
estudia la importancia de estas redes en la clase media 
inglesa, mostrando cómo la familia nuclear se amplía en 
grupos de afinidad y cómo la libertad individual aumenta 
con la amplitud de éstas. Mucho más aún en África, donde 
se conserva la comunidad. En la misma línea, Roszak (1984) 
reivindica como núcleo básico de organización de la sociedad 
la “familia ampliada”, pero sin autoritarismo patriarcal, 
basada en los lazos de sangre, pero también de territorio, 
vecindad, amistad, afinidad…

3. Y en toda la sociedad:

El recibir el regalo crea con frecuencia un sentido casi inconsciente de 
obligación […] Si esta obligación se satisface por medio de un regalo 
en correspondencia al otro, tenemos reciprocidad simple y el círculo 
se cierra inmediatamente sin repercusiones posteriores, aunque puede 
haber una cierta formación de sentimiento integrador entre las dos 
partes. Pero, si tiene como resultado la reciprocidad en serie, puede 
tener un efecto multiplicador que llegue a más y más personas en la 
comunidad de entrega de regalos hasta que sea conseguido algún tipo 
de equilibrio. Entonces podríamos pensar en el proceso en términos 
epidemiológicos. Así, el donante del regalo original se convierte en un 
foco de infección de benevolencia. La infección puede perder intensidad 



  
Raúl García-Durán

24

al pasar de un cierto número de receptores y donantes subsiguientes, 
pero bajo ciertas circunstancias puede aumentar en intensidad al dispa-
rar sentimientos benevolentes previamente latentes (Boulding, 1976).

Bienaventurada epidemia. Éste es el camino por recorrer y 
crear, aunque esté inspirado en el pasado. No es volver a él, 
sino volverlo a crear, encontrar en él una forma económica 
sólo eliminada por la explotación, por la megamáquina de 
la división del trabajo; forma que puede inspirar preci-
samente el funcionamiento de una nueva sociedad sin la 
lacra de dicha división social, sólo con división del trabajo 
social y división técnica. Porque no podemos confundir los 
tres conceptos: división del trabajo social es que no todos 
hemos de hacer el mismo trabajo, es la división del trabajo 
por oficios y no tiene ningún sentido que todos hagamos 
de todo, lo cual sería la negación de los siempre positivos 
cooperación e intercambio. División técnica del trabajo es 
división del trabajo por tareas, lo que quiere decir que nos 
distribuimos el trabajo colectivamente, aun dentro de un 
mismo oficio, haciendo diferentes partes de éste. División 
social del trabajo es hacer que las diferentes capacidades 
técnicas desarrolladas a partir de una división técnica exce-
sivamente especializada proporcionen diferentes privilegios, 
distinta posición social. Es a partir de esta innecesaria 
división social del trabajo como se forman las diferentes 
clases sociales.

Utopía o “yo soy yo y mi circunstancia” 

¿Es utópico llegar a la fraternidad? La utopía es lo más 
real que existe porque es infinita: si llega, ya existe otra 
utopía. No es lo inexistente imposible (es el poder, intere-
sado en el mantenimiento de lo existente, el que le da este 
sentido), sino el objetivo del camino que queremos recorrer. 
La historia es, como ya he dicho, transcurrir, pasado, pre-



Para encontrar la alternativa hemos de “subirnos al tiempo”. La economía del “don”

25Teoría y DEBATE        No. 38

sente y futuro, y es sobre todo creatividad, no tiene finalidad, 
objetivo, pero sí que lo tenemos sus agentes (individuos, 
clases, pueblos y generaciones) y la utopía no es más que 
el mapa que seguimos quienes no estamos satisfechos con 
el hoy.

“Lo utópico no se refiere a lo que no tiene lugar propio 
sino más bien a lo que su aparición está vedada por el po-
der de las sociedades establecidas” (Marcuse, 1969). “Los 
contenidos más profundos de esta historia humana en ple-
na ebullición, este sueño diurno del antilobo, de un reino 
realmente fraterno” (Bloch, 1964).

No se trata aquí de si sucede esto o aquello, sino de que la razón 
por sí misma e independiente de todo fenómeno, ordena lo que debe 
suceder y que en algunas ocasiones —de las cuales el mundo quizás no 
ha dado aún ningún ejemplo y hasta de las que su realizabilidad puede 
poner enormemente en duda quien base todo en la experiencia— son 
ineludiblemente mandadas por la razón (Kant, 1988).

Más adelante el mismo Kant corrige el papel absoluto 
dado a la razón, introduciendo también el sentimiento y 
la costumbre. 

Muy interesantes son las citas de Bolch y de Kant porque 
muestran dos temas básicos en lo que estamos hablando: 
a) la bondad o maldad del hombre, y b) cómo dependemos 
básicamente de la costumbre; es lo que Ortega resumirá 
con su expresión “yo soy yo y mi circunstancia”. Comparto 
en este sentido totalmente el análisis de Montagu:

Que ninguna conducta humana específica está genéticamente determi-
nada, que los seres humanos son capaces de cualquier tipo de conducta, 
incluyendo la conducta agresiva e incluyendo también la bondad, la 
crueldad, la sensibilidad, el egoísmo, la nobleza, la cobardía y la malicia: 
la conducta agresiva no es sino una conducta entre muchas otras, y 



  
Raúl García-Durán

26

cualquier explicación del comportamiento humano tiene que explicar 
todo el comportamiento, no sólo un tipo; y que el tipo de conducta 
que despliega un ser humano en cualquier circunstancia no está deter-
minado por los genes —aunque haya por supuesto alguna contribución 
genética— sino básicamente por la experiencia vivida en interacción 
con los genes (Montagu, 1988).12

12. Porque, según Ortega y Gasset (1971): “El hombre no tiene naturaleza. El 
hombre no es su cos, que es una cosa; ni su alma, psique, conciencia o espíritu, 
que es también una cosa. El hombre no es cosa alguna, sino un drama: su vida, un 
puro y universal acontecimiento que sucede a cada cual y que en cada cual no es 
más que acontecimiento […] El hombre es una entidad infinitamente plástica de 
la que se puede hacer lo que se quiera […] Repase en un minuto el lector todas 
las cosas que el hombre ha sido, es decir que ha hecho de sí —desde el “salvaje” 
paleolítico hasta el joven surrealista de París—. Yo no digo que en cualquier 
momento pueda hacer cualquier cosa. En cada instante se abren delante de él 
posibilidades limitadas […] Pero si se tienen en cuenta en un instante todos los 
instantes, no se ve qué fronteras pueden ponerse a la plasticidad humana”.

Stuart Mill (1986): “La costumbre, que no es sólo, como dice el proverbio, 
una segunda naturaleza, sino que continuamente está usurpando el lugar de la 
primera […] La naturaleza no es una máquina que se construye según un modelo 
y dispuesta a hacer exactamente el trabajo que se le ha prescrito, sino un árbol 
que necesita crecer y desarrollarse por todas partes, según las tendencias de sus 
fuerzas interiores, que hacen de él una fuerza viva […] Esto no puede ser negado 
por nadie que no crea que el mundo ha conseguido la perfección en todas sus 
maneras y costumbres”.

Pereira (2001): “Las habilidades, los talentos, las expectativas, creencias, opor-
tunidades, etc., se encuentran considerablemente influenciadas por la forma que 
la sociedad toma; la forma de una sociedad determina no solamente los deseos y 
aspiraciones de las personas en un momento específico, sino que lo hace con sus 
futuros deseos y aspiraciones. Si se altera esta forma, entonces habrá diferentes 
tipos de personas y diferentes resultados sociales”.

Shiva (2002): “El mundo puede ser alimentado solamente alimentando a todos 
los seres que son los que hacen el mundo. Al propiciar alimentos a otros seres y 
especies mantenemos a la par las condiciones para nuestra sociedad alimentaria. 
Al alimentar a los gusanos de tierra nos estamos alimentando; al alimentar a las 
vacas alimentamos la tierra; y al alimentar la tierra proveemos de alimentos a los 
humanos. Esta visión del mundo en abundancia se basa en compartir, y en una 
profunda percepción de los humanos como miembros de la familia terrestre; 
esta percepción de que si empobrecemos a los otros seres nos empobrecemos, 
y de que alimentando a los otros seres nos alimentamos, es la base real de la 
sustentabilidad. El reto de la sustentabilidad para el nuevo milenio es si el hombre 
económico global puede salir de la visión del mundo basada en el miedo a la es-
casez, los monocultivos, los monopolios, la apropiación y la desposesión, y virar 
hacia una visión basada en la abundancia y la donación generosa, la diversidad y 
la descentralización y el respeto a la dignidad de todos los seres”.



Para encontrar la alternativa hemos de “subirnos al tiempo”. La economía del “don”

27Teoría y DEBATE        No. 38

Y lo que es válido para el hombre lo es aún más para la 
sociedad. Como explica muy bien Coletti (1975), en la cien-
cia social no deben existir categorías científicas meramente 
abstractas, éstas deben tener concreción histórica porque 
la sociedad es cambio, historia.

El hombre y la sociedad son cambio, y el hombre cambia 
la sociedad, pero al mismo tiempo es cambiado por ésta. 
Es el proceso de formación económica de la sociedad, la 
descomposición de la comunidad por medio del desarrollo 
del individuo aislado, lo que da pie al reino de la economía, 
que es la que nos hace egoístas.

Es la sociedad actual la que nos hace agresivos, como 
analiza Rojas (1988): “Nuestra sociedad ha construido tres 
firmes racionalizaciones culturales para justificar y defen-
der la agresión verbal y física: el culto al macho, la glorifi-
cación de la competitividad y el principio diferenciador de 
‘los otros’”. La televisión cumple, en este sentido, un papel 
crucial, así como el continuo culto al héroe, al más fuerte (el 
que más mata), en lugar del más bondadoso, castigándose 
precisamente al objetor del uso de las armas. Incluso, como 
muestra Rostand (1972), en la guerra (que parece la más 
clara expresión de la agresividad) es el poder lo que nos hace 
agresivos: “En la guerra el hombre se parece más a una oveja 
que a un lobo. Sigue, obedece. La guerra es servidumbre, 
cierto fanatismo y credulidad, pero no agresividad”. De he-
cho la maldad es mucho más obediencia que cualquier otra 
cosa, como muestran, a nivel individual Milgram (1980), y 
a nivel social Fernández Buey (2003).13

13. Milgram muestra, en un estremecedor experimento, cómo ciudadanos 
normales son capaces de suministrar descargas eléctricas a otros, cada vez más 
fuertes, a pesar de los gritos de dolor, bajo la dirección de un científico. Un 65% 
fue capaz de descargar hasta 450 voltios a pesar de un letrero que decía “peligro, 
descarga muy intensa” y que los gritos de dolor habían sido sustituidos por un 
silencio mortal. Con todo, el mismo Milgram demuestra cómo casi todos ellos lo 
hacen por delegación de la responsabilidad, por confianza y obediencia al científico 
director, y concluye que sólo 25% tenían instintos agresivos y que “podemos 
aprender a no hacer mal a otras personas simplemente no haciéndoles ningún 



  
Raúl García-Durán

28

El futuro depende, así, de lo que hagamos todos en con-
junto. Ya en 1928 C. Herrik escribió:

La facultad que tiene el hombre de dirigir inteligentemente su propio 
desarrollo le otorga la capacidad de determinar la forma de su cultura 
y de hacer pasar así el curso de la evolución humana por los rumbos 
que él escoja (citado por Fromm, 1980).

Montagu (1988) añade:

Nuestra visión de la naturaleza humana, la imagen que tenemos de 
nosotros mismos, ejerce un efecto determinante sobre nuestra con-
ducta y nuestra sociedad. Por esto es importante recordar siempre 
que la humanidad se ha hecho y rehecho a sí misma una y otra vez, y 
que todo lo que ha hecho en el pasado puede volver a hacerlo y será 
capaz de hacerlo en el futuro. Como ha dicho Patrick Bateson, “si nos 
creemos agresivos, atesoradores de la propiedad e incorregiblemente 
clasistas, así permaneceremos. Por el contrario, si nos vemos como 
individuos amables, cooperativos e iguales, puede ser que nos hagamos 
un poco así”.14

mal en la vida de cada día”. Fernández Buey muestra, a partir de los testimonios 
del superviviente de Auschwitz, Primo Levi, y de Hanna Arendt, cómo la causa 
de la degradación en los campos de exterminio nazis es haber convertido a los 
hombres en bestias; el comportamiento de guardias y prisioneros no es fruto de 
ningún pensamiento propio sino de todo el sistema montado por los nazis. No 
se trata del “mal radical” de que habla Kant, ligado a la naturaleza humana, sino 
de un mal político ligado a la forma de sociedad creada por el nazismo.
14. Claro que para esto hacen falta muchas cosas, mucha creatividad colectiva: 
“La condición principal, naturalmente, es que ni los individuos ni los grupos se 
amenacen los unos a los otros. Esto depende de que haya bases materiales que 
proporcionen una vida digna para todos y hagan la dominación de un grupo por 
el otro imposible y no interesante. Esta condición se puede realizar en un futuro 
previsible mediante un sistema diferente de producción, propiedad y consumo; 
pero decir que podría hacerse, naturalmente no quiere decir que se hará ni que 
sea fácil. De hecho es una tarea tan enormemente difícil que por esta razón sola-
mente, muchas persones con buenas intenciones prefieren no hacer nada, esperan 
impedir una catástrofe tan sólo cantando ritualmente las alabanzas del progreso 
[…] El que el hombre sea incapaz de funcionar sin jefes ni controladores es un 
mito que refutan todas aquellas sociedades que han funcionado perfectamente 
sin jerarquías. Naturalmente, esta transformación implicaría cambios radicales, 



Para encontrar la alternativa hemos de “subirnos al tiempo”. La economía del “don”

29Teoría y DEBATE        No. 38

Tarea difícil, pero posible, y estimulante. Si cambian las 
circunstancias también cambiará el yo, que, si se avanza en 
la fraternidad, podrá pasar a ser nosotros, y entonces tam-
bién vosotros, y todos. Porque, y esto es importante tenerlo 
en cuenta, no es lo mismo el todos como suma de individuos 
aislados, que como suma de diversos nosotros, es decir de 
individuos sociales que viven ya directamente el yo social, no 
sólo el yo narcisista individual, el ego. Aunque manteniendo 
—esto es lo bueno y enriquecedor del todos— las diferencias, 
que no desigualdades, entre los diferentes nosotros, si no 
sería la victoria totalitaria de los que se han impuesto al 
nosotros. Se trata, como dice Carrera (2003), de pasar del 
nosotros tribal al nosotros plural o, como dicen los zapatis-
tas, “un mundo donde quepan muchos mundos”.

Con belleza, Kazantzakis (1988) nos dice:

He aquí los hombres. Todos son hermanos, todos, pero no lo saben, 
y por esto se persiguen los unos a los otros […] ¡Cuántas alegrías, 
cuántos abrazos, cuánta felicidad habría si lo supiesen! ¿Hasta cuándo 
los ojos de los hombres permanecerán ciegos, incapaces de ver que 
todos son hermanos?

Claro que más adelante dirá: “¿o el amor puede también 
empuñar un hacha?”. La respuesta es sí, y que esto sirva 
para quitar a este texto el tono demasiado bucólico que 
puede tener si no se sabe escribir y leer bien.

También bellamente Machado nos dirá: “Caminante no 
hay camino, se hace camino al andar […] Y no quiero ele-
girlo, sino hacerlo por la intricada selva, por el intransitable 
camino al infinito, inaccesible”.

políticos y sociales, que modificarían todas las relaciones humanas, la estructura 
familiar, la educativa, la religiosa y las relaciones entre los individuos en el trabajo 
y en el ocio” (Fromm, 1980).



  
Raúl García-Durán

30

Porque aunque sea inaccesible y tengamos que abrirnos 
el camino con el hacha, siempre es bueno saber el objetivo, 
hacia dónde queremos ir. Así sabremos que pasos dar:

“Si no se debiera hacer más que lo que es cierto […] no 
se podría hacer nada por nada, porque nada es cierto […] 
Ahora bien, trabajar para el mañana y por lo incierto es 
obrar razonablemente” (Blas Pascal).

“Lo posible ha sido conseguido frecuentemente porque se 
ha intentado alguna cosa imposible que está más allá de 
nuestro poder” (Max Weber).

Y entretanto, resignación activa, que no consiste en sufrir sin lucha, sino 
en no apesadumbrarse por lo que ha pasado ni angustiarse por lo irre-
mediable, sino en mirar siempre el porvenir. Porque téngase en cuenta 
que sólo el porvenir es el reino de la libertad […] De la conciencia de 
la propia nada radical […] se cobran nuevas fuerzas para aspirar a serlo 
todo […] Obra como si el universo tuviera un fin y contribuirás a la 
existencia del fin. La inteligencia no ve sino causas eficientes y la voluntad 
crea causas finales. Y la realidad no responde menos a las creaciones de 
la voluntad que a las visiones de la inteligencia […] Para no llegar más 
tarde o más pronto a no ser nada, el camino más directo es esforzarse 
a serlo todo […] ¿Qué es sino el espanto de tener que llegar a ser nada 
lo que nos empuja a serlo todo, como único remedio para no caer en 
esto tan sobrecogedor, nadearnos (Miguel de Unamuno, citado por P. 
Cerezo en Muguerza-Quesada-Rodríguez, 1991).

Un poco de mapa del camino

Tenemos pues un estimulante camino por recorrer bus-
cando la fraternidad. ¿Cuál? Empecemos por los puntos 
cardinales donde se encuentra:

Norte: recuperación de la comunidad. Hemos visto que es 
la base, en parte no del todo desaparecida aún en los países 
empobrecidos (incluso entre los indígenas) y no imposible de 



Para encontrar la alternativa hemos de “subirnos al tiempo”. La economía del “don”

31Teoría y DEBATE        No. 38

recuperar, porque nuestro nosotros está en la naturaleza, 
nuestra naturaleza es social.

Este: abolición del trabajo asalariado, base del reino de 
la economía. Éste nos hace identificar trabajo con trabajo 
asalariado, pero el mismo Programa de las Naciones Uni-
das para el Desarrollo (pnud) ha reconocido que éste crea 
sólo 25% de la riqueza mundial, el resto lo producen el 
trabajo doméstico, el destinado al autoconsumo y el trabajo 
voluntario. Ya Marx había dicho —aunque esta cita nunca 
se recuerda—: “Ya es hora de abolir de nuestras banderas 
la consigna conservadora de aumento del salario, nuestra 
consigna es [la] abolición del trabajo asalariado”.

Oeste: una nueva forma de hacer política y economía, 
entendidas como relación entre la gente, organización de 
nuestro componente social, de la comunidad, y no actividad 
profesional separada.

Sur: enriquecimiento de los habitantes de los países em-
pobrecidos, pero no sólo en cuanto crecimiento económico 
sino, como dice Max-Neff (1993), “a escala humana”, es 
decir: a) buscando la satisfacción de las necesidades reales 
y no sólo sus satisfactores materiales que han acabado 
agravando aquellas;15 b) con equilibrio de la biosfera, y c) 
de abajo hacia arriba.

Continuemos ahora con algunos pasos por el camino, ya 
iniciados, de hecho:

1. De éstos quizás el que tiene más relación directa con 
nuestro tema son las redes de intercambio de bienes y servi-
cios, ya más de 800 en el Estado español, con diversas mo-
dalidades pero siempre sin dinero, de ámbito local y basadas 
en la reciprocidad, la responsabilidad, no el ánimo de lucro, 
la transparencia y la confianza (Subirana, 2003). Muchas de 

15. Necesidades son: afecto, creación, entendimiento, identidad, libertad, ocio, 
participación, protección, subsistencia, y no sus “satisfactores”, los bienes ma-
teriales (auto, televisión, etc.) que hacemos servir. Así producimos armas, en 
teoría para satisfacer la necesidad de protección, pero las armas actuales nos 
dejan totalmente desprotegidos.



  
Raúl García-Durán

32

ellas hacen servir un medio de intercambio (Lets, Kas, horas 
de trabajo o lo que sea) pero algunas funcionan ya sin éste, 
por el puro intercambio, sin ninguna valoración ni necesidad 
de equivalencia: simplemente cada uno ofrece lo que tiene 
o puede hacer lo que necesita. Todas estas modalidades me 
parecen positivas, puedo conceder, pero las últimas son ya 
la aplicación del don. Como lo son las “tiendas gratuitas”, 
en curso de desarrollo: unos abastecen de bienes las tiendas 
donde otros van a “comprar” gratuitamente. En una ocasión, 
el Ateneo de Palafrugell (donde vivo) realizó una “feria del 
intercambio” y se convirtió en una “feria del don”, porque 
la gente dejaba allá lo que quería dejar, aunque no cogiese 
nada y cogía lo que quería, aunque no aportase nada a cam-
bio. Estas pequeñas experiencias prefiguran la fuerza de la 
gratuidad del don como camino alternativo al capitalismo. 

2. Una reivindicación, ataque directo al trabajo asalaria-
do, pero con la particularidad de ser posible en el capitalis-
mo, es la renta básica universal, es decir:

La reivindicación del derecho a tener un ingreso que cubra las necesi-
dades mínimas, derecho individual (y no familiar), por el solo hecho de 
pertenecer a una colectividad, y universal, de todas las personas, sin 
necesidad de ninguna contraprestación, ni trabajar ni buscar trabajo 
(Areba, 2000).

Afortunadamente el movimiento por esta reivindicación 
es claramente creciente, principalmente a nivel teórico 
—aunque empieza a ser considerado por algunos partidos 
y sindicatos (incluso el Parlamento español ha creado una 
comisión para estudiarla)— de forma que podemos remitir 
a la ya amplia bibliografía sobre el tema,16 limitándonos 
aquí a los dos aspectos que más nos interesan:

16. Para limitarnos a lo publicado en Catalunya: Areba (1998, 2000); Iglesias (1998, 
2002, 2003); Iglesias- Busqueta (2001).



Para encontrar la alternativa hemos de “subirnos al tiempo”. La economía del “don”

33Teoría y DEBATE        No. 38

•	 Su punto de partida es el mismo que el de este texto: 
la riqueza es de todos, ya que ha sido producida por la 
naturaleza y por todas las generaciones anteriores y por 
tanto tiene que ser distribuida entre todos, así además 
podrá ser donada.

•	 El trabajo asalariado es también una forma de distri-
bución pero injusta:

Basta con saber dividir para poder afirmar, al dividir la producción 
mundial de calorías, proteínas, hidratos de carbón, etc. entre el número 
de habitantes del planeta, que hay suficiente para todos y que, conse-
cuentemente el hambre y la desnutrición no son un problema de escasez 
sino de distribución (D’Anisi, citado por Areba, 2000).

La renta básica fomenta además los otros tipos de trabajo, 
más humanos: no es la retribución justa del trabajo domés-
tico pero confiere más independencia al ama de casa, hace 
que el autoconsumo dependa menos de las condiciones 
atmosféricas y crea mejores condiciones para el creciente 
trabajo voluntario. 

3. La renta básica va directamente ligada a otra de 
las reivindicaciones importantes hoy: la reducción de la 
jornada de trabajo. Ésta no es, como se dice, la solución 
del desempleo, ya estructural y sin solución en el actual 
sistema productivo, pero sí que es también un derecho y 
una considerable mejora de las condiciones de trabajo y 
vida que la renta básica permitirá negociar en mejores 
condiciones al trabajador. Va además directamente ligada 
a otro paso básico en el camino, la recuperación del propio 
tiempo (véase más adelante). 

4. Para la correcta satisfacción de las auténticas necesi-
dades humanas, lo básico es la subsistencia de la especie; 
ésta es de hecho nuestro principal reto ecológico, y por tanto 
lo básico es la producción de alimentos y la reproducción, 
y por tanto la agricultura: pues el dinero no alimenta. El 



  
Raúl García-Durán

34

reino de la economía y el trabajo asalariado están, sin em-
bargo, destruyendo la agricultura, sustituyéndola por el 
agribusiness (la conversión en industria de la explotación 
agrícola con la desaparición del campesinado) por medio 
de los transgénicos y del robo y patente del conocimiento 
acumulado por los campesinos (siempre, hasta ahora, de 
libre disposición). Con un incremento de la productividad en 
términos monetarios (el beneficio) de un producto concreto, 
pero con menos productividad real si calculamos el coste de 
la energía utilizada, además de destruir la fertilidad de la 
tierra a medio plazo, asesinar la biodiversidad, y dejar de 
producir los productos de subsistencia de los pobres.

Contra esto ha nacido un nuevo movimiento social, 
campesino y ecologista al mismo tiempo y en alianza con 
los consumidores, que tiene ya una organización a nivel 
global; se trata de Vía Campesina, que en Catalunya se 
concreta en la Asamblea Campesina, recientemente escin-
dida de la Unió de Pagesos (Unión de Campesinos). Sus 
reivindicaciones son claras, y toman como eje central la 
soberanía alimentaria. Cada región debe ser autónoma en 
su producción alimentaria, ahorrándonos así los increíbles 
contaminantes costes del transporte y de la construcción 
de infraestructuras. Esto implica: precios internacionales 
reales y no sostenidos mediante subvenciones, aranceles a 
la importación en los países pobres, no posibilidad de pa-
tente y comercialización de organismos vivos, prohibición 
de los productos transgénicos, orientación de la agricultura 
hacia la calidad y las necesidades reales de los consumido-
res (discutidas directamente con éstos), respeto al medio 
ambiente y la biodiversidad, corte de justicia internacional 
que se preocupe de todos estos temas en vez de la omc (pues 
la Organización Mundial de Comercio en realidad significa 
“organización de la miseria colectiva”).

5. Claro que todo esto no se puede hacer sin un cambio 
radical de la democracia. La democracia representativa 



Para encontrar la alternativa hemos de “subirnos al tiempo”. La economía del “don”

35Teoría y DEBATE        No. 38

ya no convence a nadie. No es democrático votar cada cua-
tro años al que tiene más “pasta” (recursos monetarios) y 
mejor marketing y no poder decir nada el resto del tiempo; 
ni es democrática la actual división entre los tres poderes 
sometidos a uno de ellos, el Ejecutivo (a su vez sometido al 
poder económico transnacional). El auge de los movimien-
tos sociales por encima de los partidos es esperanzador en 
este sentido y empieza a elaborar propuestas interesantes. 
Veamos tres ejemplos que han recogido alguna de estas 
creaciones colectivas:

Caillé (1989) propone un sistema judicial basado en 
comités de autoridad moral escogidos por los afectados en 
cada caso. 

Vargas (2001) propone el incremento de la participación 
mediante un funcionamiento a tres niveles: a) información 
sobre la cuestión lo más amplia posible y con actividades 
en que tienen que participar forzosamente los afectados 
directos; b) deliberación y consulta por medio de institu-
ciones como consejos ciudadanos o núcleos de intervención 
participativa, formados aleatoriamente y que elaboren 
un diagnóstico comunitario, y c) decisión por conducto de 
instituciones como el plan comunitario, talleres de pros-
pectiva local (si afecta tan sólo a un barrio), presupuestos 
participativos, etcétera

Roszak (1984) elabora el concepto de “instituciones a 
medida” según las necesidades concretas de los ciudadanos, 
insistiendo en la misma idea. En el mismo sentido va Oller 
(2002) al decir que se tiene que sustituir la actual demo-
cracia institucional por una red o “democracia polimorfa” 
adaptada a los diferentes niveles de la compleja sociedad 
actual. Bilbeny (1999) insiste también en lo mismo, aña-
diendo que esa democracia polimorfa en redes se tiene que 
efectuar a nivel internacional, con reconocimiento de la 
inmensa diversidad existente. Nos habla, así, de democracia 
transnacional y pluralista.



  
Raúl García-Durán

36

6. Vamos avanzando también por el camino de la econo-
mía alternativa, con muy diversos nuevos tipos de empresa 
social; ello se constata muy particularmente en los países 
empobrecidos (podemos ver, para el rico caso de Nicaragua, 
Núñez, 1998), pero hay experiencias de este tipo también en 
los países empobrecedores: García (2001) y Vilanova (1996), 
quienes muestran algunos logros, como claros avances en 
la recuperación del trabajo artesanal, el comercio justo, 
la banca alternativa, las cooperativas autogestionadas. 
Alternativas que se vienen coordinando en la red global de 
socioeconomía solidaria iniciada en el Foro Social Mundial 
de Porto Alegre. Además de otras iniciativas que impulsa 
ese foro, como la implantación de la tasa Tobin, o la abolición 
de la deuda externa de los países empobrecidos.

7. Estos nuevos caminos implican tecnologías realmente 
nuevas y, como dice Dickson (1978), personalmente realiza-
doras: locales, que hagan servir pocos recursos y renovables, 
que puedan ser utilizadas por las personas más pobres, ba-
sadas en criterios ecológicos y sociales, no sólo pecuniarios, 
orientadas al desarrollo de pequeñas comunidades. Esto se 
ha concretado ya en el movimiento tecnología apropiada 
(véase Stein, 1999).

8. Todo esto manteniendo la sustentabilidad: los sistemas 
económicos han de poder reproducirse indefinidamente sin 
deterioro de los ecosistemas en que se sustenten. Lo cual 
implica: 
•	 Tasa de recolección de los recursos renovables igual a 

mayor tasa de reposición de estos recursos.
•	 Tasa de vaciado de los recursos no renovables igual a 

mayor tasa de su creación por la naturaleza.
•	 Tasa de emisión de residuos igual a mayor capacidad 

de asimilación.

9. Politecnismo. Todos hemos de ser capaces de hacerlo todo, 
aunque no lo hagamos. División del trabajo social sí, pero 



Para encontrar la alternativa hemos de “subirnos al tiempo”. La economía del “don”

37Teoría y DEBATE        No. 38

no división social del trabajo. Para esto hemos de eliminar 
la escuela (Illich, 1974) y sustituirla por un aprendizaje 
ligado al trabajo, un trabajo creativo y agradable. 

10. Con recuperación de la comunicación entre personas, 
no a partir de centros emisores para el público pasivo. Es 
preciso resaltar y reproducir las experiencias en este sen-
tido del Chile de Allende y la Argentina democrática de los 
años 70-73, con los “grupos de comunicación” formados por 
profesionales y “receptores” que hacían: crítica a los medios 
existentes confrontándolos con la realidad vivida, crítica de 
los medios alternativos y desarrollo de medios propios.

11. Y recuperación, básica, del tiempo, del propio tiempo, 
vendido-robado por medio del trabajo asalariado. Precur-
sora en este sentido fue la manifestación organizada por 
la cgt de León, España, “contra la falta de tiempo” (13 
de abril de 2002). Copio de su convocatoria lo que dijo un 
bosquimano a un occidental: “Vosotros tenéis los relojes, 
nosotros el tiempo”.

12. Junto al tiempo, el espacio, en un doble sentido: 
global, como derecho a la libre emigración (quizás el más 
importante de los derechos), y local, igual a movimientos 
okupa y a “recuperar las calles”.

13. La emigración no es ningún problema, salvo para 
el que tiene que emigrar, sino que es la práctica normal 
de toda especie y su principal riqueza cultural. Cualquier 
cultura se estanca y muere si queda cerrada en sí misma. 
La principal cultura es la interculturalidad. 

14. Y como se trata de aprender a amar, hemos de dis-
tinguir entre amor y posesión. Lo cual cuestiona, como ha 
hecho históricamente la contracultura, el amor tradicio-
nal de pareja basada en la propiedad sobre el ser amado, 
principalmente la propiedad de la mujer por el hombre. 
Tenemos que volver a avanzar en el amor libre, la libertad 
sexual (que no es el consumo de sexo, pagando o sin pagar) 
y unas relaciones sexuales y familiares libres, posiblemente 



  
Raúl García-Durán

38

cambiantes según la edad y el gusto de las personas; no hay 
normas en este sentido, a no ser la de ser amables, es decir, 
dignos de ser amados.

15. Para todo esto hemos de superar el miedo. El miedo 
es la principal arma del poder.

Y tenemos ya todo un equipo de futbol, incluso con cuatro 
suplentes. Dejemos pues ya el mapa, aunque podríamos y 
tendremos que continuarlo. Y dejémoslo con lo que explica 
el subcomandante Marcos a Fernando de León en la ex-
traordinaria película Caminantes: “Estamos hablando más 
al futuro que al presente, haciendo una llave que abrirá una 
puerta que aún no existe, pero que existirá y entonces la 
llave la abrirá y podremos entrar… o salir…”

Ya sé que no te he dado ninguna alternativa, porque la 
has de hacer tú, él, y nosotros y vosotros y todos (menos 
los que niegan el camino). Te he dado sólo el objetivo del 
camino y algunos pasos hechos y por hacer. A caminar, 
pues. Seguro que entraremos por la puerta, para volver a 
salir y hacer una nueva llave de una nueva puerta para 
entrar... o salir...

Fecha de recepción: 05 de septiembre de 2006
Fecha de aceptación: 18 de septiembre de 2006

Bibliografía Areba (1998), Mercado de trabajo, pobreza y derecho ciuda-
dano a una renta básica, Barcelona, Areba.

—— (2000),  La cultura del trabajo, abajo, Barcelona, 
Areba.

Bllbeny, N. (1999), Democracia para la diversidad, Barcelona, 
Ariel.

Bloch, E. (1964), Thomas Münzer, théologien de la revolution, 
París,  Gallimard.

Bott, E. (1990), Familia y red social, Madrid, Taurus.
Boulding, K. E. (1976), La economía del amor y el temor, 

Madrid, Alianza.



Para encontrar la alternativa hemos de “subirnos al tiempo”. La economía del “don”

39Teoría y DEBATE        No. 38

Busqueta, J. M. (2001), Todo sobre la renta básica, Barcelona, 
Virus.

Caillé, A. (1989), Critique de la raison utilitaire, París, Agalma-
La Découverte.

Carrera, J. (2003), “Mundo global, ética global”, en Cuadernos 
C. J., Barcelona, núm. 118.

Dickson, D. (1978), Tecnología alternativa, Barcelona, H. 
Blume.

Fernández Buey, F. (2003), Poliética, Buenos Aires, Losada.
Fernández Durán, R. (1993), La explosión del desorden, 

Fundamentos.
Fromm, E. (1980), Anatomía de la destructividad humana, 

Siglo XXI Editores.
García, J. (2001), “L’economia en les nostres mans”, en 

Illacrua, Barcelona, núm. 92.
García-Durán, R. (1979), “La economía está enferma: maté-

mosla”, en  Transición, Barcelona, núm. 15.
—— (1997),  “Miserias de la ciencia económica”, ponencia 

en las Jornades d’Economia Crítica, Málaga.
—— (2000),  Saber, sociedad tecnológica y clases, Barcelona, 

Hacer.
—— (2002),  Mercancías, androides o personas, Madrid, 

Tecnos.
—— (2004),  “Y cuando la economía va bien...”, en Polémica, 

Barcelona, núm. 81.
—— (2006), “La historia negativa”, en Illacrua, Barcelona, 

marzo, núm. 138.
Iglesias, J. (1998), El derecho ciudadano a una renta básica, 

Madrid, La Catarata.
—— (2002),  La Renta Bàsica a Catalunya, Barcelona, Fun-

dació J.Bofill.
—— (2003),  Las rentas básicas, Barcelona, El Viejo Topo.
Illich, I. (1974), La sociedad descolarizada, Barcelona, 

Barral.
Kant, I. (1988), Lecciones de ética, Barcelona, Crítica.

Bibliografía



  
Raúl García-Durán

40

Kazantzakis, N. (1988), La última tentación, Madrid, Debate.
Kolm, S. C. (1984), La bonne economie, París, puf.
Kropotkin, P. (1989), El apoyo mutuo, Quito, Madre Tierra.
Lefort, C. (1978), Les formes de l’histoire, París, Gallimard.
Lévi-Strauss, C. (1985), El pensament salvatge, Barcelona, 

Ed. 62.
Maffesoli, M. (1988), Le temps des tribus, París, Meridiens 

Klincksieck.
Malinowski, B. (1975), Los argonautas del Pacífico Occidental, 

Barcelona, Península.
Marcuse, H. (1969), Ensayo sobre la liberación, México, 

Ensayos de Joaquín Mortiz.
Marx, K. (1979), Formaciones económicas precapitalistas, 

Barcelona, Crítica.
Mauss, M. (1985), “Essai sur le don”, en Sociologie et anthro-

pologie, París, puf.
Max-Neff, M. (1993), Desarrollo a escala humana, Lima, 

Nordan-Comunidad Red.
Meade, M. (1975), L’un et l’altre sexe, París, Denoël-Gou-

thier.
Meadows, D. H., W. Readows y J. Randus (1993), Más allá 

de los límites del crecimiento, Madrid, Aguilar.
Meillasoux, C. (1977), Mujeres, graneros y capitales, Siglo 

XXI Editores, Madrid.
Milgram, S. (1980), Obediencia a la autoridad, Bilbao, Desclée 

de Brouwer.
Montagu, A. (1988), La naturaleza de la agresividad humana, 

Madrid, Alianza.
Muguerza-Quesada-Rodríguez (1991), Ética día tras día, 

Madrid, Trotta.
Munford, L. (1972), citado en M. Kranzberg y W. Davent, 

Tecnología y cultura, Barcelona, Gustavo Gili.
Núñez, O. (1998), El manifiesto asociativo y autogestionario, 

Managua, cipres.

Bibliografía



Para encontrar la alternativa hemos de “subirnos al tiempo”. La economía del “don”

41Teoría y DEBATE        No. 38

Oller, M. D. (2002), “Un futuro para la democracia”, en 
Cuadernos C. J., Barcelona, núm. 115.

Ortega y Gasset (1971), Historia como sistema, Madrid, 
Espasa-Calpe.

Pereira, G. (2001), Igualdad y justicia, Valencia, Nau Llibres.
Polanyi, K. (1989), La gran transformación, Madrid, La 

Piqueta.
—— (1994),  El sustento del hombre, Madrid, Mondadori.
Rojas, L. (1988), Las semillas de la violencia, Madrid, Espasa.
Rostand, J. (1972), “A Gentle, Rumpled French Biologist 

Says”, en New York Times, 30 de mayo.
Roszak, T. (1984), Persona/Planeta, Barcelona, Kairós.
Sartre, J. P. (1980), “Entrevista”, en Nouvel Observateur, 

París, 17 de marzo.
Service, E. R. (1973), Los cazadores, Barcelona, Labor.
Shalins, M. (1960), “The origins of society”, en Science 

America, Nueva York, núm. 203.
—— (1970), “The Spirit of the Gift”, en aavv, Echange et 

communications, París, Mouton.
Shiva, V. (2002), “Globalización y pobreza”, en Reverdión, 

suplemento del diario Desde Abajo, julio, Buenos Aires, 
núm. 1.

Stein, C. (1999), “Tecnologia i solidaritat”, en Papers 
d’Innovació Social, Barcelona, núm. 68.

Stuart Mill, J. (1986), Sobre la libertad, Madrid, Alianza.
Subirana, P. (2003), Lets, redes de ayuda mutua y trueque local. 

El futuro en nuestras manos (texto policopiado).
Vargas, G. (2001), “La democracia, o es participativa o no 

es”, en Illacrua, Barcelona, núm. 92.
Vilanova, E., y R. Vilanova (1996), Las otras empresas, Madrid, 

Talasa.

Bibliografía




