
doi: http://dx.doi.org/10.24201/es.2023v41n122.2221

471

Primero en línea: 21 de marzo de 2023

2023, 41(122), mayo-ago., 471-500

Esta obra está bajo una licencia de Creative Commons.
Reconocimiento-No Comercial-Sin Obra Derivada 4.0 Internacional.

Artículo

Historia intelectual de la primera recepción 
de Durkheim en México: 1939-1959

Intellectual History of  Durkheim’s First  
Reception in Mexico: 1939-1959

Rafael Farfán Hernández
Departamento de Sociología. 

UAM Azcapotzalco
Ciudad de México, México

https://orcid.org/0000-0002-5430-315X 
rsfh@azc.uam.mx

´
Yared Neyli Morales Sosa

Instituto de Investigaciones Dr. José María Luis Mora 
Ciudad de México, México

https://orcid.org/0000-0002-1479-6914 
yaredneyli.m@gmail.com

Resumen: En este artículo nos proponemos hacer una evaluación histórico-
intelectual del significado de las conmemoraciones, como “invenciones 
de tradiciones” y tomar como objeto de estudio la primera recepción de 
la sociología durkheimiana en México. En la primera parte se expone 
un concepto de “historia intelectual” de raíz social en la que actúa una 

Recibido:	 04 de junio de 2021

Aprobado:	 23 de sept. de 2021



472	 Estudios Sociológicos XLI, 122, 2023

dialéctica entre la memoria y el olvido, en el contexto de la “invención de 
una tradición”. En la segunda parte se aplica tal concepto a la historia 
intelectual de la primera recepción de Durkheim en México.

Palabras clave: historia intelectual; invención de tradiciones; 
Durkheim; México.

Abstract: In this article, we seek to undertake a historical-intellectual evaluation 
of  the meaning of  commemorations as “inventions of  traditions,” by studying 
the first reception of  Durkheimian sociology in Mexico. The first part explains 
the concept of  “intellectual history,” with its social roots, in which dialectic acts 
between memory and forgetfulness in the context of  the “invention of  a tradition.” 
The second part applies this concept to the intellectual history of  Durkheim’s first 
reception in Mexico.

Keywords: intellectual history; invention of  traditions; Durkheim; Mexico.

El significado de las conmemoraciones en el contexto  
de la sistemática y la historia de la teoría sociológica

Al citar a Alfred Whitehead, Robert Merton (1992) afirmaba que la 
sociología no podía fundarse en el precepto del olvido de sus funda
dores. Para las ciencias exactas quizás es posible asumirlo, pero no para 
la sociología, pues en ésta la teoría actual es una con su historia, por tal 
razón, ambas son inseparables. Sin embargo, también advertía, dicha 
fusión tiene como condición que la historia sea una sociología histórica 
de la teoría sociológica (Merton, 1992, p.18). Al asumir y proponer tales 
preceptos, Merton establecía un precedente fundamental para pensar el 
significado de los actos conmemorativos en el contexto más amplio de 
la historia y la sistemática de la teoría sociológica. 

Conmemorar es el acto o conjunto de actos enmarcados en condicio-
nes formales que transforman los recuerdos en situaciones ceremoniales 
de naturaleza ritual, en los que se pone en escena una representación. 



Farfán, & Morales: Historia intelectual primera recepción Durkheim...	 473

Las conmemoraciones en la historia de la teoría sociológica ocupan un 
lugar especial; tienen en común, con los actos rituales tradicionales, traer 
el pasado al presente con el fin de mantener viva la memoria de los que 
nos han precedido y que aparecen como figuras tutelares. Su función 
es unir a los miembros del grupo que rinden culto a esas figuras y las 
convierten en símbolos de identidad del colectivo social. Sin embargo, 
tales actos son diferentes porque en ellos se invierten grandes energías 
sociales, primero, para su programación, y luego para su realización 
como representaciones rituales. Así, nace el concepto de “invención de 
la tradición” que aquí proponemos. 

El primer objetivo del presente artículo es hacer una evaluación 
histórica de la clase de rituales conmemorativos inventados, aplicados al 
caso de una figura tutelar, que al mismo tiempo es un clásico de la teoría 
sociológica: Émile Durkheim. Tomando como pretexto la conmemora-
ción de los cien años de su muerte, que tuvo lugar el 15 de noviembre de 
2017, nos proponemos realizar esta evaluación a través de un examen 
intelectual del lugar que ocupa su memoria en lo que llamamos la primera 
recepción teórica de su sociología, de 1939 a 1959. 

Un segundo objetivo es realizar la sociología histórica de la sociología 
a través del marco conceptual de una historia intelectual de raíz social. 
Al tratar tal concepto se crea el objeto que aquí examinamos, su método, 
los criterios de selección de tiempo y espacio y de contrastación entre 
condiciones sociales similares y, a la vez, diferentes entre dos naciones 
(Francia y México), en las que tiene lugar una “circulación internacional 
de las ideas” (Bourdieu, 2002). Finalmente, nos proponemos con este 
doble objetivo, hacer un breve ejercicio de sociología de la sociología 
en México.

Primera parte. Método y objeto de una historia intelectual  
de raíz social

Reconoce Roger Chartier (2005, p.13) que el vocablo “historia intelectual” 
recubre una variedad de significados difícil de limitar debido a las raíces 
nacionales de las que nacen las designaciones utilizadas y que son intra-
ducibles de una lengua a otra y, sobre todo, de un contexto intelectual a 
otro. Tres designaciones resumen las dificultades que bordean culturas 



474	 Estudios Sociológicos XLI, 122, 2023

académicas nacionales. La designación estadounidense, la alemana y la 
francesa, coexisten de un modo incómodo al utilizar conceptos diferentes 
para referirse a objetos aparentemente distintos, que confluyen en un 
mismo tema: “historia de las ideas”. Roger Chartier no consigna en su 
cartografía de la historia intelectual lo que propuso Robert K. Merton 
con el concepto de “sociología histórica de la teoría sociológica”. No 
obstante, lo que aquí proponemos con tal concepto nace en gran parte 
de este programa sociológico de historia de la teoría sociológica. Un 
programa que se abre a una teoría y a un método para practicar dicha 
historia, que discípulos de Merton, como Lewis A. Coser, se tomaron 
el trabajo de realizar. 

Primero, la disputa por un concepto. Es usual reconocer a Merton 
como el fundador de la “sociología de la ciencia” (Echeverría, 2004). 
Esto en parte es correcto, en parte no. Es correcto en tanto el mismo 
Merton usa el nombre y el concepto en su primer gran estudio histórico 
sobre los orígenes sociales de la ciencia en la Inglaterra del siglo XVII 
(Merton, 1984). Es parcialmente incorrecto porque, para él, hay nota-
bles diferencias en el estilo de practicar la sociología del conocimiento 
en ambos lados del Atlántico. Aquí, Merton hace un notable ejercicio 
de teoría sociológica comparada, que funda un precedente a recuperar 
y continuar. Al hacer tal comparación de “estilos” o prácticas de hacer 
sociología, Merton no asume que la disciplina que se propone fundar es 
la “sociología de la ciencia”, sino un ámbito más amplio al que nombra 
con el concepto de “investigación sobre opinión pública y comunicación 
de masas” (Merton, 1992, p. 524), en el que las ciencias sólo ocupan un 
lugar entre otros objetos, que son los de “opinión pública”, “recepción”, 
“información”, “cultura popular” y “medios de comunicación masiva”. 
En suma, pensamos que esta ampliación del concepto permite, a la vez, 
una expansión del objeto y de sus métodos de investigación, que pueden 
ser complementarios a los que hoy sigue la sociología de la ciencia 
en sus diferentes versiones.

Segundo, son tres los postulados metodológicos en los que propo-
nemos fundar nuestro concepto de “historia intelectual”: determinación 
existencial, simetría y ref lexividad. El primer postulado se refiere a la 
determinación social del conocimiento, como lo concibió Karl Mann-
heim (1987), y que Merton (1992, p. 523) traduce con el concepto de la 
“estructura social” que rodea y en la que nace el pensamiento. Merton 



Farfán, & Morales: Historia intelectual primera recepción Durkheim...	 475

y Mannheim se unen y funden en dicho precepto sólo para después 
oponerse. Sin embargo, pensamos que ambas caras se pueden unir de un 
modo que surja una nueva unidad de teoría y metodología sociológica. 
La práctica europea, en ese momento restringida a Karl Mannheim, se 
distingue por limitar el ámbito social al de las élites intelectuales, sus 
campos académicos de formación, sus disputas internas y, en última 
instancia, las posibles repercusiones que pueden tener más allá de las 
regiones sociales en las que se desenvuelven. Merton propone ir 
más allá, hacia estudios que “midan” el impacto de las ideas –como 
creencias fundadas– en las “masas”, es decir, en colectivos sociales que 
superan las fronteras académicas a partir de una teoría de la “recepción 
social” de esas ideas, que viajan y se transmiten al utilizar los nuevos 
medios de comunicación: la prensa, la televisión, la radio y el cine. Hoy 
incluiría las llamadas “redes sociales”. 

Un segundo precepto metodológico es el de simetría. Merton propone 
que el conocimiento no es sólo el científico –incluido el del sociólogo– 
sino también todo lo que circula en una sociedad como creencias y 
opiniones bajo la forma de información, con el fin de establecer cuán 
informada –y formada– puede estar la opinión pública de una sociedad 
y cómo puede actuar en las decisiones que marcan sus rumbos políticos. 
Concluye, y enfatiza el estilo “artesanal” de practicar la sociología en 
Europa, con el estilo “empresarial” que distingue a su similar estadou-
nidense. Lo que incluye una autocrítica a este último estilo (Merton, 
1992, pp. 523-536). 

El tercer precepto metodológico, es la acción reflexiva, que conlleva 
a una sociología de la sociología. En tal acción se involucra el sujeto 
que elabora el conocimiento, sus valores y la elección de sus objetos 
de estudio. La reflexividad culmina, en Merton, con un “programa de 
investigación” por el que debe caminar la sociología de la ciencia, como 
“investigaciones de opinión pública y comunicación de masas”. Propone 
que se debe iniciar por investigar los orígenes sociales del personal que 
hace los “estudios de opinión” en diferentes campos y, se pregunta, cuál 
es el lugar –no sólo social sino sobre todo académico– de los que hacen 
tales estudios. Finalmente, la más importante: ¿cuáles son los auditorios 
para los que escribe, y es leído, esta clase de sociólogo del conocimiento, 
como sociólogo de la opinión pública? (Merton, 1992, pp. 538-539). 



476	 Estudios Sociológicos XLI, 122, 2023

El Programa de Investigación que propone Merton fue realizado 
por uno de sus discípulos, Lewis A. Coser, en dos libros. En Hombres de 
ideas (1968) y en Maestros del pensamiento sociológico. Las ideas en su contexto 
histórico y social (2019). El primero se puede leer como una historia de la 
formación de la esfera pública de las ideas, de acuerdo con el concepto 
que elabora Merton. El segundo es una historia sociológica de la teoría 
sociológica, que inicia con Comte y culmina con las últimas tendencias 
en la teoría sociológica, que Coser alcanzó a conocer en la década de 
los años de 1970 (Coser, 2019, pp. 617-639). Su historia extendida abarca 
diferentes círculos de objetivación social del conocimiento sociológico: 
desde el más inmediato, biográfico-familiar, al más amplio, la posición del 
actor en el complejo de la estructura social. Une así el principio de la 
determinación social del conocimiento social a partir de causas internas 
y externas. 

Una sociología histórica de la sociología también tiene, en México, 
un nacimiento y desarrollo, y sigue una metodología propia que des
cribe un patrón de formación de la disciplina, tal como lo explicaremos 
a continuación. Tal paradigma de explicación de la historia interna de 
la sociología fue primero sugerido por Francisco Galván (1985), luego, 
retomado y profundizado por Lidia Girola y Margarita Olvera (1994, 
1995) y Fernando Castañeda (2004). Éste describe una clara secuencia 
histórica interna: institucionalización y profesionalización de la disci
plina, que se identifica y enriquece por los sociólogos Jackson y Blanco 
(2021), quienes incorporan una nueva dimensión a dicha historia (y dan 
el giro de la dimensión interna a la externa): el patrón social de formación 
de una generación de sociólogos mexicanos. Al pasar a la recepción de 
Durkheim, también identificamos un patrón histórico de corte genera-
cional, concebido por Luis Aguilar (1995) y por Karl Mannheim (1993), 
tal como justificamos más adelante. 

Una primera fase de recepción y asimilación del autor se remonta 
a la generación de los fundadores de la sociología en el país, catalogada 
como “pobre” (Girola, 1995), debido a su carácter oral. Sin embargo, 
coexiste con la labor de investigación y difusión del conocimiento espe-
cializado, que empieza a realizar una nueva generación de sociólogos y 
no de abogados; como mostramos a través del caso de Pablo González 
Casanova. Una “segunda recepción” llega en los años de 1980, con una 
generación de sociólogos caracterizada por incorporar “nuevos estilos” 



Farfán, & Morales: Historia intelectual primera recepción Durkheim...	 477

(Aguilar, 1995). Tal generación se distingue de la anterior por el poco 
interés que presenta en la sociología del autor francés y en su posible 
utilización, lo que da lugar a tópicos más ligados a la situación política 
y social del país. En ese marco, la atención dedicada a Durkheim fue 
considerablemente menor que la suscitada por la obra de Max Weber. 
Finalmente, una “tercera recepción”, de corte actual, retorna a los 
caminos andados por la primera generación de sociólogos (asimila-
ción, traducción, nuevas interpretaciones) y reconoce la importancia 
de celebrar las conmemoraciones que traen al presente a Durkheim y 
su sociología en México. 

Tal como se advierte en la creciente producción de artículos espe-
cializados en torno a su obra: Girola (2005); Farfán (2012); Vázquez 
(2014); Vera, (2018); Galindo; Vázquez, & Vera (2017), y en las nuevas 
ediciones de Las formas elementales de la vida religiosa (2012) y Las reglas del 
método sociológico (2019), editadas por el FCE, en colaboración con Héctor 
Vera, Jorge Galindo y Juan Pablo Vázquez, por citar algunos ejemplos, 
nos parece –a riesgo de equivocarnos– que el balance histórico de las 
diversas fases por las que ha pasado la recepción de Durkheim en México 
es, evocando a Luis Aguilar (1995, p. 15), “promisorio y frustrante” por 
razones ligadas a la historia de la sociología en el país. Promisorio debido 
al creciente interés en la sociología durkheimiana, reflejado en la proli-
feración de artículos especializados en torno a su obra. Frustrante porque 
el trabajo sociológico de las generaciones actuales muestra un incipiente 
grado de consolidación de tradiciones y comunidades de especialistas 
estables que, aún hoy, parecen ir en contra de un destino anterior que las 
condenaba a morir antes de nacer (Aguilar, 1995; Farfán, 1995).

La segunda parte de este trabajo aplica los preceptos de la historia 
intelectual que antes desarrollamos a: un tiempo (1939-1959), un órgano 
de circulación (la Revista Mexicana de Sociología –RMS–), y una genera-
ción de hombres. Siguiendo el paradigma de explicación de formación 
de la disciplina en México, añadimos una contribución que consiste en 
mostrar cómo actúa la determinación existencial en las categorías de 
interpretación de la primera recepción de la sociología durkheimiana 
en su doble dimensión: interna y externa. En esa generación también 
subyace la creación de una “nueva tradición”, la de las conmemoracio-
nes de figuras tutelares de la historia del pensamiento sociológico. Por 
la centralidad de ese concepto, como acto de conmemoración ritual, lo 



478	 Estudios Sociológicos XLI, 122, 2023

explicaremos a partir de la oposición entre rituales “naturales” y rituales 
“inventados o creados”.

Formal-natural: una falsa disyunción para explicar la acción ritual o 
la “invención de la tradición”

La oposición-diferenciación “formal-natural” para concebir el ritual 
como renovación de la vida social dio lugar a una polémica entre Eric 
Hobsbawm, como historiador, y Anthony Giddens, como sociólogo. El 
primero creó el concepto de “invención de la tradición” para referirse a 
todos los rituales “formales” que en las sociedades presentes no tienen 
otro fin que la representación dramatúrgica del poder (Hobsbawm, 
2015, p. 12). Aquí, “invención de tradiciones” alude a la creación de 
procesos altamente ritualizados en los que se impone la repetición 
de una acción con el fin de recrear un pasado mítico al servicio del 
poder. Para el historiador, la “tradición” se pierde cuando “los modos 
de vida antiguos (…) no [tienen] por qué ser revividos o reinventados” 
(Hobsbawm, 2015, p. 13). Giddens le objeta que para él, el concepto 
del historiador es una tautología, pues toda tradición es el resultado 
de una invención. Y lo que, por ende, resulta distintivo es un elemento 
fundante de toda tradición: la reinvención de un pasado mítico esce-
nificado de modo diferente a través de ritos y mitos. “La tradición es 
el propio medio de la ‘realidad’ del pasado [y] el historiador puede 
diseccionarla con ojo crítico. Sin embargo es problemático hasta el 
punto de que tal continuidad es ‘genuina’ en el sentido de Hobsbawm” 
(Giddens, 1997, p. 120). Sólo cabe, para el sociólogo, distinguir entre 
“tradición y compulsión” para romper con la concepción funcionalista 
de “tradición” (sinónimo de “integración”) y de mostrar una nueva cara 
de ésta en las sociedades actuales, en las que la repetición lleva a la 
compulsión, no a la memoria de la tradición.

Por otro lado, el historiador tiene una parte de razón al destacar que 
“invención de la tradición” se refiere al acto por el que se crea una repre-
sentación o escenificación que, para fines del acto, el objeto representado 
se toma como algo “natural”, fuera del tiempo, pero con una historia. Por 
ejemplo, los festivales o conmemoraciones en los que se come, brinda, 
saluda y grita son representaciones previamente planeadas en las que 



Farfán, & Morales: Historia intelectual primera recepción Durkheim...	 479

se invierten grandes cuotas de energía social, sujetas a un guión en el 
que cada actor sabe qué papel debe desempeñar y lo cumple. Aquí la 
repetición de la acción puede devenir en compulsión y, como tal, es un 
acto formal, no “natural”, en tanto ha sido inducido. Goffman (1989) 
es el teórico de tales situaciones cotidianas, teatralizadas, que obedecen 
más a la compulsión de Giddens y que tienen como objeto una defensa 
o exaltación del “yo”. Las acciones rituales oscilan, por lo tanto, entre su 
contingencia histórica y su formalización natural, las fronteras que pue-
den separar a cada una son porosas, difíciles de identificar como barreras 
claras de clasificación, pues lo que una vez nació como “natural” tiene 
una historia que, para los fines de la acción ritual, se puede transformar 
en una compulsión natural. O, lo inverso, lo que una vez fue “inventado” 
se convierte o representa como algo “natural”, no planeado y después 
puede utilizarse con fines de poder, como Víctor Turner lo muestra 
en sus estudios etnográficos de rituales en sociedades tribales (Turner, 
1980). En cualquiera de sus dos versiones, los actos rituales “naturales” 
o “formales” son actos sociales que invocan situaciones extraordinarias, 
“críticas”, que rompen el flujo de la vida ordinaria, ya sea por ser actos 
espontáneos o previamente planeados o una mezcla de ambos.

Las conmemoraciones como tradiciones inventadas en la memoria 
sociológica de las generaciones

Cuando nos confrontamos con el hecho del festejo de un centenario para 
conmemorarlo, ¿a qué clase de ritos nos vemos expuestos? Es decir, ¿a qué 
nuevo tipo de “tradicionalismo” responde la invocación para festejar una 
conmemoración en el panteón formado por ese clan sui generis que forma 
el de los sociólogos muertos? O, de acuerdo con lo que antes propusimos, 
¿qué clase de “tradiciones” son las inventadas, por las generaciones pasa
das y presentes, en el plano del pensamiento racional? ¿Cómo es que una 
generación recuerda y mantiene viva, o no, una tradición?

La memoria de una generación no depende de su extensión biológico 
natural. Una generación tiene un fundamento biológico y se extiende a 
través de los límites de la vida y la muerte, pero no se determina por tal 
condición. Tampoco depende de cómo se ingresa a un grupo concreto 
al que se pertenece por filiación a una comunidad de origen, cuya célula 



480	 Estudios Sociológicos XLI, 122, 2023

es la familia, o a una asociación identificada con una profesión o un 
oficio. Se pertenece a una generación, cuando se es “contemporáneo 
de todos los contemporáneos” y, con ello, se funda una homología 
estructural de posición que da acceso y abre posibilidades en todos los 
ámbitos sociales (Mannheim, 1993, p. 32). La posición abre, extiende 
o cierra posibilidades de libre desarrollo para sus miembros y, sobre 
todo, sus experiencias crean tradiciones de las que nacen conexiones 
y unidades generacionales. Las tradiciones inventadas que así se crean 
sólo se conservan si la posición del estrato social generacional que las 
cultiva se mantiene, y si las generaciones están dispuestas a transmitir-
las a quienes les sucederán. Declinan o mueren cuando se extingue la 
generación que las “inventó” o bien cuando no se transmiten más por 
decisión o muerte existencial. 

La sucesión generacional es, entonces, una sucesión de tradiciones 
que se continúan o mueren, además de ser la expresión del cambio y la 
irrupción de la innovación a costa de los que mueren o son desplazados 
por los que se abren paso. Lo más importante: la memoria se amplía de 
acuerdo con la extensión de una generación y, con ella, también irrumpe 
el olvido. “El morir de las generaciones anteriores, proporciona el olvido 
que se hace necesario en el acontecer social” (Mannheim, 1993, p. 38). 

Segunda parte. Ensayo histórico intelectual de la primera recepción 
de Durkheim en México: entre la memoria y el olvido

Como parte de una memoria preservada a través de las generaciones 
hay dos fechas de las que es vital partir para comprender los inicios de 
una historia inversa en los destinos del pensamiento social de Francia 
y México. La primera es la de la muerte de uno de los últimos durkhei-
mianos: Maurice Halbwachs, el 16 de marzo de 1945 en el campo de con-
centración de Buchenwald, a donde fue deportado por su insurrección 
contra el nazismo al defender la causa judía representada por sus suegros. 
La otra fecha es la que lleva el número de la RMS para conmemorar los 
cien años del nacimiento de Durkheim en 1959, organizado por Lucio 
Mendieta y Núñez. Ambas fechas marcan trayectorias distintas en la 
evolución histórica interna del pensamiento social francés y mexicano. 
Examinemos la primera.



Farfán, & Morales: Historia intelectual primera recepción Durkheim...	 481

Francia o el olvido intencional de Durkheim y su sociología

La lucha que Maurice Halbwachs llevó a cabo contra el nazismo fue 
más allá de un motivo personal al representar una de esas tendencias en 
el pensamiento que se oponía a otra y que ya aparecía entonces como 
la dominante: la lucha de la razón contra el irracionalismo. Su muerte 
dejó un vacío en términos de un legado teórico y pedagógico inacabado, 
que, a toda costa, se debió preservar, como constató Bourdieu (2008, p. 
45). Pese a esa advertencia, el manto del olvido recayó sobre un pasado 
intelectual y académico en el que la sociología en Francia había logrado 
alcanzar reconocimiento social, aunque no de un modo completamente 
firme y seguro. Su olvido es el resultado de la extinción de una generación 
durante las dos guerras mundiales. 

A la muerte de Halbwachs la sociología en Francia se mantiene 
todavía en donde la retomaran los que asumieron la labor de su refun-
dación. Como bien lo recuerda uno de sus actores: dependiente de la 
filosofía, la única manera de acceder a la sociología era a través de un 
Certificado de “Moral y Sociología” que se lograba previa obtención de un 
Diploma de Estudios Superiores en Filosofía (Farrugia, 2000). Su ense-
ñanza se mantiene donde la dejó Durkheim, en cátedras particulares 
albergadas en el seno de la Facultad de Letras, como la que impartió 
en Burdeos y de la que más tarde se hizo cargo Georges Gurvitch. 
Quien no seguía esa trayectoria tenía dos caminos institucionales 
colaterales, concentrados en centros como la Escuela Práctica de Altos 
Estudios, en donde investigaban y enseñaban los que sobrevivieron al 
exterminio nazi. Nombres que hoy, para nosotros, situados del otro 
lado del Atlántico, tal vez no digan mucho, pero que allá en Francia 
representaron la preservación y el recomienzo del pensamiento y la 
investigación social: Gabriel Le Bras, Georges Friedman, Jean Stoet-
zel, George Gurvitch y Raymond Aron, a los que se sumaría más 
tarde Claude Lévi-Strauss. 

Los dos últimos durkheimianos que sobrevivían fueron George Davy 
y Marcel Mauss. El primero mantuvo una vinculación abierta y directa 
a las invitaciones que venían de México por parte de Lucio Mendieta y 
Núñez, de ahí su interés por colaborar en la elaboración del número de la 
RMS para la celebración de los cien años del nacimiento de Durkheim. En 
tales condiciones cabe preguntar ¿qué significaba aspirar a convertirse en 



482	 Estudios Sociológicos XLI, 122, 2023

sociólogo?, es decir, ¿qué significado tenía la sociología como “profesión” 
y “vocación”? En la Francia de ese momento, como heredera de la Tercera 
República, la sociología tenía las connotaciones con las que Durkheim la 
había impregnado y rodeado. Una “profesión” con vocación científica y 
social, con un prestigio por ganar a través de sus logros y, por ende, con 
un estatus sujeto a escrutinio desde varios ángulos sociales. Por un lado, 
abogados y economistas, por otro, filósofos y escritores, ambos polos 
formaban los extremos en los que se educaban las élites intelectuales y 
las profesiones liberales. 

La nueva generación que sobrevivió al nazismo se propuso borrar 
todo ese pasado y comenzar de nuevo, y así suprimir toda huella del legado 
dejado por la obra y la enseñanza de Durkheim. Dos son los claros indi-
cios que apuntan en esa dirección. El primero lo representa la publicación 
del libro del filósofo existencialista Jules Monnerot, que lleva por título 
una abierta declaración de crítica y rechazo al sociólogo identificado como 
el ideólogo de la Tercera República, Los hechos sociales no son cosas. Para 
ese momento se ataca y devalúa el pensamiento de Durkheim a partir 
de etiquetas, hoy usuales, como la de “positivista”, oponiéndole lo que 
la filosofía francesa ha descubierto a través del existencialismo alemán, 
a partir de Heidegger: la comprensión y la interpretación. 

Durkheim, su enseñanza y sus libros pasaron así a convertirse en 
reliquias de un pasado que, a toda costa, la generación que asumió un 
recambio en el terreno del pensamiento social se propuso olvidar. Lo 
que también puso como objeto de disputa el significado del concepto 
de “sociólogo” y la definición de su vocación. Nunca entonces fue más 
claro, como advierte el sociólogo norteamericano Everett C. Hughes, que 
“profesión” no es un concepto descriptivo sino valorativo que involucra 
una asignación social de estatus y prestigio (Hughes, 1963). En el momento 
en que la sociología en la Francia de la posguerra se refundaba, se 
ponían en juego nuevas valoraciones y asignaciones de estatus aprendidas 
por los sobrevivientes en sus lugares de exilio, principalmente en EUA. 
Así fue como Durkheim y su sociología pasaron a la “clandestinidad” en 
su país natal y durante mucho tiempo sus libros sólo se podían consultar 
en bibliotecas (Farrugia, 2000, p. 45). No fue sino hasta mayo del 68 
que fue redescubierto; lo que dio lugar a la reedición de sus libros en un 
contexto sociopolítico completamente distinto al de la posguerra en el 
que la sociología adquiere un nuevo estatus como profesión y vocación.



Farfán, & Morales: Historia intelectual primera recepción Durkheim...	 483

La primera recepción de Durkheim en México 

En México se desarrolló una tendencia inversa a la que tuvo lugar en 
Francia después de la Segunda Guerra Mundial. Como explicamos ante
riormente, esa historia ha sido objeto de estudio intenso entre nosotros 
bajo el amplio rubro del proceso histórico de institucionalización de la 
sociología en México. En tal proceso han destacado “caudillos culturales” 
(Krauze, 1985), cuya obra y legado se traducen en términos de lo que 
fundaron y dejaron a las generaciones que les siguieron. A partir de esta 
percepción, el concepto de “generación” que hemos introducido adquiere 
otras connotaciones teóricas. Se le concibe como un método histórico fun-
dado en la concepción de las oligarquías de José Ortega y Gasset (1985), 
que enfatiza los componentes evolutivos cronológicos que forman a una 
generación, y delimitan de esta forma las fronteras entre una generación 
y otra (Bueno, 2007). Frente a Mannheim, el filósofo español no incluye 
la posición social que mantienen las generaciones en las condiciones his-
tóricas en las que nacen, crecen y mueren. En cambio, para Mannheim, 
la “contemporaneidad de los contemporáneos” o el advenimiento de una 
generación como movimiento y actor histórico depende de los recursos 
sociales a su alcance para realizar de modo pleno sus capacidades e idea-
les, lo que determina su relación con otras generaciones distinguidas por 
no ser “contemporáneos de su presente”. La sucesión de las generaciones 
como creadoras de tradiciones es lo que, para Mannheim, actúa como 
causa y fin de la dialéctica entre la memoria y el olvido.

Lucio Mendieta y Núñez y Pablo González Casanova, distantes en 
el tiempo, son, a la vez, contemporáneos de una generación, en el doble 
sentido del concepto que hemos expuesto. Nuestra hipótesis es que ambos 
son miembros de la generación de 1915 o de los “siete sabios”, estudiada 
por Enrique Krauze (1985) y a la que pertenecieron otros sabios ilustres, 
forjadores también de instituciones. Su simultaneidad generacional surge 
de la posición social privilegiada en la que nacen y que les otorga las 
condiciones para realizar una carrera intelectual y política que los con-
vierte, también, en “caudillos culturales” de la Revolución. Esa carrera 
es la que, en sus inicios, les hace sensibles a la recepción de la sociología 
francesa en México y, con ella, a la sociología durkheimiana. De asumir 
ese reconocimiento histórico temprano cabe la pregunta: ¿cómo intro-
dujeron a Durkheim en México?



484	 Estudios Sociológicos XLI, 122, 2023

México-París-México

Mendieta y Núñez y González Casanova comparten un “patrón de 
carrera común” (Blanco, & Jackson, 2021). Ambos proceden de familias 
pertenecientes a la oligarquía porfiriana, propietaria de haciendas y “al-
mas” que las trabajaban. Ambos fueron educados en dos instituciones de 
formación de las élites intelectuales de la República: la Escuela Nacional 
Preparatoria y la Escuela Nacional de Jurisprudencia, luego Facultad 
de Derecho. Y ambos lograron alcanzar grandes títulos universitarios 
al asumir la tarea de utilizar su formación académica en beneficio de 
la nación en proceso de reconstrucción, al otro día de la Revolución. Si 
partimos de 1939 –año en que Mendieta y Núñez toma la dirección del 
Instituto de Investigaciones Sociales (IIS) y funda la RMS– es posible 
estudiar cómo se funda una “circulación internacional” de las ideas en 
condiciones históricas doblemente conflictivas, que él debe vencer para 
lograr fundar y consolidar la institución y la revista que dirige. Los dos 
planos históricos que forman el contexto internacional y nacional (el ini-
cio de una guerra mundial y la consolidación de un nuevo Estado-Nación) 
convergen en una situación social e institucional que examinamos por 
separado e inicia por las condiciones locales: México.

México-París: 1939-1959

Existe un desencuentro histórico entre las élites de la República con el 
Estado, que ilustra la historia de lo que ha sido –y es– la vida pública 
de las élites intelectuales en México. La “ronda de las generaciones” por 
la que han circulado esas élites no ha sido ajena a su deseo y vocación 
de poder y, ante todo, del poder del Estado. Lucio Mendieta y Núñez 
no fue ajeno a esa “vocación de poder”. Creador de instituciones y de 
un gran trabajo editorial, marcado por un claro sesgo internacional, la 
RMS se dirige no sólo a las élites académicas e intelectuales de América 
Latina, sino primero a las de Europa y, en particular, a las de Francia. El 
producto más notable de esa orientación teórica, es el número de la RMS 
organizado para recordar el nacimiento de Durkheim, en 1959. Ese año 
marca la clausura de la primera recepción de Durkheim y su sociología en 
México, que nos proponemos analizar de un modo cuantitativo y cualita-



Farfán, & Morales: Historia intelectual primera recepción Durkheim...	 485

tivo, a través de una pequeña muestra representativa, que consideramos 
significativa para la evaluación interna de esta recepción.

Breve examen cuantitativo de la Primera Recepción de Durkheim en 
México 

Este examen toma como punto de partida el periodo de 1939 a 1959, 
pues con ello nos proponemos mostrar, a través de la RMS, cuál fue 
la recepción de Durkheim en la sociología mexicana. No obstante, 
ampliamos el periodo hasta el año 2003, considerando intervalos temporales 
de cinco años con el fin de contrastar esa “primera recepción” con el 
destino ulterior que tuvo la presencia del autor en la RMS. Es decir, nos 
proponemos ofrecer una perspectiva comparada, que llega a los límites 
del nuevo siglo, donde tuvo lugar un renovado y “explícito” interés en 
la sociología durkheimiana (Girola, 1995), con el fin de contemplar si 
éste se vio reflejado en la RMS, o, al contrario, se vio relegado al olvido. 
Para ello representamos –de manera abreviada y gráfica– las siguientes 
variables cuantitativas: 1) la periodicidad de publicación de la revista; 
2) el total de artículos publicados, y 3) el total de artículos relacionados 
directamente con la sociología durkheimiana.

Para el ejercicio de análisis comparado también retomamos el caso 
del sociólogo colombiano Blas Zubiría Mutis (2012), quien analiza la 
recepción y enseñanza de Talcott Parsons en América Latina, a través 
de la RMS, en el periodo que va de 1939 a 2005. Hay elementos que nos 
acercan y/o distancian. En primer lugar, analizamos periodos similares 
(1939-2003 y 1939-2005), sin embargo, el criterio metodológico de tal 
elección es muy distinto. El autor recurre a la base de datos JSTOR como 
fuente primaria para consultar la revista, pero ésta sólo abarca hasta 2005, 
por tanto, su análisis se detiene en ese año, pese a que la página oficial 
de la RMS contiene los números sucesivos. En contraste, nuestro criterio 
se explica en el párrafo anterior. Por otro lado, el motor de búsqueda 
que brinda la plataforma JSTOR permite recuperar el total de referencias 
a Parsons en el periodo señalado, no obstante los resultados se ven cons-
tantemente atravesados por datos ajenos a la búsqueda. Por ejemplo, el 
motor arroja resultados en los que incorpora, de manera indiscriminada, 
el apellido “Parsons”, independientemente si la referencia es al sociólogo 



486	 Estudios Sociológicos XLI, 122, 2023

norteamericano o a cualquier otro autor; lo que Blas Zubiría identifica 
y destaca como un problema. En cambio, nuestra revisión, más de tipo 
“artesanal” – evocando a Merton (1992)–, explora número a número 
los contenidos de la revista con el fin de rescatar el total de artículos que 
tratan directamente la obra durkheimiana. 

Así, consultamos los 65 volúmenes publicados hasta 2003 de manera 
directa para depurar con mayor precisión las referencias no relevantes. Es 
decir, aquellas que nombran al autor, pero no establecen una discusión 
seria o crítica en torno a su obra. Por último, el criterio metodológico del 
que partimos permite destacar algunos aspectos endógenos y exógenos de 
la RMS. Endógenos al dar cuenta de la regularidad de la publicación o de 
la calidad interna de los números, teniendo como referencia el número 
3 de 1959 en el que se celebra el centenario del nacimiento de Durkheim 
(tipo de acto conmemorativo que no se vuelve a repetir). Exógenos al 
evidenciar el impacto intelectual y académico que tuvo en ese momento, 
tanto a nivel nacional como internacional, la revista. Reflejado, princi-
palmente en la amplia colaboración de autores extranjeros, tal como 
mostramos en la gráfica 1.

Gráfica 1. Artículos en los que se utiliza o discute directamente  
la sociología de Émile Durkheim en la RMS, 1939-2003

 

5 4 4 1
24

5 0 0 1 0 1 1 0

238

157 166

365 367
335 318 331 316

270 284 273

209

0

50

100

150

200

250

300

350

400

No. de artículos relacionados
con la sociología durkheimiana
Total de artículos publicados

Fuente: Elaboración propia.



Farfán, & Morales: Historia intelectual primera recepción Durkheim...	 487

La presencia de la sociología durkheimiana en la RMS es heterogénea 
y, podría decirse, tendió al descenso hasta llegar a la ausencia. Lo que 
mostramos en la gráfica 1 es que, del total de artículos publicados desde 
la fundación de la RMS y hasta entrado el nuevo siglo (3,629 artículos), 
tan sólo 1.2 % utiliza o discute directamente el trabajo del sociólogo 
francés. Porcentaje llamativo si se considera que, de 1939 a 2003, fueron 
publicados 243 números de la revista y sólo 1 (0.4 %) concentra la mayor 
cantidad de referencias al autor: el número 3 de 1959. Dicho número 
reúne 24 títulos en torno al autor (0.6 % del total de artículos publicados 
hasta 2003) bajo la dirección de Lucio Mendieta y Núñez (1939-1965). 
En éste colaboraron 16 autores: 14 extranjeros y dos mexicanos (Óscar 
Uribe Villegas –editor, colaborador y principal traductor del número–  y 
el mismo Mendieta y Núñez); posible evidencia del escaso interés en la 
sociología durkheimiana por parte de la élite intelectual mexicana (que en 
ese periodo se dedicaba a la sociología y/o se asumía como sociólogo), 
pese a la pregonada influencia del positivismo y el funcionalismo en el 
desarrollo de la sociología en México. Así, Cuvillier, Lenoir, Sicard, Davy, 
Birou (Francia); N. Bellah, Alpert, Dohrenwend (EEUU); Mac-Lean 
(Perú); Recaséns (hispano-guatemalteco); Pinto (Brasil), y Carmona (Es-
paña) figuran a lado de Durkheim y Mauss, mientras las contribuciones 
mexicanas brillaron por su ausencia. La pretendida influencia del fun-
cionalismo en el desarrollo de la sociología mexicana (Sefchovich, 1989, 
p. 16) se vuelve mítica (por lo menos de manera parcial) al considerar 
su escasa presencia en revistas de alto impacto nacional e internacional. 
Tal es el caso de la RMS.

La dirección de Mendieta y Núñez en la RMS supuso cierta ines-
tabilidad en la historia de la revista en cuanto a la periodicidad de su 
publicación (gráfica 2), al mantenerse constantemente a la baja (-2.1 % 
números publicados de 1944 a 1963 en relación con los primeros cinco 
años de publicación donde se mantuvo una constante de cuatro números 
por año). Sin embargo, también supuso el periodo de mayor recepción de 
artículos relacionados con la sociología durkheimiana (91.3 % del total 
de textos vinculados con la obra del autor) durante el periodo analizado. 
El restante se encuentra distribuido entre la dirección de Julio Labastida 
(1976-1985), con un artículo (2.1 %); y de Ricardo Pozas Horcasitas 
(1989-1997), con dos artículos (4.3 %). Sin duda ese breve acercamiento 
cuantitativo a la RMS permite cuestionar generalizaciones múltiplemente 



488	 Estudios Sociológicos XLI, 122, 2023

citadas, por ejemplo, las que suponen una continuidad trimestral e inin-
terrumpida de la publicación desde su fundación (Sefchovich, 1989, p. 
89), sin considerar los factores endógenos y exógenos (ocurridos en la 
institución, la nación, la región latinoamericana y en el mundo), que 
impidieron esa posibilidad. Hasta la suposición de una posible influen-
cia de la sociología durkheimiana en México, refutada –al menos con 
lo que nos proponemos mostrar en las gráficas y la interpretación que 
las acompaña– por la escasa presencia de la sociología de Durkheim 
en la RMS.

El número 3 de 1959 concentra, hasta ahora, la mayor cantidad de lo 
publicado en la revista de y sobre Durkheim. Aunque, como lo menciona-
mos, del grueso de colaboraciones que lo forman, sólo dos corresponden 
a autores mexicanos: Lucio Mendieta y Núñez y Óscar Uribe Villegas 
(1928-2016), quien fue el primer editor de la RMS y en quien recayó la 
responsabilidad de hacer posible su publicación material, al igual que la 
organización de los números monográficos, y actuó también como tra-
ductor y difusor. Hacemos ahora un examen cualitativo de ese número 
especial y analizamos solamente tres contribuciones como muestra de su 
aportación teórica a la primera recepción de la sociología de Durkheim 

Gráfica 2. Frecuencia de publicación de la RMS, 1939-2003

 

0

5

10

15

20

25

30

No. de artículos relacionados
con la sociología
durkheimiana
Números publicados

Fuente: Elaboración propia.



Farfán, & Morales: Historia intelectual primera recepción Durkheim...	 489

en México. Nos concentramos en la de ambos mexicanos y en la de Luis 
Recaséns Siches (1903-1977), jurista y filósofo hispano-guatemalteco, 
miembro de los exiliados españoles republicanos. La evaluación teórica 
está limitada a sus contribuciones a ese número de la RMS, no es, por lo 
tanto, un estudio exhaustivo de su obra ni de sus aportaciones generales 
a la sociología mexicana en formación.

Análisis cualitativo de la Primera 
Recepción de Durkheim en México

El artículo de Mendieta y Núñez que abre este número de la RMS repre-
senta un acto de memoria cuya intención es fijar un precedente y, como 
tal, “inventar una tradición” conmemorativa legada a las generaciones 
por venir, que se reconozcan en la sociología como profesión. Consciente 
de esta labor de introducción de un pensador de la talla del sociólogo 
francés en México, el número se abre con un conjunto variado de fotos 
en las que el protagonista es, por supuesto, el celebrado; por desgracia, 
no preservadas en nuestra memoria hemerográfica. Los tres artículos, 
evaluados teóricamente desde el presente, son ambivalentes. Primero, por 
las partes en las que es innegable que han envejecido y fueron rebasados 
por el tiempo; desde ahí parecen anacrónicos y más como piezas de un 
museo teórico de la memoria sociológica. Por ejemplo, la principal fuente 
de la que abreva Mendieta y Núñez para dar información biográfica del 
pensador francés, es el libro de Harry Alpert (1945); anacrónica cuando 
se coteja con la magna biografía de Marcel Fournier (2019). 

La parte teórica que abordan los tres artículos de la sociología de 
Durkheim representa la segunda dimensión que contiene elementos 
rescatables para el presente, aunque –como proponemos mostrarlo– se 
encuentran filtradas por las categorías cognitivas de sus autores. Lo 
primero que atrae nuestra atención de esas tres contribuciones al home-
najeado es su manifiesto distanciamiento teórico de lo que para entonces 
se había instituido en la sociología norteamericana: la interpretación 
funcionalista que impuso Talcott Parsons de Durkheim, que opone un 
Durkheim “idealista” a uno “positivista”. Un segundo rasgo es la lectu-
ra de la fuente directa, en francés, aun cuando ya existían traducciones 
al español. Los tres se inclinan por su lado “idealista”. Desde ahí, sus 



490	 Estudios Sociológicos XLI, 122, 2023

contribuciones son próximas de interpretaciones contemporáneas en la 
investigación social actual. Ello aparece cuando Lucio Mendieta y Núñez, 
Uribe Villegas y Recaséns Siches identifican como objeto de la sociología 
durkheimiana la realidad objetiva de las emociones y las percepciones, 
que forman cuadros de representaciones colectivas. Para llegar a tal concepto, 
los tres inician con un recorrido que hoy es parte del camino académico 
de un estudiante de sociología: comienzan por un examen del método 
durkheimiano que concluye en un objeto, el “hecho social”, en sus cua-
lidades distintivas que, como enfatiza el primero, otorgan identidad a la 
sociología. Asumir tal principio implica hacerse cargo de una distinción 
objetiva inherente al objeto: no el individuo sino lo social, entendido 
como síntesis de elementos que dan lugar a una realidad emergente, 
completamente nueva y diferente. Aquí es donde los tres destacan como 
nuevo rasgo del objeto que surge de esta síntesis social, una nueva clase 
de psiquismo colectivo (Mendieta, 1959, p. 800; Uribe, 1959, p. 1105; 
Recaséns, 1959, p. 879), lo que no siempre se destaca en su enseñanza 
actual. Es decir, una realidad mental de tipo social, que oscila entre la 
psicología y la antropología histórica. 

La objetivación de esa “mentalidad colectiva” da lugar a la formación 
de “instituciones”, lo que justifica definir a la sociología como una ciencia 
de las instituciones sociales (Mendieta, 1959, p. 801), en el sentido que 
antes le dieron Durkheim y Mauss, hoy olvidado (Mauss, 1969). Su lectura 
abre la opción de una interpretación de la sociología de Durkheim, como 
una teoría orientada a la producción de las instituciones e imágenes del 
mundo en los procesos de acción colectiva, camino que siguen hoy la 
psicología social de Sergei Moscovici (1985) y la actual historia cultural 
(Chartier, 2005). 

Al tratar el estudio clásico del suicidio de Durkheim, aparece una 
contribución que se aproxima a su concepción “idealista”, en ruptura 
con la versión estándar positivista de ese libro. Uribe Villegas establece el 
nexo entre ese estudio y el libro obligado de Las reglas y reconoce –como 
hoy ya se ha hecho– la existencia de un desajuste teórico entre ambos 
libros (Isambert, 1997; Cuin, 1997), aunque no identifica el mismo tipo 
de contradicciones. Lo más notable es la oposición que establece entre el 
libro de Durkheim y el de su discípulo, Maurice Halbwachs (Uribe, 1959, 
p. 1105); que es, desde hace tiempo, objeto de una productiva compara-



Farfán, & Morales: Historia intelectual primera recepción Durkheim...	 491

ción teórico-metodológica en Francia (Marcel, 1997), desconocida hoy 
en la sociología mexicana. 

Uribe Villegas no profundiza en esa confrontación, sin embargo, 
apunta a un aspecto central: la dimensión psicológico-social del suici-
dio como hecho social colectivo, en el que aparece la vinculación entre 
“estados de efervescencia colectiva” y tipos de “integración social que 
aumentan o disminuyen los vínculos sociales y, por ende, la integración 
y la regulación de nuestras emociones, según sean los tipos de “crisis” 
que confrontan las sociedades modernas. De tal modo concluye con una 
crítica a Durkheim como un eco de la que hace Recaséns Siches: el olvido 
de lo individual y, con él, de lo “humano” como una dimensión vital 
del hecho social. Es decir, al final, esta primera lectura de Durkheim se 
funda en las categorías del historicismo que los transterrados españoles 
llevaron consigo y dejaron como un legado al pensamiento social mexi-
cano; este aspecto lo retomamos en el caso de Pablo González Casanova. 
Lamentablemente, después de la organización de ese número de la RMS, 
ninguno de los tres sociólogos en ciernes retomó las sendas abiertas en sus 
contribuciones. Cada uno sigue un camino propio. El caso de Mendieta 
y Núñez es ejemplar. Al dejar la doble dirección que tenía – la del IIS y 
de la RMS– pierde rumbo y su trayectoria sociológica se vuelve errática. 
Según hipótesis de Raúl Benítez (2008, p. 48), al sentirse desplazado por 
la llegada de una generación formada académicamente en la sociología 
–que no procedía del derecho– se acentuó el formalismo lógico-filosófico 
que hizo de Mendieta y Núñez, más que un sociólogo, un “Humanista 
Sociólogo”, muy lejos del “sociólogo naturalista” de los inicios de la RMS.

París-México: 1947-1959

La historia de la primera recepción de Durkheim en México concluye 
como inicio y con un actor que hoy es reconocido como el primer soció-
logo formado como tal en París. “Pablo González Casanova es el primer 
mexicano que obtuvo un doctorado en ciencias sociales y fue él quien 
reestructuró el modelo nacional de las carreras profesionales en dicho 
campo” (Kahl, 1986, p. 133). Esta representación, como presentación 
de un hombre que –como Lucio Mendieta y Núñez– contiene tanto al 
creador de instituciones como al autor de una “obra teórica” al servicio de 



492	 Estudios Sociológicos XLI, 122, 2023

México, tiene una gran parte de verdad. Se funda en la primera elección 
de Pablo González Casanova para continuar su formación académica 
fuera de México, París, donde obtuvo un doctorado, pero no en “ciencias 
sociales”, sino en historia o en “letras”, pues la sociología como carrera 
universitaria no existía en esos momentos, como antes explicamos. Aquí 
cabe una doble interrogación: ¿por qué Francia y no EUA u otra nación 
del primer mundo desarrollado?, y ¿por qué el doctorado en historia y 
no en “sociología”?

París siempre ha despertado un cúmulo de sueños e ilusiones en 
las élites intelectuales de las naciones subdesarrolladas, colonizadas por 
Occidente. Para ellas representa la encarnación urbana de conceptos 
inmateriales como “Ilustración”, “bohemia artística y cultural”, “revo-
lución”, “civilización frente a barbarie” y un largo etcétera que reúne el 
complejo de prejuicios y estereotipos etnocéntricos. A esta capital del 
pensamiento occidental encaminó sus pasos el joven González Casanova, 
no sin antes pasar por el aprendizaje de la historia, lo que fue determinan-
te en su formación académica. Después del rito de paso que han hecho 
las élites de nuestra República: de la Escuela Nacional Preparatoria a la 
Escuela o Facultad de Derecho (en la que sólo cursó un año), transitó a 
la historia. En 1943 llegó al Centro de Estudios Históricos de El Colegio 
de México para integrarse a la segunda promoción de la maestría (Lira, 
2013, p. 13). El mismo González Casanova reconoce esos años de su 
formación y la impronta que dejó en él la enseñanza que recibió de los 
profesores españoles transterrados (González, 1995, p. 11). Dos de ellos 
fueron decisivos: José Miranda (Gijón, 1903-Sevilla, 1967) y José Gaos 
(Lira, 2013, p. 10). La amplia producción historiográfica de ese periodo, 
que bien se puede enmarcar en el cuadro de una “historia de las menta-
lidades”, desconocida por él –no obstante sus años de estudio en París y 
el tutor que lo recibió, Fernand Braudel (1902-1985)– se puede sintetizar 
del siguiente modo: “Un mismo horizonte teórico (el de la Independencia 
americana a principios del siglo XIX) y una misma interrogación (acerca de 
la gestación y las formas culturales del movimiento independentista) que 
confieren unidad a las primeras investigaciones de González Casanova” 
(Perus, 1995, p. 26). 

Lo que subtiende y funda ese horizonte teórico es una unidad de 
pensamiento, unas categorías con las que viajó de México a París y que se 
resumen en un concepto: “historicismo del que se nutrió cuando estudió 



Farfán, & Morales: Historia intelectual primera recepción Durkheim...	 493

la maestría en El Colegio de México” (Lira, 2013, p. 16). Llega a París con 
una triple beca, en el último trimestre de 1947, para estudiar un doctorado 
del tercer ciclo en historia, supervisado por Fernand Braudel y obligado 
a reportarse con Daniel Cosío Villegas, entonces secretario general de 
El Colegio de México. La correspondencia que mantienen durante esos 
años, archivada en dicho centro de estudios, contiene un periodo de la 
historia intelectual de ambas figuras, que aún espera ser investigado e 
incorporado en una historia más amplia de la historia intelectual y de la 
cultura del México actual (Lira, 2013, p. 13). 

El París al que arriba el joven González Casanova está lejos de ser 
ese “París de las fiestas y la bohemia interminable” que idealizó Ernest 
Hemingway. Es una nación en reconstrucción que se recupera del trauma 
de una invasión y del precio que debió pagar para recuperar su sobera-
nía nacional, atravesada por un conflicto que los franceses y sus élites 
intelectuales no siempre quieren recordar: la Francia de Vichy (Conan, 
& Rousso, 1994). Lo que permanece de sus instituciones republicanas se 
encuentra también en reconstrucción, entre ellas las que forman la ense-
ñanza universitaria. En medio de esa historia, la sociología –tal y como 
sobrevivía a través de la “escuela” que fundó Durkheim– se extinguió, y 
de su legado poco sobrevivió o casi nada, como antes explicamos. 

La formación sociológica del joven González Casanova se fundó en 
una orientación principalmente autodidacta, que él confiesa (González, 
1995, p. 20), al seguir libremente cursos y lecturas de autores, entre los 
que destaca uno: Georges Gurvitch (1895-1965). Es hacia la sociología 
del conocimiento, con un sesgo durkheimiano, que inicia su formación 
sociológica. De ello, dan cuenta los dos artículos que escribió para la RMS, 
desde París, en los que se manifiesta –de modo ambiguo– la presencia de 
la sociología de Durkheim y su legado en la sociología francesa en recons
trucción después de la Segunda Guerra Mundial. Su primer artículo, de 
1947, muestra una receptiva capacidad para asimilar lo que sobrevive 
de Durkheim y su sociología de la religión, a través de uno de los últimos 
sociólogos franceses dispuesto a reconocerla y recuperarla: Gabriel Le 
Bras (1891-1970). Agregado y doctor en derecho inicia como profesor de 
derecho en la Universidad de Estrasburgo en 1945. Luego se incorpora a 
la VI sección de la Escuela Práctica de Altos Estudios, en el año de 1962. 
Ahí se convierte en director de investigación de sociología de la religión. 
Sin embargo, no es en esa institución donde González Casanova entra 



494	 Estudios Sociológicos XLI, 122, 2023

en contacto con él. Es en La Sorbona donde lo encuentra y, con él, a 
Durkheim. Su artículo se abre con un reconocimiento a su herencia y su 
“escuela”, a través de Mauss y Lévy-Bruhl. Es Gabriel Le Bras el que 
reconoció la necesidad de orientar la sociología de la religión hacia el 
cristianismo, lo que ninguno de sus discípulos llevó a cabo. Realizó ese 
proyecto en el contexto de un estudio del culto cristiano en Francia, 
donde diferenció regiones, grupos y clases sociales. Su estudio enfatiza 
que una religión descubre su dimensión social a través del modo en que 
la practican sus fieles y de las inflexiones que le dan con sus acciones, 
y no mediante un registro de cómo respetan el dogma (González, 1947, 
p. 355). 

Después hace un reconocimiento a la contribución de la escuela de 
Durkheim a la sociología de la religión, que Gabriel Le Bras recupera 
como punto de partida de investigación. Ahí incorpora una amplia sección 
en la que resume la contribución de dicho sociólogo francés al estudio de 
las prácticas del catolicismo en Francia, que divide por regiones, luego 
entre campo y ciudad, y concluye con una diferenciación en clases socia-
les (González, 1947, pp. 347-348). Lo que se resume en su contribución 
metodológica: por extensión del dominio, por extensión temporal, por 
diferenciación social y, finalmente, por difusión geo-cultural (González, 
1947, p. 360). De ahí arranca el joven González Casanova para proponer 
un ambicioso programa de estudio de sociología empírico-social que estu-
die las prácticas del catolicismo en México, con la intención de ampliarlo 
al resto de América Latina (González, 1947, pp. 360-367). Encabeza ese 
proyecto con un título muy durkheimiano: Geografía humana y Mor-
fología social, en el que retoma y amplía la metodología de Gabriel Le 
Bras al aplicarla a un contexto histórico social y geo-cultural distinto al 
francés. De ese modo, el artículo cierra con un nuevo reconocimiento y 
una crítica: la recepción de ese enfoque científico-social para estudiar el 
catolicismo en nuestra nación encierra una promesa de conocimiento y de 
distanciamiento frente “a meros formalismos, a despliegues sentimentales 
y a desahogos dogmáticos” (González, 1947, p. 370). 

El presente artículo encierra una gran condensación teórica e ima-
ginación sociológica, pues da muestra del proceso de transformación 
intelectual del historiador en sociólogo, guiado por lo que aprende de 
uno de los últimos franceses que rinde tributo, sin conflicto, a Durkheim, 
su sociología y su herencia teórico-metodológica. Lo que, por desgracia, 



Farfán, & Morales: Historia intelectual primera recepción Durkheim...	 495

el sociólogo en formación ya no siguió. En su siguiente colaboración 
desde París, para la RMS, González Casanova se distancia de lo que 
antes reconocía y asumía. Tomando como objeto la autocrítica que 
Lévy-Bruhl (1998) hizo al final de su vida en sus Carnets. Desde ahí se 
remonta a lo que él califica de “error”, que es su fuente original de partida: 
Durkheim y Mauss y su concepción del origen social del pensamiento 
lógico (González, 1949, p. 270). La crítica que el sociólogo mexicano, en 
formación, le hace a Lévy-Bruhl resulta notable por lo que exhibe y no 
tanto por su actualidad, pues muestra claros signos de haber envejecido. 
Así, se manifiesta lo que Andrés Lira destaca como el “historicismo” 
del que se nutrió: “El reclamo de González Casanova apunta a la visión 
metafísica occidental de la humanidad, que concibe al hombre –así en 
singular– como el mismo ente en los diversos y sucesivos momentos y 
complejos históricos” (Lira, 2013, p. 16). El sociólogo en formación 
piensa en términos de categorías existenciales historicistas aprendidas 
de sus maestros españoles en México (como José Gaos), para las que el 
hombre, en su ser y esencia es uno, sin importar sus variaciones históricas 
y culturales locales. Se cierra así un capítulo prometedor en la primera 
recepción de Durkheim y su sociología en México y, con él, la posible 
“invención de una tradición”.

Referencias

Aguilar, Luis (1995). El estado actual de la investigación sociológica en 
México. En Camero, Verónica (ed.), Estudios de teoría e historia de la 
sociología en México (pp. 86-90). México: UNAM.

Alpert, Harry (1945). Durkheim. México: Fondo de Cultura Económica.
Benítez, Raúl (2008). Lucio Mendieta y Núñez. Sociólogo y fundador 

de Instituciones. En Camero, Verónica, & Andrade, Alfredo (eds.), 
Precursores de la sociología moderna (pp. 13-29). México: Siglo XXI.

Blanco, Alejandro, & Jackson, Luiz (2021). Patrones de carrera de los 
sociólogos mexicanos, 1951-1970. Estudios Sociológicos, 39(115), 
139-176.

Bourdieu, Pierre (2008). El asesinato de Halbwachs. Anthropos, 218, 43-47.
Bourdieu, Pierre (2002). Las condiciones sociales de la circulación inter-

nacional de las ideas. Actes de la Recherche en Sciences Sociales, 145, 40.



496	 Estudios Sociológicos XLI, 122, 2023

Bueno, Noelia (2007). Ortega y Gasset: razón y vida. Eikasia. Revista de 
Filosofía, 3(14), 69-95.

Castañeda, Fernando (2004). La crisis de la sociología académica en México. 
México: Porrúa.

Chartier, Roger (2005). El mundo como representación. Estudios sobre historia 
cultural. Barcelona: Gedisa.

Conan, Éric, & Rousso, Henry (1994). Vichy. Un pasado que no pasa. París: 
Gallimard.

Coser, Lewis (2019). Maestros del pensamiento sociológico. Las ideas en su 
contexto histórico y social. Madrid: CIS.

Coser, Lewis (1968). Hombres detrás de las ideas. El punto de vista de un 
sociólogo. México: FCE.

Durkheim, Émile (2019). Las reglas del método sociológico y otros ensayos de 
metodología (Galindo, Jorge; Vázquez, Juan, & Vera, Héctor, eds.). 
México: FCE.

Durkheim, Émile (2012). Las formas elementales de la vida religiosa. El 
sistema totémico en Australia (y otros escritos sobre religión y conocimiento) 
(Galindo, Jorge; Vázquez Juan, & Vera, Héctor, eds.) México: FCE.

Cuin, Charles (1997). Crisis, efervescencia social y socialización. En 
Borlandi, Massimo, & Cherkaoui, Mohamed (eds.), Le suicide. Une 
siècle aprés Durkheim (pp.125-146). París: PUF.

Echeverría, Javier (2004). El ethos de la ciencia, a partir de Merton. En 
Valero, J. (ed.), Sociología de la ciencia (pp. 31-56). Madrid: EDAF.

Farfán, Rafael (2012). Durkheim y el pragmatismo. Madrid: CIS.
Farfán, Rafael (1995). La sociología en México. Dos diagnósticos de su 

estado actual. En Camero, Verónica (ed.), Estudios de teoría e historia 
de la sociología en México (pp. 90-94). México: UNAM.

Farrugia, Francis (2000). La reconstruction de la sociologie française (1945-
1965). París: Editions L’Harmattan.

Fournier, Marcel (2019). Émile Durkheim (1858-1917). México: FCE.
Galindo, Jorge ; Vázquez, Juan, & Vera, Héctor (eds.) (2017). Creencias, 

prácticas y comunidad moral. Ensayos en torno a Las formas elementales de 
la vida religiosa de Émile Durkheim. México: UAM-Cuajimalpa.

Galván, Francisco (1985). El aporte de Weber en la fundación de una 
sociología alemana. En Galván, Francisco (ed.), Max Weber: Elementos 
de sociología (pp.11-146). México: UAM-Azcapotzalco.



Farfán, & Morales: Historia intelectual primera recepción Durkheim...	 497

Giddens, Anthony (1997). Vivir en una sociedad postradicional. En 
Ulrich, Beck, Anthony Giddens, & Scott Lasch (eds.), Moderni-
zación reflexiva. Política, tradición y estética en el orden social moderno 
(pp.75–136). Madrid: Alianza.

Girola, Lidia (2005). Anomia e individualismo. Del diagnóstico de la moderni-
dad de Durkheim al pensamiento contemporáneo. Barcelona: Anthropos.

Girola, Lidia (1995). La recepción de la obra de Durkheim en la sociología 
mexicana. En Camero, Verónica (ed.), Estudios de teoría e historia de 
la sociología en México (pp. 31-34). México: UNAM.

Girola, Lidia, & Olvera, Margarita (1995). La sociología en México en 
los años cuarenta y cincuenta. En Camero, Verónica (ed.), Estudios 
de teoría e historia de la sociología en México (pp. 40-52). México: UNAM.

Girola, Lidia, & Olvera, Margarita (1994). Cambios temático-conceptua-
les en la sociología mexicana de los últimos veinte años. Sociológica, 
9(24), 1-24.

Goffman, Erving (1989). La presentación de la persona en la vida cotidiana. 
Buenos Aires: Amorrortu.

González, Pablo (1995). Autopercepción intelectual de un proceso his-
tórico. Revista Mexicana de Sociología, (168), 7-14.

González, Pablo (1949). Sociología de un error. Notas sobre la mentalidad 
primitiva. Revista Mexicana de Sociología, 11(2), 229-245.

González, Pablo  (1947). Un estudio de sociología religiosa. Revista 
Mexicana de Sociología, 9(3), 353-365.

Hobsbawm, Eric (2015). I. Introducción. La invención de la tradición. En 
Hobsbawm, Eric & Ranger, Terence (eds.), La invención de la tradición 
(pp. 7-21). Barcelona: Crítica.

Hughes, Everett (1963). Les professions établies. En Hughes, Everett (ed.), 
Le regard sociologique. Essais choisis (p. s/n). Paris: EHESC.

Isambert, François-André (1997). Corrientes sociales y ley de los grandes 
números. En Borlandi, Massimo, & Cherkaoui, Mohamed (eds.), Le 
Suicide. Une siècle aprés Durkheim (pp. 87-108). Paris: PUF.

Kahl, Joseph (1986). Pablo González Casanova. Explotación. En Tres 
sociólogos latinoamericanos. Germani, González Casanova, Cardoso (pp. 
131-214). México: UNAM.

Krauze, Enrique (1985). Caudillos culturales de la revolución mexicana. 
México: Siglo XXI.



498	 Estudios Sociológicos XLI, 122, 2023

Lira, Andrés (2013). Prólogo. En Obras históricas, 1948-1958 (pp. 9-24). 
México: El Colegio de México.

Lévy-Bruhl, Lucien (1998). Carnets. Paris: PUF.
Mannheim, Karl (1993). El problema de las generaciones. Revista Española 

de Investigaciones Sociológicas, (62), 198-242.
Mannheim, Karl (1987). Ideología y utopía. México: FCE.
Marcel, Jean-Christophe (1997). Halbwachs y el suicidio. Recepción, di-

fusión y posteridad. En Borlandi, Massimo, & Cherkaoui, Mohamed 
(eds.), Le suicide. Un siècle après Durkheim (pp. 147-184). Paris: PUF.

Mauss, Marcel (1969). Essais de sociologie. Paris: Minuit.
Mendieta, Lucio (1959). Breve ensayo en elogio y homenaje a Émile 

Durkheim. Revista Mexicana de Sociología, 21(3), 791-817.
Merton, Robert (1992). Teoría y estructura sociales. México: FCE.
Merton, Robert (1984). Ciencia, tecnología y sociedad en la Inglaterra del siglo 

XVII. Madrid: Alianza.
Moscovici, Serge (1985). Psicología social. Barcelona: Paidós.
Ortega y Gasset, José (1985). En torno a Galileo. México: Porrúa.
Perus, François (1995). La obra primera de Pablo González Casanova. 

Anthropos, (168), 29-42.
Recaséns, Luis (1959). Balance sobre Durkheim. Revista Mexicana de 

Sociología, 21(3), 875-891.
Sefchovich, Sara (1989). Los caminos de la sociología en el laberinto 

de la Revista Mexicana de Sociología. Revista Mexicana de Sociología, 
51(1), 5-101.

Turner, Víctor (1980). La selva de símbolos. México: Siglo XXI.
Uribe, Óscar (1959). Repaso de la metodología durkheimiana a través de 

su aplicación al estudio del suicidio. Revista Mexicana de Sociología, 
21(3), 1093-1111.

Vázquez, Juan (2014). Autoridad moral y autonomía. Una relectura del 
pensamiento sociológico de Émile Durkheim. México: Universidad Ibe-
roamericana.

Vera, Héctor (2018). Émile Durkheim: una explicación sociológica de la 
religión. En Solares, Blanca (ed.), Homo religiosus. Sociología y antro-
pología de las religiones (p. 48). México: Itaca.

Zubiría, Blas (2012). La recepción del pensamiento de Parsons en Amé-
rica Latina. Una mirada desde la Revista Mexicana de Sociología. En 



Farfán, & Morales: Historia intelectual primera recepción Durkheim...	 499

Tejeiro, Clemencia (ed.), Talcott Parsons: ¿el último clásico? (pp. 527-
572). Bogotá: UNAL.

Acerca de los autores

Rafael Farfán Hernández es doctor en sociología por la Universidad 
Complutense de Madrid. Profesor-investigador del Departamento de 
Sociología de la Universidad Autónoma Metropolitana-Azcapotzalco 
desde 1981, y titular C de tiempo completo, desde 1985. Miembro del 
Grupo de Sociología de la Cultura del mismo Departamento. Sus prin-
cipales áreas de investigación, comprenden la sociología cultural de la 
experiencia y la sociología histórica de la sociología en México. Dos de 
sus obras más recientes son:

	 1.	 Farfán Hernández, Rafael (2021). La formación social de la mi-
rada. Una historia comparada de la mirada entre Oriente y Occi-
dente. México: UAM-A. En proceso de publicación.

	 2.	 Farfán Hernández, Rafael (2021). Del riesgo a la incertidum-
bre. Metanarrativas de una historia actual/Ramos Torre, 
Ramón, & García Selgas, Fernando J. (coords.); CIS: Madrid, 
2020. Revista Española de Investigaciones Sociológicas. En pro
ceso de publicación.

Yared Neyli Morales Sosa es alumna de la maestría en sociología política 
del Instituto de Investigaciones Dr. José María Luis Mora. Licenciada en 
sociología por la Universidad Autónoma Metropolitana-Azcapotzalco. 
Diplomada en Enfoque Feminista de la Teología Cristiana por la Univer-
sidad Iberoamericana. Principales intereses investigativos: sociología de 
la religión, religión y género. Dos de sus publicaciones más recientes son:

	 1.	 Morales Sosa, Yared Neyli (2021) Feminicidio, santería y 
pánicos morales. Revista Religiones Latinoamericanas, 2(61) p. 
s/n.

	 2.	 Morales Sosa, Yared Neyli (2020) A Martha. Crónica de un 
México laico. México: IIJ-UNAM. En proceso de publicación.


