
57

rimero en línea: 24 de febrero de 2022

2022, 40(núm. especial), febrero, 57-86

Esta obra está bajo una licencia de Creative Commons.
Reconocimiento-No Comercial-Sin Obra Derivada 4.0 Internacional.

Artículo

Estrategias de resistencia cotidianas:  
Profesionistas Indígenas ante el racismo  

anti-Indígena en México1

Everyday Strategies: Indigenous Professionals’  
Responses to Anti-Indigenous Racism in Mexico

Judith Bautista Pérez
Colectivo para Eliminar el Racismo, A.C.

Oaxaca, México 
https://orcid.org/0000-0003-4563-4819

pzbajh@gmail.com

Resumen: A pesar de una creciente atención pública y académica al 
racismo en México, no hay una comprensión consistente de éste como 
un sistema que históricamente ha organizado y distribuido privilegios y 
poder de maneras múltiples, y continúa siendo difícil reconocer el racismo 
anti-Indígena como un hecho social y como una importante categoría de 
análisis académica. Sin embargo, las consecuencias del racismo se dejan 

1 Agradezco a mis colegas del Colectivo para Eliminar el Racismo su insistencia por 
valorar mi pensamiento y escribirlo, y de esta manera contradecir uno de los efectos del 
racismo en mi vida.

doi: http://doi.org/10.24201/es.2022v40.2083

Recibido: 02 de septiembre de 2020

Aceptado: 25 de enero de 2022



58	 Estudios Sociológicos XL, número especial, 2022

ver y sentir por las personas racializadas como Indígenas, las cuales toman 
decisiones y diseñan estrategias para sobrevivir al racismo en cada caso 
o situación. Lo que aquí presentaré es un análisis de dichas estrategias, 
que he organizado bajo las categorías de asimilación, doble esfuerzo, 
negación y confrontación. Tales estrategias surgen de una postura crítica 
a la tendencia social de limitar el racismo a experiencias individuales, lo 
cual deriva en una interpretación aislada y carente de contenido social 
e histórico. Por medio de testimonios de hombres y mujeres Indígenas, 
muestro que es importante no subestimar las consecuencias del racismo 
en la vida de los sujetos racializados en desventaja.

Palabras clave: racismo anti-Indígena; experiencias de racismo; estrategias 
de resistencia; consecuencias del racismo. 

Abstract: Everyday resistance strategies: Indigenous professionals’ responses to 
anti-indigenous racism in Mexico. Despite an increasing public and academic 
attention to racism in Mexico, we still need to build a consistent understanding 
that racism is a system that has historically organized and distributed privileges 
and power in multiple ways. It continues to be difficult to recognize anti-indigenous 
racism as a social fact and as an important category for academic analysis. Indige-
nous people make decisions and design strategies to survive racism in each case or 
situation. Here I present an analysis of  the strategies that professional Indigenous 
people have developed to endure, challenge and contest racism. I have organized 
these strategies under the categories of: assimilation, double effort, negation and 
confrontation. These strategies derive from a critique of  the social tendency to limit 
racism to individual experiences since this position results in an isolated and emp-
tied interpretation of  social and historical content. In addition, through testimonies 
of  Indigenous men and women I present an argument against underestimating 
the consequences of  racism in the lives of  disadvantaged racialized subjects.

Keywords: anti-Indigenous racism; experiences of  racism; resistance strate-
gies; consequences of  racism.



Judith Bautista: Estrategias de resistencia cotidianas: Profesionistas Indígenas...	59

…si este país se reconociera racista, sería romper la estructura 
o los cimientos en los que se ha formado la nación mexicana, 

o lo que se entiende como nación mexicana. 
Reconocerte racista sería romper con ese mito. 

(Mardonio) Ciudad de México

Este artículo contribuye a la creciente investigación sobre 
racismo en México en los últimos lustros. Con enfoques distintos, estos 
estudios han contribuido a exponer, denunciar y explicar las lógicas 
del racismo en México.2 El racismo toma relevancia como posible 
categoría conceptual y analítica a partir de la aparición pública del 
Ejército Zapatista de Liberación Nacional el 1º de enero de 1994 en el 
estado de Chiapas. La insurrección zapatista puso en entredicho las 
políticas públicas y las prácticas cotidianas e institucionales dirigidas 
a la población Indígena. Expuso públicamente un hecho existente pero 
negado: que la vida social, política, económica y cultural de hombres 
y mujeres Indígenas, su relación con el Estado mexicano y con la 
sociedad en general está fundada en una línea racial y en un discurso 
de nación construido racialmente (Roux, 2005); esto crea condicio-
nes de subordinación de poblaciones categorizadas y jerarquizadas 
como inferiores ante otras catalogadas como superiores. Es decir, el 
levantamiento zapatista abrió (entre otras) la veta conceptual para 
ubicar al racismo como un sistema que permite el mantenimiento de 
privilegios para ciertas poblaciones que encajan con el prototipo ideal  
de ciudadano en el proyecto de nación mexicano: el mestizo; y la desi
gualdad sistemática de poblaciones cuya racialización las ubica en una 
clara posición de desventaja y subordinación –tales son los casos de 
poblaciones de origen africano, chino, gitanos y otras–, como la que 
atañe a este escrito, la población construida como Indígena. Para este 

2 Entre las investigaciones relacionadas con el tema cabe destacar las de Alicia 
Castellanos Guerrero, Emiko Saldívar Tanaka, Mónica Moreno Figueroa, Jorge Gómez 
Izquierdo, Olivia Gall, Federico Navarrete Linares, Carlos López Beltrán, Gisela Carlos 
Fregoso, Hugo Cerón, Eugenia Iturriaga, entre otros.



60	 Estudios Sociológicos XL, número especial, 2022

trabajo, retomo la definición de Rafael Cardoso Jiménez, intelectual 
mixe de Santa María Tlahuitoltepec, Oaxaca: 

El hecho de que se haya asumido el nombre de pueblos Indígenas 
no significa renunciar a ser pueblo ayuujk, mixteco, zapoteco, .... 
este nombre funciona para reconocernos en una totalidad con 
muchas voces y muchos rostros… como un universo lleno de espe
cificidades que se explican y tienen sentido dentro del contexto 
en las que se desarrollan (Cardoso, 2010, p. 2). 

La declaración de guerra del Ejército Zapatista de Liberación Nacional 
al Estado mexicano en 1994, generó lo impensable políticamente en los 
últimos siglos: los pueblos Indígenas estuvieron en la agenda de la política 
nacional mediante un diálogo pactado con el aparato estatal. Aunque 
los acuerdos fueron incumplidos por el gobierno, la organización de 
comunidades Indígenas para mantener, consolidar o generar autonomías 
y su lucha contra los embates del capitalismo se han mantenido e incre-
mentado (López, 2013). Este contexto de lucha, denuncia y resistencia 
permitió que mujeres y hombres reconocieran una identidad Indígena 
asumida políticamente. 

Para el caso de profesionistas Indígenas esto abrió la posibilidad 
de que la profesionalización y movilidad hacia sectores medios no 
necesariamente condujera al rechazo, a ocultarse o desaparecer como 
Indígena; sino, por el contrario, permite reafirmarse como tal, reivindicar 
una construcción social asignada, darle significado político y, con ello, 
denunciar la jerarquía racial. De esta manera este trabajo analiza las 
experiencias de profesionistas Indígenas vistos, no como víctimas, sino 
como actores que han tomado decisiones y desarrollado estrategias de 
resistencia para amortizar los efectos del racismo y poder mejorar su 
vida. Sus testimonios hablan de las dificultades que siguen teniendo ante 
una lectura racializada de sus cuerpos y la racialización de rasgos físicos, 
culturales y sociales. Son sujetos que al momento de ser entrevistados se 
posicionan en un “antes” y un “después” que les permite tomar cierta 
distancia para relatar los efectos y la forma en que el racismo marcó sus 
trayectorias de vida. Donde, a pesar de su movilidad social, la lectura 
racial de sus personas persiste.  



Judith Bautista: Estrategias de resistencia cotidianas: Profesionistas Indígenas...	61

Ejemplificar y nombrar el racismo anti-Indígena cotidiano es una 
manera de abonar a la investigación y al activismo social y político para 
reconocerlo y eliminarlo de los ámbitos públicos y privados del país. 
Las ideas aquí presentadas se iniciaron en la década de los años 2000, 
surgen de mi investigación de maestría en sociología en la Universidad 
Iberoamericana, y se desarrollan con las reflexiones derivadas del trabajo 
anti-racista que he venido desarrollando en el Colectivo para Eliminar 
el Racismo (copera) desde 2010. Mi estrategia metodológica ha sido 
alejar la mirada del lugar común de sobreponer ruralidad, pobreza, no 
escolarización, y la categoría Indígena como la nomenclatura que explica 
“la” experiencia de ser Indígena en México. 

El estudio de clases medias Indígenas y Negras, es un lugar idóneo 
para entender las dinámicas del racismo, particularmente en contextos 
de mestizaje, como es el caso de América Latina. Como lo han mostrado 
los trabajos de Carlos de la Torre (1996), Irma Alicia Velázquez Nimatuj 
(2002), Natividad Gutiérrez Chong (2012) sobre los casos de clases medias 
Indígenas ecuatorianas, guatemaltecas y mexicanas, respectivamente, así 
como el de Mara Viveros Vigoya y Franklin Gil Hernández (2010) para 
las clases medias Negras de Colombia, las promesas de inclusión después 
de lograr una movilidad social hacia las clases medias no se cumplen y 
en algunos casos, los agravios racistas se vuelven más claros y contun-
dentes. Estos estudios contribuyen a demostrar que la exclusión de la 
población Indígena y Negra no es sólo un problema de clase, desigualdad 
y exclusión económica.

El análisis que presento aquí está basado en entrevistas con hombres 
y mujeres que emigraron a la Ciudad de México donde realizaron sus 
estudios superiores, aunque algunos hicieron posgrados en el extranjero. 
Se auto-adscriben a los pueblos Triqui, Mixe, Zapoteco, Náhuatl, Chol, 
Otomí, Chichimeca-Huachichil y Huichol (se utilizan las denomina-
ciones en español). Son originarios de los estados de Oaxaca, Chiapas, 
Jalisco, Veracruz, Estado de México, Hidalgo y Guanajuato. Todos los 
participantes son bilingües o políglotas, hablantes de una o más lenguas 
Indígenas como lengua materna y español e inglés como segundas 
lenguas. Son periodistas, escritores, funcionarios y servidores públicos, 
profesores universitarios, actores. 

Al entrevistar a personas provenientes de distintos pueblos origi-
narios y de distintas regiones del país, pude identificar un continuo en 



62	 Estudios Sociológicos XL, número especial, 2022

las circunstancias del racismo y sus consecuencias para los migrantes 
Indígenas. Uno de estos rasgos generalizados es la condición de “eterno 
extranjero” en la Ciudad de México. Algunas de las personas entrevis-
tadas, llevan más de las tres terceras partes de su vida en la ciudad de 
México; sin embargo, el sentimiento de sentirse ajeno subyace en sus 
percepciones. Esta condición de sentirse ajeno, de no pertenencia, no sería 
tan relevante si se tratara de una situación decidida desde los sujetos; sin 
embargo, sentirse ajeno es parte de la racialización del sujeto Indígena 
como alguien ajeno a la ciudad. Se habla de Indígenas migrantes, no de 
regiomontanos, veracruzanos, jaliscienses migrantes, lo cual refuerza la 
idea de que lo Indígena es algo que está afuera, que es ajeno a la ciu-
dad. Con ello se complementa y justifica la construcción de sujetos sin 
derechos; es una condición de exclusión que les impide reconocerse y 
ser vistos como parte constituyente de su entorno. Autodefinirse como 
extranjero implica aceptar ser definido como diferente y que el lugar, los 
espacios y las prácticas no son propias. 

No, yo no soy de aquí. Yo soy oaxaqueña, o sea yo siempre voy a 
ser oaxaqueña, puedo dejar de ir a mi comunidad, pero yo siempre 
seré oaxaqueña, ¿no? [...] si es cierto que mi vida la he tenido aquí, 
mis amigos están aquí. Todo lo que yo hago está aquí, pero..., no 
me considero de aquí, y nunca me consideraré de aquí. [...] Pero 
cuando digo eso, es como que, o sea mis rasgos, o sea, yo siento 
que tienen una relación con mi origen, ¿no?, o sea mi estatura 
[...] Pero bueno... creo yo que tengo rasgos que tienen que ver 
con los Indígenas, ¿no? 

(Rosa) Ciudad de México

Para muchos, la ciudad es el lugar en el que por primera vez se sienten 
“Indios”, es por ello que afirmar la conexión con el lugar de origen, 
entre otras cosas, puede fortalecer los espacios seguros y alianzas entre 
los iguales, los paisanos, los del mismo pueblo. Sin embargo, también la 
movilidad social, las demandas de sus vidas en la ciudad, pueden romper 
alianzas y dificultar las relaciones familiares o sociales con los lugares de 
origen. De esa manera, se dan procesos de desterritorialización no sólo 
geográficos sino simbólicos, políticos y sociales.

Para poder contextualizar mi argumento sobre las estrategias para 
sobrevivir al racismo anti-Indígena en un país racista, primero voy a ela-



Judith Bautista: Estrategias de resistencia cotidianas: Profesionistas Indígenas...	63

borar cómo experimentan el racismo las y los Indígenas profesionistas; 
cómo se concretan en sus vidas los mecanismos opresivos, y cómo están 
presentes en los espacios de su vida cotidiana.

No puedo negar la cruz de mi parroquia: las marcas del racismo 

…un día tomé un curso de inglés con ellas, ya había salido de la 
licenciatura, [una compañera] me dice: … “cuando llegaste al 
Instituto pensábamos que tú eras una analfabeta”, o sea, eso fue 
muy sintomático, ¿no? [...] o sea, ella se sentía diferente que yo, 
¿no? ¡Pues claro!, si me ve entonces dice: ¡Ah pues ésta es una 
analfabeta! Porque tiene que ver con todo, ¿no?, o sea, yo no puedo 
negar la cruz de mi parroquia…  

(Rosa) Ciudad de México

Bajo la promesa del mestizaje, la ideas de ‘razas’ y ‘racismo’ han sido 
desplazadas del lenguaje oficial, que hasta principios del siglo xxi eran 
un tema tabú. Aun así, las jerarquías raciales forman parte importante 
del imaginario social, donde los mecanismos que activan la idea de 
raza –racialización– siguen funcionando para justificar estructuras 
de dominación y exclusión. La negación del racismo en el proyecto de 
mestizaje en México provoca una dificultad no sólo analítica sino 
también la de su denuncia cotidiana. El carácter fluctuante y aparen-
temente ambiguo del mestizaje (todos somos mexicanos, pero unos más 
que otros) hace que las prácticas racistas (sus discursos y percepciones) 
se revistan de una eficacia incuestionable; pero no reconocida. La 
atención se centra en aquellas manifestaciones generalmente vio
lentas (innegables por su grado de agresión) y son catalogadas como 
eventos aislados (cosa de personas prejuiciadas) e irrelevantes para la 
justicia social; de esta manera, se niega el carácter social del racismo  
y la sutileza con la que generalmente es revestido.

La experiencia de Rosa da cuenta de algunas características del ra-
cismo en México. Rosa entiende que sus compañeras asumen que ella es 
analfabeta, a partir de la lectura de su cuerpo –como cuerpo Indígena–, 
de algo que ella misma dice no poder negar. Su cuerpo, sus rasgos, 
sus expresiones están relacionados con una condición de escolaridad. 
Analfabeta es a la vez una identidad y una condición, ubica a Rosa, la 



64	 Estudios Sociológicos XL, número especial, 2022

delimita. Por lo tanto, “…la cruz de mi parroquia” tiene trascendencia, 
hace referencia a un origen y a una carga, un estigma que parece no 
poder ser negado, que está en el cuerpo racializado de forma negativa, 
expuesto, leído; por lo tanto, interpretado públicamente en términos 
excluyentes. Para el caso del refrán, éste refiere a aquellas características 
físicas o de comportamiento atribuidas a un grupo social cuestionado; 
en este caso, no poder negar su cruz significa el reconocimiento de lo 
inescapable, la imposibilidad de evadir la racialización desventajosa del 
fenotipo definido como Indígena y con ello la carga de características 
socialmente atribuidas a ese grupo social: en este caso, el analfabetismo. 
Ella lo sabe y lo expresa con resignación. Aunque Rosa crea en la promesa 
de la escolarización, el refrán implica que no puede evitar que sus rasgos 
y características físicas sean clasificados y jerarquizados negativamente 
dentro de un orden social, educativo y económico. Por otra parte, aunque 
la compañera de Rosa no lo verbalice, y a lo largo de su testimonio Rosa 
no lo mencione explícitamente, Rosa sabe que es diferenciada y colocada 
en un espacio inferior; veamos: 

Mis rasgos, yo, siento que tienen una relación con mi origen, 
mi estatura, creo yo que tengo rasgos que tienen que ver con los 
Indígenas. […] hay gente que admira mi proceso, que me lo dice 
pero también hay el otro lado, o sea, que te ven como insignifi-
cante, ¿no? […] como que lo Indígena es menos, ¿no? Pero esto 
que te digo que siempre lo siento así como muy, este ... o sea, no 
se atreven a decírmelo así; sino lo ves ahí muy matizado, ¿no?

(Rosa) Ciudad de México 

Basta que se vea o se perciba algo “ahí muy matizado” para tener la 
certeza de que algo anda mal, “te ven como insignificante” trasciende  
la experiencia individual en tanto que es una lectura sistemática de las 
poblaciones racializadas como Indígenas. El hecho de la reproducción 
del racismo en México sigue siendo esquivado como un fenómeno social; 
sin embargo, aunque se niegue su existencia, la sutileza del racismo es 
efectiva: la enseñanza llega nítida y contundente. Un estudio reciente 
realizado por Patricio Solís y su equipo, muestra que el racismo y la 
discriminación étnico-racial tienen un impacto en la desigualdad de 
oportunidades en México. Los resultados muestran que: “Las personas 



Judith Bautista: Estrategias de resistencia cotidianas: Profesionistas Indígenas...	65

hablantes de lenguas Indígenas, las que se autoadscriben como Indígenas, 
negras o mulatas, y quienes tienen tono de piel más oscuro, presentan 
menores probabilidades de alcanzar la educación superior, las posiciones 
ocupacionales de mayor jerarquía, y el quintil de riqueza más alto” (Solís 
et al., 2019, p. 67).

El que no se nombre el racismo, lo velado de su existencia, significa 
que el racismo está ahí pero no con claridad, y así se establecen aún más 
las diferencias y las posiciones racializadas en ventaja y desventaja. Hay 
quienes incluso “admiran su proceso”, como nos cuenta Rosa, dando 
cuenta de que hay un orden social que se ha roto y “superado”. Es en 
este espacio en donde toma forma la racialización en desventaja de la 
que Rosa es objeto: la lectura que se hace de ella, de su cuerpo, de sus 
rasgos y de sus expresiones es naturalizada, vuelta parte inmanente de 
ella misma. Las compañeras de Rosa quienes son las que leen, juzgan 
y clasifican, al verla como “insignificante”, o “analfabeta” la posicio-
nan en un lugar inferior, aunque no se atrevan a decirlo directamente 
o que lo digan a través de afirmaciones de admiración/confesión: “no 
pensé que podrías” o “qué equivocada estaba sobre ti”. Es decir, las 
compañeras de Rosa la nombran como “la” analfabeta, y señalan así 
que ellas no lo son. 

Volviendo a la dificultad de nombrar el racismo en México, es más 
fácil hablar de él cuando la fuerza física, los insultos verbales, los adema-
nes o cualquier signo de agresión evidencian su existencia. Sin embargo, 
aunque los actos racistas contundentes y violentos son necesarios para 
mantener el dominio de un grupo sobre otro, los grupos dominantes 
necesitan mecanismos que se internalicen en las vidas de los grupos su-
bordinados para así mantener el dominio en la vida cotidiana sin conflicto 
abierto. El racismo está revestido de cariño, paternalismo y otras formas 
veladas de dominación para así no dar espacio al cuestionamiento y/o a 
la confrontación. Para ello, discriminar y excluir sin hostilidad: “admi-
rar”, “apoyar” y otros actos condescendientes son un recurso eficaz que 
evidencia relaciones de poder en la vida cotidiana en las que los grupos 
dominantes y subordinados mantienen funcionando un orden racial pre-
establecido (Jackman 1996; Martínez, 1997). 

La experiencia de Rosa ejemplifica este tipo de relación. Los comen-
tarios de sus compañeras, la mezcla de confesión/admiración: “pensé 
que eras analfabeta”, “admiro tu proceso”, son momentos “inocentes”, 



66	 Estudios Sociológicos XL, número especial, 2022

matizados y mediados por lógicas cotidianas donde la violencia del 
racismo se impone con toda su fuerza, ya que desmoviliza la posibilidad 
de réplica. Ella considera que las personas con las que trabaja al llegar 
a la Ciudad de México, son “buenas” con ella, ya que le permiten ir a 
la escuela, y posteriormente la invitan a colaborar en un proyecto de 
investigación coordinado por su empleadora que es investigadora en 
la Universidad Nacional Autónoma de México (unam). Cuando se le 
presentó la oportunidad de regularizarse como empleada administrativa 
en la unam, sus “protectores” vieron como una falta de respeto que ella 
haya decidido buscar otras posibilidades de mejorar sus condiciones de 
trabajo. Lo anterior significó una ruptura. Rosa se sintió muy triste por el 
enojo de sus ex patrones, sentía que les “debía” mucho de alguna manera; 
sin embargo, reconoce que ella también correspondía con trabajo, era 
buena trabajadora; en sus palabras, la relación era justa: ellos le brinda-
ban apoyo y ciertas consideraciones y a cambio, Rosa se esmeraba en su 
trabajo y era frecuente que realizara más trabajo del que le correspondía, 
por supuesto que sin recibir un pago económico extra a cambio. Rosa 
percibió haberse salido del “huacal” al dejar de ser lo que Silvia Rivera 
Cusicanqui define como “indio permitido”: la figura tolerada dentro del 
imaginario mestizo (Rivera, 2004). 

Estrategias de resistencia 

El racismo organiza las relaciones sociales. Los sujetos racializados en 
ventaja y desventaja ocupan y reproducen ciertos espacios, ciertos tipos 
de contactos, de comportamientos, de aspiraciones, de conocimientos. El 
racismo crea un orden jerárquico entre quienes pueden merecer buenas 
posibilidades de vivir frente a “los otros” que “naturalmente”, “espera-
damente” no lo merecen por las características “inherentes” que se les 
atribuyen de acuerdo con su clasificación en la compleja construcción de 
sujeto racializado como Negro, Indígena, Chino, Judío, etcétera. 

Una de las expresiones de la legitimación del privilegio, de la justi-
ficación de la desigualdad social y económica, del genocidio cultural y 
lingüístico que viven los pueblos Indígenas, es que no existe un sector 
medio Indígena, es decir no hay una clase media Indígena visible. La 
movilidad social Indígenas ha sido a cuenta gotas, individual y, hasta 



Judith Bautista: Estrategias de resistencia cotidianas: Profesionistas Indígenas...	67

hace poco, requería la integración a la sociedad mestiza. Para muchos, 
como es el caso de las experiencias presentadas aquí, la movilidad se ha 
logrado por medio de la escolarización en el sistema mestizo/español, lo que 
ha significado, en muchos casos el desplazamiento de formas sociales, 
políticas, económicas y culturales específicas de la reproducción de los 
pueblos Indígenas. Las vidas de las personas categorizadas como Indí-
genas se encuentran inmersas en una lucha constante por sobrevivir en 
la que algunas veces afirman, niegan y/o confrontan el proyecto racista 
de México. 

¿Cómo es que los profesionistas indígenas navegan, sobreviven y 
negocian estos embates racistas? Especialmente, cuando su presencia, 
a través de sus cuerpos, su identidad, su auto-adscripción irrumpe 
en espacios de los que han sido excluidos históricamente. Parto del 
principio de que las personas indígenas, si bien vivimos los efectos 
estructurales del racismo, no somos víctimas estáticas sino sujetos 
que damos cuenta de la “compleja unidad entre coerción y consenso 
en situaciones de dominación” (Roseberry, 2002ª, p. 216). Los casos 
que discuto aquí, dan cuenta de sujetos expertos en negociar el logro 
de sus objetivos en los asuntos públicos y privados. ¿Cuáles podríamos 
identificar entonces como las estrategias que la población Indígena 
utiliza para sobrevivir al racismo en México? En las siguientes seccio-
nes se analizan cuatro tipos de estrategias de resistencia: asimilación, 
doble esfuerzo, negación y confrontación. Elaboro de qué manera las 
personas indígenas han aprendido y logrado sobrellevar los efectos del 
racismo y los costos personales que esto ha significado. Aprender las 
maneras que deberán sortear y manejar códigos, reglas y estrategias 
para tomar la mejor decisión que les asegure obtener, acceder o 
poseer recursos, es un arte vital para su supervivencia. La apuesta de 
las personas entrevistadas consiste en acceder a las posibilidades de vivir 
una vida en la que aseguren salud, educación, vivienda, alimentación 
y cultura. 

Asimilación: 

Desgraciadamente también te empiezas a meter música de ellos 
[…] sé que nos veíamos ridículos tratando de escuchar como 
ellos, pero eres niño y tus padres tampoco te dicen nada, porque 



68	 Estudios Sociológicos XL, número especial, 2022

ellos también están con esa falsa ilusión […] y cuando te pre-
guntaban “¿De dónde eres?”, “Yo soy del Molinito”,3 decíamos 
algunos niños para esconder nuestro origen real.

(Alejandro) Ciudad de México

La asimilación e integración de la población Indígena ha sido y continúa 
siendo uno de los elementos centrales del proyecto racial de Mestizaje. 
La formación de la nación mexicana ha dependido de la integración de 
las economías indígenas al mercado, al trabajo asalariado, al sistema 
escolar, al tejido político y geográfico de la nación (Saldívar, 2008). Los 
efectos han sido ampliamente denunciados y han causado preocupación 
de indigenistas e indianistas que ven en la “occidentalización” de lo Indí
gena una amenaza al “México profundo” fuente de la identidad de lo 
“mexicano” (Bonfil, 1984; Saldívar, 2014). Bajo esta lógica la asimilación 
del Indígena es un proyecto externo, impuesto, necesario e inevitable 
para el desarrollo del país o algo que se tiene que acotar para defender 
el alma Indígena del mestizaje. Hablar de asimilación como estrategia 
de resistencia decidida y consciente por parte de los sujetos Indígenas, 
rompe con uno de los mitos de los que depende el racismo anti-Indígena: 
el Indígena como sujeto aislado, ajeno y sin agencia. Los ejemplos que 
presento permiten observar la complejidad de los procesos de asimilación 
que pueden ser contradictorios y de consecuencias no deseadas por los 
sujetos, pero que no dejan de ser actos conscientes y calculados. 

Aprender el arte de asegurarse una decisión óptima en cada momento 
al navegar en los distintos espacios de su vida cotidiana es indispen
sable, aunque ello implique apostar a “una falsa ilusión”. El dominio de 
elementos ajenos, el uso de códigos propios de “lo mexicano”, en este 
caso, la música y la vestimenta, acercaban a Alejandro a posibilidades 
“reales” de “pasar por” no Indígena y con ello, al ascenso social y a la 
no discriminación. Alejandro, como otros participantes de esta investi-
gación, llegó a ser constructor y transformador de su propio futuro en el 
que como explica Bourdieu “el dominio práctico de las distribuciones”, 
le permitía ajustar “el gusto, al funcionar como una especie de sentido de 
la orientación social (sense of  one’s place)” (Bourdieu, 2003) y así, buscar 
“las posiciones sociales ajustadas a sus propiedades, hacia las prácticas o 

3 Se refiere a una colonia cercana dentro de la Zona Metropolitana.



Judith Bautista: Estrategias de resistencia cotidianas: Profesionistas Indígenas...	69

los bienes que convienen –que les ‘van’– a los ocupantes de esa posición”. 
Sin embargo, dadas las características físicas de los sujetos y el valor social 
asignado a ellas y ellos como ser moreno, o “más claro”, o “menos indio” 
(sobre todo asociada a rasgos fenotípicos) se vuelve un factor que permite 
(o no) el acceso o disfrute en un espacio social determinado. 

…al nivel de la secundaria fue mucho más fuerte, jamás 
mencioné provenir de una población Indígena, tener una 
descendencia Indígena, ¡jamás se mencionó en la escuela! 
Eso quedó borrado totalmente y yo traté de asimilarme a los 
compañeros. Al ver cómo eran ellos, yo pretendía ser igual 
que ellos porque era grave para mí. Me sentía muy inferior a 
todos los compañeros que iban ahí. Entonces en ese momento 
yo dejé… yo no me sentía orgullosa, ni mucho menos, de mi 
identidad. Y sobre todo cuando había reuniones en la escuela,  
de padres de familia donde era bien evidente que mi mamá vestía 
diferente a las señoras que iban, hablaba distinto a las señoras que 
iban, entonces los compañeros cuestionaban y te hacían sentir mal. 
En ese momento yo dejé de ser Indígena. Yo era una mexicana 
como muchas y punto. 

(Elena) Ciudad de México

“Yo dejé de ser Indígena”. Ésta es una decisión que Elena toma dada la 
constante discriminación racista de la que es objeto. Sin embargo, no se trata 
de una estrategia viable para todos, ya que si bien la promesa del mestizaje 
abre la posibilidad de “pasar por” mestizo, la gente que no puede “pasar” 
sigue siendo racializada a pesar de su decisión personal. Disimular rasgos, 
borrar el acento de la lengua materna, cambiar atuendos, aprender nue- 
vos códigos de conducta son elementos de gran ayuda, pero no para todos 
y no en todos los espacios. Para muchos, la situación es más complicada y 
a pesar de sus esfuerzos no logran pasar desapercibidos ya que sus cuerpos 
son leídos más allá de las intenciones de los sujetos, como en el caso citado 
anteriormente de Rosa. Aunque hay algunos que “no tienen la necesidad  
de nombrarse” (Moreno Figueroa, 2012) porque encajan en el ideal de 
“mexicano/mestizo”, hay otros para los que hacerlo se vuelve parte  
de una rutina diaria, nombrarse mexicana “como muchas” implica una 
inversión de tiempo, energía, aprendizaje del que no pueden prescindir. 



70	 Estudios Sociológicos XL, número especial, 2022

Entonces, hacerse de cierto capital social, cultural, o simbólico posibilita 
una relación entre los bienes y una tensión entre la lectura de los lugares 
que corresponden a cada sujeto, pero también las modificaciones gene-
radas por los propios “ocupantes” de ciertas posiciones.

Doble esfuerzo:

…por eso los provincianos […] dábamos el alma en el trabajo; 
yo me di cuenta que yo trabajaba con más ganas que los demás 
[…] eso era lo que lo que yo creo que me diferenciaba a mí de los 
demás, el hecho de ponerle el empeño […] eso me abrió puertas 
y eso a pesar de ser Indígena, de ser este, provinciano… 

(Gustavo) Ciudad de México

En 1970 Bourdieu y Passeron publicaron los resultados de un estudio 
sobre el papel de la educación en la reproducción de la desigualdad social 
en Francia. Entre sus hallazgos encontraron que los estudiantes exitosos 
de clase trabajadora y de origen rural solían ser más rigurosamente selec-
cionados que los estudiantes de clase alta, ya que los segundos contaban 
con el capital lingüístico y el origen de clase favorecido por el sistema 
educativo (Bourdieu, & Passeron [1970] 1981, pp. 101-105). Mostraron 
que los procesos de aculturación y movilidad de individuos de clase tra-
bajadora y rural por medio del sistema escolar no conducen a crear una 
sociedad más justa y equitativa, sino que, al contrario, ayudan a repro-
ducir y legitimar el sistema de clases. México no es una excepción, este 
proceso se da de forma similar, pues los individuos Indígenas “exitosos” 
suelen estar sobrecalificados, como una estrategia para ser aceptados y 
ante la ausencia del capital cultural-mestizo, económico y racial, y tener 
así acceso a las promesas de la meritocracia y el “mejoramiento de la 
raza”, de las que se alimenta el sistema racial del mestizaje.

Invariablemente, las y los entrevistados manifiestan identificar “limi-
tantes” con las cuales moverse para acceder u obtener medios para vivir. 
Esta afirmación también se ve reflejada en los estudios sobre movilidad 
social en relación con el color de piel, adscripciones étnico-raciales y al 
dominio de una lengua.4 Esto es importante señalarlo, ya que refuta la 

4 Entre los estudios cuyo enfoque ha sido analizar cómo características étnico-raciales 



Judith Bautista: Estrategias de resistencia cotidianas: Profesionistas Indígenas...	71

idea del racismo como un fenómeno aislado e individual; el racismo no 
son sólo prejuicios en la esfera personal; éste permea las políticas públicas 
y la organización económica, social y política de la sociedad mexicana, al 
negar a los integrantes de un grupo social determinado al acceso a opor-
tunidades de trabajo, mejor remuneración y servicios sociales óptimos 
que garanticen una calidad de vida buena o que por lo menos esté a la 
par del promedio de población identificada como no Indígena. Ante esta 
desigualdad de condiciones, otra estrategia de supervivencia de la que 
dan cuenta mis entrevistas es la de redoblar esfuerzos en comparación 
con los demás, especialmente con los no Indígenas. Esto con la idea 
de que, en un periodo de tiempo “corto”, puedan obtener o hacerse de 
herramientas suficientes para competir, adquirir o “merecer” y ocupar 
lugares poco comunes, debido sobre todo al racismo histórico y la des-
igualdad estructural consecuente. Otra decisión clave es “ganarse algo”; 
es decir, como se tienen características naturalizadas como inferiores, 
entonces tienes que “superar” esas características y opacarlas, demostrando 
que tienes la capacidad de hacer las cosas y, por lo tanto, mereces ocupar 
espacios laborales con prestigio social.

Solamente así te admiten, siendo el mejor, no te admiten si eres 
igual que ellos, tienes que ser el mejor, ése es el requisito que no 
está escrito pero bajita la mano sí, [...] Y ésa fue una de las metas 
que nos impusieron ellos sin quererlo, entonces tú de niño vas 
viendo que es la única forma de poder jugar. 

(Alejandro) Ciudad de México

“Dar el alma en el trabajo”, “ser el mejor”, eso abre las puertas “a pesar 
de ser Indígena”. Detrás de esta promesa de que si eres el mejor entonces 
si vas a poder jugar, no está sólo la implicación de que hay que aprender a 
disciplinarse, sino también que el juego es individual, si “tú” demuestras 
ser el mejor, entonces “tú” podrás beneficiarte de la recompensa de invertir 
toda tu energía, tu tiempo, tus esperanzas, de “dar el alma”. Esta exigencia 
del doble esfuerzo viene acompañada de un binomio constante entre los 
estereotipos del “indio flojo o rebelde” e “indio noble o bueno”. Mientras 

son determinantes para explicar las distintas dimensiones y consecuencias sociales y econó-
micas en las poblaciones en América Latina y en México están: Villarreal 2010; Martínez, 
& Saldívar 2014; Moreno, & Wade (en prensa); Solís, 2019. 



72	 Estudios Sociológicos XL, número especial, 2022

que, por un lado, resistirte a hacer trabajo no remunerado o trabajo físico 
que puede parecer indigno señala a un “indio flojo”; no hacerlo y aceptar 
“dar el alma en el trabajo” o “hacer un doble esfuerzo” implica propor-
cionar horas de trabajo extra sin remuneración y soportar el racismo 
cotidiano de colegas, jefes o compañeros que cuestionan la presencia en 
lugares que dentro del esquema socioeconómico y educativo, un Indígena, 
sencillamente no encaja. En el 2017, el diario El País,5 documentó en  
una serie de reportajes los testimonios de actores, y profesionistas cuyo 
lugar es constantemente cuestionado, en el que las historias de “éxito 
personal”, “no se trata de un triunfo de superación personal” sino de 
“una anomalía en el sistema”. Tal es el testimonio de Rosendo Vallejo, 
quién después de regresar de sus estudios de maestría en Ciencias en la 
Universidad de Oxford, relata cómo vivió de manera cotidiana la presión 
constante por demostrar su preparación y capacidad. Narra cómo tuvo 
que aceptar un trabajo por debajo de su capacidad “porque nadie quería 
a alguien con mi aspecto”. Cuenta como “ cuando estábamos en reunio-
nes algunos me pedían que les trajera una copa. Y es que pensaban que 
alguien como yo sólo podría ocupar esos puestos”. Hubo un momento 
que considera un punto de inflexión en su vida, que hasta la fecha le sigue 
pesando: “Un día un colega me llamó pinche indio pata rajada delante 
de todos” (El País, 2017).

Si como exponen estos testimonios, de entrada, tienes asignada una 
identidad definida como inferior, “confirmada” por un cuerpo leído 
también como inferior, entonces, romper con esa identidad atribuida 
significa un esfuerzo mayor. Implica también navegar por espacios “no 
permitidos”, implica asumir los costos y exponerse a los riesgos de salir 
del lugar asignado siguiendo la promesa individualizada mestiza y capi-
talista de que “a ti sí te va a ir bien”. Es una gran inversión, una apuesta 
a la promesa de inclusión. Una apuesta acorde a una lógica meritocrá-
tica de ascenso social que no cuestiona las condiciones estructurales de 
desigualdad, sino que las reproduce y reafirma.

La negación: 

E. ¿Has padecido racismo? 

5 Recuperado de https://elpais.com/sociedad/2019/11/27/actuali-
dad/1574891024_828971.html, https://elpais.com/internacional/2017/06/29/mexi-
co/1498692599_341796.html 



Judith Bautista: Estrategias de resistencia cotidianas: Profesionistas Indígenas...	73

R. Pero, racismo en qué sentido, ¿que yo soy un indio, que me 
han dicho eso?... o porque soy prieto así, porque no tengo ojos 
azules [...] pues no he sentido que me digan que estás bien negro… 
tampoco me han dicho que no me baño.

(Rubén) Ciudad de México

Ser un Indio, ser prieto, estar bien negro, no tener los ojos azules, no 
bañarse, son categorías identificadas como claves de racismo por Rubén. 
Su respuesta a mi pregunta tiene un tono de rechazo, de indignación, y 
se refiere a lo que he denominado estrategia de negación para sobrevivir 
el racismo. Este ejemplo nos permite observar por lo menos tres aspectos 
del racismo en México: las implicaciones de negar que la experiencia 
personal esté vinculada al racismo; dos, la referencia a marcadores físicos 
que refuerzan jerarquías entre lo más “blanco” y lo más “negro” y así 
validar la perversidad ideológica del mestizaje; y tres, la correlación entre 
prácticas de higiene y racismo. 

Negar que lo que a una le ha pasado es racismo o que las humilla- 
ciones o agresiones que se han recibido tienen que ver con el lugar que 
alguien ocupa en la jerarquía racial que organiza a la sociedad tiene 
sentido en un contexto que invalida la existencia misma del racismo. El 
testimonio de Rubén nos recuerda cómo predomina la idea de que el 
racismo sigue siendo identificado sólo con prácticas abiertamente agre-
sivas y de exclusión y cuando ‘lo racial’ es explícito. Son pocas las veces 
en las que se nombra directamente el sujeto racializado; se describe, se 
delinea, se fijan límites, se caracteriza, pero pocas veces es nombrado. Por 
ello Rubén pone en duda haber sido objeto de racismo, aun cuando a lo 
largo de su vida, la racialización de la que ha sido objeto es indudable. 
Nadie lo ha llamado ‘indio’. Parece que a menos que exista una agresión 
física o verbal en la que la violencia sea contundente, el racismo puede 
pasar desapercibido o por lo menos puede existir la posibilidad de ser 
negado por quienes lo padecen y ejercen. Como si negarlo concretara 
su inexistencia, como si con ello, las dificultades, obstáculos o exclu-
siones desaparecieran de la realidad social o por lo menos quedara 
un resquicio de posibilidades para obtener una identidad racial que sí 
encaje con la del ciudadano ideal de mestizo del Estado-nación: la raza 
cósmica de José Vasconcelos (1948). Mónica Moreno Figueroa (2012) 
nos recuerda no desestimar el carácter devastador del racismo como me-



74	 Estudios Sociológicos XL, número especial, 2022

canismo de dominación en la vida de las personas. Negar que algo anda 
mal en la manera en que somos tratados y percibidos y aprender a vivir 
con ello toda tu vida, no es una cosa menor. La mayoría de las personas 
entrevistadas usarán términos con los cuales expresar con suavidad la 
fuerza de lo que implica ser racializados de formas desventajosas o 
la implicación de reconocerse como indígenas.

Por otra parte, las referencia a marcadores físicos muy particulares 
denotan, como afirma Mónica Moreno Figueroa (2020), el carácter anti-
negro del racismo mestizo mexicano. La fuerza ideológica del mestizaje 
se basa, entre otras cosas, en dejar claro a todos cuáles son las caracte-
rísticas físicas en las que reside la ‘razón’ del racismo: ser prieto, estar 
bien negro, no tener ojos azules. Paradójicamente, Rubén nos demues- 
tra que sabe, y de manera precisa, cómo funciona el racismo y deja claro 
que eso a él no le pasa. Así, además se refuerza la implicación de que el 
racismo se dirige solamente a la población negra, que en México ha sido 
prácticamente invisibilizada, mientras que refuerza el carácter anti-negro 
del racismo mestizo mexicano con la constante referencia al color de piel. 
La experiencia brutal y sistemática de un sentimiento de inferioridad, entre 
otras cosas, provoca la búsqueda de otros referentes que sean distintos de  
la experiencia racista. Omitir, aminorar la fuerza de esas afirmaciones, 
resulta absolutamente vital para mantener una mirada racional de ti 
misma. Sin embargo, son esos momentos cotidianos aparentemente ino-
centes, inocuos, iguales, seguros, donde resurge toda la carga en la que un 
sujeto histórico y social se concreta: el sujeto que puede ser humillado. 

Por otra parte, referencias a la higiene son un lugar común en el cual 
se reafirma la inferiorización racial y de clase de ciertos grupos. La aso-
ciación entre suciedad e indigeneidad (De la Torre, 1999) o negridad han 
sido una constante histórica. Joel Kovel en su trabajo sobre blanquedad 
afirma que los grupos racialmente victimizados han sido ‘designados 
sucios o malolientes o ambas cosas’ (Kovel, 1984, p. 81). Así, la negación 
de que a uno se le considera sucio o ‘más negro’, se vuelve una estrategia 
para restablecer un orden en la vida del individuo que recurre a suavizar, 
olvidar, restar importancia a esos momentos constantes de señalamiento. 
Rubén toma la decisión que le permite continuar. La negación no es un 
acto de inconsciencia sino un acto consciente de que hay algo mal 
en un proceso en el que es constante su señalamiento en un lugar mino-
rizado, desvalorizado. 



Judith Bautista: Estrategias de resistencia cotidianas: Profesionistas Indígenas...	75

Rubén tiene claro que el racismo está dirigido a “los indios”, “prietos” 
y “negros”; y él no se reconoce en ninguna de estas identidades, aunque 
sea un hombre que constantemente es designado como “indio”, como 
“Indígena”, sea de manera directa o indirecta. Sabe a qué se refieren los 
comentarios, pero niega que se hayan expresado de él de esa manera. 
Sin embargo, al mismo tiempo sabe que no es así; incluso afirma, “ya es 
costumbre ser tratado así”; es decir, de manera despectiva, discrimina-
toria, racista. Identifica perfectamente los momentos en los que se sintió 
“incómodo” dice él. Momentos que describen el racismo en México, en 
los que no le dijeron que está bien negro, o que no se baña, pero en los que  
sí se hacen referencia a una construcción identitaria de lo que es y significa 
ser mexicano por un lado y ser indio o ser Indígena por el otro. Todo lo 
anterior sin nombrarlo explícitamente. 

…cuando estaba estudiando sistemas […], en el primer cuatri-
mestre nos invitaron [...] y vamos a juntarnos el 15, vengan con 
su traje típico y así, y pos yo me la creí, ¿no?, yo me fui así como 
es, aunque ya no se utiliza en el pueblo, su gabán, su huarache y 
su sombrero, y pues era día de la independencia y yo me fui con 
mi sombrero, mi pantalón, mi camisa, […] y llevé mi gabán. Y… 
chin, creo que me equivoqué, todo mundo, los chavos, pues era 
el sombrero de mariachi de esos negros grandes y botas; eso 
era una parte, la otra parte era con paliacates en la cabeza como 
los españoles, no sé si así son pero al menos así los describen, 
¿no?, al menos así están y con botas y así, y con pantalones un 
poco ajustados… ¡Pues ésa es la independencia!, ¿¡cómo se llega 
vestidos como españoles!? Yo sí estaba así [expresión de sorpresa], 
y esa vez me dijo un amigo, ¿sabes qué? Quítate el sombrero, aquí 
no vas a salir vivo, me dijo el chavo –me quedé toda la fiesta en la 
cocina–. Y esa vez, pues ni modo de quitarme la ropa, pues no podía, 
¿no? Y pues si me quité el sombrero y pues digo, para que no se 
[me] viera tan “así”; y ahí sí siento que es mucha discriminación, 
ahí sí me sentí incomodísimo con eso, y ahí sí me empezaron a 
decir huarachón, creo, algo así. Era huarachín, huarachón. Y te 
va persiguiendo. […] Me sentí mal. 

(Rubén) Ciudad de México



76	 Estudios Sociológicos XL, número especial, 2022

La negación o el silencio como una acción decidida por los sujetos 
racializados como inferiores, es al mismo tiempo una estrategia de 
sobrevivencia, pero también una parte constituyente de la dominación 
racial. Por un lado, la negación de ser objeto de humillación es una es-
trategia para mantener la dignidad. No soy “eso” que se identifica como 
humillable o inferior o un modo de evitar el conflicto, y también por 
cansancio cuando han pasado años o siglos de una estructura racialmente 
jerárquica. Sin embargo, aquí el planteamiento sería: ¿hasta qué grado 
y en qué espacios resulta conveniente esta estrategia? Si pensamos que 
las personas construidas e identificadas como Indígenas eligen las estra-
tegias determinadas para eludir o escapar de situaciones de humillación 
o violencia, realmente convendría plantearse: ¿cómo generar nuevas 
maneras de relación y construcción de los espacios, y qué se espera de 
ciertos grupos racialmente definidos, que contravengan estructuralmente 
el orden dictado por una sociedad notablemente racista? Esto, porque al 
cansancio, o a la búsqueda de seguridad física o emocional, le antecede o 
acompaña una violencia sistémica donde protestar, defender y denunciar, 
genera una reacción violenta y/o mortal. 

Confrontación:

…yo estaba en primero de primaria y en esa época en ese pueblo 
todavía se nos prohibía hablar la lengua, ¿no?, y yo decía algunas 
cosas en la escuela en náhuatl y me castigaron, me pusieron unas 
piedras en las manos, me pararon y yo las tiré […]  y la maestra me 
dio con una regla de esas largas de madera, me dio en las nalgas, 
pero la mujer la puso en la mesa como si, como si no hubiera 
hecho nada, yo agarré la regla y le di con la regla en las nalgas, 
y le quebré la regla en las nalgas; o sea, que yo ya estaba [...] yo 
ya era así desde que nací, o sea, me castigan por usar mi lengua, 
me resisto, tiro las piedras, me golpean, y yo agarro la regla y se 
la parto en las nalgas. 

(Mardonio) Ciudad de México

[U]na investigadora colega [...] no me soporta, ¿no? ¡Claro, digo 
está ampliamente correspondida!, ¿no? Trabaja con los indígenas, 
vive de los indígenas [...] Me ve así, ¿no? [hace un ademán mirando 



Judith Bautista: Estrategias de resistencia cotidianas: Profesionistas Indígenas...	77

por encima de su hombro], ¿sí me entiendes?, por encima [...] Es 
una contradicción porque ella va mucho con los zapatistas, si yo 
me pusiera un pasamontañas, seguro querría traerme por acá [hace 
un ademán con las manos como signo de consideración], digo, 
yo soy Indígena pero si pudiera me hace así ... [hace un ademán 
de ahorcar a alguien con las manos]. 

(Rosa) Ciudad de México 

Uno de los esfuerzos principales de cualquier sistema de dominación es 
evitar la confrontación y resistencia abiertas. Sin embargo, confrontar y 
oponerse directamente ha sido y sigue siendo una estrategia importante 
de resistencia para los pueblos y personas indígenas. Mirar de frente, 
llana y crudamente los mecanismos de opresión y responder afirmativa 
y decididamente para no recibir y/o aceptar el trato diferenciado, el 
insulto, el agravio, no es una respuesta común, ya que los costos de las 
represalias suelen ser muy altos. Responder sin vacilaciones como Mar-
donio, implica un proceso en el que el sujeto se opone con claridad al 
trato del que es objeto; y con ello, se opone a un trato indigno. Aunque 
las otras estrategias también lo exigen, en este caso oponerse clara y de 
forma determinante es una actitud orillada por situaciones en la que “no 
hay de otra” o donde no se puede o no hay más que perder, que lo que 
está en juego justifica la confrontación. 

Tiene que haber condiciones muy específicas para que se recurra 
a la confrontación directa. He identificado por lo menos dos que dan 
pie a ella. Por un lado, está la experiencia de Mardonio, su indignación 
al maltrato de la maestra responde al hecho de haber crecido en un 
entorno familiar donde se defendía el uso del náhuatl y se reivindicaba 
su origen Nahua. Mardonio creció en un espacio donde se le dijo que su 
lengua es importante y debe ser preservada. Cuando se crece en un 
espacio que fomenta tu dignidad como persona o pueblo es más fácil 
indignarse ante la afrenta. La dignidad por pertenecer a un pueblo Indí
gena, ha sido un rasgo que ha empujado la lucha y la confrontación de 
individuos y pueblos indígenas. 

Por otra parte, la rabia de Rosa surge de otro lugar. Para ella la 
confrontación es la forma de protegerse de los embates de un sistema 
que la traiciona, la violenta. Rosa entiende perfectamente que ella como 
mujer Indígena no es aceptada por su colega defensora del zapatismo, 



78	 Estudios Sociológicos XL, número especial, 2022

¿la razón?, Rosa no “encaja” en lo que su colega espera y construye 
como “lo Indígena”.6 Rosa era la trabajadora doméstica de quien no se 
esperaba más que fuera una asistente para ayudar a recabar noticias. La 
experiencia de Rosa es un ejemplo de la construcción de los indígenas 
como inferiores, y contribuye a reproducir su dominación. Sin embargo, 
este racismo no se manifiesta en forma de odio u hostilidad, sino de 
amor (Martínez, 2000, p. 9). Violentada por todos lados –por sus em-
pleadores, sus compañeras, sus colegas–, Rosa está confrontando todo 
el tiempo porque si no lo hiciera tendría que ceder, aceptar los embates 
y las ofensas. La rabia y el enojo se vuelven lugares de resistencia, “qué 
más voy a hacer’’, admite Rosa. 

En ambos casos la pregunta sigue siendo la misma: ¿por qué tiene 
que ser así? Los costos y las consecuencias del racismo siguen siendo 
muy altos sobre todo si no se encaja en lo que comúnmente se espera 
de los “indios”. Y aun con ello, en la vida de los informantes los bajos 
salarios, la dificultad para acceder a puestos de mando, el diario reto de 
seguir practicando las herramientas con las que logran escabullirse en 
una sociedad agudamente racista y la búsqueda de espacios “seguros” (en 
los que pertenecer, reconocerse, asumir o identificarse como Indígenas 
es sustancial), sigue siendo una realidad.

Conclusión: las huellas indelebles del racismo

Las consecuencias del racismo no deben ser subestimadas: sus alcances 
sociales, la forma en que nos relacionamos, en cómo construimos nues-
tras relaciones de pareja y en la familia, las decisiones acerca de cómo 
vestir, de cómo vivir, el genocidio del que pueblos enteros en el mundo 
responden a sistemas raciales. En este artículo, los efectos del racismo 
se dejan ver y sentir a lo largo de la vida de los profesionistas Indígenas. 
Esto los lleva a tomar decisiones en sus vidas personales y profesionales 
para sobrevivir, ya sea confrontando o sobrellevándolo. La constante 
racialización de cuerpos, idiomas, acentos, prácticas, lugar de origen, de 
personas y poblaciones Indígenas, diferenciadas, catalogadas y tratadas 

6 Volvamos al término ya mencionado anteriormente de “indio Permitido”de Rivera 
Cusicanqui (2004); que posteriormente desarrollan Hale, & Millaman (2016) para señalar 
este fenómeno en tiempos del multiculturalismo. 



Judith Bautista: Estrategias de resistencia cotidianas: Profesionistas Indígenas...	79

según características físicas y culturales socialmente definidas como 
inferiores, da cuenta de la construcción de la idea de la raza como una 
categoría dinámica que incluye y excluye al mismo tiempo. 

De esta manera, se normaliza que la población Indígena en México 
presenta los mayores índices de pobreza y marginación social y eco
nómica. Los proyectos de vida social, política y cultural son catalogados 
como “atrasados” e irrelevantes y esta percepción se traduce en argumento 
y justificación para explicar la desigualdad social como parte de la “con-
dición” Indígena.  En el ámbito personal, el impacto del racismo es tal, 
que individuos y familias perciben y confirman que estructuralmente 
están excluidos de las posibilidades de vivir una vida buena. 

Cuando platicábamos nos decíamos pues qué íbamos a ser de 
grandes y nos daba pena porque para nosotros no hay futuro, ¿no? 
Y nosotros no podemos pensar en él.

(Alejandro), Ciudad de México

Al comienzo de este escrito, señalé la percepción de las y los entrevistados 
respecto a sus vidas como si la posicionaran en una línea de tiempo y su 
experiencia con el racismo pudiera verse en un antes y un después; en una 
especie de lectura vertical sobre la trayectoria de sus vidas, y con la idea 
de haber adquirido los elementos y herramientas suficientes para lograr la 
movilidad social.  Sin embargo, los testimonios de las y los entrevistados 
dejan ver la racialización cotidiana y las huellas del racismo permanentes 
presentes en sus vidas: para muchos de ellos, cada día y cada relación o 
cada espacio o campo (laboral, escolar, familiar) está condicionado por 
el tipo de esfuerzo o recursos que inviertan en navegar en una sociedad 
a todas luces racista. Este tipo de percepción y las decisiones que ello 
conlleva, está permeada por una idea de que así son las cosas; lo que 
significa una normalización de las prácticas racistas. 

La movilidad social para las personas Indígenas requiere, la mayoría 
de las veces, distanciarse de aquello que estigmatiza al grupo socialmen
te excluido. Para muchas personas racialmente categorizadas como 
Indígenas, obtener la oportunidad de ascenso socio-económico implica 
renunciar a todos los rasgos racialmente categorizados como inferio-
res; en este caso la lengua, el vestido y otros rasgos culturales y físicos 
serán borrados o disimulados para pasar por mestizos. Sin embargo, 



80	 Estudios Sociológicos XL, número especial, 2022

el “intento” de borrar rasgos Indígenas, algunas veces es exitoso, pero 
siempre sólo hasta cierto nivel; ya que como lo señalan Joe Feagin y 
Melvin P. Skies, para el caso de las personas negras de clase media en 
los Estados Unidos, “los cambios en la negociación interpersonal no 
han significado que se hayan eliminado los costos de la discriminación” 
(Feagin, & Sikes, 1994, p. 317).

Como expuse, las formas en que el racismo es vivido por quienes son 
objeto de este mecanismo, no son homogéneas, ni tampoco caracterizadas 
generalmente por actos abiertamente violentos y de confrontación. Por 
lo tanto, las estrategias que las personas racializadas como Indígenas 
utilizan para navegar el racismo en México, uno donde además el racismo 
es negado, van desde aquellas en las que los sujetos confrontan, niegan 
o se asimilan, además de invertir un doble esfuerzo constante. Por otra 
parte, dichas estrategias no son usadas de manera aislada sino combinada 
de acuerdo con el contexto. 

Las expresiones del racismo en México, al ser negadas, muchas 
veces son revestidas por conductas sutiles expresadas a través de afecto, 
admiración y amor pero con ellas no se deja de reafirmar, posicionar y 
señalar a la población Indígena en un estatus inferior que exalta ciertos 
rasgos culturales y religiosos pero deja de lado aspectos fundamentales 
como el político, el social y el económico. Es decir, se sigue manteniendo 
una estructura de dominación en la que el Indígena sigue siendo el objeto 
de esa dominación. 

Por otra parte, al analizar el racismo como un fenómeno social, quiero 
enfatizar que usar esas experiencias de la vida cotidiana no significa reducir 
el racismo a una experiencia individual, sino mostrar un análisis empírico 
que demuestra las conexiones entre la vida cotidiana y la reproducción 
social. El racismo no se puede reducir a una serie de incidentes indivi-
duales ya que esto provoca una interpretación subjetiva, aislada, vacía de 
contenido social e histórico. Lo anterior subestima las consecuencias del 
racismo en la vida de los sujetos y de la población racializada como infe-
rior. Si bien, el racismo existe en la vida cotidiana, en la vida institucional 
y como prácticas institucionales (reflejadas en circunstancias sociales reales 
como la diferencia entre las variables utilizadas para medir el desarrollo  
en la población y en las políticas públicas desfavorables para el fomento de 
la diversidad), su análisis como una categoría en los ámbitos académicos, 
y como fenómeno sobre el cual emitir instrumentos jurídicos secundarios 



Judith Bautista: Estrategias de resistencia cotidianas: Profesionistas Indígenas...	81

que favorezcan la diversidad política, lingüística, económica y cultural 
de las sociedades en México, sigue siendo un reto. 

Y aun con todo lo que implica el racismo en la vida de pueblos, perso-
nas y comunidades indígenas; y en afirmaciones como las de Alejandro en  
las que parece que no hay futuro para nosotros, aquí seguimos con la 
firmeza y fuerza de las palabras de Estela Hernández Jiménez: “Hasta 
que la dignidad se haga costumbre”.7

Referencias

Bonfil Batalla, Guillermo (1984). México profundo. Una civilización negada. 
México: Grijalbo.

Bourdieu, Pierre (2003). La distinción. México: Taurus.
Bourdieu, Pierre, & Passeron Jean Claude ([1970] 1981. La reproducción: 

elementos para una teoría del sistema de enseñanza. Barcelona: Editorial 
Laia.

Cardoso Jiménez, Rafael (2010). Espacios y formas de vida de los cono-
cimientos Indígenas, ponencia presentada en el Coloquio: El Otro 
Bicentenario: Visiones Indígenas de Futuro. Red-Interdisciplinaria 
de Investigadores de los Pueblos Indios de México, Asociación Civil. 
Ciudad de México, 27, 28 y 29 de octubre de 2010. 

Carlos Fregoso, Gisela (2016). Racismo y marcadores de diferencia entre 
estudiantes no indígenas e indígenas en México. Desacatos, 18-31,  
mayo-agosto. 

Castellanos Guerrero, Alicia (2012). La construcción del Otro en ciudades 
mexicanas. Del pensamiento liberal y la exclusión neoliberal. En 
Castellanos Guerrero, Alicia, & Landázuri Benítez, Gisela (coords.), 
Racismo y otras formas de intolerancia de Norte a Sur en América Latina 
(pp. 99-124). México: uam-Iztapalapa, Juan Pablos Editor.

7 La Jornada, (2017). Recuperado el 22 de febrero de 2017 de https://www.youtube.
com/watch?v=vPTuIKbrwLU, el Gobierno de México a través de la Procuraduría General 
de la República, pidió disculpas públicas a Jacinta Francisco Marcial, Teresa González y 
Alberta Alcántara quienes en el año 2006 fueron acusadas falsamente de secuestrar a seis 
elementos de la extinta Agencia Federal de Investigación (afi). Éstas fueron parte de la 
reparación del daño ordenada en 2013 y 2016 por el pleno del Tribunal Federal de Justicia 
Fiscal y Administrativa (tfjfa) y un Tribunal Colegiado. 



82	 Estudios Sociológicos XL, número especial, 2022

Cerón Anaya, Hugo (2019). Privilege at Play. Class, Race, Gender, and 
Golf  in Mexico. Oxford: Oxford University Press

De la Torre, Carlos (1999). Everyday forms of  racism in contemporary 
Ecuador: the experiences of  middle-class Indians. Ethnic and Racial 
Studies, 22(1), 92-112.

De la Torre, Carlos (1996) El racismo en Ecuador. Experiencia de los indios 
de clase media. Quito: caap.

Feagin, Joe R., & Sikes, Melvin P. (1994). Living with racism: the black 
middle-class experience. Boston: Beacon Press.

Foucault, Michelle (1992). Genealogía del racismo. De la guerra de las razas 
al racismo de Estado. Madrid: La Piqueta.

Foucault, Michelle (1979). La microfísica del poder. Madrid: La Piqueta. 
Gall, Olivia (2016). Discurso de odio antisemita. Desacatos, 51, mayo-

agosto, 70-91.
Goffman, Erving (1993). Estigma: la identidad deteriorada. Buenos Aires: 

Amorrortu.
Gómez Izquierdo, José Jorge (2005). Racismo y nacionalismo en el 

discurso de las élites mexicanas: historia, patria y antropología 
indigenista. En Gómez Izquierdo, José Jorge (coord.), Los caminos 
del racismo en México (pp. 117-181). México: Plaza y Valdez. 

Gutiérrez Chong, Natividad (2012). Mitos nacionalistas e identidades 
étnicas: los intelectuales Indígenas y el Estado mexicano. México: unam.

Hale, Charles, & Millaman, Rosamel (2006). Cultural Agency and 
Political Struggle in the Era of  the ‘Indio Permitido’. En Sommer, 
D.  (ed.), Cultural Agency in the Americas (pp. 281-304). Durham: 
Duke University Press.

Iturriaga, Eugenia (2016). Las élites de la Ciudad Blanca: discursos racistas 
sobre la otredad. México: unam.

Jackman, Mary R. (1994). The Velvet Glove: Paternalism and Conflict in 
Gender, Class, and Race Relations. Berkeley: University of Califor-
nia Press.

Knight, Alan (2004). Racismo, revolución e indigenismo. México 
1910-1940. En Gómez Izquierdo, José Jorge, Cuadernos del semi-
nario de Estudios sobre el racismo en/desde México (pp. 1-54). Puebla: 
Instituto de Ciencias Sociales y Humanidades-Universidad 
Autónoma de Puebla. 



Judith Bautista: Estrategias de resistencia cotidianas: Profesionistas Indígenas...	83

Kovel, Joel (1984). White racism: A psychohistory. New York: Columbia 
University Press.

López Bárcenas, Francisco (2013). Veinte años después. La Jornada. 
Recuperado de https://www.jornada.com.mx/2013/12/29/
opinion/016a1pol

Martínez Novo, Carmen (2000). Agro-exportación y etnicidad en la 
frontera México-Estados Unidos. Ecuador Debate, 51, diciembre, 
179-206. Quito: CAAP.

Martínez Novo, Carmen (1998). Racismo, amor y desarrollo comunitario. 
Íconos, 4, diciembre-marzo, 98-110. Quito: Facultad Latinoamericana 
de Ciencias Sociales-Flacso.

Moreno Figueroa, Mónica G. (2020). ¿De qué sirve el asco? Racismo 
Anti-Negro en México. Revista de la Universidad de México, sep-
tiembre. Recuperado de https://www.revistadelauniversidad.mx/
articles/1d9d5638-d8fb-46b1-a0bc-b74715ec5994/de-que-sirve-el-
asco-racismo-antinegro-en-mexico

Moreno Figueroa, Mónica G. (2012). Yo nunca he tenido la necesidad de 
nombrarme: reconociendo el racismo y el mestizaje en México. En 
Castellanos Guerrero, Alicia, & Landázuri Benítez, Gisela (coord.), 
Racismos y otras formas de intolerancia de Norte a Sur en América Latina 
(pp. 15-48). México: uam/Juan Pablos Editor.

Navarrete Linares, Federico (2016). México racista. Una denuncia. México: 
Grijalbo.

Omi, M., & Howard Winant. (1994) Racial formation in the United States 
from 1960’s to the 1990’s. USA: Routledge.

Rivera Cusicanqui, Silvia (2004). Reclaiming the Nation. nacla, 39(3), 
(19-23). 

Roseberry, William (2002a). Hegemonía y lenguaje contencioso. En 
Joseph, Gilbert, & Nugent, Daniel (comps.), Aspectos cotidianos de la 
formación del Estado (pp. 213-226). México: Ediciones Era.

Roseberry, William (2002b). Locating Capitalism in time and space. Global 
restructurings, politics and identity. California: Stanford University Press.

Roux, Rhina (2005). El príncipe mexicano: subalternidad, historia y Estado. 
México: Ediciones Era.

Saldívar Tanaka, Emiko (2012). Racismo en México: apuntes críticos 
sobre etnicidad y diferencias culturales. En Castellanos Guerrero, 



84	 Estudios Sociológicos XL, número especial, 2022

Alicia y Landázuri Benítez, Gisela (Coord.) Racismos y otras formas 
de intolerancia de Norte a Sur en América Latina (pp. 15-48). México: 
UAM/Juan Pablos Editor.

Saldívar Tanaka, Emiko (2008). Prácticas Cotidianas del Indigenismo: Una 
Etnografía del Estado.  México: uia/Juan Pablos Editor.

Solís, Patricio; Güémez Graniel; Braulio, & Lorenzo Holm, Virginia 
(2019). Informe: Por mi raza hablará la desigualdad. Efectos de las 
características étnico-raciales en la desigualdad de oportunidades 
en México. Recuperado de  https://www.oxfammexico.org/sites/
default/files/Por%20mi%20raza%20hablara%20la%20desigual-
dad_0.pdf

Telles, Edward (2014). Pigmentocracies: Ethnicity, Race, and Color in Latin 
America. Chapel Hill: University of  North Carolina Press.

Vasconcelos, Jose (1948) La Raza Cósmica. Misión de la raza iberoame-
ricana. Buenos Aires: Espasa-Calpe.

Velázquez Nimatuj, Irma Alicia (2002). La pequeña burguesía indígena 
comercial de Guatemala: desigualdades de clase, raza y género. 
Guatemala: Avancso. Recuperado de https://www.jstor.org/stable/
pdf/j.ctvtxw2km.28.pdf  

Viveros Vigoya, Mara, & Franklin Gil Hernandez (2010). Género y 
generación en las experiencias de ascenso social de personas negras 
en Bogotá. Maguaré, 24, 99-130.

Wade, Peter (2001). Racial Identity and Nationalism: A Theoretical 
View from Latin America. Ethnic and Racial Studies, 24(5), 845-865.

Wade, Peter; López Beltrán, Carlos; Restrepo, Eduardo, & Ventura 
Santos, Ricardo (2017). Genómica mestiza. Raza, nación y ciencia en 
Latinoamérica. México: Fondo de Cultura Económica. 

Acerca de la autora

Judith Bautista Pérez es zapoteca Ki letsi Yanitda, Rhulaa’ (de San 
Juan Atepec, Oaxaca). Coordinadora del Colectivo Para Eliminar el 
Racismo, A.C. y coordinadora del proyecto Hacia el desarrollo de una 
agenda antirracista para mejorar el acceso a la justicia de personas, co-
munidades y pueblos Indígenas en Campeche, Oaxaca y Yucatán en el 
Centro Profesional Indígena de Asesoría, Defensa y Traducción, A. C. 



Judith Bautista: Estrategias de resistencia cotidianas: Profesionistas Indígenas...	85

en Oaxaca, México. Es licenciada en sociología por la Universidad Au-
tónoma Metropolitana y realizó estudios de maestría en sociología en la 
Universidad Iberoamericana. Ha centrado sus estudios y activismo social 
en el racismo anti-Indígena y sus consecuencias. Entre sus escritos están:

	 1.	 Bautista Pérez, Judith (2020). Pueblos Indígenas y racismo 
cotidiano. Revista de la Universidad de México. Racismo/Dossier, 
septiembre, 88-91.

	 2.	 Bautista Pérez, Judith (en coautoría con Violeta Hernández 
Andrés) (2018). Participación Política de las Mujeres en el 
Ámbito Comunitario. En López Bárcenas, Francisco (coord.), 
El pensamiento Indígena contemporáneo (pp. 191-200). México: 
Suprema Corte de Justicia de la Nación. 


