
doi: http://dx.doi.org/10.24201/es.2022v40n118.2226

755

Primero en línea: 22 de noviembre de 2021

2022, 40(120), septiembre-diciembre, 755-789

Esta obra está bajo una licencia de Creative Commons.
Reconocimiento-No Comercial-Sin Obra Derivada 4.0 Internacional.

Recibido: 18 de junio de 2021

Aceptado: 6 de agosto de 2021

Artículo

La teoría de la prehistoria humana  
de Karl Marx1

Marx’s Theory of  Human Prehistory

Julio Boltvinik
Centro de Estudios Sociológicos

El Colegio de México
Ciudad de México, México

https://orcid.org/0000-0002-4371-1799
julio.boltvinik@gmail.com

A la memoria de György Márkus,  
mi gran maestro a quien nunca conocí.

Resumen. Se configura la teoría de la prehistoria de Marx, cuyo inicio 
(antropogénesis) está marcado por la fabricación de herramientas, 
haciendo del trabajo humano una actividad vital dirigida a la satisfacción 
mediada de necesidades, lo que lo convierte en ser que puede transformar 
toda la naturaleza en objeto de su actividad, un ser universal. Para 

1 Texto, con ligeros cambios respecto a la versión original en inglés (inducidos por las 
estimulantes sugerencias de dos revisore(a)s anónimo(a)s, de mi György Márkus Memorial 
Lecture, Marx’s Theory of  Prehistory, pronunciada en la Conferencia Internacional Karl 
Marx -Life, Ideas and Influence: A Critical Examination on the Bicentennary organizado 
por el Asian Development Research Institute (adri), en Patna, India, en junio de 2018. 
La versión en inglés de mi conferencia fue publicada como Capítulo 2. Marx’s Theory 
of  Prehistory (pp. 51-81) en Sankar Ray y Shaibal Gupta (eds.), Probings and Re-Probings. 
Essays in Marxian Reawakening, Aakar Books, Delhi, 2021, 404 pp. 



756	 Estudios Sociológicos XL, 120, 2022

este inicio el artículo sigue la antropología filosófica de Marx-Márkus. 
El fin de la prehistoria se hace posible cuando el ser humano crea las 
condiciones para superar la escasez y la alienación. Esto se apoya en un 
pasaje de los Grundrisse que explica el límite objetivo del capitalismo. 
Abundancia y superación del capitalismo: prerrequisitos del inicio de 
la historia del ser humano plenamente creativo.

Palabras clave: prehistoria; trabajo; actividad mediada; general 
intellect; superación de la escasez; post-capitalismo. 

Abstract: Marx’s theory of  prehistory is configured, whose beginning (anthro-
pogenesis) is marked by the manufacture of  tools, making human work a vital 
activity aimed at the mediated satisfaction of  needs, which projects it as a being 
that can convert the entire nature in object of  its activity, a universal being. 
For this beginning the article follows the philosophical anthropology of  Marx-
Márkus. The end of  prehistory becomes possible when human beings create the 
conditions to overcome scarcity and alienation. This is supported by a passage 
from Grundrisse that explains the objective limit of  capitalism. Abundance and 
overcoming capitalism: prerequisites for the beginning of  the history of  the fully 
creative human being. 

Keywords: prehistory; work; mediated activity; general intellect; overcoming 
scarcity; post-capitalism.

1. Panorama general

Parto de la premisa de que el mejor homenaje a Karl Marx a 203 años 
de su nacimiento es el desarrollo de su pensamiento. Este artículo es un 
intento de reunir dos aspectos de su pensamiento, que han permanecido 
aislados el uno del otro, y tratar de mostrar que juntos constituyen la 
Teoría de la Prehistoria Humana de Marx.

El primer aspecto es la antropología filosófica marxista (afm) u 
‘ontología del ser social’, como la llamó Lukács, presente en sus Ma-
nuscritos de Economía y Filosofía de 1844 (mef) (pero no sólo ahí), que ha 



Julio Boltvinik: La teoría de la prehistoria humana de Karl Marx	 757

sido magistralmente sistematizada y desarrollada por György Márkus 
en Marxismo y Antropología (MyA), (1973/1985). El segundo aspecto es 
un pasaje de Elementos fundamentales para la crítica de la economía política 
(Grundrisse) 1856-1858 (pp. 227-230) que podría identificarse por una 
idea central que plantea: que el límite objetivo del capitalismo (loc) se al-
canza en la medida que la ciencia y la tecnología (CyT) son aplicadas a 
la producción. Así, mientras que la afm explica la génesis del hombre, la 
antropogénesis, o Inicio de la Prehistoria Humana, el pasaje de los Grundrisse 
señala que el loc está cerca y que la prehistoria humana está llegando a su 
fin, de acuerdo con el significado que Marx da al término ‘prehistoria’. 
Vistos juntos constituyen la teoría de Marx de la prehistoria humana. Las 
dos citas siguientes muestran que para Marx la humanidad permanece 
en la prehistoria mientras no haya superado la escasez y las formas sociales 
antagónicas. Previendo que este artículo pudiera hacer pensar a algunos 
lectores que sostengo un reduccionismo tecnológico, he marcado en cur-
sivas los términos escasez y formas sociales antagónicas y, en las citas, las 
palabras que ponen en evidencia que es el fin del capitalismo lo que hace 
posible el final de la prehistoria para Marx, y no sólo el desarrollo de las 
fuerzas productivas. Además, el capitalismo no se superará a sí mismo; 
serán las fuerzas anticapitalistas las que crearán la sociedad poscapitalista 
en la que comenzará la historia humana: 

Las relaciones burguesas de producción son la última forma 
antagónica del proceso social de producción... pero las fuerzas 
productivas que se desarrollan en el seno de la sociedad burguesa 
crean, al mismo tiempo las condiciones materiales para resolver este 
antagonismo. Con esta formación concluye, por consiguiente, 
la prehistoria de la sociedad humana (Marx, K., 1980, pp. 5-6).  

En la fase superior de la sociedad comunista, cuando haya desapa-
recido la subordinación esclavizadora de los individuos a la división 
del trabajo... cuando el trabajo no sea sólo solamente un medio de 
vida, sino la primera necesidad vital;  cuando con el desarrollo de 
los individuos en todos sus aspectos, crezcan también las fuerzas 
productivas y corran a chorro lleno los manantiales de la riqueza 
colectiva, sólo entonces podrá rebasarse totalmente el estrecho 
horizonte del derecho burgués y la sociedad podrá escribir en sus 



758	 Estudios Sociológicos XL, 120, 2022

banderas: ¡De cada cual, según su capacidad, a cada cual, según 
sus necesidades! (Marx, K., 1952, p. 17). 

En MyA, Márkus dice que lo que “ante todo distingue al hombre del 
animal es una específica actividad vital, la cual constituye su más propia 
esencia. La actividad vital del hombre es el trabajo… una actividad que se 
orienta a la satisfacción de las necesidades no directamente sino sólo a través de 
mediaciones (p. 18). Márkus añade que “el hombre construye él mismo 
sus instrumentos de producción, cada vez más complicados, en forma 
de objetos independientes. En este contexto repite Marx en El capital la 
definición del hombre de Benjamín Franklin: “toolmaking animal”. (MyA, 
p. 19). Esto, junto con otros rasgos (socialidad, conciencia, universalidad 
y libertad) y el hecho más esencial de que el hombre se hace a sí mismo, 
hace su propia historia, constituye la esencia humana en la perspectiva 
de Marx-Márkus (MM).  

Yendo a los Grundrisse y a las condiciones necesarias para el fin de la 
prehistoria humana, los límites objetivos del capitalismo (loc) se cumplen 
mediante la aplicación de la ciencia y la tecnología a la producción, con 
lo cual 

... la creación de la riqueza efectiva se vuelve menos dependiente 
del tiempo de trabajo (TT) y del cuanto del trabajo empleados, 
que del poder de los agentes puestos en movimiento... [aparece 
una] enorme desproporción entre TT empleado y su producto... 
El trabajador ya no introduce el objeto natural modificado, como 
eslabón intermedio, entre la cosa y sí mismo, sino que inserta el 
proceso natural, al que transforma en industrial, como medio entre 
sí mismo y la naturaleza inorgánica, a la que domina... El robo del 
tiempo de trabajo ajeno, sobre el cual se funda la riqueza actual, aparece 
como una base miserable comparada con este fundamento... Con 
ello se desploma la producción fundada en el valor de cambio, 
y al proceso de producción material inmediato se le quita la 
forma de necesidad apremiante y el antagonismo (Marx, 1972, 
pp. 227-229).

Radovan Richta et al. (1972) y André Gorz (1998) han desarrollado más 
los contenidos de este pasaje. Reviso las ideas de Marx y de estos autores y 



Julio Boltvinik: La teoría de la prehistoria humana de Karl Marx	 759

trato de avanzar particularmente en lo que se debe hacer para desvincular 
el fin del capitalismo del apocalipsis. 

2. AFM y antropogénesis; el comienzo de la prehistoria humana

Según la concepción de Marx-Márkus (MM), la esencia humana (EH) se 
encuentra en el trabajo, la socialidad y la conciencia, y en la universalidad que 
abarca estos tres momentos y se expresa en cada uno de ellos” (MyA, p. 
67). Aunque el hombre2 comparte con otras especies su característica como ser 
activo natural, la “naturaleza y causa de la diferencia entre el hombre y 
el animal radican en la diversidad de sus diferentes actividades vitales”, 
pues mientras que “la actividad animal se orienta exclusivamente a aferrar 
y consumir los objetos de su necesidad” (p. 17) directamente, el trabajo 
humano es una “actividad que se orienta a la satisfacción de las necesida-
des no directamente, sino a través de mediaciones” (p. 18). Esto tiene muchas 
consecuencias a las que me referiré, con cierto detalle, infra. Digamos ahora 
sólo que las mediaciones amplían continuamente la gama de cosas que 
podrían servir como objetos de trabajo (p. 19), convirtiendo así al hombre 
en un ser universal natural, potencialmente capaz de transformar en objeto 
de sus necesidades y actividad todos los fenómenos naturales (p. 29), y que 
cuanto más amplía los objetos de su actividad, tanto más desarrolla sus 
capacidades y necesidades humanas (pp. 23-24).

En el trabajo (pero no sólo en él) también se dan las condiciones para el 
hombre como ser social, lo que significa que el hombre no puede llevar una vida 
humana excepto en su relación con otros seres humanos y como consecuencia de 
esta relación. De hecho, el trabajo es siempre social en un doble sentido: 
1) es trabajo en grupo o de lo contrario los hombres producen unos 
para otros, y 2) la actividad del productor es siempre una actividad 
histórico-social en el sentido de que los medios de trabajo empleados y 
la capacidad de utilizarlos se basan siempre en la apropiación y aplica-
ción de las fuerzas productivas y formas de actividad creadas por las 

2 La expresión “hombre” es evidentemente inadecuada para referirse al ser humano, 
como lo hacen Marx y Márkus, que escribieron cuando la conciencia de género no se ha-
bía desarrollado y, mucho menos, se había hecho consciente la necesidad de transformar 
el lenguaje. Sin embargo, me resultó imposible citar a estos autores y, al mismo tiempo, 
cambiar sus palabras. Una disculpa. 



760	 Estudios Sociológicos XL, 120, 2022

generaciones anteriores (pp. 39-47). El hombre se constituye así en 
un ser social universal.

El carácter mediado del trabajo produce y supone necesariamente 
una ruptura de la fusión animal de necesidades y objeto, de sujeto y 
objeto. En contraste con la actividad del animal, en la que coinciden 
el motivo (el estímulo) y el objeto (al que se orienta la actividad), en el 
trabajo humano dejan de coincidir motivo y objeto. Por eso no existe 
para el animal ningún mundo como objeto independiente y tampoco 
existe el animal mismo como sujeto independiente de su objeto. Es de
cir, el animal no es consciente del mundo ni autoconsciente. En cambio, 
el mundo objetual aparece al hombre con independencia de la relación 
del individuo con él, como realidad objetiva frente a la cual llegan a la 
conciencia como subjetivos los deseos humanos, los fines y las necesi-
dades, el mundo interior emocional e intelectual del hombre. El trabajo 
engendra el ser consciente y el ser-autoconsciente del hombre. El lenguaje fija 
los rasgos estructurales de la conciencia social general. En el lenguaje 
las situaciones concretas se transforman en elementos que tienen una 
significación socialmente fijada y general independiente de las expe-
riencias y de las necesidades individuales. Como consecuencia de la 
multilateralidad práctico-material del hombre, se produce la universalidad 
de su conciencia (Márkus, 1973/1985, pp. 47-61).

La universalidad de la esencia humana se expresa en los tres rasgos 
descritos anteriormente: al tratar con el trabajo podemos describir al 
hombre como un ser natural-universal; al discutir las características 
sociales del hombre, el hombre puede ser calificado como un ser socio-
universal e histórico-universal; por último, al abordar la conciencia del 
hombre, podemos caracterizar al hombre como un ser universalmente 
consciente.

Márkus añade más adelante un rasgo adicional de la esencia hu
mana: el hombre como ser libre. Pero antes de abordarlo analizo con mayor 
detalle el trabajo, central para este artículo. Márkus comienza diciendo 
que el punto de partida de Marx es la convicción de que “el hombre es 
una parte de la naturaleza, un ser material, sensorial-sensitivo… que 
sólo puede subsistir por su constante intercambio o metabolismo con 
la naturaleza; el hombre asegura ese intercambio a través de su propia 
actividad vital: es un ser natural activo... es un ente finito, limitado, un 
ente dependiente y sufriente, ‘lo que quiere decir que los objetos de sus 



Julio Boltvinik: La teoría de la prehistoria humana de Karl Marx	 761

impulsos existen fuera de él, como objetos independientes de él; pero 
que son los objetos de su necesidades, imprescindibles, esenciales para la 
actuación y la confirmación  de las fuerzas de su propio ser’”… Estos 
objetos constituyen, por así decirlo, su cuerpo inorgánico” (p. 15, Márkus 
cita a Marx 1968). 

En un sentido general, esto también se puede decir de todos los demás 
animales. “Pero el hombre no es sólo un ser natural; es un ser natural 
humano” (Marx, 1968, p. 193). Es necesario, por tanto, caracterizar al 
hombre como específicamente humano, como un ser genérico, un ser del 
género (en alemán Gattungswessen), lo que implica la oposición entre el 
hombre y el animal (AyM, edición en inglés, p. 4).

“La naturaleza y la causa de la diferencia entre el hombre y el animal 
radican en la diversidad de sus respectivas actividades vitales.” “Exac
tamente igual que el hombre, los demás animales no consiguen satisfacer 
sus necesidades sino mediante su propia actividad. Pero la actividad de 
los demás animales se orienta exclusivamente a aferrar y consumir los 
objetos de su necesidad: coincide inmediatamente con la satisfacción activa de la 
necesidad dada… es una actividad vital limitada.”  Sólo puede transformar 
en objetos de su actividad y de su vida “aquellos objetos cuyas propiedades 
físicas, químicas, etc. satisfagan sus necesidades constantes, heredadas, 
constitutivas de su naturaleza específica (A&M, p.17). 

Lo que ante todo distingue al hombre del animal es una específica 
actividad vital, que constituye su más propia esencia. La actividad vital 
del hombre es el trabajo. “El trabajo es ante todo una actividad que se 
orienta a la satisfacción de las necesidades no directamente sino sólo a 
través de mediaciones”. Pero el trabajo es también una actividad libre 
consciente. El objeto de trabajo sólo se vuelve adecuado para el uso hu-
mano porque el trabajo lo transforma (p. 18). La mediación se presenta: 
1. Como actividad mediadora, como trabajo vivo mismo que precede al uso 
del objeto y lo posibilita; 2. como medio de trabajo o herramienta que el 
hombre sitúa entre sí mismo y el objeto de su necesidad” (p. 19). “Mientras 
que la formación de los medios de producción de los demás animales 
–a saber, sus órganos– recorre el camino de la evolución biológica… el 
hombre mismo crea sus medios cada vez más complicados en forma de 
objetos independientes. En El capital “Marx repite la definición del hombre 
de Benjamín Franklin como a “tool making animal” (p. 19). Márkus 
señala las siguientes consecuencias de esta actividad humana específica:



762	 Estudios Sociológicos XL, 120, 2022

1. Como la actividad humana no se orienta sin mediaciones a la 
satisfacción de las necesidades”, sino que media ésta con la trans-
formación de las materias naturales de un modo útil, se amplía 
constantemente el ámbito de las cosas que pueden servir de objetos de 
esa actividad. Por una parte, utilizando las cosas en forma alterada, 
el hombre puede aplicar cada vez más objetos a la satisfacción de 
sus necesidades; por otra parte, muchas cosas inadecuadas para el 
consumo inmediato se le van haciendo necesarias como medios 
de su actividad trabajadora... El consumo y la utilización se convierten 
en categorías diferentes (lo que no ocurre entre los animales). Esto 
implica que ya en su actividad material inmediata y la con-
servación de su vida el hombre se apropia crecientemente de la 
naturaleza; que su “cuerpo inorgánico” se hace cada vez mayor 
y que su relación con la naturaleza es cada vez más compleja y 
múltiple, más flexible y más elástica (pp. 19-20).

2. …esa reproducción [de los hombres en el proceso histórico de 
la producción, G. Márkus] aparece, por una parte, como apropia-
ción de los objetos por los sujetos y, por otra, como configuración, 
sometimiento de los objetos a una finalidad subjetiva (Márkus cita a 
Marx, 1972, vol. 1, p. 449). El trabajo, la producción, acarrea 
no sólo la apropiación de la cosa por el hombre como sujeto, 
sino también la objetivación de la actividad, del sujeto activo... El 
entorno natural cede su lugar a un entorno cultural resultado de la 
actividad productiva de las generaciones anteriores y presentes 
y en el que se han hecho objetos capacidades humanas, fuerzas 
esenciales humanas (pp. 20-21). Por vivir el hombre en un mundo 
así hiperhumanizado, en el cual las capacidades y necesidades 
humanas desarrolladas en el pasado se encuentran ya, como hadas 
madrinas, en su forma objetivada, a la cabecera de su cuna, en un 
mundo en el cual los resultados de toda la precedente evolución 
social están ya a su disposición en forma material, le es posible 
empezar su desarrollo no en la incoación del primer principio”, sino 
en el punto en que las generaciones anteriores lo han dejado. El trabajo, la 
objetivación de la naturaleza humana, es lo que constituye la posibilidad 
de una historia como tal (p. 22). Nótese que no sólo las capacidades 
humanas están objetivadas en los productos del trabajo, sino tam-



Julio Boltvinik: La teoría de la prehistoria humana de Karl Marx	 763

bién las necesidades. El trabajo no transforma sólo la naturaleza 
exterior, sino que altera también la naturaleza del hombre mismo:  “... 
los productores también cambian... sacan a relucir nuevas cuali-
dades en sí mismos, desarrollan nuevos poderes e ideas, nuevos 
modos de intercambio, nuevas necesidades y nuevo lenguaje” 
(Marx, 1972, vol. 1, p. 455).

3. La apropiación histórica de la cosa… implica también que el 
hombre se apropia de nuevas potencialidades esenciales humanas, de 
nuevas propiedades y capacidades humanas. Del modo más general 
es posible decir que el hombre desarrolla sus capacidades de 
producción al objetivarlas (Márkus, 1973/1985, pp. 23-24). La 
apropiación subjetiva de un medio de producción implica la for-
mación de un tipo de actividad que ponga el medio y el objeto en 
la relación necesaria para la realización de la finalidad deseada 
por el sujeto. La capacidad se presenta así como transposición 
de determinadas conexiones naturales objetivas a la esfera de la 
actividad del sujeto... El hombre es capaz, entonces, de transformar 
en leyes, en principios de su propia actividad, un ámbito cada vez más 
amplio de conexiones y regularidades naturales (p. 24). 

4. Cada acto singular de la actividad humana supone la preexis
tencia de una necesidad... pero en el proceso histórico total esa 
relación se invierte… Las necesidades que determinan efecti-
vamente la producción no son las necesidades originales en su 
crudeza natural, sino las necesidades originadas por la misma 
producción. Las necesidades son tan producidas… como los 
productos y como las varias habilidades de trabajo. Cuanto más 
se postulan como necesarias las necesidades engendradas por la 
producción misma… tanto más se desarrolla la riqueza real. 
Materialmente considerada, la riqueza consiste simplemente en la 
multiplicidad y variedad de las necesidades (Marx, 1972, vol. 2, p. 16). 
Es el objeto producido por el hombre lo que origina la necesidad 
humana colectiva del mismo (MyA, p. 27).

Hacia el final de MyA, Márkus aborda el rasgo del ser humano como ser 
libre. Empieza citando a Marx: “El hombre es un ser genérico no sólo 



764	 Estudios Sociológicos XL, 120, 2022

porque en la teoría y en la práctica toma como objeto suyo el género, 
tanto el suyo propio como el de las demás cosas sino también… porque 
se relaciona consigo mismo... como un ser universal y por eso libre” 
(Marx, 1968, p. 111). Marx rechaza, dice Márkus, la interpretación 
idealista de la libertad como desvinculación del mundo real y sostiene 
que el concepto de libertad aparece en la obra de Marx con dos sentidos 
íntimamente vinculados, uno abstracto-negativo y otro concreto-positivo. 
“En el sentido negativo, la libertad significa libertad respecto de algo; la 
capacidad de liberarse de las concretas determinaciones, propiedades y 
relaciones que se han convertido en cadenas, sobre la manifestación de 
su personalidad socialmente formada. La posibilidad de esa liberación 
está ya dada… con la autoconciencia del hombre. [El hombre] puede 
convertir en objeto de su actividad las determinaciones sociales de su 
existencia… ‘El animal es inmediatamente uno con su actividad vital. 
No se distingue de ella. Es ella. El hombre hace de su actividad vital un 
objeto de su voluntad y conciencia. Tiene una actividad vital consciente... 
La actividad vital consciente distingue inmediatamente al hombre de la 
actividad vital animal. Precisamente y sólo por eso es el hombre un ente 
genérico. Sólo por eso es su actividad una actividad libre’” (AyM, p. 100, 
cita a Marx, 1968, pp. 112-113). 

Esta libertad entendida negativamente, dice Márkus, esta constante 
liberación respecto de sus limitaciones tiene también un sentido positivo: 
“es una fuerza que el hombre se procura a sí mismo. Significa el desarrollo de los 
controles y del dominio del hombre sobre las fuerzas de la naturaleza, sobre 
las de la naturaleza externa y sobre las de su propia naturaleza: el desarro-
llo de la creatividad humana, de las fuerzas esenciales humanas que rebasa todas 
las barreras y todas las medidas dadas y se convierte en fin de sí mismo” (p. 100).

Pero esa evolución histórica de la humanidad, orientada a la 
producción y el incremento de la libertad, no ha coincidido hasta 
ahora con un proceso de formación de individuos libres. El 
hombre de la era de la alienación, el individuo “abstracto”, es 
también individuo “casual”, hombre cuya vida y actividad, esto es, 
las manifestaciones de cuya individualidad están determinadas 
por relaciones y situaciones que actúan como independientes de 
él, casuales para él, como fuerzas cósicas; un hombre cuya vida 
y actividad no son para él actoactuación, realización activa de 



Julio Boltvinik: La teoría de la prehistoria humana de Karl Marx	 765

las fuerzas de su individualidad, realización de su libertad. El 
comunismo se presenta como la realización plena de la libertad 
humana porque suprime la propiedad privada y la división 
espontánea del trabajo, la alienación... Por otra parte, al abolir-
superar la contraposición entre objetivación y autorrealización 
[entre existencia y esencia en la edición en inglés] el comunismo 
significa también la realización de la vida individual multilateral 
y libre. La libertad del individuo significa que éste puede realizar 
en su vida las posibilidades objetivas, producidas por la evolución 
social de conjunto, a tenor de su decisión consciente” (MyA, pp. 58-59).

Márkus desarrolla, de manera extensa, en el 3º y último capítulo de MyA, 
cómo la esencia humana (EH) se manifiesta en la historia. Comienza 
negando que la EH sea la totalidad de los rasgos básicos que no son afec-
tados por el desarrollo histórico de la humanidad, resultan inseparables 
del hombre en general y son característicos de cada hombre. “Este punto 
de vista, dice Márkus (p. 68), es incompatible con los textos de Marx, 
ante todo con los Manuscritos económico-filosóficos... En ellos afirma explí-
citamente que, a consecuencia de la universalización de la alienación, se 
aliena del proletariado precisamente el ‘ser humano o esencia humana’; 
que el proletariado se hace incapaz en ese proceso de realizar el ‘ser 
humano’”. Márkus dice que se llega a la misma conclusión estudiando 
las determinaciones de contenido del concepto marxista de ser humano. 
La universalidad del hombre, que figura en Marx como una tendencia 
particular del desarrollo histórico general, difícilmente puede entenderse 
como una característica o condición constante de los hombres indivi-
duales (p. 69).

“La situación es en cierto sentido diferente por lo que hace al trabajo, la 
socialidad y la conciencia… éstos se pueden entender, efectivamente como 
características necesarias, constantes, de todos los individuos humanos”, 
pero si se entienden así, “pierden las determinaciones filosóficas que 
los constituían esencialmente para Marx”. El trabajo, “de ser una libre 
autoactuación en la que el hombre desarrolla sus propias capacidades y 
se las apropia… en las circunstancias de la alienación es una actividad 
constrictiva, externa, que unilateraliza y deforma al individuo... su trabajo 
no es, por lo tanto, verdadero trabajo en el sentido marxista filosófico sino 
sólo ‘trabajo abstracto’... Esta diferencia se muestra claramente en el hecho 



766	 Estudios Sociológicos XL, 120, 2022

de que Marx en la Ideología alemana [Márkus ignora la coautoría de Engels] 
considera como una condición capital y capital tarea del comunismo la 
“abolición-superación del trabajo [abstracto]… “La situación problemá-
tica es análoga por lo que hace a la socialidad del hombre. Desde luego 
que el individuo es siempre un ‘ente social’… pero en el capitalismo la 
dependencia del individuo respecto del todo social no significa ya un ser 
colectivo (MyA, pp. 69-70). Márkus cita a Marx (1982, p. 59):  “la sociedad 
de este hombre alienado es ‘la caricatura de su real comunidad, de su ver-
dadera vida genérica”. “Cosa análoga, por último, ocurre a propósito de 
la conciencia. Sin duda los hombres son, desde que son hombres, seres 
conscientes” pero como consecuencia de la división del trabajo y de la 
separación y oposición entre el trabajo mental y el corporal:

la conciencia empírica y cotidiana de los individuos se separa 
cada vez más de la evolución de las esferas sociales conjuntas 
de la producción intelectual, de la evolución de la ciencia y el 
arte, y se convierte en esclava de representaciones fetichistas que 
deforman la realidad, mientras, por otro lado, se producen en 
los planos del pensamiento abstracto y de la conciencia social 
conjunta las “ideologías”, reflejos deformados e invertidos de la 
realidad (MyA, p. 71).

Sobre la base de esas precisiones es difícil aceptar como interpretación 
de Marx la idea según la cual el concepto de “EH o ser humano” designa 
la totalidad de los rasgos esenciales básicos homogéneamente presentes 
en todo hombre e históricamente inmutables (pp. 71-72). Márkus (supe-
rando algunas dificultades) llega a una visión original y profunda de los 
conceptos marxianos de Esencia Humana y de Historia Humana. 

No se trata sólo de que, según él, sea posible hallar ciertos rasgos 
abstractos que permanecen inmutados en el curso de la confi
guración histórica de la ‘naturaleza’ de los hombres concretamente 
reales; sino también que esa ininterrumpida configuración de la 
“naturaleza humana” es ella misma un proceso unitario que se pue-
de captar y caracterizar en ésa su unidad… Esta precisión nos da 
en cierto sentido la clave de la comprensión del concepto marxista 
de ser humano -o esencia humana o naturaleza humana- ante todo 



Julio Boltvinik: La teoría de la prehistoria humana de Karl Marx	 767

aquellos rasgos esenciales de la historia humana real que permiten enten-
der dicha historia como un proceso unitario dotado de una determinada 
dirección y una determinada tendencia evolutiva. Esta determinada 
dirección u orientación… está dada por la universalidad y por la 
libertad del hombre: la caracterización del hombre como un ser social, 
consciente, que ejecuta una libre actividad de trabajo apunta a los rasgos 
esenciales necesarios, a las dimensiones del proceso evolutivo global sobre la 
base de los cuales se despliega aquella tendencia histórica… (pp. 72-73).

Además, Márkus añade en una nota al final:

La concepción marxista de la historia implica el supuesto de una 
determinada perspectiva (precisamente la afirmación y aceptación 
de determinadas necesidades sociales -las necesidades radicales del 
proletariado… así como la afirmación de la elección de valores que 
se sigue de esa perspectiva o que está determinados por ella. El concepto 
de “ser humano” explicita esos valores y documenta la posibilidad 
de su realización sobre la base del análisis de la situación específica 
del hombre, de la estructura ontológica básica de la esfera social. 
…el concepto marxista de “esencia humana» implica inelimina-
blemente el momento de la elección práctica, el de la decisión en los 
conflictos sociales del presente y entre las posibilidades sociales 
presentes dadas; contiene dentro de su contenido muy teórico el 
momento de la praxis, es decir, de una praxis revolucionaria que 
transforma radicalmente el estado de cosas existente” (nota 11a 
del capítulo 3, pp. 103-104).

Agnes Heller (1974, pp. 27-28) refuerza la asociación de la perspectiva 
derivada de la concepción de la Esencia Humana y los valores: 

Sostenemos que en la Obra de Marx están presentes dos axiomas 
axiológicos de los que se derivan todos los valores y todos los 
juicios de valor que él sostiene. Estos axiomas se centran en la 
categoría primaria ontológica (no derivable empíricamente de 
ninguna otra cosa): riqueza humana, que es el despliegue multi-
lateral de las fuerzas esenciales (poderes) de la Especie Humana. El 
Primer Axioma Axiológico Marxiano dice: “Todo lo que contribuya, 



768	 Estudios Sociológicos XL, 120, 2022

o promueva, el enriquecimiento de las fuerzas esenciales de la 
especie es un valor”. El Segundo Axioma Axiológico establece: “El 
valor supremo es la circunstancia en la que los individuos pueden 
apropiarse de la riqueza de la especie”. De hecho, Marx deriva todos los 
valores de estos dos axiomas axiológicos”. 

Márkus afirma que “para la concepción de Marx, la característica princi-
pal del género humano es precisamente el hecho de que el hombre tiene 
historia sensu stricto: si se hace abstracción de esa historicidad, se hace 
abstracción del rasgo más esencial al hombre” (p. 73). “La historia es el 
proceso de creación humana y continuada formación del hombre por su 
propia actividad, por su propio trabajo, en el sentido de una universalidad 
y una libertad crecientes” (pp. 73-74). Márkus añade brillantemente:

La característica primordial del hombre es precisamente esa 
autoactuación que forma su propia subjetividad. El individuo llega 
a ser individuo humano al insertarse activamente en ese proceso 
apropiándose de ciertos logros objetivados de la previa evolución 
de la humanidad... Por eso no es posible comprender efectivamente 
la unidad del género humano aparte de este proceso histórico, 
sino sólo en él y a través de él. Esta unidad radica única y exclusi
vamente en la unidad interna del proceso histórico humano. 

Si se entiende por “antropología filosófica” la descripción de 
rasgos humanos extrahistóricos, suprahistóricos o simplemente 
independientes de la historia, entonces hay que decir que Marx 
no dispone de antropología alguna, y que niega incluso que 
semejante antropología sea de alguna utilidad para conocer el ser 
del hombre. Pero si se entiende por “antropología” la respuesta 
a la pregunta por el “ser humano”, entonces hay que decir que 
Marx tiene una antropología, la cual no es una abstracción de la 
historia, sino el abstracto de la historia. Dicho de otro modo: la con-
cepción de Marx se opone diametralmente a todas las tendencias 
a separar insalvablemente y contraponer una a otra la antropología 
y la sociología, el estudio de la esencialidad” y la investigación 
de la estructuración sociohistórica del hombre. Para Marx el “ser 
humano” del hombre se encuentra precisamente en el “ser” del 



Julio Boltvinik: La teoría de la prehistoria humana de Karl Marx	 769

proceso social global y evolutivo de la humanidad, en la unidad 
interna de ese proceso (pp. 74). 

Márkus añade una idea central: “el portador, el sujeto del ser humano 
(esencia humana) no es para Marx el individuo aislado sino la sociedad 
humana misma, considerada en la continuidad de su movimiento his
tórico” (p.74). Sólo desde el punto de vista de la sociedad, continúa 
Márkus:

…es posible entender la historia como proceso evolutivo unitario. 
En efecto, desde el punto de vista social la historia no se presenta 
sólo como progreso técnico, sino también como progreso en sentido 
“antropológico”, como persistente ampliación y profundización 
de las capacidades, las necesidades, formas de intercambio y 
los conocimientos desarrollados por el conjunto de la sociedad. 
Considerada desde el punto de vista del todo social, la historia 
entera aparece como un proceso progresivo de universalización y 
liberación del hombre. Pero en el curso de la historia transcurrida 
hasta ahora ese proceso global no tiene el mismo significado 
para los individuos, no ha sido un proceso en el cual se hayan 
producido individuos cada vez más universales y más libres. 

Desde el punto de vista de los individuos no hay criterio unitario, 
unívoco, con el que captar la historia como evolución... Visto por 
el lado de los individuos, es imposible caracterizar el proceso 
histórico atribuyéndole una dirección única y determinada, debido a 
sus tendencias contradictorias.  No hay, respecto a los individuos, 
criterio unitario alguno que permita una caracterización  de las 
épocas históricas sucesivas como “más desarrolladas” o “supe-
riores” ¿Cómo sería posible valorar más altamente al hombre 
de nuestra presente civilización, con sus necesidades, sin duda, 
más ricas extensionalmente y sus mayores posibilidades de 
satisfacción, que a los individuos de épocas que ciertamente 
tenían posibilidades mucho más limitadas, pero que (aunque 
en realidad dentro de límites determinados) podían satisfacer 
su necesidad de trabajo creador en una medida hoy imposible 
de un modo generalizado a consecuencia de las condiciones de 



770	 Estudios Sociológicos XL, 120, 2022

la sociedad capitalista?... la universalización del género humano 
no tiene por qué implicar la producción histórica de individuos 
cada vez más universales. También se puede realizar en las mul-
tiplicadas relaciones y situaciones recíprocas de individuos cada 
vez más unilaterales, más limitados, más abstractos (pp. 77-78).

Márkus afirma que en este punto se enlaza la “antropología” de Marx con 
su teoría de la alienación, enajenación o extrañación. No puedo tratar en 
detalle este tema aquí, siguiendo a Márkus, sino sólo citar algunas frases 
que muestran que su texto sobre la alienación es muy penetrante. Empieza 
(pp. 78-79) citando a Marx y Engels (1970, p. 38). 

La fuerza social, esto es, la multiplicada fuerza de producción, 
que nace por la colaboración de varios individuos, condicionada 
por la división del trabajo, no aparece a estos individuos como su 
propio fuerza unificada -puesto que la cooperación misma no es 
voluntaria sino espontánea- sino como un poder ajeno, exterior 
a ellos, del que no saben de dónde viene ni adónde va, al que por 
lo tanto no pueden dominar... Esta alienación para hablar de un 
modo comprensible a los filósofos...  

Pero… el concepto de “alienación” o “extrañación”… no le sirve a 
Marx sólo para caracterizar la esfera económica, sino que abarca 
la entera totalidad de la vida social… (En la esfera política el es-
tado como ‘poder público alienado; en el ámbito de las relaciones 
humanas…: el carácter tradicional, mezquino-espontáneo de las 
comunidades y, tras la disolución de la comunidad espontánea, 
la cosificación de las relaciones y el correlativo proceso de atomi-
zación; en la esfera de la producción intelectual o espiritual en 
general: la fetichización de la conciencia cotidiana, la aparición 
de ideologías y de las varias formas de la falsa conciencia en 
general) (AyM, pp. 79-80).

…la misma alienación no es sino esa discrepancia en la cual la 
evolución histórica de la humanidad discrepa de la evolución de los 
individuos, y el efecto autoconfigurador, autodesarrollador de la activi-
dad humana aparece sólo en el plano social global y no como factor 



Julio Boltvinik: La teoría de la prehistoria humana de Karl Marx	 771

configurador del individuo. La alienación no es, pues, según el 
uso conceptual de Marx, más que la contraposición, la escisión 
entre el ser humano (la esencia humana) y la existencia humana. 
Y la abolición-superación de la alienación es la abolición de la 
contraposición entre la esencia y la existencia humanas, o sea, la 
creación de las posibilidades de una evolución histórica en la cual 
se termine la contraposición entre la riqueza, la multilateralidad 
de la sociedad y la  impotencia, la mezquindad, la unilatera-
lidad de los individuos, una evolución en la cual el desarrollo 
general de la sociedad, el estado evolutivo de la humanidad se 
pueda medir adecuadamente por el estadio de desarrollo de 
los individuos, y la universalidad y la libertad del género humano se 
expresen directamente en la vida multilateral y libre del individuo (pp. 
83-84; cursivas en la última frase, añadidas).

“Sólo una vez abolida-superada la alienación, dice Márkus, puede conver-
tirse esa determinación [la esencia humana] en una determinación ‘para-
sí’ concreta, característica del individuo concreto. Precisamente por ese 
camino es el comunismo objeto de una afirmación moral: el comunismo 
es una sociedad que posibilita un desarrollo de la humanidad ilimitado 
y coincidente con el desarrollo de los individuos, o sea una realización 
“adecuada” de la esencia humana (p. 85). Y Márkus concluye:

Esto es lo que diferencia la “prehistoria” humana –aquella fase 
que no es todavía “historia real del hombre como un sujeto ya 
postulado, sino sólo acto genético, historia genética del hombre” (Marx, 
1968, p. 85) de su historia real. Pues el concepto de “prehistoria”, 
que atraviesa la obra de toda la vida de Marx como hilo rojo, no 
debe entenderse como una simple metáfora. El proceso genético 
del hombre no termina, según la concepción de Marx, con la 
aparición de la especie Homo sapiens... Eso no es más que la base 
evolutiva imprescindible para que empiece la génesis histórico 
social del hombre como ser genérico, la “prehistoria” en cuyo decurso 
se forman, por una parte, el género humano como unidad real y 
consciente sintetizada por las relaciones y el intercambio sociales 
y mundiales de los individuos, y por otra, la individualidad y per-
sonalidad humana concreta, multilateral, que es representante  real 



772	 Estudios Sociológicos XL, 120, 2022
F

ig
ur

a 
1.

 V
is

ió
n 

gr
áf

ic
a 

de
 la

 A
nt

ro
po

lo
gí

a 
F

il
os

óf
ic

a 
M

ar
xi

st
a 

F
ue

nt
e:

 E
la

bo
ra

ci
ón

 p
ro

pi
a.L

ib
er

ta
d-

au
to

no
m

ía



Julio Boltvinik: La teoría de la prehistoria humana de Karl Marx	 773

del estadio evolutivo históricamente alcanzado de desarrollo del 
género humano… La alienación no es una condición meramente 
negativa de la esencia humana sino también positiva, creadora 
—aunque en forma contradictoria— del despliegue del ser del 
hombre. La disolución las comunidades ‘puramente espontáneas’, 
mezquinamente locales, no fue posible sino a través del periodo 
histórico y de los mecanismos de la alienación y sólo por medio 
de se despliega un intercambio cada vez más amplio que acaba 
por abarcar virtualmente a la humanidad en su conjunto (mercado 
mundial). Por último… la riqueza objetual de las necesidades y las 
capacidades humanas que es presupuesto objetivo de la emancipa-
ción humana no se puede constituir sino sólo en las condiciones 
de la alienación (pp. 86-87).

En la figura 1 presento mi síntesis gráfica de la antropología filosófica 
marxista elaborada por Márkus.

3. El papel de la fabricación de herramientas en la génesis humana 
según la paleoantropología

Si podemos hablar de libertad humana pero no de libertad de los salmo-
nes, es porque la vida de éstos está controlada por instintos y la nuestra 
no. Éste es un aspecto central de una ruptura en la evolución y su re-
sultado es la libertad biológica de los seres humanos. Exploro ahora el papel 
de la fabricación de herramientas (o la naturaleza mediada del trabajo 
humano) en la génesis humana. Empiezo por Stringer y Andrews (2005), 
que enfatizan el carácter no dirigido, con muchos elementos casuales, 
del proceso que generó el nacimiento del ser humano y el raro hecho de 
que somos ahora la única especie del género Homo, lo que no fue así en 
varios periodos pasados. Antes de continuar, quiero introducir una idea 
que Marx expresa en El capital y que Márkus no aborda muy explíci
tamente: que el trabajo humano se distingue de la actividad animal por 
el hecho de que la forma del producto está prefigurada en la mente del 
hombre antes de producirla, lo que constituye el trabajo específicamente 
humano. Leakey (2001) analiza el trabajo experimental realizado por 
Nicholas Toth, que prueba que en la fabricación de las primeras herra-



774	 Estudios Sociológicos XL, 120, 2022

mientas de piedra (por Homo habilis hace 2.5 millones de años, llamadas 
Olduvaianas porque se encontraron por primera vez en Olduvai Gorge), 
que eran delgadas astillas de piedra muy afiladas utilizadas para cortar 
la piel, la carne, la madera y otros materiales blandos, sus productores 
no tenían las formas específicas de la herramienta en su mente. Toth 
argumenta que, sin embargo, para producirlos requerían una capacidad 
cerebral superior a la de los simios actuales. Leakey describe la posi-
ción de otros autores que sostienen que los simios actuales tienen las 
habilidades manipulativas requeridas, y los conceptos espaciales para 
fabricar estas herramientas, lo que Leakey refuta señalando el fracaso 
de los experimentos que han tratado de enseñarles a fabricarlas. Por el 
contrario, hay consenso en que las herramientas achuleanas, que produjo 
por primera vez hace 1.4 millones de años el Homo erectus, requerían 
que sus productores tuvieran una plantilla mental de lo que querían 
producir, es decir que intencionalmente imprimieron una forma espe-
cífica en el material. También hay consenso en que esta tarea requería 
capacidades cognitivas avanzadas. Leakey señala que el desarrollo de 
herramientas líticas permitió al ser humano incorporar (a través de la 
cacería o la carroña) la carne en su dieta, ampliando sus posibilidades 
de supervivencia y reproducción. 

Leakey y Toth sitúan hace 1.4 millones de años, la primera evidencia 
concluyente del trabajo “en una forma que pertenece exclusivamente a 
los seres humanos” (herramientas achuleanas) para expresarlo con las 
palabras de Marx. Sobre estas bases, postulo cuatro etapas iniciales en el 
uso y desarrollo de herramientas por parte del ser humano (y sus antepa-
sados): uso eventual de herramientas naturales (simios); uso sistemático 
de herramientas naturales (simios bípedos); fabricación semiconsciente de 
herramientas (Homo habilis); y fabricación consciente de herramientas 
(Homo erectus). Esto se asocia con el crecimiento del cerebro humano a 
través de la selección natural. Si en una población dada (con cierta distri-
bución de tamaños cerebrales) las personas con los cerebros más grandes 
tienen más éxito en la producción de herramientas, sus probabilidades 
de supervivencia y reproductivas serán mayores, lo que producirá el 
crecimiento del cerebro promedio. 

Leakey interpreta un texto de Darwin (2004) como que postula la 
simultaneidad de tres aspectos de la evolución humana: la postura erguida, 
el tamaño del cerebro y la fabricación de herramientas. El texto de Darwin 



Julio Boltvinik: La teoría de la prehistoria humana de Karl Marx	 775

que cita Leakey (2001, p. 5) es el siguiente:
Si fuese una ventaja para el hombre mantenerse firmemente er
guido y tener las manos y los brazos libres, de lo cual, a partir de 
su éxito preeminente en la batalla de la vida, no puede haber duda, 
entonces no puedo ver ninguna razón por la que no debería haber 
sido ventajoso para los progenitores del hombre haberse vuelto 
cada vez más erguidos o bípedos. Así habrían podido defenderse 
mejor con piedras o palos, atacar a sus presas, o bien obtener 
comida... Pero las manos y los brazos difícilmente podrían haber 
llegado a ser lo suficientemente perfectos como para haber fabri-
cado armas, o para haber lanzado piedras y lanzas con puntería, 
mientras se utilizaran habitualmente para la locomoción y para 
soportar todo el peso del cuerpo, o… cuando estuvieran especial-
mente equipadas para trepar árboles.

Pero como se puede ver, el supuesto paquete darwiniano no está conte-
nido en la cita, la cual más bien respalda la tesis que caminar bípedo es 
una condición necesaria (pero no suficiente) para usar y producir herra-
mientas o armas. La gran brecha temporal en la presencia del caminar 
bípedo y las primeras herramientas de piedra fabricadas (5 millones de 
años) invalidaría el paquete de Darwin según Leakey. Mi hipótesis es 
que durante este largo periodo nuestros antepasados utilizaron herra-
mientas y armas naturales y produjeron herramientas y armas hechas 
de materiales blandos, que no dejan huella arqueológica. Caminar 
bípedo es, concluyo, condición previa para los otros dos aspectos de la 
evolución humana. 

En los escritos de Aura Ponce de León (2002 y 2005) he encontrado 
una excelente (pero no identificada como tal) definición del trabajo como 
actividad mediada. En “Arqueología Cognitiva” (2002) señala que la 
fabricación de herramientas es evidencia de un nivel cognitivo más allá 
del de otras especies y que “la transformación del mundo de forma cons-
ciente y sistemática y con un propósito orientado eventualmente a otro tiempo 
y lugar, más allá de la actividad actual, es una conducta que está lejos de 
ser ampliamente compartida por otras especies…” (p. 90). La frase en 
cursiva es una excelente definición de trabajo mediado, mostrando que 
algunos paleoantropólogos están de acuerdo con la definición de Marx de 
trabajo humano. También he encontrado en sus escritos (“Género Homo”, 



776	 Estudios Sociológicos XL, 120, 2022

2005) una razón por la que la fabricación de herramientas no puede ser 
una actividad instintiva: la transformación del mundo, y la fabricación 
de herramientas como parte de él, son actividades intencionales, señala. 
Esto contrasta con la marcha bípeda y el crecimiento del cerebro que 
son procesos biológicos. 

Si aún no está claro que entre los paleoantropólogos también está 
presente la noción de una ruptura en la evolución que dio origen a seres 
humanos, la siguiente cita de Phillip V. Tobias (1979) debería disipar 
cualquier duda: 

Dobzhansky… reconoció dos grandes pasos adelante en el desa
rrollo de la vida. La Primera Trascendencia fue el Origen de la Vida 
misma, la Segunda Trascendencia, la venida del Hombre con su kit 
futurista de supervivencia. Homo habilis, el manso homínido, anun-
ció la Segunda Trascendencia al mundo, y ni los homínidos ni 
el mundo podrían volver a ser los mismos. A partir de entonces, 
la conducta, los ajustes y la supervivencia del hombre, llegaron 
a estar determinados cada vez más por lo que podía hacer con 
las manos bajo sus vigilantes ojos y el control de su cerebro pla-
nificador, previsor, anticipador y ágil.  

Los temas que plantean Darwin, Leakey, Ponce de León y Dobshanzky 
refuerzan las ideas centrales de la antropología filosófica marxiana. To-
bias asume que hubo una gran ruptura (trascendencia) provocada por la 
fabricación de herramientas de piedra, coincidiendo con la percepción de 
MM de que el carácter mediado del trabajo humano distingue al Homo 
de los demás géneros. 

Para tratar de identificar aún más lo que las ciencias de la evolución 
sostienen con respecto a la mente humana, y tratando de dilucidar si es-
tán en una condición de identificar el cómo y cuándo la vida se hizo consciente de 
sí misma, que es como Fromm identifica la Gran Ruptura, resulta escla-
recedor el artículo de Arsuaga Ferrreras y Martínez Mendizábal (2001), 
que da cuenta y se opone a los puntos de vista (como el de Chomsky) 
que rechazan que las capacidades humanas cognitivas se desarrollaron 
gradualmente por selección natural. Analizan tanto el crecimiento del 
cerebro como la anatomía de nuestro aparato de habla. Concluyen que 
el desarrollo necesario del cerebro para el habla tenía que preceder a la 



Julio Boltvinik: La teoría de la prehistoria humana de Karl Marx	 777

adaptación del peculiar sistema humano de habla; que el habla humana 
tiene una antigüedad de 2 millones de años y que su desarrollo siguió 
un proceso gradual de selección natural. Ponce de León (2002) discute 
los hallazgos de Wynn sobre la inteligencia de aquellos que fabricaban 
herramientas de piedra achuleanas (especialmente hachas de mano). 
Wynn concluye que ya habían desarrollado capacidades cognitivas 
avanzadas. Sin embargo, Ponce de León nos dice que el estudio de la 
conciencia en nuestros antepasados es algo que aún queda por hacer. 

La conclusión general que derivé de mi breve incursión en la lite
ratura paleo-antropológica es la de reforzar las convicciones de MM 
sobre el papel central de la fabricación de herramientas en la esencia 
humana.

4. Límite objetivo del capitalismo (loc). La visión de Marx del fin 
de la prehistoria y la evidencia actual

El pasaje de los Grundrisse 

Adopto la expresión loc de lo que Jorge Veraza señaló reaccionando a 
una presentación mía sobre el objeto del pasaje de esta sección. En él, 
tras exponer el cambio central que la gran industria implica para la pro-
ducción mediante la aplicación de la ciencia y la tecnología (CyT), Marx 
(1972, pp. 228-229) concluye, a lo que se ajusta bien la expresión loc, que:

El plustrabajo de la masa ha dejado de ser condición para el desarrollo 
de la riqueza social, así como el no-trabajo de unos pocos ha cesado 
de serlo para el desarrollo de los poderes generales del intelecto 
humano. Con ello se desploma la producción fundada en el valor 
de cambio, y al proceso de producción material inmediato se le quita la 
forma de la necesidad apremiante y el antagonismo.

Aunque la noción de límite objetivo también debe extenderse a los límites 
naturales objetivos del planeta, aquí me refiero sólo al significado que 
tiene en los Grundrisse. Es un texto notable que plantea el loc en términos 
de las relaciones sociales de producción, y arroja serias dudas sobre la validez 
actual de la ley del valor. Un siglo más tarde, Radovan Richta et al. ([1968] 



778	 Estudios Sociológicos XL, 120, 2022

1972) y 130 años más tarde André Gorz (1998) retomaron algunos de 
los argumentos de Marx. A continuación, enumero de manera sintética 
el contenido de dicho pasaje (pp. 227-230): 

1) El capitalismo (producción de valor) se rige bajo el supuesto que 
el monto del tiempo de trabajo es el factor decisivo en la producción 
de riqueza; 

2) Pero con la gran industria la creación de riqueza se vuelve menos 
dependiente del tiempo de trabajo y más del poder de los agentes 
puestos en movimiento, poder que depende sólo del avance de la 
ciencia y la tecnología.3

3) Se genera una desproporción cuantitativa entre tiempo de tra-
bajo y producto, y cualitativa entre trabajo abstracto y el poderío 
del proceso de producción. 

4) El hombre se presenta al lado del proceso de producción (su-
pervisándolo y regulándolo) en vez de ser su agente principal. 

5) En vez de la herramienta interpuesta entre el hombre y la cosa, 
se interpone ahora un proceso industrial.

6) El pilar deja de ser el trabajo que es remplazado por el desarrollo del 
individuo social que se apropia la fuerza productiva general (comprensión 
y dominio de la naturaleza).4 

7) El robo de tiempo de trabajo ajeno, la plusvalía, base de la riqueza 
actual es una base miserable comparada con el fundamento actual. 

8) Al dejar de ser el trabajo vivo la gran fuente de la riqueza, el tiempo 
de trabajo deja de ser su medida y el valor de cambio deja de ser la 
medida del valor de uso.

3  Los puntos 1 y 2 vistos en conjunto implican que, con el avance de la ciencia y la 
tecnología, el supuesto en el que se basa el capitalismo deja de ser válido. 

4  Este desarrollo del individuo social que se apropia la fuerza productiva general (comprensión y 
dominio de la naturaleza), supone cambios radicales en la división del trabajo, la desaparición 
del trabajo manual y la disminución drástica de la desigualdad, y con ello cambios radicales 
en la división de la sociedad en clases. 



Julio Boltvinik: La teoría de la prehistoria humana de Karl Marx	 779

9) El plustrabajo deja de ser la condición del desarrollo de la riqueza social.

10) Se desploma la producción fundada en el valor de cambio y el proceso 
de producción deja de ser antagónico. 

11) Reducción al mínimo del tiempo de trabajo necesario.

12) Al tiempo liberado y a los medios creados para todos corres-
ponde la formación artística y científica y el desarrollo de las 
individualidades. 

13) El capital es la contradicción viva: mientras reduce al mínimo 
el tiempo de trabajo, lo considera como la medida y fuente únicas 
de la riqueza.

14) Despierta a la vida los poderes de la ciencia para que la creación 
de riqueza sea independiente del tiempo de trabajo pero quiere 
medir con él las gigantescas fuerzas sociales creadas.

15) Pero se propone limitar estas fuerzas para que el valor creado 
siga siendo valor. 

16) Las fuerzas productivas y las relaciones sociales que, para el 
capital, con su mezquina base, son meros medios para producir 
valor, son los materiales para hacer saltar esa base por los aires. 

17) Las máquinas son órganos del cerebro humano creados por la 
mano humana: fuerza objetivada del conocimiento; el desarrollo 
del capital fijo revela el grado en el cual el general intellect, que es 
ahora la fuerza productiva central, controla las condiciones del proceso 
social.

Este pasaje puede leerse como la afirmación de Marx de que el desarrollo 
de la ciencia y su aplicación a la producción, sientan las bases para que la 
explotación del trabajo humano ya no sea necesaria; que las bases materiales de 
una sociedad poscapitalista están dadas; que el capitalismo se está acercando 
mucho a su límite objetivo, y que la prehistoria humana está llegando a su fin. 
El General Intellect, fuerza productiva principal, no es apropiable: el 



780	 Estudios Sociológicos XL, 120, 2022

capitalismo llega inevitablemente a un callejón sin salida qua capitalismo. 
El loc toma la forma de la desvinculación necesaria entre trabajo e ingresos 
y, por lo tanto, del fin de la sociedad basada en el trabajo pagado. 

La revolución científico-tecnológica (RCT):  
hacia la automatización total

El capitalismo, en su búsqueda incesante de ganancias, revoluciona 
constantemente las técnicas de producción. Ha generado tres revolucio-
nes industriales: la Primera Revolución Industrial (siglo xviii) centrada 
en el carbón y la máquina de vapor y sus aplicaciones fabriles, y en el 
transporte ferroviario y marítimo; la Segunda Revolución Industrial (siglo 
xx) basada en el motor de combustión interna, el petróleo, la electricidad 
y el teléfono. En ambas, la maquinaria remplazó una proporción signifi-
cativa de trabajo humano directo. En muchas ramas de la industria, los 
trabajadores se volvieron cada vez más supervisores de la maquinaria 
automática. Dicha maquinaria se basaba sólo en principios mecánicos, 
que tienen límites. Marx en 1857-58 sólo conocía la primera revolución 
y, sin embargo, dado su genio, apreció su profundo significado.

La Revolución Científica y Técnica (RCT), iniciada hacia el final de 
la Segunda Guerra Mundial, introdujo la cibernética, la tecnología de la 
información, las computadoras, la inteligencia artificial y la robótica. De-
sató una espiral de desarrollo tecnológico que podría llamarse la Tercera 
Revolución Industrial, aunque abarca todas las actividades productivas, 
incluidos los servicios. La RCT remplaza la maquinaria mecánica por 
lo que Richta et al. (1972) llaman complejos autónomos de producción. La 
estabilidad del capitalismo se ve sacudida por la disminución del empleo 
y la masa salarial: la caída de la demanda efectiva lleva a la economía a 
la crisis, ya que la producción potencial no se puede vender. Las pérdidas de 
empleos agrícolas e industriales por la maquinaria mecánica fueron com-
pensadas por el crecimiento del empleo en el sector terciario (comercio 
y servicios) que ahora se está automatizando también.

La evidencia muestra que no hay suficientes nuevas actividades 
intensivas en mano de obra, mercantilizadas y lucrativas para crear 
suficientes nuevos empleos asalariados para compensar los perdidos por 
la automatización, y que esta brecha va creciendo. Aunque esta trans-



Julio Boltvinik: La teoría de la prehistoria humana de Karl Marx	 781

formación puede tardar décadas en producir todas sus consecuencias, ha 
estado contribuyendo a la crisis económica con desempleo, subempleo, 
generalización del empleo precario (el precariado como Guy Standing 
le llama), pobreza y hambre; además, las consecuencias más drásticas 
pueden venir, como ha dicho Martin Ford (2009, pp. 109-110), antes del 
momento en que una alta proporción de la población en edad de trabajar 
haya sido desplazada por la automatización: 

A medida que la automatización comienza a eliminar empleos en 
una gama cada vez más amplia de industrias y ocupaciones, sus 
impactos claramente no se van a mantener en secreto [...] A me-
dida que un porcentaje creciente de la población está expuesto a 
la evidencia de pérdidas en curso, muchas personas comenzarán 
a experimentar un nivel muy elevado de estrés y preocupación 
... reducirán el consumo, tal vez de forma bastante drástica, y 
tratarán de ahorrar más en previsión de un futuro muy incierto 
[...] si esto ocurriera en una masa crítica de los consumidores 
[...] podríamos ser claramente empujados en un escenario muy 
oscuro [...] es casi seguro que se precipitaría una dramática espiral 
económica descendente. 

Como resultado del imparable avance de la automatización, el capita-
lismo caerá en crisis cada vez más graves hasta volverse inviable. Esto 
es lo que Marx predijo en el pasaje de los Grundrisse. Poco más de un 
siglo después, un grupo de científicos liderados por Robert Oppenheimer 
argumentó que las ciber-tecnologías estaban forzando un cambio en la 
relación entre ingresos y trabajo e instó al presidente y al Congreso de 
EEUU “a considerar garantizar a todos los ciudadanos, como cuestión 
legal, ingresos adecuados”. Su texto, publicado en la primera página de 
The New York Times (Comité Oppenheimer, 1963) dice:

La continuidad del vínculo ingreso-empleo como único gran me-
canismo de distribución de la demanda efectiva –para conceder el 
derecho al consumo– actúa ahora como el principal freno a la capacidad 
casi ilimitada de un sistema productivo cibernético.



782	 Estudios Sociológicos XL, 120, 2022

Compárese la frase en cursivas con Marx (1980, p. 5) (especialmente lo 
marcado en cursiva):

En un estadio determinado de su desarrollo, las fuerzas produc-
tivas materiales de la sociedad entran en contradicción con las 
relaciones de producción existentes [...] que se transforman de 
formas de desarrollo de las fuerzas productivas en ataduras de las mismas.

Rifkin (1995) predijo una nueva era en la que los servicios serán cada 
vez más automatizados. No sólo los servicios personales rutinarios, sino 
también los servicios más complejos están siendo tomados por máqui-
nas inteligentes. El comercio minorista también se está automatizando. 
Rifkin (2014) dice:

Big-data, análisis avanzados, algoritmos, Inteligencia Artificial (IA) 
y robótica están reemplazando el trabajo humano en las industrias 
manufactureras, las industrias de servicios y los sectores del co-
nocimiento y el entretenimiento, lo que lleva a la perspectiva muy 
real de liberar a cientos de millones de personas del trabajo en la 
economía de mercado en la primera mitad del siglo xxi (p. 121) 
... Hoy en día fábricas (casi) sin trabajadores, dirigidas por progra-
mas de cómputo, son cada vez más la norma, tanto en los países 
altamente industrializados como en las naciones en desarrollo 
(p. 123)... [Muchos] culpan de la pérdida de empleos manuales a 
la reubicación de la manufactura en mercados laborales baratos 
como China. El hecho es que algo más consecuente ha ocurrido. 
Entre 1995 y 2002, se eliminaron 22 millones de empleos manu-
factureros en la economía mundial, mientras que la producción 
mundial aumentó en más del 30 por ciento... Incluso China des-
pidió 16 millones de trabajadores de fábricas mientras aumentaba 
su productividad... Los fabricantes que durante mucho tiempo 
han dependido de mano de obra barata en sus instalaciones de 
producción chinas están trayendo la producción de vuelta a casa 
con robótica avanzada que es más barata y eficiente... (p. 124).



Julio Boltvinik: La teoría de la prehistoria humana de Karl Marx	 783

Ford (2009, pp. 56-57) muestra su preocupación por el rechazo de los 
economistas a la idea de que la tecnología desplaza el trabajo humano, 
menosprecian a quienes se preocupan por el desempleo tecnológico como 
neoludditas y han acuñado el término falacia neoluddita. Ford percibe 
correctamente que el off-shoring es un preludio de la automatización: 
“muchos trabajos que actualmente se están reubicando serán, en el 
futuro, totalmente automatizados [...] El off-shoring es la pequeña ola que 
te distrae, la automatización es la más grande y lejana que no ves venir”. 

En tono más radical, André Gorz (1998), dice: 

Hay que atreverse a romper con esta sociedad que muere y que 
no renacerá más. Hay que atreverse al éxodo. No hay que esperar 
nada de los tratamientos sintomáticos de la “crisis”, pues ya no 
hay crisis: se ha instalado un nuevo sistema que tiende a abolir masi-
vamente el trabajo. 

Como puede verse hay una coincidencia diagnóstica, en los puntos 
principales, entre los autores citados, pero Gorz sostiene que “no es 
esta abolición del trabajo el principal reproche que hay que hacerle al 
capitalismo, sino el pretender perpetuar como obligación, como norma, como 
fundamento irremplazable de los derechos y la dignidad de todos, ese mismo trabajo 
cuyas normas, dignidad y posibilidad de acceso tiende a abolir” (1998, p. 1).5 
Gorz también discute la naturaleza del trabajo que se está eliminando: 
“es lo que todo el mundo llama trabajo, pero no trabajo en el sentido 
filosófico o antropológico, ni el trabajo de dar a luz a un bebé, ni el tra-
bajo del escultor o del poeta”, sino el ‘trabajo’ peculiar del capitalismo 
industrial, el trabajo al que nos referimos cuando decimos ‘no trabaja’ de 
una mujer que dedica su tiempo a criar a sus propios hijos, pero ‘trabaja’ 
de una que ocupa incluso una pequeña parte de su tiempo a educar a los 
hijos de otros...” (Gorz 1998, p. 2). 

Del análisis anterior, concluyo que el desarrollo de fuerzas productivas 
compatibles con el capitalismo está llegando a su fin. Esto conduce al loc. La 
expansión industrial para capturar el trabajo muy barato y dócil del sur 
global aparece como pasos temporales antes de que se logre la auto-

5 Nótese que este texto de Gorz es sólo una paráfrasis de los puntos del pasaje de los 
Grundrisse citados antes como números 13 y 14.



784	 Estudios Sociológicos XL, 120, 2022

matización completa de la producción, lo que no podrá ocurrir bajo el 
capitalismo como he argumentado. 

Rifkin (2003) predijo que el siglo xxi enfrentaría el fin del trabajo 
de masas. “Éste es el punto antropológico donde estamos, tenemos una 
revolución tecnológica que puede crear un renacimiento o una gran convulsión 
social, podemos dar un salto adelante para la generación de sus hijos o 
podemos tener años, décadas y generaciones de inestabilidad e inquietud”. 
La opción renacentista (el comienzo de la historia de la humanidad) se 
relaciona con las siguientes ideas de Richta et al. (pp. 35-36), con las que 
finaliza este ensayo:

Los instrumentos de trabajo creados por la RCT van más allá de 
los límites de las máquinas mecánicas y asumen funciones que las 
convierten, en principio, en complejos de producción autónomos  
[...] el aspecto subjetivo de la producción, invariable durante 
siglos, se modifica: las funciones de producción directa llevadas a 
cabo por la mano de obra simple desaparecen progresivamente; 
la tecnología suplanta cada vez más al hombre en las funciones 
directas de ejecución, mantenimiento, manipulación y, finalmen-
te, regulación... Modifica radicalmente el lugar que ocupa el hombre. 
Asegura el triunfo del principio automático en el sentido más amplio del 
término. La automatización compleja libera al hombre de su participación 
directa en el proceso de producción, de su papel de simple “engranaje” en el 
sistema de la máquina y le ofrece, a cambio, el papel de promotor, creador 
y director del sistema técnico de producción. Podemos esperar que el 
proceso de la RCT absorba el trabajo industrial simple tradicional, 
que no constituye una necesidad interna para el hombre, sino que es im-
puesta por una necesidad externa. Por otro lado, una vez que el hombre 
deja de producir las cosas que las mismas cosas pueden producir, se abre 
ante él la posibilidad de dedicarse a una actividad creativa que moviliza 
todas sus fuerzas, que tiende a la investigación de nuevos caminos, a la 
expansión de sus capacidades. [Yo añadiría: al florecimiento humano]. 
La difusión general de este tipo de actividad humana marcará 
de hecho la superación del trabajo [agreguemos, y el comienzo de 
la historia humana]. En efecto, una vez que las formas materiales 
de la actividad humana le dan el carácter de una manifestación 
activa de sí misma, la necesidad externa, determinada por la necesidad 



Julio Boltvinik: La teoría de la prehistoria humana de Karl Marx	 785

de subsistencia, cede su lugar a la necesidad interna del hombre; en ese 
momento, la actividad humana se convierte en una necesidad humana, 
que existe para sí misma y enriquece al hombre;  entonces desaparecen 
las contradicciones abstractas entre el trabajo y el placer, entre el trabajo 
y el tiempo libre: la actividad humana se fusiona con la vida”.6

La prehistoria humana, en el sentido de Marx, llegaría a su fin. Comen
zaría la historia de la humanidad. Hará falta, sin embargo, aplicar la euta-
nasia al moribundo sistema capitalista que se niega a morir y que sigue 
teniendo vitalidad suficiente para proseguir con importantes innovaciones 
tecnológicas, aun cuando esté frenando, como lo previó Marx (véase 
supra), la automatización “para que el valor siga siendo valor”. El éxito 
de la eutanasia no está garantizado. También podrían venir decenios 
de apocalipsis generados por el capitalismo que se niega a morir y de la 
incapacidad de las fuerzas opositoras para derrotarlo.7 

Referencias

Arsuaga Ferreras, Juan Luis e Ignacio Martínez Mendizábal (2001). 
El origen de la mente. Investigación y Ciencia, 302(4-10), noviembre, 
Barcelona.

Boltvinik, Julio (2018). Implantar el ingreso ciudadano universal en 
México para superar la pobreza y hacer frente a la automatiza-
ción, vol. 11, Políticas de Empleo Digno y Superación de la Pobreza de 
la colección de 20 volúmenes coordinada por José Luis Calva: 
2018-2024: Nueva Estrategia de Desarrollo, Consejo Nacional de 
Universitarios, 333-358.

Boltvinik, Julio (2017). Para una transición no violenta al poscapitalismo: 
el Ingreso Ciudadano Universal Suficiente e Incondicional. El Caso 
de México, Mundo Siglo XXI, XVI(43), sept-dic., 19-33. 

Boltvinik, Julio (2007). Presentación. Desacatos. Revista de Antropología 
Social, 23, enero-abril, pp. 13-52.  

6  En Boltvinik (2007: 32-35) analizo con mayor detalle esta importante obra.  
7 En Boltvinik (2017) argumento que el ingreso ciudadano universal suficiente e 

incondicional es una vía plausible para lograr una transición gradual y no violenta al pos-
capitalismo. En Boltvinik (2018) sostengo que es viable la implantación del ICU.



786	 Estudios Sociológicos XL, 120, 2022

Comité Oppenheimer (1963). Letter to the USA President, Nueva York: 
New York Times, 5 de marzo de 1963, 1.

Darwin, Charles (2004). The Descent of  Man. Harmondsworth, GB: 
Penguin Classic.

Ford, Martin (2009). The lights in the Tunnel. Automation, Accelerating Tech-
nology and the Economy of  the Future. San Bernardino, CA: Acculant 
Publishing.

Gorz, André (1998). Miserias del presente, riqueza de lo posible. Buenos 
Aires: Paidós.

Heller, Agnes (1974). Hipótesis para una teoría marxista de los valores. Bar-
celona: Grijalbo.

Leakey, Richard (2001). The History of  Humankind. Unearthing our Family 
Tree. Phoenix, London.

Márkus, György (1973/1985). Marxismo y Antropología. México: Grijalbo. 
[Aunque trabajé principalmente con esta traducción de Manuel Sa-
cristán, la he cotejado con la traducción al inglés y combinado con 
frecuencia ambas traducciones.] 

Marx, Karl (1982). Karl Marx. Escritos de juventud. México: Fondo de 
Cultura Económica.

Marx, Karl (1980). Prólogo, en Contribución a la crítica de la economía 
política. México: Siglo XXI Editores.

Marx, Karl (1972). Elementos fundamentales para la crítica de la economía 
política (Grundrissse). Volumen 2. México: Siglo XXI Editores. 

Marx, Karl (1968). Manuscritos de economía y filosofía. Madrid: Alianza 
Editorial

Marx, Karl y Friedrich Engels (1970). La ideología alemana, Montevideo: 
Pueblos Unidos. 

Marx, Karl (1952). Crítica del Programa de Gotha 1875. En Carlos Marx 
y Federico Engels, Obras escogidas en dos tomos, tomo II. Moscú: Edi-
ciones en Lenguas Extranjeras.

Ponce de León, Aura (2002). Arqueología cognitiva: atisbos de la mente 
homínida. Ludus Vitalis, 18(X), 89-109.

Ponce de León, Aura (2005). Género Homo: ¿modificar o conservar el 
ambiente? En Jorge Martínez Contreras (editor), Senderos de la con-
servación y de la restauración ecológica. Evaluación crítica y ética (27-37). 
México: Centro de Estudios Filosóficos, Políticos y Sociales Vicente 
Lombardo Toledano. 



Julio Boltvinik: La teoría de la prehistoria humana de Karl Marx	 787

Richta, Radovan et al. ([1968] 1972). La civilización en la encrucijada. 
Artiach, Madrid. 

Rifkin, Jeremy (2014). The Zero Marginal Cost Society. N.Y.: Palgrave 
Macmillan.

Rifkin, Jeremy (2003). Tiempo libre para disfrutarlo o hacer filas de 
desempleados. En Álvarez, Luis, Un mundo sin trabajo (pp. 15-49). 
México: Editorial Dríada.

Rifkin, Jeremy (1995). The End of  Work. NY: G.P. Putnam’s Sons.
Stringer, Chris, & Peter Andrews (2005). The Complete World of  Human 

Evolution. Londres: Thames and Hudson.
Tobias, Phillip (1979). Men, Minds and Hands: Cultural Awakening 

Over Two Million Years of  Humanity. South African Archaeological 
Bulletin, 34, 85-92.

Acerca del autor

Julio Boltvinik es profesor-investigador del Centro de Estudios Socio-
lógicos de El Colegio de México. Es doctor en ciencias sociales por el 
Centro de Investigación y Estudios Superiores en Antropología Social 
(ciesas, México). Sus principales líneas de investigación son pobreza, 
desigualdad, política social, florecimiento y bienestar humanos. Escribe 
la columna semanal Economía Moral en La Jornada (México) desde 1995. 
Su CV detallado y sus obras pueden consultarse en su página web: www.
julioboltvinik.org

Dos de sus libros más recientes son: 

	 1.	 Boltvinik, Julio (2020). Pobreza y florecimiento humano. Una 
perspectiva radical. México: Editorial Itaca/Universidad Autóno-
ma de Zacatecas, 260 pp.

 
	 2.	 Boltvinik, Julio (2020). En coautoría con Araceli Damián. 

Medición de la pobreza de México: Análisis crítico comparativo de los 
diferentes métodos aplicados. Recomendaciones de buenas prácticas 
para la medición de la pobreza en México y América Latina. México: 
Cepal, 353 pp. 


