
DOI: http://dx.doi.org/10.24201/es.2022v40n118.2307

271

Esta obra está bajo una licencia de Creative Commons.
Reconocimiento-No Comercial-Sin Obra Derivada 4.0 Internacional.

Reseña

Guatemala, la infinita historia  
de las resistencias

Vela Castañeda, Manolo E. (coord.), (2020). Segun-
da edición. México: Universidad Iberoamericana 
Ciudad de México, 674 pp.

María José Pérez Sián  

Departamento de Historia

Universidad de Texas

Austin, Estados Unidos 
https://orcid.org/0000-0001-6522-4636

Esta segunda edición de la compilación celebra su aparición hace ya 
una década como parte de un esfuerzo colectivo por reconocer la historia 
desde una perspectiva en la que las actoras y actores antes considerados 
subalternos, irrumpen el espacio para reclamar su lugar en la larga lucha 
por la dignidad de la multiplicidad de naciones que habitan el territorio 

2022, 40(118), enero-abril, 271-278



272	 Estudios Sociológicos XL, 118, 2022

hoy conocido como Guatemala. En este sentido, La infinita historia cons-
tituye una inevitable visita al presente. Una invitación a leer la resistencia 
como acción consciente que no puede seguir siendo interpretada en clave 
de mística, de pasividad o de negación sufriente. 

El contenido de la obra es perfectamente prologado e introducido por 
Romana Falcón y Manolo Vela como coordinador. El documento reúne 
textos de resistencias ocurridas en lugares tan diversos como Huehuete-
nango, Chimaltenango, el Ixil, Quiché, Petén, la Ciudad de Guatemala 
y la costa sur, espacios distantes que se encuentran unidos por una serie 
de migraciones que reterritorializan las formas de acción colectiva frente 
al despojo y la brutalidad. Los distintos capítulos exploran los encuen-
tros entre la insurgencia de los grupos guerrilleros y la insubordinación 
indígena, india, panmaya, en oposición a la tesis “entre dos fuegos”  
que deslegitima la posibilidad de que las naciones originarias puedan 
actuar de forma reflexiva y autónoma. 

Dos elementos que aparecen de manera recurrente en la obra requie-
ren especial atención. Por ello, el objetivo de esta reseña no es discutir 
los abordajes o el contenido de cada uno de los capítulos, sino identificar 
pasajes comunes que generan nuevas interrogantes articuladas a mis in-
tereses propios de investigación. En el entendido de que la separación se 
hace en términos meramente analíticos, pero que en un contexto concreto 
éstas aparecen imbricadas de distinto modo en momentos diferentes del 
mismo periodo histórico. 

En primer lugar, la necesidad de colocar las contradicciones que 
generó el encuentro entre las comunidades mayas y el movimiento gue-
rrillero, pues éstas se encuentran trenzadas a un proceso de racialización 
preexistente que define las alianzas, permea las relaciones de poder y 
dominio, así como las posibilidades de subversión. En ese sentido, limitar 
la emancipación indígena al marco del movimiento revolucionario resulta 
insuficiente. Al respecto, Carlota McAllister, en el capítulo Precipitán-
dose hacia el futuro. Violencia y revolución en una comunidad indígena 
guatemalteca, explica que la identidad indígena fue considerada como un  
problema de menor importancia en el programa revolucionario y cómo 
el papel y la forma de pensar de los líderes comunitarios tradicionales 
eran considerados una traba para el desarrollo de la guerra. 

Mientras que, en el marco de la declaración de Iximche’, Morna Ma-
cleod aborda brevemente la tensión existente entre reivindicaciones india-



Guatemala, la infinita historia. Reseña de María José Pérez Sián	 273

nistas, impulsadas por intelectuales mayas agrupados en el Movimiento 
Tojil, y las distintas propuestas guerrilleras1. En este punto, es necesario 
detenerse para desarrollar algunos planteamientos del Movimiento Tojil 
que no aparecen en el capítulo de Macleod. Y es que Tojil reivindicó la 
multinacionalidad y denunció una nación ladina colonizadora. Interpeló 
además a las organizaciones revolucionarias acerca de su disposición a 
destruir el Estado centralista burgués, advirtiendo que de no hacerlo la 
revolución únicamente lograría la reutilización de las estructuras estatales 
para continuar ejerciendo el colonialismo interno y limitarse a socializar 
los medios de producción. En ese mismo orden de ideas, expuso que 
las reivindicaciones de las naciones originarias eran legítimas en tanto 
sólo ellas podían decidir su destino histórico: “No podrían exijirles [sic] 
que acepten la opresión colonial y que rechacen la opresión capitalista 
porque estarían considerándolo [al indígena] como sub-hombre, como 
pre-hombre, y le estarían negando la calidad humana”.2 Colocar estas 
reivindicaciones en el debate brinda mayores elementos para entender 
por qué fueron frenadas y deslegitimadas por las cúpulas revolucionarias. 
Tales posicionamientos resultan imprescindibles, pues ya en los años 
1970 el Movimiento Tojil hacía un llamado a la urgencia anticolonial, 
es decir, mucho antes de la aparición del giro decolonial e incluso de la 
discusión modernidad-colonialidad, que es parte de los actuales discursos 
organizativos de la sociedad civil en Guatemala.

Por otro lado, pero continuando en correspondencia con la relación 
racismo-dominio-colonialidad, Cindy Forster en “Miles de machetes en 
alto”: las luchas campesinas de la costa sur en el surgimiento de la revo-
lución guatemalteca, 1970-1980, también advierte sobre las estrategias 
patronales de dividir las luchas campesinas en la costa sur con base en la 
raza. La autora expone que una de las maniobras utilizadas para romper 
la huelga cañera de 1980 fue ofrecer un aumento salarial a los voluntarios 
–es decir, a la gente que vivía cerca de las fincas, hablaba más español y 
trabajaba en las cosechas–, pero no a los cuadrilleros –con casi el idéntico 
perfil laboral, pero en su mayoría indígenas de tierra fría. La autora evi-
dencia también el orgullo indígena de algunos de los trabajadores de las 

1 Morna Macleod, “¡Que todos se levanten!” Rebelión indígena y la Declaración de 
Iximche’, pp. 413-460.

2 Movimiento Indio Tojil-Mayas, Guatemala: de la República Burguesa Centralista a 
la República Popular Federal, en Eutopia, 1(1), enero-junio 2016, 210.



274	 Estudios Sociológicos XL, 118, 2022

fincas, además de cómo la identidad maya perduraba en muchas aldeas 
de los pueblos de la costa a pesar de los esfuerzos por destruirla, al ser 
éste el enlace que dio sentido a la alianza con el Comité de Unidad 
Campesina (cuc), dado que compartían los mismos intereses “como 
indio y como discriminado”.3

La contradicción además tiene que ver con que no pueden separarse 
siempre las identidades campesino-indígena-guerrillero. Sin embargo, 
en la mayoría de los casos que se presentan en la compilación, los balan- 
ces de oportunidad y amenaza, así como sus repertorios de acción, son 
determinados principalmente por la comunitariedad. Es allí, en el acon-
tecer cotidiano de la vida y de la muerte en que se gesta la posibilidad 
de subversión. “La lealtad étnica por encima de la filiación política”,4 
anota Morna Macleod sin reparar en que lo étnico es eminentemente 
político. Por lo tanto, es evidente, tal como afirma Pablo Ceto en el 
capítulo Rebelión indígena, lucha campesina y movimiento revolucio-
nario guerrillero. Reflexiones y testimonio, que es sobre el sustrato de 
una resistencia maya arraigada y madurada que se fue hilvanando un 
movimiento más amplio.5 En consecuencia, riq’ijlal winaq (la dignidad 
o el valor de las personas) y la dignidad combativa no nacen con la 
guerrilla ni acaban con ella. 

El segundo aspecto de la obra que vale resaltar es acerca de la parti-
cipación activa y consciente de las mujeres. En una tradición historiográ-
fica que sigue inscribiendo las acciones y alzamientos encabezados por 
mujeres como excepcionales, la cotidianidad retratada en estos capítulos 
nos habla de todas la veces y todas las formas en que las mujeres hicieron 
resistencia por ellas y por otros, solas y como parte de colectivos más 
amplios. Así, las fortalezas y el trabajo de las mujeres aparecen en el 
contenido político de la primera Declaración de Iximche’, en la década 
de 1980, como parte indisociable de las luchas de los pueblos indígenas 
mayas. Aunque en Declaraciones de Iximche’ posteriores (2007 y 2010, 
respectivamente) no se logre la inclusión de su especificidad, salvo ac-
ciones y referencias puntuales. Es importante anotar que en la primera 

3 Cindy Forster, Miles de machetes en alto: las luchas campesinas de la costa sur en 
el surgimiento de la revolución guatemalteca, 1970-1980, pp. 587-629.

4 Morna Macleod, “¡Que todos se levanten!” Rebelión indígena y la Declaración de 
Iximche’, p. 444.

5 Pablo Ceto, Rebelión indígena, lucha campesina y movimiento revolucionario 
guerrillero. Reflexiones y testimonio, p. 285.



Guatemala, la infinita historia. Reseña de María José Pérez Sián	 275

se denuncia la violencia sexual y otros agravios a los que son expuestas 
en su condición de mujeres e indígenas.6 

Acerca de levantamientos encabezados por mujeres, Margarita Hur-
tado, en el capítulo Organización y lucha rural, campesina e indígena. 
Huehuetenango, 1981, describe la oposición de las mujeres de San Mateo 
a la tala de árboles en los bosques comunales por concesiones forestales 
irregulares entre el alcalde y la empresa privada Cuchumadera.7 Mientras 
que Carlota McAllister retrata a mujeres chupolenses en oposición al re-
clutamiento forzoso que pretendía el ejército en el escenario del mercado 
local.8 Actos que colocan a las mujeres al centro de acciones de resistencia 
diversas, aunque algunas estrategias mencionadas en el contexto de las 
resistencias más amplias no transforman los lugares sexuados de las mu-
jeres o no rompen los pactos entre hombres. Tal es el caso en el que, como 
medida de autodefensa, se les ordenó a las mujeres tener a la mano agua 
hirviendo para echar a los soldados que pudieran llegar de repente, lo que 
implícitamente supondría que las mujeres siempre estarían en la casa o 
en las cercanías de la cocina. O cuando hubo casos en que mujeres chuj 
quisieron alzarse para evitar ser dadas en matrimonios arreglados y se 
les hizo volver a sus casas para no entrar en conflicto con sus familias 
y aldeas, y negarles así espacios y oportunidades ofrecidos, deseados o 
exigidos a sus familiares hombres.9 

Llama particularmente la atención lo planteado por Denise Phé-
Funchal, quien al estudiar el surgimiento del Grupo de Apoyo Mutuo 
(gam), refiere que hubo un breve lapso de estabilidad o seguridad en 
los inicios de la agrupación y expone que: “Es posible que se haya 
subestimado el poder de organización y protesta de este grupo por 
estar predominantemente compuesto de mujeres”.10 La autora hace 
alusión a las menciones del gam en los medios como “esas señoras” o 

6 Morna Macleod, “¡Que todos se levanten!” Rebelión indígena y la Declaración de 
Iximche’, pp. 437-439.

7 Margarita Hurtado Paz y Paz, Organización y lucha rural, campesina e indígena. 
Huehuetenango, 1981, p. 51.

8 Carlota McAllister, Mercados rurales, almas revolucionarias y mujeres rebeldes en 
Guatemala de la guerra fría, pp. 143-177. 

9 Margarita Hurtado, Organización y lucha rural, campesina e indígena. Huehuete-
nango, 1981, p. 73.

10 Denise Phé-Funchal, Por el aparecimiento con vida: fundación del Grupo de 
Apoyo Mutuo, p. 527.



276	 Estudios Sociológicos XL, 118, 2022

“un grupo de mujeres”. Sostiene la posibilidad de que era socialmente 
mal visto ejecutar a una madrecita, es decir, a una mujer que no tenía 
relación directa con los movimientos insurgentes. Pero aquí surgen dos 
preguntas relacionadas a quiénes eran estas mujeres y los lugares sociales  
que ocupaban: ¿La estabilidad era aplicable a todas las miembras del 
gam o sólo a las lideresas? ¿Por qué esta categoría de madrecita no apli-
có a las mujeres indígenas que eran también madres? Y al contrario la 
posibilidad de parir guerrilleros fue una justificación para su violación, 
tortura y masacre. Parafraseando la icónica pregunta de Sojourner Truth: 
“¿Acaso no eran ellas mujeres?” Podemos responder a estas preguntas 
recurriendo al proceso de deshumanización que Vela retoma en Los de 
abajo: perspectivas teóricas y lecciones de método para abordar la legiti-
midad del castigo en el contexto de la guerra. Lo que de nuevo nos lleva 
a replantear los eternos ciclos de violencias y resistencias que trascienden 
la guerra contrasubversiva. 

Finalmente, para continuar pensando las infinitas formas de la resis-
tencia es necesario evidenciar el desdibujamiento del carácter económico 
de la guerra, el cual ha sido enterrado por un discurso y análisis que 
privilegian el entendimiento de sus causas como un fenómeno predomi-
nantemente ideológico. De manera que seamos capaces de posicionar 
el estudio de la guerra como mercado, y no solamente al mercado en la 
guerra. 

¿Cuáles son las formas en que la guerra generó una economía en  
la que se da un cambio en el ejército de cuidar intereses económicos  
de la oligarquía a crear los propios mediante la nueva repartición de terri-
torios y el manejo de recursos públicos bajo secreto de Estado? ¿Cómo 
abordar, por ejemplo, el fenómeno de la corrupción y de las ganancias 
en todo el andamiaje militar relacionado con la construcción de cen-
tros de concentración poblacional, las aldeas modelo y las carreteras? 
Todos negocios financiados y ejecutados por militares y civiles como 
parte de la política contrasubversiva que deben ser estudiados por sus 
repercusiones actuales. Éstas son algunas de las reflexiones que surgen 
de la lectura de los capítulos de esta compilación que revisita el cuar-
tel y la montaña como metáforas de una época de intensa violencia y 
profunda reafirmación de la dignidad.  



Guatemala, la infinita historia. Reseña de María José Pérez Sián	 277

Acerca de la autora

María José Pérez Sián es licenciada en antropología por la Escuela de 
Historia de la Universidad de San Carlos de Guatemala; maestra en 
ciencias sociales y humanísticas por el Centro de Estudios Superiores 
de México y Centroamérica de la Universidad de Ciencias y Artes de 
Chiapas, y estudiante de doctorado en el Departamento de Historia de la 
Universidad de Texas en Austin. Sus principales líneas de investigación 
son violencia y genocidio, feminismos, cuerpos y sexualidades, justicia 
transicional. 

Sus publicaciones más recientes son:

María José Pérez Sián (2021). Mujeres mayas y su búsqueda de la justicia por 
el camino del litigio estratégico. Guatemala: Trócaire. 

María José Pérez Sián (2021). Voces y sentires de los pueblos y naciones mayas 
en la defensa y restitucion de los derechos colectivos por el camino del 
litigio estratégico. Guatemala: Trócaire.

María José Pérez Sián (2019). Nos-otras. Ancestras descoloniales. En 
Ochoa Muñoz, Karina (coord.), Miradas en torno al problema 
colonial. Pensamiento anticolonial y feminismos descoloniales en los 
sures globales (pp. 135-156). Akal/Interpares.


