DOI: http://dx.doi.org/10.24201/es.2020v38n112.1691

Marcador étnico:
discursos de autoridades de
La Araucania (Chile) sobre el mapudungun

Ethnic Marker:
Discourses of Authorities from
La Araucania (Chile) on Mapudungun

César Cisternas Irarrazabal

Universidad de la Frontera
Temuco, Chile
c.cisternas.irarrazabal@gmail.com

Resumen: El presente trabajo describe el papel asignado a la lengua en la deli-
mitacion de la frontera étnica entre mapuches y no mapuches en el discurso de
autoridades municipales y educacionales de Temuco y Cholchol (Chile), y da
cuenta de las estructuras argumentales y de las ideologias lingliisticas que las
sustentan. Se utilizé un corpus de 12 entrevistas semiestructuradas a concejales
y directores de establecimientos educacionales de Temuco y Cholchol, que se
sometio a un analisis argumental de discurso. Entre los actores entrevistados
predomina la orientacion discursiva que adjudica al mapudungun el caracter de
marcador étnico; también participaron quienes totalizan o relativizan la diferencia
lingtiistica. Cada una de estas orientaciones expresa una ideologia lingtiistica

39



40 EsTUDIOS SOCIOLOGICOS XXX VIII: 112, 2020

particular. Por otra parte, se evidenciaron incongruencias en los discursos y
se encontraron variaciones en el rol asignado al mapudungun en la identidad
mapuche en funcién del escenario al que se enfrente el actor.

Palabras clave: identidad; mapudungtn; no mapuches; marcadores étnicos;
Temuco; Cholchol.

Abstract: This work describes the role assigned to language in the delimitation of the
ethnic border between Mapuche and Non-Mapuche in the discourse of municipal and
educational authorities of Temuco and Cholchol (Chile), revealing its argumentative
structure and the language ideologies that support them. The data consist in a corpus
of twelve semi-structured interviews, which were conducted with city councillors and
principals of educational institutions from Temuco and Cholchol. An argumentative
discourse analysis has been applied to the corpus. A discursive orientation that confers to
mapudungun the status of ethnic marker predominates among the interviewed actors;
being also frequent those that totalize o relativize the linguistic difference. Each of these
orientations expresses a particular language ideology. On the other hand, inconsistencies
in the discourses are evinced. Variations in the role assigned to Mapudungun in the
Mapuche identity were found. These variations take place in relation to the scenario faced by
the actor.

Keywords: identity; Mapudungun, non-Mapuche; ethnic markers; Temuco;
Cholchol.

ste trabajo describe el papel asignado a la lengua en la delimi-
tacién de la frontera étnica entre mapuches y no mapuches en el
discurso de autoridades municipales! y educacionales de Temuco
y Cholchol (Chile), y da cuenta de sus estructuras argumentales y de las
ideologias lingiiisticas que los sustentan. Actualmente, s6lo 38.5% de la
poblacion mapuche tiene alguna competencia en su lengua tradicional,
el mapudungin (Gundermann, Canihuan, Claveria y Faundez, 2009).

! El municipio constituye la institucion de gobierno local en el ordenamiento politico-
administrativo chileno.



CISTERNAS: MARCADOR ETNICO: DISCURSOS DE AUTORIDADES. .. 41

Sin embargo, como lo indica Fought (2006), un grupo puede concebir
una lengua como elemento central de su identidad étnica, incluso si en
realidad so6lo una parte la habla. En el caso del mapudungtn, varios
estudios han dado cuenta de su rol en la identidad mapuche y del alto
valor simbolico que se le ha asignado (Gundermann, 2014; Williamson,
2012).

Diversos autores han descrito la identidad como un mecanismo de
organizacion social cuya operacion se concreta mediante discursos estra-
tégicos sustentados en recursos como la historia, la cultura y la lengua, y
que se orienta a construir una distincion entre dos grupos o una frontera
étnica (Barth, 1976; Giménez, 2007; Hall, 2003). Respecto al caso de
las identidades indigenas, De la Cadena y Starn (2009) plantean que la
indigeneidad —o identidad indigena— es un campo en el que se producen
dinamicas constantes de negociacién entre indigenas y no indigenas
en las que las relaciones de poder son centrales.

Cuando la lengua se transforma en uno de los recursos empleados en
estas dindmicas de negociacion y delimitacion estratégica de las identi-
dades étnicas, las ideologias lingliisticas emergen como teorias de sentido
comun que atraviesan los discursos manifestados en el campo de la
indigeneidad. Asi, tales sistemas de representaciones sobre la relacion
entre lengua y sociedad (Kroskrity, 2004; Woolard, 1998) permean las
estrategias de los actores cuando éstas se vinculan a la politizacion de la
lengua o a un pronunciamiento sobre su rol en la definicion de los limites
simbélicos entre lo propio y lo ajeno.

Los espacios locales se tornan importantes en la indigeneidad, en tanto
que en ellos se (re)producen los discursos de los actores que intervienen
en él. En el caso mapuche, la region de La Araucania ha sido el esce-
nario de un intenso debate sobre el reconocimiento y la oficializacién
de la lengua mapuche. La movilizacion de la poblacién mapuche por el
reconocimiento de sus derechos lingtiisticos en la region llevé a que la
intendencia® se comprometiera a evaluar la oficializacion de la lengua, lo
que finalmente no se concretd. No obstante, en las comunas de Galvarino
y Padre Las Casas las autoridades municipales le confirieron el estatus
de lengua al mapudungin (Wittig y Olate, 2016).

2 La intendencia constituye la institucién de gobierno regional en el ordenamiento
politico-administrativo chileno.



42 Estubpios SocioLoGgicos XXX VIIT: 112, 2020

Este trabajo dirige su atencion al entorno de las comunas de Temuco
y Cholchol, que ostentan, en el contexto de La Araucania, rasgos de
particular interés para el estudio del caso. Cholchol, comuna fundada
recientemente —hasta 2004 formaba parte de la de Nueva Imperial—, tiene
una poblacién compuesta en su mayoria por personas mapuches,’ lo que
se ve reflejado también en la composicién de su concejo municipal y en
la proporcién de directores de colegios de origen mapuche. Temuco es la
capital de la region y representa el centro del poder politico de ésta.
Ademas, en esta comuna recientemente se comenzdé a impulsar la incor-
poracion de la lengua mapuche —como asignatura— a los establecimientos
municipales.

El texto se divide en seis secciones. En las primeras dos se da cuenta
de la perspectiva tedrica desde la que se problematiza la identidad y
la funcion que la lengua tiene en la configuracion de aquélla. A conti-
nuacién se pone en contexto el problema y se profundiza en la historia
del contacto mapudungun-espafiol en Chile, asi como en el surgi-
miento de la demanda por su recuperacion y las iniciativas de revita-
lizacion implementadas por el Estado. En la cuarta parte se muestran
los aspectos metodologicos del trabajo y, en las secciones posteriores, se
exponen los resultados y las conclusiones.

1. Ideologias lingiiisticas: representaciones
sobre la relacion lengua-sociedad

Elinterés de las disciplinas que estudian las lenguas desde la percepcion de
los hablantes sobre éstas es relativamente reciente. Durante largo tiempo
predomino en la lingiiistica y la antropologia la idea de que considerar
tales representaciones en el analisis s6lo contribuia a distorsionarlo
(Kroskrity, 2004). El cambio en esta tendencia comienza a finales de la
década de 1970. En un contexto académico dominado por el paradigma
chomskyano y su tesis de que el analisis lingiiistico debe realizarse a partir
de un modelo de hablante nativo o hablante-oyente ideal (Chomsky,

3 74.49% de la poblacion de la comuna de Cholchol corresponde a personas de origen
mapuche, mientras que en Temuco sélo representa 23.47% (Instituto Nacional de Esta-
disticas, 2018).



CISTERNAS: MARCADOR ETNICO: DISCURSOS DE AUTORIDADES. .. 43

2002[1957]), Silverstein (1979) se plantea que las ideologias lingiiisticas
o creencias de un hablante sobre su lengua influyen en la evaluacion que
realiza del uso que él mismo y otros hacen de tal lengua, asi como de las
estructuras lingtisticas empleadas.

Al ampliar el alcance heuristico del concepto e introducir simultanea-
mente una dimensién moral y politica a la ecuacion, Irvine (1989) sugiere
que las ideologias lingiiisticas son sistemas de creencias que remiten a
las relaciones sociales y lingiiisticas, atravesados por intereses politicos
y morales. Ha sido precisamente este énfasis en el vinculo entre ideolo-
gias lingtiisticas y determinadas concepciones morales y politicas de la
sociedad lo que mantiene vigente tal definicion tres décadas después de
su formulacion.

En los noventa, Rumsey (1990, p. 346) describiria las ideologias
linglisticas como “cuerpos compartidos de nociones de sentido comun
sobre la naturaleza de la lengua en el mundo”. Esta mirada, debido a su
vaguedad, resta complejidad al concepto, y sugiere que las ideologias
sobre la lengua son, por una parte, creencias s6lo mantenidas por no
expertos —al hacer alusion al sentido comtn—, y por otra, que toda ideo-
logia de este tipo es ampliamente compartida en una sociedad determi-
nada. Kroskrity (2004) cuestiona este acercamiento y evidencia una gran
variacion entre las ideologias lingiiisticas que mantienen distintos grupos
dentro de una misma sociedad, y plantea, ademas, que son conjuntos de
creencias y sentimientos, implicitos y explicitos, sobre el uso de la lengua
en el mundo social que todo hablante usa para construir evaluaciones
lingtiisticas e involucrarse en la actividad comunicativa. En un trabajo
posterior, el autor recalca que estas ideologias se construyen desde la
experiencia social de los sujetos y que dista de ser homogénea entre los
miembros de una sociedad (Kroskrity, 2010).

Por su parte Woolard (1998), en otro de los trabajos que demarcan
el campo hasta el presente, sostiene que las ideologias lingtisticas son
representaciones que dan sentido a la relacién entre la lengua y el
sujeto en el mundo social, y pueden ser explicitas o implicitas. Agrega,
ademas, que son resultado de interacciones complejas entre posicion
social, practicas lingiiisticas y otras variables sociales, descartando asi la
validez de propuestas como la de Garrett (2010), quien sugiere que
las ideologias de un sujeto son predecibles y reflejan su posicion en la
sociedad.



44 Estubpios SocioLoGgicos XXX VIIT: 112, 2020

Con un acento en las practicas lingiisticas, Spolsky (2004) describe
las ideologias lingiiisticas como un conjunto de creencias que una
comunidad de habla mantiene respecto de las practicas lingiisticas
apropiadas, las cuales asignan valor y prestigio a distintos aspectos de
las lenguas empleadas en dicha comunidad. Tales sistemas de creencias
aparecen, entonces, como juicios normativos relacionados con las prac-
ticas deseadas o indeseadas en una comunidad de habla.

En un trabajo publicado en los ultimos afios, Piller (2015) postula
que estas ideologias corresponden a creencias sobre la lengua, maltiples,
fracturadas, disputadas y cambiantes, que emplean la diferencia lingiiis-
tica para racionalizar la organizacién social y las desigualdades que de
ésta emergen, desplegandose por el interés del grupo dominante. En esta
aproximacion se destaca el caracter no monolitico y la transformacion
permanente de las ideologias lingiiisticas que porta un sujeto. Ahora bien,
como se desprende de los planteamientos de Woolard (1998) y Kroskrity
(2004), no solo los grupos dominantes mantienen y propagan ideolo-
gias de este tipo, todos los hablantes estan en condiciones de producirlas
y desafiar aquellas que predominan en el contexto en que se encuentran
insertos.

En uno de los desarrollos tedricos mas recientes, Ahern (2017) ha
delimitado la nocién de ideologia lingiiistica como un conjunto de
actitudes, opiniones, creencias o teorias de sentido comun que todos
los sujetos, consciente o inconscientemente, tienen sobre la lengua. Se
recalca, asi, que este tipo de ideologias se expresa en multiples manifes-
taciones de distinto grado de complejidad, y varian desde las meras dispo-
siciones personales hacia determinada lengua (actitudes) hasta represen-
taciones que intentan comprender o explicar algun aspecto de la relacion
entre una lengua y la sociedad (teoria de sentido comun).

Recogiendo la revision critica del estado del arte del desarrollo
del concepto efectuada por Cisternas (2017, p. 10), en este trabajo
se entiende la ideologia linglistica como un “sistema de representa-
ciones sociales [...] cuya conformacion se ve influida —aunque no de-
terminada— por el contexto de produccién y que se encuentra orientado
hacia la modificacidon/mantencién del statu quo de las relaciones sociolin-
giisticas”.

La atencidn a las ideologias lingiiisticas ha permitido un entendimiento
mas profundo de diversos fendmenos sociolingiiisticos, particularmente



CISTERNAS: MARCADOR ETNICO: DISCURSOS DE AUTORIDADES. .. 45

respecto al como la cultura y la lengua moldean —y son moldeadas— por
la accion humana (Ahern, 2017). Dado que las lenguas han sido siempre
un factor clave en la naturalizacion de los limites entre grupos sociales,
la forma en que estas ideologias influyen en la produccién de identi-
dades étnicas y nacionales ha sido otra de las lineas que ha tenido un
gran desarrollo en las ultimas décadas (Kroskrity, 2010).

Al respecto, varios trabajos han abordado el modo en que determi-
nadas ideologias lingiiisticas sitian la lengua tradicional como elemento
fundamental en la construccién identitaria de distintos pueblos indi-
genas americanos. Entre éstos destacan los estudios de los casos del
navajo (McCarthy, Romero-Little, Warhol y Zepeda, 2009), hopi
(Nicholas, 2009), nahuatl (Messing, 2009) y quichua (Rindstedt, y
Aronsson, 2002).

2. Lengua e identidad como discurso: fronteras
y marcadores étnicos

La naturaleza de la identidad y la basqueda de criterios que permitan
individualizar distintos grupos étnicos han sido algunos de los problemas
centrales en la antropologia desde su origen. En la antropologia clasica
las identidades étnicas fueron concebidas como una propiedad esen-
cial e inmutable. En esta linea, a mediados de los afios de 1960, Raoul
Naroll propuso la nocién de unidad cultural (cult unit), desde la cual seria
posible delimitar univocamente un grupo étnico en funcion de tres
criterios: lengua hablada, distribucion geografica y organizacién poli-
tica (Naroll, 1964), los cuales se convierten en marcadores étnicos, vale
decir, rasgos con los que resulta imprescindible contar para pertenecer
al grupo.

Desde el ultimo tercio del siglo xX, diversas contribuciones en el
campo han transformado radicalmente la visién de este concepto. Una
de las mas determinantes entre ellas es la de Barth (1976), quien sugiere
que la identidad constituye un mecanismo de organizacion social
mediante el cual se traza un limite o frontera entre los miembros de un
grupo ¢étnico y aquellos que no son parte de éste. Se aleja, asi, de las
concepciones esencialistas, como la de Naroll (1964), que asignan a la
identidad una estabilidad transcontextual basada en la apelacion a una



46 EsTUDIOS SOCIOLOGICOS XXX VIII: 112, 2020

esencia comun a todos los sujetos que pertenecen a una categoria étnica
(Ryazanov y Christenfeld, 2018; Wimmer, 2008).

Este giro conceptual revel6 en el debate la interrogante relativa a
cual es la relacion que se produce entre la identidad y la cultura. Barth
(1976) entrega algunas luces al sefialar que grupos con variaciones
culturales pueden mantener una misma identidad. No obstante, la
clave en esta discusion ha sido la reorientacion que, a su vez, ha sufrido
la idea de cultura. Aquella vision clasica de la cultura como entidad
discreta, autocontenida y coherente fue sobrepasada por la realidad del
mundo moderno, marcado por relaciones de interdependencia de
los grupos y las sociedades (Rosaldo, 1988). Ni siquiera los elementos
culturales de las sociedades tradicionales que reciben el calificativo
de costumbre o tradicién son invariantes, ya que su vida misma no lo
es (Hobsbawm, 1983). En un acercamiento similar, desde un enfoque
poscolonialista, Gupta y Ferguson (1997) proponen desnaturalizar la
diferencia cultural al concebirla como el resultado de un proceso histo-
rico comun a los distintos pueblos, que tiene lugar en un campo de rela-
ciones de poder.

Al radicalizar la aproximacién constructivista y considerar una
concepcidén mas actual de cultura, Hall (2003) define la identidad como
un proceso de posicionamiento estratégico eminentemente discursivo,
en que la cultura, la lengua y la historia aparecen como recursos para
demarcar limites simbdlicos entre lo propio y lo ajeno. Por ende, la
relacion entre identidad y cultura estaria lejos de ser unidireccional y
univoca y podria adquirir diversas formas.

La representacion que el grupo tiene del otro y los aspectos en que
quiere diferenciarse de éste se han vuelto un aspecto fundamental en la
conceptualizacion de la identidad. En esta linea, Giménez (2007) des-
cribe la identidad como una construccion a partir de la apropiacion de
determinados repertorios culturales, que operan, al mismo tiempo, como
diferenciadores y unificadores. Es decir, permiten simultaneamente
que un grupo se distinga de otro y que los miembros de éste se sientan
cohesionados entre si. Bajo esta mirada, cultura e identidad son dos
realidades ligadas tan intrinsecamente que su separacion es posible s6lo
en un plano analitico.

A pesar de la extendida convergencia en torno a la tesis de que la
identidad se produce en una relacion dialéctica con el otro, la aproxi-



CISTERNAS: MARCADOR ETNICO: DISCURSOS DE AUTORIDADES. .. 47

macion constructivista se ha cuestionado y ha apuntado a que la iden-
tidad mantiene una relacién compleja con el entorno y no depende
unicamente de la voluntad de los miembros de un grupo para emerger
y difundirse (Wimmer, 2008). Con objeto de superar este reduccio-
nismo, Wimmer plantea que la identidad comprende el resultado de
las negociaciones entre actores cuyas estrategias se moldean por las
caracteristicas del campo social, campo que se encuentra estructurado
a partir de un entorno institucional, relaciones de poder y redes poli-
ticas de los actores.

Construyendo un enfoque similar al de Wimmer (2008), aunque
desde el caso de los pueblos indigenas latinoamericanos, De la Cadena
y Starn (2009) plantean que las fronteras étnicas constituyen siempre el
resultado de una negociacién. Asi, la identidad indigena no se define
desde si misma, sino que es el resultado de un proceso dialéctico de
negociacion de estrategias y objetivos politicos entre actores indigenas y
no indigenas. Para aproximarse a estas dinamicas proponen el concepto
de indigeneidad, entendido como “un campo de gobernanza, subjetivi-
dades y conocimientos que nos involucra a todos —indigenas y no indi-
genas— en la construccion y reconstruccion de sus estructuras de poder
e imaginacion” (p. 195).

Lo anterior evidencia que, a pesar de las criticas dirigidas a la
concepcidn constructivista de la identidad, la idea de que ésta, por
una parte, constituye un mecanismo de organizacion social que se estruc-
tura a partir de la diferenciacion con el otro (Barth, 1976), y por otra, que
se despliega mediante discursos que se valen de ciertos recursos culturales
y la historia (Hall, 2003), no ha perdido vigencia. Por el contrario, se
han considerado dentro de esquemas que problematizan la identidad y
afiaden complejidad a dicha aproximacion.

En los discursos que delimitan las identidades étnicas en general,
y las indigenas latinoamericanas en particular, la lengua suele ocupar
un papel relevante. Cuando esto es asi, los discursos se encuentran
atravesados por ideologias linglisticas en tanto se fundan en sistemas
de representaciones sobre la interaccion entre lengua y sociedad (Kros-
krity, 2004; Woolard, 1998). Al respecto, Cisternas (2017) explicita,
en su aproximacién al concepto, el papel que los postulados rela-
cionados con el rol que desempefia la lengua en la identidad tienen
en estas ideologias, al definirlas como un sistema de representaciones



48 EsTUDIOS SOCIOLOGICOS XXX VIII: 112, 2020

relativas, entre otros aspectos, a la correspondencia entre lengua e
identidad.

En el caso mapuche, maultiples investigaciones han dado cuenta
del valor que la lengua, a pesar de su amenazada vitalidad, tiene en
la definicién de la identidad del grupo. Gundermann (2014) constata la
revaloraciéon del mapudungtn en la sociedad mapuche actual como una
herencia cultural propia, a pesar de que esto no siempre se traduzca en el
interés en aprenderlo. Por su parte, algunos trabajos sobre los mapuches
urbanos sugieren que, para éstos, la lengua adquiere importancia en la
identidad por haber sido el medio de comunicacién de los antepasados
y, en la actualidad, una institucién social que permite acentuar las rela-
ciones de pertenencia (Wittig, 2009), otorgar estatus a ciertos miembros
del grupo que la dominan y asignar, por ejemplo, mayor validez a
sus intervenciones en determinadas instancias intraétnicas (Lagos,
2010).

Tal es la importancia del mapudungun para la identidad mapuche
que, en algunos casos, puede convertirse en marcador étnico. Este acer-
camiento a la lengua se encuentra documentado en varios trabajos. Luna
(2015) registra la concepcion de la identidad mapuche de los profesores
de una escuela rural del sur de Chile —adscrita al sistema de educacién
intercultural bilingiie—, en donde la lengua aparece como uno de los
elementos que deben reapropiarse, pues constituye parte de la esencia
del ser mapuche. En la misma direccién, Williamson (2012) recoge los
discursos de nifios de escuelas rurales que han adoptado el enfoque inter-
cultural, para quienes hablar la lengua tradicional es uno de los aspectos
que distinguen a un niflo mapuche de uno que no lo es.

Esta aparente discordancia entre el valor simbolico otorgado a una
lengua y la realidad de las practicas lingiiisticas del grupo corresponde
a una caracteristica propia de lo que se ha denominado posvernacula-
ridad. En este tipo de contextos, la lengua deja de cumplir la funcién de
medio de comunicacién cotidiano del grupo, es decir, ya no se emplea
como lengua vernacula. No obstante, pasa a ser depositaria de un alto
valor identitario, por percibirse como la lengua tradicional del grupo y
la herencia de los antepasados (Shandler, 2008). Esto genera un marco
de activismo en torno a la lengua que fomenta el compromiso con
su recuperacion por parte de los hablantes y no hablantes (Hornsby,
2016).



CISTERNAS: MARCADOR ETNICO: DISCURSOS DE AUTORIDADES. .. 49

Las ideologias lingiiisticas que atraviesan los discursos sobre el rol del
mapudungtn en la demarcacion de la frontera étnica encierran un juicio
evaluativo implicito respecto al hablante como horizonte normativo al
que un mapuche debiese o0 no aspirar para considerarse un miembro del
grupo. En esta dindmica pueden emerger 1o que Myhill (2003) denomina
jerarquias de autenticidad, vale decir categorizaciones en las que ciertos
sujetos se consideran, a partir de criterios predefinidos, miembros del
grupo mas auténticos que otros. Un ejemplo de esta ldgica, en el caso
mapuche, se encuentra en Loncon (2002) cuando sostiene que la iden-
tidad mapuche sin la lengua se convierte en una identidad sin contenidos,
sin objetivos y sin claridad respecto al horizonte comun. En funcion de
esto, un sujeto no hablante de mapudungun que se identificase como
mapuche estaria enarbolando una identidad vacia, marginada del hori-
zonte comun del grupo constituido por los miembros auténticos. De este
modo, aquellos que no se ajustan al modelo de autenticidad, quedan en
un estatus de miembros parciales —o incompletos— del grupo; visién que
niega la existencia de identidades multiples y de variaciones culturales
entre los distintos miembros de un grupo étnico (Theodossopoulos,
2013).

El papel asignado al mapudungtn en la constitucidn de la identidad
del pueblo mapuche responde, entonces, a una representacion norma-
tiva de la comunidad imaginada mapuche, segun la terminologia de
Anderson (1993). De este modo, se fija un ideal respecto a las caracte-
risticas que debiesen tener los miembros del grupo, particularmente en
cuanto a sus practicas lingiisticas.

Ahora bien, como se indicé anteriormente, la identidad indigena es
siempre resultado de un proceso dialéctico que involucra la negociacion
de estrategias y objetivos politicos entre sujetos indigenas y no indigenas
(Dela Cadenay Starn, 2009). En consecuencia, los discursos identitarios
producidos en el mundo mapuche pueden compartirse o resignificarse por
parte de los no indigenas. En tal marco, como se reciben y reproducen
estos discursos en los espacios locales de poder adquiere especial rele-
vancia en la configuracién del campo que De la Cadena y Starn (2009)
denominan indigeneidad.

Sobre la relacion especifica de la lengua y la narracion identitaria de
un grupo étnico o nacional, Smith, Law, Wilson, Bohr, y Allworth (1998)
sugieren tres tendencias discursivas posibles. En primer lugar la histori-



50 EsTUDIOS SOCIOLOGICOS XXX VIII: 112, 2020

zacion, desde la cual se plantea un pasado idealizado que se compara
con el presente y se representa como una época de auge que debe ser
reconstruida para el grupo. En segundo, la totalizacién, en cuyo marco
pequedias diferencias entre los grupos se presentan como irreconciliables
y ligadas a rasgos profundos de cada uno. Finalmente, est4 la esenciali-
zacion en la que la identidad del grupo se ostenta como inmanente, consti-
tuida, separada y distinta de la identidad de otros grupos.

Es necesario hacer dos precisiones respecto a esta tipologia de
discursos. Por una parte, con relacion a la esencializacion hay que
apuntar que puede basarse en marcadores raciales y representar la iden-
tidad asociada a la conformacion bioldgica de los sujetos del grupo. Asi,
el mapudungin se podria considerar como un aspecto que evidencia
una diferencia racial subyacente, como otros elementos lo hacen en
contextos diversos que han sido estudiados mundialmente (Lafont,
2017; MacLin y MacLin, 2010; Tienda y Fuentes, 2014). O puede
basarse en marcadores étnicos y derivar en un discurso apoyado en
factores de naturaleza sociocultural. En este caso, hablar la lengua
tradicional constituye un factor que permite demarcar la pertenencia al
pueblo mapuche. Varios trabajos han dado cuenta de como la diferencia
linglistica puede convertirse en un marcador étnico (Safran, 2008; Ting
y Puah, 2015).

Por otra parte, cabe reconocer la posibilidad de que surjan posturas
que no le otorguen a la lengua un lugar trascendental en la definicion
de la identidad propia o del otro; en este caso se estaria relativizando
la importancia de dicho factor. Emergen, entonces, tres nuevas cate-
gorias: relativizacion, marcador étnico y marcador racial, estas dos
ultimas en remplazo de la esencializacion.

3. Desplazamiento del mapudungun y la movilizacion
por su recuperacion

El primer contacto entre el mapudungin y el espanol tiene lugar tras
la colonizaciéon de América. Los espanoles, en 1536, emprendieron
acciones bélicas contra los mapuches que desencadenaron la Guerra
de Arauco extendida por mas de dos siglos. Tras este enfrentamiento,
a diferencia de lo ocurrido con otros pueblos indigenas americanos, los



CISTERNAS: MARCADOR ETNICO: DISCURSOS DE AUTORIDADES. .. 51

mapuches mantuvieron su autonomia territorial y politica. El contacto
con la sociedad occidental implicé la modificacion de algunos aspectos
de la sociedad mapuche, principalmente en el ambito econémico. No
obstante, los circuitos de reproduccién de la lengua tradicional se mantu-
vieron intactos; s6lo se registré una escasa penetracion del espanol,
restringida al acotado nimero de nifios que accedia a las escuelas misio-
nales (Duran y Ramos, 1986).

La situacion lingiiistica del pueblo mapuche cambio tras la campafia
de invasion del ejército chileno a La Araucania, que finalizé en 1883
con la anexion del territorio mapuche a la Republica de Chile. Tras este
episodio, el Estado se propuso civilizar al mapuche, cruzada en la que uno
de los aspectos fundamentales era la instruccion en la lengua nacional,
para que abandonasen el mapudungun, considerado arcaico debido a su
caracter agrafo (Canales, 1998; Lagos y Espinoza, 2013).

De acuerdo con Olate, y Wittig (en prensa) las ideologias lingiiis-
ticas que estigmatizan el mapudungin comenzaron a extenderse paulati-
namente entre la poblacién mapuche en las décadas posteriores a la
invasion. En este proceso fue determinante la profundizacién del contacto
entre las sociedades chilena y mapuche como consecuencia del desarrollo
de vias de comunicacion, la migracion, el comercio, la reconversion del
mapuche en campesino y la expansion del sistema educacional (Olate,
2017). Como resultado, durante el siglo XX, el espafiol se convertiria
gradualmente en la lengua de comunicacidn intraétnica de la poblacién
mapuche.

La progresiva integracion de los mapuches a la sociedad chilena,
facilitada por la migracion desde la comunidad rural hacia los centros
urbanos y la extension de la cobertura del sistema de educacién formal,
llevo a que los mapuches se vieran involucrados con mayor frecuencia en
ambitos lingiiisticos occidentales, en los que obligatoriamente debian
emplear el espafiol. Al mismo tiempo se consolida el sistema de ideologias
lingtiisticas negativas respecto a la lengua indigena, lo que se traduce en la
prohibicion de hablar el mapudungun en las escuelas y el escarnio hacia
la variante de espaifiol influido por el mapudungtn (Alvarez-Santullano,
y Forno, 2008; Poblete, 2003). De esta manera, el proceso de desplaza-
miento de la lengua se acentta considerablemente.

Hacialos afios de 1970, diversos movimientos indigenas surgieron en el
continente en lo que se ha denominado “emergencia indigena” (Bengoa,



52 EsTUDIOS SOCIOLOGICOS XXX VIII: 112, 2020

2000), y desde estos pueblos se expresaron demandas vinculadas al reco-
nocimiento de su cultura y su lengua. Como consecuencia, durante la
década de 1980 gran parte de los paises de la regién comenzo a establecer
sistemas de educacion intercultural bilingiie (Fajardo, 2011; Ferrao, 2010).
En Chile, a principios de los afios de 1990, el Estado, haciendo eco de las
demandas del movimiento indigena y para materializar los compromisos
adquiridos por el presidente Aylwin en el periodo de campafia electoral,
implementa de forma paulatina las primeras politicas de reconocimiento
(Garcia, 2012). Se aprueba, en este marco, la conocida como Ley Indi-
gena, que estipula el resguardo de la cultura indigena, la implementacion
de una educacion con pertinencia cultural y lingiistica, ademas de la
regulacion sobre la propiedad de la tierra indigena.

En los afios siguientes se concreta el Programa de Educacién Inter-
cultural Bilingiie (PEIB), que introduce las lenguas y culturas indigenas
en el curriculo escolar, aunque se limita a las zonas rurales en donde
se concentraba la poblacion indigena. Tal aproximacion focalizada del
PEIB llevo a que recibiera criticas debido a su caracter ruralista y folklo-
rizante (Donoso, Contreras, Cubillos y Aravena, 2006; Stiegler, 2008;
Williamson, 2008). Simultaneamente, el movimiento mapuche empezd
a dar renovada importancia a la recuperacion de la lengua, cuestion
que hasta principios de la década de 2000, si bien figuraba entre las
demandas, no constituia una de las prioridades politicas (Loncon, 2002).
Asi, desde discursos que situan la lengua como una de las claves para la
preservacion de la identidad propia, la reproduccion de la cultura y
la autonomia politica, se elevan exigencias que conminan a que la
educacion intercultural promueva con mayor énfasis la ensefanza del
mapudungun (Tricot, 2009; Naguil, 2013; Wittig y Olate, 2016).

Las objeciones al sistema de educacion intercultural derivaron, hace
una década, en su reforma. En el nuevo marco, las lenguas indigenas
pasaron a conformar una asignatura propia dentro del curriculo nacional,
impartida en establecimientos con una matricula indigena superior a 20
por ciento. No obstante esta transformacidn, persiste la desconfianza en
la efectividad de la ensefianza del mapudungun en el sistema publico
de educacion, en tanto la nueva modalidad, por una parte, se restringe
a instruir a los estudiantes sobre la cultura tradicional mapuche, reper-
torio 1éxico y frases basicas, considerando una cantidad de horas sema-
nales insuficientes para formar sujetos bilingiies (Lagos, 2015). Por otra



CISTERNAS: MARCADOR ETNICO: DISCURSOS DE AUTORIDADES. .. 53

parte, enclaustra la ensefianza de la lengua en una asignatura, la presenta
como una lengua extranjera y la desvincula del resto de los contenidos
del curriculo (Pozo, 2014).

En este sentido, si bien la introduccion de la lengua en las escuelas
contribuye a su revaloraciéon, no parece probable que la asignatura de
lengua indigena, de mantenerse su actual férmula, revierta el despla-
zamiento de una lengua cuyos hablantes con alta competencia es de
apenas 24.8%, sobre todo de adultos mayores que viven en zonas rurales
(Gundermann et al., 2009).

4. Metodologia

La metodologia empleada en la investigacion es de caracter cualitativo.
Los sujetos de estudio corresponden a autoridades municipales y educa-
cionales de las comunas de Temuco y Cholchol. El criterio de inclusién
para el primer caso es tener el cargo de concejal, mientras que en el
segundo, el requisito era ser director de un establecimiento educacional.
En total se ha entrevistado a 12 sujetos. La composicion de la muestra
se detalla a continuacioén en el cuadro 1.

Cuadro 1

Detalle de 1a muestra

Temuco Cholchol

Grupo No No
Mapuche | mapuche | Total | Mapuche | mapuche | Total

Autoridades municipales 0 3 3 1 1 2

Autoridades educacionales 0 4 4 2 1 3

El corpus, compuesto por estas 12 entrevistas en las que se abordaron
temas de vitalidad y politica lingiiistica, se ha sometido a un analisis



54 EsTUDIOS SOCIOLOGICOS XXX VIII: 112, 2020

argumental del discurso. Esta estrategia de analisis pretende superar la
mera categorizacion de los discursos y la descripcion de las relaciones
entre tales categorias, propia del analisis de contenido (Lune y Berg,
2017; Conde, 2009). Sin embargo, a diferencia de otras aproximaciones
al analisis de discurso, el enfoque argumental se centra en el estudio de
la estructura argumentativa con el fin de exponer la dimension ideolo-
gica del discurso y precisar sus procedimientos de legitimacion y estra-
tegias de disimulacion (Gutiérrez, 2005).

Distintas variantes de este tipo de analisis de discurso se han empleado
en el estudio de politicas publicas y el discurso juridico estatal (Cotton;
Rattle, y Van Alstine, 2014; Del Valle, 2015; Lalander y Merimaa, 2018).
En el contexto de tal investigacion, esta aproximacion analitica presenta
la ventaja de develar las argumentaciones que subyacen a los discursos
ideologicos (Giménez, 1981) y muestra, ademas del rol, la representacion
del interlocutor —el otro—, y la diferencia que frente a él se quiere marcar
tienen en la configuracion del discurso y los argumentos que lo sustentan
(Hajer, 2006). Asi, permite identificar las ideologias lingiiisticas sobre las
cuales se construyen los discursos identitarios, ademas de comprender
las logicas de negociacién de la identidad en el campo de la indigeneidad
que fundamentan la adopcién de dichas ideologias.

Para efectuar este analisis se trabajo con las transcripciones de las
entrevistas, en las que se identificaron en primer lugar las secciones
relevantes para los fines de esta investigacién. Posteriormente, se cate-
gorizaron las citas de acuerdo con sus orientaciones discursivas en
cuanto a la relacién entre lengua e identidad y se detecto el argumento
subyacente a cada uno de los fragmentos pertinentes. En la etapa final se
estandarizaron los argumentos identificados, agrupandolos por similitud,
y después se reconstruy6 la estructura argumental de los discursos en cada
categoria.

5. Resultados

En el corpus analizado se presentan solo las cinco orientaciones discur-
sivas en torno a la definicion de la relacidn entre lengua e identidad teori-
camente posibles, a saber: marcador racial, marcador étnico, totalizacion,
historizacion y relativizacion. La estructura argumentativa subyacente a



CISTERNAS: MARCADOR ETNICO: DISCURSOS DE AUTORIDADES. .. 55

cada uno de estos casos, asi como las ideologias lingiiisticas que implican,
se detallaran a continuacion.

Aquellos discursos que plantean el mapudungin como marca-
dor racial, como se aprecia en la figura 1, se estructuran a partir de
un argumento central: el mapudungin es un rasgo propio de la raza
mapuche.

Figura 1

Mapudungin como marcador racial

El vinculo identitario de los
mapuches con su lengua es muy El mapudungun es parte
fuerte, pues es una poblacion IMP de la sangre mapuche
racialmente mas pura que otras

COMP IMP

El mapudungiin es un rango
propio de la raza mapuche

Y

Todos los habitantes
de la region tenemos sangre
mapuche, por tanto, deberiamos
identificarnos con la lengua

MP: Implicacion comp: Complementariedad ¢: Consecuencia

En un planteamiento que expresa con claridad este argumento, una de
las autoridades municipales de Temuco sefiala:

si en una familia mapuche le ensefian a un nifio a hablar mapuche, después
tiene que entrar al sistema nuestro, con espafiol, que es como si a uno,
bueno, lo pusieran a estudiar inglés a los cinco afos [...] Entonces, desde
chiquititos, también los colegios deberian tener alternativas, en el caso
nuestro mapudungun y espafiol que son nuestras dos razas predominantes.
(Autoridad municipal 1, Temuco.)



56 EsTUDIOS SOCIOLOGICOS XXX VIII: 112, 2020

En el caso de este extracto, la utilizacion de la sinécdoque, es decir, la
referencia al mapudungin —y no a los mapuches— como raza, da cuenta
de la estrecha relacién percibida entre el grupo racial y su lengua. De
este argumento central se desprenden otras dos proposiciones. Por un
lado, emerge un razonamiento complementario que enfatiza la solidez
del vinculo entre la identidad mapuche y el mapudungun, la que deri-
varia de una mayor pureza racial de este grupo en comparacion con otros
que no mantienen una identificacion tan fuerte con su lengua. Por otro
lado, se sugiere que el mapudungtn es parte de la sangre mapuche, lo
que constituye una implicancia del argumento central, puesto que la
nocion “raza” se sustenta en una reduccién biologicista de la cultura. A
su vez, se presenta una proposicion segun la cual todos los habitantes de
la regién de La Araucania deberian identificarse con la lengua por tener,
en alguna medida, sangre mapuche. Esto constituye, evidentemente,
una consecuencia del argumento de que el mapudungun es parte de la
sangre mapuche, en cuanto supone que tenerla proporciona una razon
para establecer un vinculo identitario con la lengua.

Todas estas argumentaciones dan sustento, entonces, a discursos
atravesados por una ideologia del mapudungtin como rasgo racial, segin
ésta la lengua es una manifestacion exterior de la herencia genética
(la sangre) mapuche y, por lo tanto, permite sefialar a quienes realmente
pertenecen al grupo. En este sentido, la diferencia lingiiistica visibiliza
una diferencia anterior y mas profunda: la racial. Se constituye asi
como un discurso que persigue una fuerte distincion en el marco de la
indigeneidad, o bien una reduccion de ésta, dependiendo del estatus
que se le asigne a quienes no forman parte del pueblo mapuche, pero
son mestizos.

Por otra parte, los discursos en los que el mapudungtn aparece como
marcador étnico se construyen alrededor del argumento central que
sugiere que no se puede ser mapuche sin hablar la lengua. De este modo
adoptan la hipotesis del relativismo lingtistico, segun la cual la lengua
hablada influye en la percepcion del mundo y la cosmovision del sujeto
(Yule, 2017). El detalle de los argumentos en esta categoria se muestra
en la figura 2.

El argumento central de esta categoria aparece notoriamente en el
discurso de una autoridad educacional de Cholchol, segun la cual:



CISTERNAS: MARCADOR ETNICO: DISCURSOS DE AUTORIDADES. ..

Figura 2

Lengua como marcador étnico

COMP

La raiz rural de los mapuches los impulsa
a conservar su lengua incluso en entornos urbanos

Y

La lengua
se vincula
profundamente a
la identidad,; si la
primera desaparece,
desaparece también
lo mapuche

El uso del
mapudungin
ha disminuido,

ya que permite
identificar
al mapuche

y discriminarlo

MP: Implicacién

A
COMP

Aprender la
lengua significa un
reencuentro con las

raices culturales

o>

No se puede ser
mapuche sin hablar
mapudungin

IMP

TMP

IMP

Hablar
mapudungin
diferencia a los
mapuches de
los chilenos

IMP

IMP

El mapuche debe

hablar la lengua,

pues ésta es parte
esencial de la
cosmovision

IMP

COMP

No hablar
significa no vivir
plenamente
de acuerdo con
la cultura

Abandonar
la lengua es un
signo de
occidentalizacion

IMP

Quienes han
perdido su

identidad ya no
hablan la lengua

comp: Complementariedad

57

Quien no habla
mapudungun,
10 maneja parte

IMP de la cultura
MP Quien habla
mapudungin es mas
mapuche que quien
no lo hace
IMP

c: Consecuencia

El que no habla mapuche, no es mapuche. Ser mapuche y no valorar su tie-

rrano es [ser] mapuche. Hay mapuches que salen a la ciudad y en la ciudad

no tienen identidad, no tienen nada. ;Qué es lo que hacen? Andan igual
que en un corral ajeno. Y eso es asi. (Autoridad educacional 3, Cholchol.)



58 EsTUDIOS SOCIOLOGICOS XXX VIII: 112, 2020

En esta categoria se aprecia que del argumento central se desprende otro
conjunto de proposiciones que refuerzan esta postura en niveles mas
especificos. Por una parte, se encuentran afirmaciones que plantean que
el mapudungun encierra una cosmovision particular que no seria acce-
sible a través de un medio distinto a la lengua tradicional —proposicion
complementaria del argumento central—, asi como la idea de que la lengua
abarca parte central de las raices culturales del grupo —suposiciéon que
constituye una implicancia del argumento principal-. Otro conjunto de
argumentos, mientras tanto, se relaciona con la nociéon de que hablar
mapudungun es uno de los rasgos socioculturales que distingue a chilenos
de mapuches —en una perspectiva que comprende una implicancia del
argumento central—, y aparece asi la pérdida de la lengua como un signo
de abandono de la identidad o de occidentalizacion.

Esta orientacidn discursiva se corresponde con las encontradas por
Williamson (2012) y Luna (2015) en contextos de educacién intercul-
tural, en los que el hablante aparece como horizonte normativo para
pertenecer al pueblo mapuche. Desde esta perspectiva, contrariamente al
caso anterior, las identidades no son racializadas, lo que implica que no
hay caracteristicas bioldgicas o marcadores raciales que distingan a los
actores en el campo de las relaciones entre mapuches y no mapuches.
En su lugar, desde discursos que combinan la ideologia del relati-
vismo lingiiistico o del hablante como miembro auténtico, la lengua se
transforma en elemento clave en la diferencia en el campo de la indige-
neidad. Quienes han abandonado la lengua, por ende, han difuminado
su posicion en el campo identitario, y se han asimilado al otro o se han
occidentalizado.

Una tercera categoria discursiva corresponde a la totalizacion. En ésta,
las representaciones sobre la relacion entre la lengua y la definicion de
pertenencia/no pertenencia al grupo se construyen a partir de un argu-
mento segun el cual la lengua es central en la identidad mapuche, ya
que se considera a todos bilingties. De este modo, se postula una imagen
homogénea de los mapuches como sujetos con competencia en espafol
y mapudungun, al tiempo que se radicaliza la diferencia entre los grupos
a partir de este rasgo. El detalle de la estructura argumentativa en este
caso se presenta en la figura 3.

El argumento basal en esta categoria se observa en el discurso de una
de las autoridades municipales de Temuco:



CISTERNAS: MARCADOR ETNICO: DISCURSOS DE AUTORIDADES. .. 59
Figura 3

Totalizacion de la diferencia lingiiistica

El mapudungun es fundamental
para la identidad mapuche porque contiene
una cosmovision
completamente diferente a la del espafiol

A

COMP

Ellos reciben el El mapudungun, al
ser su lengua materna,
les permite entenderse

mejor que el espafiol

Todos los mapuches
adquieren el
mapudungin como
primera lengua

mapudungin en la
crianza familiar y lo
quieren preservar

El mapudungun es
central en la identidad
mapuche, ya que todos
son bilingiies

D

Y

No pueden hablar
Unicamente su lengua,
pues eso da pie a la secesion

comp: Complementariedad D: Diferencia

Yo no hablo mapudungtn. No lo sé. Muchas veces he ido a las comuni-
dades; me encantaria saber qué estan hablando. Me encantaria bajarme
de un auto o como vaya yo, o llegar a pie a un lugar, y poder hablar con
ellos [...] es lo que mas les acomoda, en su primera impresion. (Autoridad
municipal 3, Temuco.)

Los actores que siguen esta tendencia discursiva extreman la diferencia
entre mapuches y chilenos a partir de una homogeneizacién de los



60 EsTUDIOS SOCIOLOGICOS XXX VIII: 112, 2020

primeros que sugiere que el bilingliismo se presenta transversalmente entre
ellos. Asi, al mantener premisas complementarias del argumento central,
se plantea que los mapuches no comprenden a cabalidad el espafiol,
aduciendo que el mapudungun es su lengua materna y que contiene una
cosmovision diametralmente opuesta a la occidental.

Por otra parte, uno de los actores (autoridad municipal de Temuco)
sugiere —en una argumentacion que diverge de la proposicion central—
que la profundizacion de la diferencia lingiiistica puede conducir a la
exaltacion de un animo autonomista o independentista entre los
mapuches.

Asi como nosotros deberiamos hablar también mapudungun, esta
bien que [los mapuches] hablen nuestro idioma. [M]uchas veces yo pienso
que los mapuches quisieran hacer un Estado dentro de otro Estado; ellos
manejar su propio idioma, su cultura, pero ahi no hay ninguna relacion
entre las culturas. O sea, ahi si se te marca una diferencia entre que ellos
no quieran integrarse, cuando marcan la diferencia en mantener su idioma,
mantener sus costumbres sin relacionarse con nosotros. No puede crearse
un Estado dentro de otro. Eso no es una relacion entre culturas. (Autoridad
municipal 2, Temuco.)

Asi, en su mirada, la diferenciacion lingiiistica y cultural puede llegar a
constituir la antesala de una autonomia politica no deseada.

Lo anterior da cuenta de una orientacion discursiva en que la diferen-
cia lingtistica se radicaliza, recurriendo a la ideologia del bilingiiismo
universal, con el fin de exagerar una distinciéon que debe conservarse o
contenerse. Asi, segun sea el actor que emite el discurso y la posicion
que ocupe en el campo de la indigeneidad, esta perspectiva despliega
estrategias de acuerdo con las cuales seria necesario fomentar o contener
la diversidad lingiiistica.

La cuarta artista discursiva posible, la historizacion, no se encuentra
mayormente entre los actores contemplados en este trabajo. La lengua
aparece vinculada, solo en un par de ocasiones, a un pasado de apogeo
que se puede o debe recuperar a futuro. El argumento central de esta
categoria se manifiesta en el discurso de una de las autoridades munici-
pales de Temuco:



CISTERNAS: MARCADOR ETNICO: DISCURSOS DE AUTORIDADES. .. 61

Obviamente, ellos se identifican con su idioma. Son los unicos, ademas,
que manejan este idioma de manera tan ancestral. Se identifican con ese
idioma, yo creo también. Eso hace que tengan una idiosincrasia distinta
[...] Si, yo creo que obviamente gue se identifican como tal, y tiene una
relacion, un nexo absolutamente dependiente lo uno de lo otro. (Autoridad
municipal 2, Temuco.)

En forma complementaria a esta premisa, aparece otro argumento que
sitia al mapudungiin como elemento ancestral con una importancia
trascendental en la identidad mapuche y que lentamente comienza a ser
revalorado, como se aprecia en la figura 4.

Figura 4

Historizacion de la lengua

El mapudungin es un elemento COMP En la actualidad, el mapudungun
ancestral, clave en la definicion se ha revalorado, reafirmando
de la identidad mapuche su papel en la identidad mapuche

comp: Complementariedad

El mapudungun constituye, desde una identificacion como legado
ancestral, uno de los elementos principales que en el pasado distinguio a
quienes pertenecian al grupo. En el presente, a pesar del desplazamiento
de la lengua, esa herencia simbolica situa a los actores mapuches en
la indigeneidad. A diferencia, entonces, del caso en que se atribuye
a la lengua el rol de marcador étnico, este discurso ideoldgico no consi-
dera la competencia lingiiistica como criterio de demarcacion de la fron-
tera étnica, sino que emplea el vinculo con ese pasado ancestral como
recurso para posicionar a los actores en el campo identitario.

La escasa presencia de este tipo de discurso en el corpus contrasta con
los resultados de investigaciones anteriores, los cuales sugieren que el
mapudungun es altamente valorado como parte de la identidad mapuche
por ser una herencia simbolica de los antepasados (Gundermann, 2014;



62 EsTUDIOS SOCIOLOGICOS XXX VIII: 112, 2020

Lagos, 2010; Wittig, 2009). Esto puede deberse a que la muestra de esta
investigacion, a diferencia de las mencionadas, considera sobre todo a
actores no mapuches.

Por ultimo, se aprecia una orientacion discursiva que tiende a relati-
vizar la relevancia del mapudungun en la definicion de la pertenencia
al pueblo mapuche. En este sentido, se postula una serie de argumentos
que tiene como base comun el postulado de que la lengua no desem-
pefia un rol central en la constitucidn de la identidad, puesto que muchos
mapuches no hablan la lengua. El detalle de la estructura argumentativa
en esta categoria se presenta en la figura 5.

En el discurso de una de las autoridades municipales de Cholchol se
aprecia claramente el argumento central de esta categoria. En este sentido,
dicho sujeto plantea:

El mapudungtn es un idioma con mucho respeto de valores, de tradi-
ciones [...] [Pero] ya se esta perdiendo la cultura, el respeto, los valores;
porque ellos [los mapuches] no estan hablando [mapudungun]. (Autoridad
municipal 2, Cholchol.)

En esta categoria los discursos restan importancia a la lengua en la defi-
nicion de la identidad al sustentarse en el hecho de que muchos mapuches
no hablan la lengua, y que aun en el caso de hacerlo, emplean princi-
palmente el espafiol en la comunicacion cotidiana —una implicancia del
argumento central-. En este marco se plantea —en una argumentacion
complementaria a la central- que los mapuches, sobre todo las nuevas
generaciones, han ido abandonando su lengua por falta de incentivos o
del desprestigio de ésta, debido a un factor relevante: la discriminaciéon
hacia el mapuche. Sea como fuere, para los actores que adoptan esta
postura, quienes no hablan mapudungun no dejan de ser mapuches por
tal razon.

Desde este acercamiento discursivo, marcado por la ideologia de la
lengua desplazada, el mapudungun no constituye un aspecto determi-
nante en lo que respecta a la configuracién de la frontera étnica. Se
considera, de este modo, que la carencia de competencias en esta lengua
responde a los procesos sociohistéricos que ha atravesado el pueblo desde
la invasién chilena, y no necesariamente a un desinterés de los actores
en hablarla. Por ende, al no ser un factor clave en el posicionamiento



CISTERNAS: MARCADOR ETNICO: DISCURSOS DE AUTORIDADES. .. 63
Figura 5

Relativizacion del papel
de la lengua en la definicion de la pertenencia

COMP
Al menos para los jovenes, Muchos mapuches Los mapuches
la lengua no es un factor IMP | no aprenden mapudungun | IMP_ | de las nuevas generaciones
central para identificarse por falta de estan abandonando
como mapuche incentivos/prestigio la lengua

COMP

Los mapuches se
comunican principalmente
en espafiol
A
IMP
4 N\
La lengua no tiene un papel Los mapuches que viven en
central en la definicion de la ciudad, por presiones de
la pertenencia, pues muchos| - =" la cultura occidental restan
mapuches no la hablan importancia a su lengua

J

A\ J

COMP

Y

N
Debido a la discriminacion,

el mapuche por mucho

tiempo se distancio de

su lengua; hoy se esta
revalorando

COMP

Y

Muchos mapuches no hablan la
lengua, pero la quieren recuperar
por razones politicas

MP: Implicancia coMp: Complementariedad c: Consecuencia

de los actores en el campo de la indigeneidad, el no dominarla no los
excluye del grupo.

Al comparar los resultados obtenidos en cada una de las comunas,
se observan algunas diferencias. En Cholchol, los discursos se inscriben



64 EsTUDIOS SOCIOLOGICOS XXX VIII: 112, 2020

solo en las categorias de marcador étnico, relativizacion y totalizacion,
en donde predominan ampliamente las dos primeras orientaciones.
Aunque en Temuco aparecen también las categorias de marcador racial
e historizacion, los discursos se estructuran mayoritariamente a partir
de argumentos correspondientes a las categorias de marcador étnico,
totalizacién y relativizacion.

En cuanto al tipo de actor, no se evidencian diferencias significativas.
Tanto entre las autoridades municipales, como en las educacionales se
encuentran argumentos que se inscriben en las cinco categorias. Ahora
bien, el analisis de los resultados en funcion de la comuna y del tipo de
actor deben considerarse con cautela dado que la muestra es acotada, y
ambas aristas requieren mayor indagacion.

Un punto que cabe destacar es que, al analizar el discurso de cada
actor, en algunos se evidencian recursos argumentales contradictorios.
En efecto, es posible encontrar actores que circulan entre posiciones
opuestas, como marcador racial y relativizacion o totalizacion e histori-
zacion. Lo anterior da cuenta de la flexibilidad de las posturas sobre la
relacion entre el mapudungun y la identidad mapuche, lo que se traduce
en la variacion estratégica de los discursos en funcién del escenario en
que se encuentre el actor. Esto se condice con la tesis de De la Cadena
y Starn (2009) respecto a que los discursos identitarios son estratégicos
y muy variables al estar condicionados por la finalidad de los actores
en las dindmicas de diferenciacion y negociacion que tienen lugar en la
indigeneidad como campo social.

6. Conclusiones

La aplicacion del analisis argumental a los discursos de los actores entre-
vistados sobre la relacion entre el mapudungun y la identidad mapuche
ha permitido identificar distintas estrategias de posicionamiento en el
campo de la indigeneidad. Al mismo tiempo, evidencio las ideologias
linglisticas que marcan tales discursos.

De esta manera, se establecieron cinco orientaciones discursivas, cada
una sustentada en ideologias lingiiisticas particulares y estructuras argu-
mentales caracteristicas que denotan, en conjunto, diferentes estrategias
de posicionamiento de la identidad propia y la del otro en la indigeneidad.



CISTERNAS: MARCADOR ETNICO: DISCURSOS DE AUTORIDADES. .. 65

En este sentido, la lengua tradicional mapuche aparece como recurso
relevante en el modo en que los actores, a través de sus discursos, producen
la diferencia y negocian las posiciones en el campo identitario.

Entre tales discursos, el mas recurrente es el que sitia al mapudungun
como marcador étnico, en el que la lengua se considera un indexador de
la diferencia sociocultural entre mapuches y no mapuches y, por tanto,
permite discernir, con el hablante como horizonte normativo, la perte-
nencia/no pertenencia a aquella comunidad imaginada. Los discursos
que totalizan la diferencia lingiiistica, es decir, que asignan el caracter
de universal dentro del grupo al bilingiiismo mapudungun-espafiol o que
la relativizan, y restan importancia a la lengua en la construccién de la
identidad mapuche, son también recurrentes. Los discursos que desde una
ideologia del mapudungin como rasgo racial o del mapudungin como
legado ancestral racializan la diferencia lingiiistica o la llevan al plano
simbolico, respectivamente, son menos frecuentes, y aparecen solo entre
actores de la comuna de Temuco. Ahora bien, la discrepancia en cuanto
a la distribucién de ideologias en funcion del aspecto geografico debe
sopesarse con atencion dado el cardcter acotado de la muestra.

Asi, es posible sefialar que han sido pertinentes las modificaciones a
la tipologia propuesta por Smith ez al. (1998), orientadas, por una parte,
a distinguir la esencializacién racial y la étnica, y por otra, a visibilizar
discursos que relativizan la importancia de la lengua como criterio de
indexacion de la identidad.

Un punto que cabe destacar, y que se vuelve clave para comprender
la configuracion de las orientaciones discursivas registradas en esta
investigacion, guarda relacion con que los discursos tienen ciertas incon-
gruencias. De este modo se aprecian discursos que transitan, por ejemplo,
entre la marcacién racial y la relativizacion o entre la totalizacion y la
historizacion. En este sentido, cabe recordar, junto con De la Cadena y
Starn (2009), que la identidad indigena es un proceso inacabado, en cons-
tante negociacion, lo cual, de acuerdo con la evidencia presentada en este
trabajo, puede aplicarse no sélo a un macro o mesoanalisis, sino también
a cada individuo. Asi, en muchos casos no hay una vision o postura defi-
nitiva respecto al lugar especifico que ocupa la lengua en la demarcacion
de la identidad, al variar el rol asignado segtn los distintos escenarios en
que el actor se encuentre, lo que se condice con el caracter estratégico-
politico del discurso identitario.



66 EsTUDIOS SOCIOLOGICOS XXX VIII: 112, 2020
Referencias

AHERN, Laura (2017). Living language. An introduction to linguistic anthro-
pology (2% ed.). Oxford: Wiley Blackwell.

ALVAREZ-SANTULLANO, Pilar y Forno, Amilcar (2008) . La insercién de
la lengua mapuche en el curriculum de escuelas con educacion
intercultural: un problema mas que metodoldgico. Alpha, 36,

9-28.

ANDERSON, Benedict (1993). Comunidades imaginadas. Reflexiones sobre
el origen y la difusion del nacionalismo. México: Fondo de Cultura
Econoémica.

BARTH, Fredrik (1976). Introduccion. En Los grupos étnicos y sus fronteras
(pp. 9-49). México: Fondo de Cultura Econdémica.

BENGOA, José (2000). La emergencia indigena en América Latina. Santiago:
Fondo de Cultura Econémica.

CANALES, Pedro (1998). Escuelas chilenas en contextos mapuche. Inte-
gracion y resistencia, 1860-1950. Ultima Década, 9, 0-9.

CHOMSKY, Noam (2002[1957]). Syntactic structures (2* ed.). New York:
De Gruyter Mouton.

CISTERNAS, César (2017). Ideologias lingiiisticas: hacia una aproxi-
macion interdisciplinaria a un concepto complejo. Lenguas y Litera-
turas Indoamericanas, 19(1), 101-117.

ConDE, Fernando (2009). Andlisis sociolégico del sistema de discursos.
Madrid: Centro de Investigaciones Socioldgicas.

CotToN, Matthew; Rattle, Imogen y Van Alstine, James (2014). Shale
Gas Policy in the United Kingdom: an Argumentative Discourse
Analysis. Energy Policy, 73, 427-438.

DE LA CADENA, Marisol y Starn, Orin (2009). Indigeneidad: problemati-
cas, experiencias y agendas en el nuevo milenio. Revista Tabula Rasa,
10(1), 191-223.

DEL VALLE, Carlos (2015). Racismo de Estado y discriminacion étnica
en el relato de la justicia en Chile. Oficios Terrestres, 33, 18-38.

DonNoso, Andrés; Contreras, Rafael; Cubillos, Leonardo, y Aravena,
Luis (2006). Interculturalidad y politicas publicas en educacion.
Reflexiones desde Santiago de Chile. Estudios Pedagdgicos, 32(1),
21-31.



CISTERNAS: MARCADOR ETNICO: DISCURSOS DE AUTORIDADES. .. 67

DURAN, Teresa, y Ramos, Nancy (1986). Incorporacién del espafiol por
los mapuches del centro-sur de Chile durante los siglos XVI y XVIIL.
Lenguas Modernas, 13, 17-36.

FAJARDO, Delia (2011). Educacion intercultural bilingiie en Latinoamé-
rica: un breve estado de la cuestion. LiminaR, 9(9), 15-29.

FERRAO, Vera (2010). Educacion intercultural en América Latina:
distintas concepciones y tensiones actuales. Estudios Pedagdgicos,
36(2), 333-342.

FouGHT, Carmen (2006). Language and Ethnicity. Cambridge: Cambridge
University Press.

GARCiA, Sabina (2012). Alcances y limites de la politica de Educacion
Intercultural Bilingiie en Chile. Un analisis desde lo postcolonial.
Discusiones Publicas, 3(2), 1-16.

GARRETT, Peter (2010). Attitudes to Language. Cambridge: Cambridge
University Press.

GIMENEZ, Gilberto (2007). Estudios sobre la cultura y las identidades sociales.
México: Conaculta/Icocult.

GIMENEZ, Gilberto (1981). Poder, Estado y discurso. Perspectivas socio-
légicas y semiologicas del discurso politico-juridico. México: Instituto
de Investigaciones Sociales-Universidad Nacional Auténoma de
Meéxico.

GUNDERMANN, Hans (2014). Orgullo cultural y ambivalencia: actitudes
ante la lengua originaria en la sociedad mapuche contemporanea.
Revista de Lingtiistica Tedrica y Aplicada, 52(1), 105-132.

GUNDERMANN, Hans; Canihuan, Jaqueline; Claveria, Alejandro y
Faundez, César (2009). Permanencia y desplazamiento, hipotesis
acerca de la vitalidad del mapuzugun. Revista de Lingtiistica Tedrica y
Aplicada, 47(1), 37-60.

GurTA, Akhil, y Ferguson, James (1997). Mas alla de la “cultura”.
Espacio, identidad y las politicas de la diferencia. Antipoda, 7, 233-
256.

GUTIERREZ, Silvia (2005). Discurso politico y argumentacion: Ronald Reagan
y la ayuda a los “contras”. México: Universidad Autébnoma Metropo-
litana-Xochimilco.

HAJER, Maarten (2006). Doing Discourse Analysis: Coalitions, Prac-
tices, Meaning. En Van der Brink, Margo y Metze, Tamara (eds.),



68 EsTUDIOS SOCIOLOGICOS XXX VIII: 112, 2020

Words Matter in Policy and Planning (pp. 65-74). Utrecht: Netherlands
Graduate School of Urban and Regional Research.

HALL, Stuart (2003). Introduccion: jquién necesita identidad? En Hall,
Stuart, y Du Gay, Paul (eds.), Cuestiones de identidad cultural (pp. 13-
39). Buenos Aires: Amorrortu.

HossBawM, Eric (1983). Introduction: Inventing Traditions. En The
Invention of Tradition (pp. 1-14). Cambridge: Cambridge University
Press.

HorNSBY, Michael (2016). Finding an Ideological Niche for New
Speakers in a Minoritised Language Community. Language, Culture
and Curriculum, 30(1), 91-104.

INSTITUTO NACIONAL DE ESTADISTICAS (2018). Resultados Censo 2017. Por
pais, region y comunas. Disponible en: https://resultados.censo2017.
cl/Home/Download

IRVINE, Judith (1989). When Talk isn’t Cheap: Language and Political
Economy. American Ethnologist, 16(2), 248-267.

KROSKRITY, Paul (2010). Language Ideologies-Evolving Perspectives. En
Jaspers, Jiirgen; Ostman, Jan-Ola, y Verschueren, Jef (eds.), Society
and language use (pp. 192-211). Amsterdam: John Benjamins.

KROSKRITY, Paul (2004). Language Ideologies. En Duranti, Alessandro
(ed.), A Companion to Linguistic Anthropology (pp. 496-517). Oxford:
Blackwell.

LAFONT, Anne (2017). How Skin Color became a Racial Marker: Art
Historical Perspective on Race. Eighteenth Century Studies, 51(1),
89-113.

LAGos, Cristian (2015). El Programa de Educacion Intercultural Bilingiie
y sus resultados: jperpetuando la discriminacién? Pensamiento Educa-
tivo, 52(1), 84-94.

LaGgos, Cristian (2010). Construccidén discursiva y representa-
ciones sociales en torno a la lengua mapuche: analisis desde
una perspectiva lingiiistica y antropologica del discurso mapuche
urbano y de otros actores sociales wingka. Lenguas Modernas, 36,
45-64.

LAGos, Cristidn, y Espinoza, Marco (2013). La planificacion lingiiis-
tica de la lengua mapuche en Chile a través de la historia. Lenguas
Modernas, 42, 47-66.



CISTERNAS: MARCADOR ETNICO: DISCURSOS DE AUTORIDADES. .. 69

LALANDER, Rickard y Merimaa, Maija (2018). The Discursive Paradox
of Environmental Conflict: between Ecologism and Economism in
Ecuador. Forum for Development Studies, 45, 485-511.

LoncoN, Elisa (2002). El mapudungun y los derechos lingtiisticos del pueblo
mapuche. Disponible en: http://www.mapuche.info/mapuint/lon-
con(020300.pdf

Luna, Laura (2015). Educacion mapuche e interculturalidad: un analisis
critico desde una etnografia escolar. Chungara, 47(4), 659-667.

LuNE, Howard, y Berg, Bruce (2017). Qualitative Research Methods for the
Social Sciences (92 ed.). Londres: Pearson.

MAcCLIN, Otto y MacLin, Kimberly (2010). The Role of Racial Markers
in Race Perception and Racial Categorization. En Adams, Regi-
nald; Ambady, Nalini; Nakayama, Ken, y Shimojo, Shinsuke (eds.),
The Science of Social Vision (pp. 321-346). Oxford: Oxford University
Press.

McCARTHY, Teresa; Romero-Little, Eunice; Warhol, Larisa y Zepeda,
Ofelia (2009). Indigenous youth as language policy makers. Journal
of Language, Identity & Education, 8, 291-306.

MESSING, Jacqueline (2009). Ambivalence and Ideology among Mexicano
Youth in Tlaxcala, Mexico. Journal of Language, Identity & Education,
8(5), 350-364.

MyHILL, John (2003). The Native Speaker, Identity, and the Authenticity
Hierarchy. Language Sciences, 25, 77-97.

NAGuUIL, Victor (2013). Entre comunitarismo y nacionalismo: el caso
mapuche. Revista de Investigaciones Politicas y Socioldgicas, 12(1),
39-69.

NAROLL, Raoul (1964). On Ethnic Unit Classification. Current Anthro-
pology, 5(4), 283-291.

NicHOLAS, Shailah (2009). “I Live Hopi, I just don’t Speak It” — The
Critical Intersection of Language, Culture, and Identity in the Lives
of Contemporary Hopi Youth. Journal of Language, Identity & Educa-
tion, 8, 321-334.

OLATE, Aldo (2017). Contacto lingiiistico mapuzugun/castellano. As-
pectos histdricos, sociales y lingiisticos. Revision bibliografica y
propuesta de analisis desde la dimension morfosintactica y tipologica.
Onomdzein, 36, 122-158.



70 EsTUDIOS SOCIOLOGICOS XXX VIII: 112, 2020

OLATE, Aldo y Wittig, Fernando (en prensa). Dos fendmenos vigentes en
la situacién de contacto entre el mapuzugun y el espaiol de Chile.
En Haboud, Marleen (ed.), Voces e imdgenes de la diversidad. Quito:
Pontificia Universidad Catolica del Ecuador.

PILLER, Ingrid (2015). Language Ideologies. En Tracy, Karen (ed.), The
International Encyclopedia of Language and Social Interaction (pp. 917-
926). Hoboken: Wiley Blackwell.

POBLETE, Maria (2003). Discriminacién étnica en relatos de la expe-
riencia escolar mapuche en Panguipulli. Estudios Pedagogicos, 29,
55-64.

Pozo, Gabriel (2014). ;Como descolonizar el saber? El problema del
concepto de interculturalidad. Reflexiones para el caso mapuche.
Polis, 13(38), 205-223.

RINDSTEDT, Camilla, and Aronsson, Karin (2002). Growing up monolin-
gual in a bilingual community: the Quichua revitalization paradox.
Language in Society, 5, 721-742.

RosALDO, Renato (1988). Ideology, Place, and People without Culture.
Cultural Anthropology, 3(1), 77-87.

RumsEY, Alan (1990). Wording, Meaning, and Linguistic Ideology.
American Anthropologist, 92(2), 346-361.

RyazaNov, Arseny, y Christenfeld, Nicholas (2018). The Strategic
Value of Essentialism. Social Personality Psychology Compass, 12(1),
1-15.

SAFRAN, William (2008). Language, Ethnicity and Religion: a Complex
and Persistent Linkage. Nation and Nationalism, 14(1), 171-190.
SHANDLER, Jeffrey (2008). Adventures in Yiddishland: Postvernacular
Language and Culture. Berkeley: University of California Press.
SILVERSTEIN, Michael (1979). Language Structure and Linguistic Ideo-
logy. En Clyne, Paul; Hanks, William, y Hofbauer, Carol (eds.), The
Elements: a Parasession on Linguistic Units and Beliefs (pp. 193-247).

Chicago: Chicago Linguistic Society.

SMITH, Graham; Law, Vivien; Wilson, Andrew; Bohr, Annette, y All-
worth, Edward (1998). Nation-building in the post-Soviet Borderlands.
The Politics of National Identities. Cambridge: Cambridge University
Press.

SpoLsky, Bernard (2004). Language Policy. Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press.



CISTERNAS: MARCADOR ETNICO: DISCURSOS DE AUTORIDADES. .. 71

STIEGLER, Ursula (2008). ;De la asimilacion a la aceptacién del otro?
Politica educativa para pueblos indigenas en América Latina y la
politica “Educacion Intercultural Bilingiie” en Chile. Teoria de
la Educacion, 9(2), 52-76.

THEODOSSOPOULOS, Dimitrios (2013). Laying Claim to Authenticity:
Five Anthropological Dilemmas. Anthopological Quarterly, 86(2),
337-360.

TIENDA, Marta, y Fuentes, Norma (2014). Hispanics in Metropolitan
America: New Realities and Old Debates. Annual Review of Sociology,
40, 499-520.

TING, Su-Hie, y Puah, Yann-Yann (2015). Sociocultural Traits and
Language Attitudes of Chinese Foochow and Hokkien in Malaysia.
Journal of Asian Pacific Communications, 25(1), 117-140.

Tricor, Tito (2009). El nuevo movimiento mapuche: hacia la (re)cons-
truccién del mundo y pais mapuche. Polis, 8(24), 175-196.

WILLIAMSON, Guillermo (2012). Educacion en La Araucania. El mirar
de los nifios y nifias mapuche sobre si mismos. Revista Chilena de
Pediatria, 83(6), 529-532.

WILLIAMSON, Guillermo (2008). Educacion universitaria y educacion
intercultural bilinglie en Chile. Cuadernos Interculturales, 6(10), 125-
156.

WIMMER, Andreas (2008). The Making and Unmaking of Ethnic Boun-
daries: a Multilevel Process Theory. American Journal of Sociology,
113(4), 970-1022.

WITTIG, Fernando (2009). Desplazamiento y vigencia del mapudungtin en
Chile: un analisis desde el discurso reflexivo de los hablantes urbanos.
Revista de Lingtiistica Tedrica y Aplicada, 47(2), 135-155.

WITTIG, Fernando, y Olate, Aldo (2016). El mapuzugun en La Arau-
cania. Apuntes en torno al desfase entre la politizacion de la
lengua y la heterogeneidad sociolingiiistica local. UniverSOS, 13,
119-134.

WOOLARD, Kathryn (1998). Introduction: Language Ideology as a Field
of Inquiry. En Schieffelin, Bambi; Woolard, Kathryn, y Kroskrity,
Paul (eds.), Language Ideology. Practice and Theory (pp. 3-47). Oxford:
Oxford University Press.

YULE, George (2017). The study of language (7* ed.). Cambridge: Cam-
bridge University Press.



72 EsTUDIOS SOCIOLOGICOS XXX VIII: 112, 2020

Recibido: 5 de enero de 2018
Aprobado: 30 de noviembre de 2018

Acerca del autor

César Cisternas es sociologo y magister en Ciencias Sociales Aplicadas
por la Universidad de La Frontera, Temuco, Chile. Actualmente se de-
sempefia como docente e investigador en el Departamento de Cien-
cias Sociales de aquella institucion.

Sus principales tematicas de investigacion son la sociologia del lenguaje,
las relaciones interétnicas y la teoria socioldgica. Ha publicado varios
trabajos sobre la identidad en el marco de las relaciones interétnicas y
las ideologias lingiiisticas en contextos multilingiies.

Entre sus publicaciones mas recientes se encuentran:

1. (2017).Ideologias lingtisticas: hacia una aproximacioén interdiscipli-
naria a un concepto complejo. Lenguas y Literaturas Indoamericanas,

91).

2. (2018). Desarrollo local e identidad indigenas. Critica a los discursos
de la autenticidad. Didlogos Latinoamericanos, 27.



