
doi: http://dx.doi.org/10.24201/es.2020v38n112.1691

Marcador étnico: 
discursos de autoridades de 

La Araucanía (Chile) sobre el mapudungún

Ethnic Marker: 
Discourses of  Authorities from 

La Araucania (Chile) on Mapudungun

César Cisternas Irarrázabal

Universidad de la Frontera 
Temuco, Chile 

c.cisternas.irarrazabal@gmail.com

Resumen: El presente trabajo describe el papel asignado a la lengua en la deli-
mitación de la frontera étnica entre mapuches y no mapuches en el discurso de 
autoridades municipales y educacionales de Temuco y Cholchol (Chile), y da 
cuenta de las estructuras argumentales y de las ideologías lingüísticas que las 
sustentan. Se utilizó un corpus de 12 entrevistas semiestructuradas a concejales 
y directores de establecimientos educacionales de Temuco y Cholchol, que se 
sometió a un análisis argumental de discurso. Entre los actores entrevistados 
predomina la orientación discursiva que adjudica al mapudungún el carácter de 
marcador étnico; también participaron quienes totalizan o relativizan la diferencia 
lingüística. Cada una de estas orientaciones expresa una ideología lingüística 

39

039-072-CISTERNAS.indd   39 18/02/2020   01:56:11 p. m.



40	 Estudios Sociológicos XXXVIII: 112, 2020

particular. Por otra parte, se evidenciaron incongruencias en los discursos y 
se encontraron variaciones en el rol asignado al mapudungún en la identidad 
mapuche en función del escenario al que se enfrente el actor.

Palabras clave: identidad; mapudungún; no mapuches; marcadores étnicos; 
Temuco; Cholchol.

Abstract: This work describes the role assigned to language in the delimitation of  the 
ethnic border between Mapuche and Non-Mapuche in the discourse of  municipal and 
educational authorities of  Temuco and Cholchol (Chile), revealing its argumentative 
structure and the language ideologies that support them. The data consist in a corpus 
of  twelve semi-structured interviews, which were conducted with city councillors and 
principals of  educational institutions from Temuco and Cholchol. An argumentative 
discourse analysis has been applied to the corpus. A discursive orientation that confers to 
mapudungun the status of  ethnic marker predominates among the interviewed actors; 
being also frequent those that totalize o relativize the linguistic difference. Each of  these 
orientations expresses a particular language ideology. On the other hand, inconsistencies 
in the discourses are evinced. Variations in the role assigned to Mapudungun in the 
Mapuche identity were found. These variations take place in relation to the scenario faced by 
the actor.

Keywords: identity; Mapudungun; non-Mapuche; ethnic markers; Temuco; 
Cholchol.

Este trabajo describe el papel asignado a la lengua en la delimi- 
tación de la frontera étnica entre mapuches y no mapuches en el 
discurso de autoridades municipales1 y educacionales de Temuco 

y Cholchol (Chile), y da cuenta de sus estructuras argumentales y de las 
ideologías lingüísticas que los sustentan. Actualmente, sólo 38.5% de la 
población mapuche tiene alguna competencia en su lengua tradicional, 
el mapudungún (Gundermann, Canihuan, Clavería y Faúndez, 2009). 

1 El municipio constituye la institución de gobierno local en el ordenamiento político-

administrativo chileno.

039-072-CISTERNAS.indd   40 18/02/2020   01:56:11 p. m.



Cisternas: Marcador étnico: discursos de autoridades…	 41

Sin embargo, como lo indica Fought (2006), un grupo puede concebir 
una lengua como elemento central de su identidad étnica, incluso si en 
realidad sólo una parte la habla. En el caso del mapudungún, varios 
estudios han dado cuenta de su rol en la identidad mapuche y del alto 
valor simbólico que se le ha asignado (Gundermann, 2014; Williamson, 
2012).

Diversos autores han descrito la identidad como un mecanismo de 
organización social cuya operación se concreta mediante discursos estra-
tégicos sustentados en recursos como la historia, la cultura y la lengua, y 
que se orienta a construir una distinción entre dos grupos o una frontera 
étnica (Barth, 1976; Giménez, 2007; Hall, 2003). Respecto al caso de 
las identidades indígenas, De la Cadena y Starn (2009) plantean que la 
indigeneidad –o identidad indígena– es un campo en el que se producen 
dinámicas constantes de negociación entre indígenas y no indígenas 
en las que las relaciones de poder son centrales.

Cuando la lengua se transforma en uno de los recursos empleados en 
estas dinámicas de negociación y delimitación estratégica de las identi- 
dades étnicas, las ideologías lingüísticas emergen como teorías de sentido 
común que atraviesan los discursos manifestados en el campo de la 
indigeneidad. Así, tales sistemas de representaciones sobre la relación 
entre lengua y sociedad (Kroskrity, 2004; Woolard, 1998) permean las 
estrategias de los actores cuando éstas se vinculan a la politización de la 
lengua o a un pronunciamiento sobre su rol en la definición de los límites 
simbólicos entre lo propio y lo ajeno.

Los espacios locales se tornan importantes en la indigeneidad, en tanto 
que en ellos se (re)producen los discursos de los actores que intervienen 
en él. En el caso mapuche, la región de La Araucanía ha sido el esce-
nario de un intenso debate sobre el reconocimiento y la oficialización 
de la lengua mapuche. La movilización de la población mapuche por el 
reconocimiento de sus derechos lingüísticos en la región llevó a que la 
intendencia2 se comprometiera a evaluar la oficialización de la lengua, lo 
que finalmente no se concretó. No obstante, en las comunas de Galvarino 
y Padre Las Casas las autoridades municipales le confirieron el estatus 
de lengua al mapudungún (Wittig y Olate, 2016).

2 La intendencia constituye la institución de gobierno regional en el ordenamiento 

político-administrativo chileno.

039-072-CISTERNAS.indd   41 18/02/2020   01:56:11 p. m.



42	 Estudios Sociológicos XXXVIII: 112, 2020

Este trabajo dirige su atención al entorno de las comunas de Temuco 
y Cholchol, que ostentan, en el contexto de La Araucanía, rasgos de 
particular interés para el estudio del caso. Cholchol, comuna fundada 
recientemente –hasta 2004 formaba parte de la de Nueva Imperial–, tiene 
una población compuesta en su mayoría por personas mapuches,3 lo que 
se ve reflejado también en la composición de su concejo municipal y en 
la proporción de directores de colegios de origen mapuche. Temuco es la 
capital de la región y representa el centro del poder político de ésta. 
Además, en esta comuna recientemente se comenzó a impulsar la incor-
poración de la lengua mapuche –como asignatura– a los establecimientos 
municipales.

El texto se divide en seis secciones. En las primeras dos se da cuenta 
de la perspectiva teórica desde la que se problematiza la identidad y 
la función que la lengua tiene en la configuración de aquélla. A conti-
nuación se pone en contexto el problema y se profundiza en la historia 
del contacto mapudungún-español en Chile, así como en el surgi- 
miento de la demanda por su recuperación y las iniciativas de revita-
lización implementadas por el Estado. En la cuarta parte se muestran 
los aspectos metodológicos del trabajo y, en las secciones posteriores, se 
exponen los resultados y las conclusiones.

1. Ideologías lingüísticas: representaciones 
sobre la relación lengua-sociedad

El interés de las disciplinas que estudian las lenguas desde la percepción de 
los hablantes sobre éstas es relativamente reciente. Durante largo tiempo 
predominó en la lingüística y la antropología la idea de que considerar 
tales representaciones en el análisis sólo contribuía a distorsionarlo 
(Kroskrity, 2004). El cambio en esta tendencia comienza a finales de la 
década de 1970. En un contexto académico dominado por el paradigma 
chomskyano y su tesis de que el análisis lingüístico debe realizarse a partir 
de un modelo de hablante nativo o hablante-oyente ideal (Chomsky, 

3 74.49% de la población de la comuna de Cholchol corresponde a personas de origen 

mapuche, mientras que en Temuco sólo representa 23.47% (Instituto Nacional de Esta-

dísticas, 2018).

039-072-CISTERNAS.indd   42 18/02/2020   01:56:11 p. m.



Cisternas: Marcador étnico: discursos de autoridades…	 43

2002[1957]), Silverstein (1979) se plantea que las ideologías lingüísticas 
o creencias de un hablante sobre su lengua influyen en la evaluación que 
realiza del uso que él mismo y otros hacen de tal lengua, así como de las 
estructuras lingüísticas empleadas.

Al ampliar el alcance heurístico del concepto e introducir simultánea-
mente una dimensión moral y política a la ecuación, Irvine (1989) sugiere 
que las ideologías lingüísticas son sistemas de creencias que remiten a 
las relaciones sociales y lingüísticas, atravesados por intereses políticos 
y morales. Ha sido precisamente este énfasis en el vínculo entre ideolo-
gías lingüísticas y determinadas concepciones morales y políticas de la 
sociedad lo que mantiene vigente tal definición tres décadas después de 
su formulación.

En los noventa, Rumsey (1990, p. 346) describiría las ideologías 
lingüísticas como “cuerpos compartidos de nociones de sentido común 
sobre la naturaleza de la lengua en el mundo”. Esta mirada, debido a su 
vaguedad, resta complejidad al concepto, y sugiere que las ideologías 
sobre la lengua son, por una parte, creencias sólo mantenidas por no 
expertos –al hacer alusión al sentido común–, y por otra, que toda ideo-
logía de este tipo es ampliamente compartida en una sociedad determi- 
nada. Kroskrity (2004) cuestiona este acercamiento y evidencia una gran 
variación entre las ideologías lingüísticas que mantienen distintos grupos 
dentro de una misma sociedad, y plantea, además, que son conjuntos de 
creencias y sentimientos, implícitos y explícitos, sobre el uso de la lengua 
en el mundo social que todo hablante usa para construir evaluaciones 
lingüísticas e involucrarse en la actividad comunicativa. En un trabajo 
posterior, el autor recalca que estas ideologías se construyen desde la 
experiencia social de los sujetos y que dista de ser homogénea entre los 
miembros de una sociedad (Kroskrity, 2010).

Por su parte Woolard (1998), en otro de los trabajos que demarcan 
el campo hasta el presente, sostiene que las ideologías lingüísticas son 
representaciones que dan sentido a la relación entre la lengua y el 
sujeto en el mundo social, y pueden ser explícitas o implícitas. Agrega, 
además, que son resultado de interacciones complejas entre posición 
social, prácticas lingüísticas y otras variables sociales, descartando así la 
validez de propuestas como la de Garrett (2010), quien sugiere que 
las ideologías de un sujeto son predecibles y reflejan su posición en la 
sociedad.

039-072-CISTERNAS.indd   43 18/02/2020   01:56:11 p. m.



44	 Estudios Sociológicos XXXVIII: 112, 2020

Con un acento en las prácticas lingüísticas, Spolsky (2004) describe 
las ideologías lingüísticas como un conjunto de creencias que una 
comunidad de habla mantiene respecto de las prácticas lingüísticas 
apropiadas, las cuales asignan valor y prestigio a distintos aspectos de 
las lenguas empleadas en dicha comunidad. Tales sistemas de creencias 
aparecen, entonces, como juicios normativos relacionados con las prác-
ticas deseadas o indeseadas en una comunidad de habla.

En un trabajo publicado en los últimos años, Piller (2015) postula 
que estas ideologías corresponden a creencias sobre la lengua, múltiples, 
fracturadas, disputadas y cambiantes, que emplean la diferencia lingüís-
tica para racionalizar la organización social y las desigualdades que de 
ésta emergen, desplegándose por el interés del grupo dominante. En esta 
aproximación se destaca el carácter no monolítico y la transformación 
permanente de las ideologías lingüísticas que porta un sujeto. Ahora bien, 
como se desprende de los planteamientos de Woolard (1998) y Kroskrity 
(2004), no sólo los grupos dominantes mantienen y propagan ideolo- 
gías de este tipo, todos los hablantes están en condiciones de producirlas 
y desafiar aquellas que predominan en el contexto en que se encuentran 
insertos.

En uno de los desarrollos teóricos más recientes, Ahern (2017) ha 
delimitado la noción de ideología lingüística como un conjunto de 
actitudes, opiniones, creencias o teorías de sentido común que todos 
los sujetos, consciente o inconscientemente, tienen sobre la lengua. Se 
recalca, así, que este tipo de ideologías se expresa en múltiples manifes- 
taciones de distinto grado de complejidad, y varían desde las meras dispo- 
siciones personales hacia determinada lengua (actitudes) hasta represen-
taciones que intentan comprender o explicar algún aspecto de la relación 
entre una lengua y la sociedad (teoría de sentido común).

Recogiendo la revisión crítica del estado del arte del desarrollo 
del concepto efectuada por Cisternas (2017, p. 10), en este trabajo 
se entiende la ideología lingüística como un “sistema de representa- 
ciones sociales […] cuya conformación se ve influida –aunque no de-
terminada– por el contexto de producción y que se encuentra orientado 
hacia la modificación/mantención del statu quo de las relaciones sociolin- 
güísticas”.

La atención a las ideologías lingüísticas ha permitido un entendimiento 
más profundo de diversos fenómenos sociolingüísticos, particularmente 

039-072-CISTERNAS.indd   44 18/02/2020   01:56:11 p. m.



Cisternas: Marcador étnico: discursos de autoridades…	 45

respecto al cómo la cultura y la lengua moldean –y son moldeadas– por 
la acción humana (Ahern, 2017). Dado que las lenguas han sido siempre 
un factor clave en la naturalización de los límites entre grupos sociales, 
la forma en que estas ideologías influyen en la producción de identi- 
dades étnicas y nacionales ha sido otra de las líneas que ha tenido un 
gran desarrollo en las últimas décadas (Kroskrity, 2010).

Al respecto, varios trabajos han abordado el modo en que determi- 
nadas ideologías lingüísticas sitúan la lengua tradicional como elemento 
fundamental en la construcción identitaria de distintos pueblos indí- 
genas americanos. Entre éstos destacan los estudios de los casos del 
navajo (McCarthy, Romero-Little, Warhol y Zepeda, 2009), hopi 
(Nicholas, 2009), náhuatl (Messing, 2009) y quichua (Rindstedt, y 
Aronsson, 2002).

2. Lengua e identidad como discurso: fronteras 
y marcadores étnicos

La naturaleza de la identidad y la búsqueda de criterios que permitan 
individualizar distintos grupos étnicos han sido algunos de los problemas 
centrales en la antropología desde su origen. En la antropología clásica 
las identidades étnicas fueron concebidas como una propiedad esen-
cial e inmutable. En esta línea, a mediados de los años de 1960, Raoul 
Naroll propuso la noción de unidad cultural (cult unit), desde la cual sería 
posible delimitar unívocamente un grupo étnico en función de tres 
criterios: lengua hablada, distribución geográfica y organización polí- 
tica (Naroll, 1964), los cuales se convierten en marcadores étnicos, vale 
decir, rasgos con los que resulta imprescindible contar para pertenecer 
al grupo.

Desde el último tercio del siglo xx, diversas contribuciones en el 
campo han transformado radicalmente la visión de este concepto. Una 
de las más determinantes entre ellas es la de Barth (1976), quien sugiere 
que la identidad constituye un mecanismo de organización social 
mediante el cual se traza un límite o frontera entre los miembros de un 
grupo étnico y aquellos que no son parte de éste. Se aleja, así, de las 
concepciones esencialistas, como la de Naroll (1964), que asignan a la 
identidad una estabilidad transcontextual basada en la apelación a una 

039-072-CISTERNAS.indd   45 18/02/2020   01:56:11 p. m.



46	 Estudios Sociológicos XXXVIII: 112, 2020

esencia común a todos los sujetos que pertenecen a una categoría étnica 
(Ryazanov y Christenfeld, 2018; Wimmer, 2008).

Este giro conceptual reveló en el debate la interrogante relativa a 
cuál es la relación que se produce entre la identidad y la cultura. Barth 
(1976) entrega algunas luces al señalar que grupos con variaciones 
culturales pueden mantener una misma identidad. No obstante, la 
clave en esta discusión ha sido la reorientación que, a su vez, ha sufrido 
la idea de cultura. Aquella visión clásica de la cultura como entidad 
discreta, autocontenida y coherente fue sobrepasada por la realidad del 
mundo moderno, marcado por relaciones de interdependencia de 
los grupos y las sociedades (Rosaldo, 1988). Ni siquiera los elementos 
culturales de las sociedades tradicionales que reciben el calificativo 
de costumbre o tradición son invariantes, ya que su vida misma no lo 
es (Hobsbawm, 1983). En un acercamiento similar, desde un enfoque 
poscolonialista, Gupta y Ferguson (1997) proponen desnaturalizar la 
diferencia cultural al concebirla como el resultado de un proceso histó- 
rico común a los distintos pueblos, que tiene lugar en un campo de rela- 
ciones de poder.

Al radicalizar la aproximación constructivista y considerar una 
concepción más actual de cultura, Hall (2003) define la identidad como 
un proceso de posicionamiento estratégico eminentemente discursivo, 
en que la cultura, la lengua y la historia aparecen como recursos para 
demarcar límites simbólicos entre lo propio y lo ajeno. Por ende, la 
relación entre identidad y cultura estaría lejos de ser unidireccional y 
unívoca y podría adquirir diversas formas.

La representación que el grupo tiene del otro y los aspectos en que 
quiere diferenciarse de éste se han vuelto un aspecto fundamental en la 
conceptualización de la identidad. En esta línea, Giménez (2007) des-
cribe la identidad como una construcción a partir de la apropiación de 
determinados repertorios culturales, que operan, al mismo tiempo, como 
diferenciadores y unificadores. Es decir, permiten simultáneamente 
que un grupo se distinga de otro y que los miembros de éste se sientan 
cohesionados entre sí. Bajo esta mirada, cultura e identidad son dos 
realidades ligadas tan intrínsecamente que su separación es posible sólo 
en un plano analítico.

A pesar de la extendida convergencia en torno a la tesis de que la 
identidad se produce en una relación dialéctica con el otro, la aproxi- 

039-072-CISTERNAS.indd   46 18/02/2020   01:56:11 p. m.



Cisternas: Marcador étnico: discursos de autoridades…	 47

mación constructivista se ha cuestionado y ha apuntado a que la iden- 
tidad mantiene una relación compleja con el entorno y no depende 
únicamente de la voluntad de los miembros de un grupo para emerger 
y difundirse (Wimmer, 2008). Con objeto de superar este reduccio- 
nismo, Wimmer plantea que la identidad comprende el resultado de 
las negociaciones entre actores cuyas estrategias se moldean por las 
características del campo social, campo que se encuentra estructurado 
a partir de un entorno institucional, relaciones de poder y redes polí- 
ticas de los actores.

Construyendo un enfoque similar al de Wimmer (2008), aunque 
desde el caso de los pueblos indígenas latinoamericanos, De la Cadena 
y Starn (2009) plantean que las fronteras étnicas constituyen siempre el 
resultado de una negociación. Así, la identidad indígena no se define 
desde sí misma, sino que es el resultado de un proceso dialéctico de 
negociación de estrategias y objetivos políticos entre actores indígenas y 
no indígenas. Para aproximarse a estas dinámicas proponen el concepto 
de indigeneidad, entendido como “un campo de gobernanza, subjetivi- 
dades y conocimientos que nos involucra a todos –indígenas y no indí-
genas– en la construcción y reconstrucción de sus estructuras de poder 
e imaginación” (p. 195).

Lo anterior evidencia que, a pesar de las críticas dirigidas a la 
concepción constructivista de la identidad, la idea de que ésta, por 
una parte, constituye un mecanismo de organización social que se estruc-
tura a partir de la diferenciación con el otro (Barth, 1976), y por otra, que 
se despliega mediante discursos que se valen de ciertos recursos culturales 
y la historia (Hall, 2003), no ha perdido vigencia. Por el contrario, se 
han considerado dentro de esquemas que problematizan la identidad y 
añaden complejidad a dicha aproximación.

En los discursos que delimitan las identidades étnicas en general, 
y las indígenas latinoamericanas en particular, la lengua suele ocupar 
un papel relevante. Cuando esto es así, los discursos se encuentran 
atravesados por ideologías lingüísticas en tanto se fundan en sistemas 
de representaciones sobre la interacción entre lengua y sociedad (Kros-
krity, 2004; Woolard, 1998). Al respecto, Cisternas (2017) explicita, 
en su aproximación al concepto, el papel que los postulados rela- 
cionados con el rol que desempeña la lengua en la identidad tienen 
en estas ideologías, al definirlas como un sistema de representaciones 

039-072-CISTERNAS.indd   47 18/02/2020   01:56:11 p. m.



48	 Estudios Sociológicos XXXVIII: 112, 2020

relativas, entre otros aspectos, a la correspondencia entre lengua e 
identidad.

En el caso mapuche, múltiples investigaciones han dado cuenta 
del valor que la lengua, a pesar de su amenazada vitalidad, tiene en 
la definición de la identidad del grupo. Gundermann (2014) constata la 
revaloración del mapudungún en la sociedad mapuche actual como una 
herencia cultural propia, a pesar de que esto no siempre se traduzca en el 
interés en aprenderlo. Por su parte, algunos trabajos sobre los mapuches 
urbanos sugieren que, para éstos, la lengua adquiere importancia en la 
identidad por haber sido el medio de comunicación de los antepasados 
y, en la actualidad, una institución social que permite acentuar las rela- 
ciones de pertenencia (Wittig, 2009), otorgar estatus a ciertos miembros 
del grupo que la dominan y asignar, por ejemplo, mayor validez a 
sus intervenciones en determinadas instancias intraétnicas (Lagos, 
2010).

Tal es la importancia del mapudungún para la identidad mapuche 
que, en algunos casos, puede convertirse en marcador étnico. Este acer-
camiento a la lengua se encuentra documentado en varios trabajos. Luna 
(2015) registra la concepción de la identidad mapuche de los profesores 
de una escuela rural del sur de Chile –adscrita al sistema de educación 
intercultural bilingüe–, en donde la lengua aparece como uno de los 
elementos que deben reapropiarse, pues constituye parte de la esencia 
del ser mapuche. En la misma dirección, Williamson (2012) recoge los 
discursos de niños de escuelas rurales que han adoptado el enfoque inter-
cultural, para quienes hablar la lengua tradicional es uno de los aspectos 
que distinguen a un niño mapuche de uno que no lo es.

Esta aparente discordancia entre el valor simbólico otorgado a una 
lengua y la realidad de las prácticas lingüísticas del grupo corresponde 
a una característica propia de lo que se ha denominado posvernacula- 
ridad. En este tipo de contextos, la lengua deja de cumplir la función de 
medio de comunicación cotidiano del grupo, es decir, ya no se emplea 
como lengua vernácula. No obstante, pasa a ser depositaria de un alto 
valor identitario, por percibirse como la lengua tradicional del grupo y 
la herencia de los antepasados (Shandler, 2008). Esto genera un marco 
de activismo en torno a la lengua que fomenta el compromiso con 
su recuperación por parte de los hablantes y no hablantes (Hornsby, 
2016).

039-072-CISTERNAS.indd   48 18/02/2020   01:56:11 p. m.



Cisternas: Marcador étnico: discursos de autoridades…	 49

Las ideologías lingüísticas que atraviesan los discursos sobre el rol del 
mapudungún en la demarcación de la frontera étnica encierran un juicio 
evaluativo implícito respecto al hablante como horizonte normativo al 
que un mapuche debiese o no aspirar para considerarse un miembro del 
grupo. En esta dinámica pueden emerger lo que Myhill (2003) denomina 
jerarquías de autenticidad, vale decir categorizaciones en las que ciertos 
sujetos se consideran, a partir de criterios predefinidos, miembros del 
grupo más auténticos que otros. Un ejemplo de esta lógica, en el caso 
mapuche, se encuentra en Loncon (2002) cuando sostiene que la iden- 
tidad mapuche sin la lengua se convierte en una identidad sin contenidos, 
sin objetivos y sin claridad respecto al horizonte común. En función de 
esto, un sujeto no hablante de mapudungún que se identificase como 
mapuche estaría enarbolando una identidad vacía, marginada del hori-
zonte común del grupo constituido por los miembros auténticos. De este 
modo, aquellos que no se ajustan al modelo de autenticidad, quedan en 
un estatus de miembros parciales –o incompletos– del grupo; visión que 
niega la existencia de identidades múltiples y de variaciones culturales 
entre los distintos miembros de un grupo étnico (Theodossopoulos, 
2013).

El papel asignado al mapudungún en la constitución de la identidad 
del pueblo mapuche responde, entonces, a una representación norma- 
tiva de la comunidad imaginada mapuche, según la terminología de 
Anderson (1993). De este modo, se fija un ideal respecto a las caracte-
rísticas que debiesen tener los miembros del grupo, particularmente en 
cuanto a sus prácticas lingüísticas.

Ahora bien, como se indicó anteriormente, la identidad indígena es 
siempre resultado de un proceso dialéctico que involucra la negociación 
de estrategias y objetivos políticos entre sujetos indígenas y no indígenas 
(De la Cadena y Starn, 2009). En consecuencia, los discursos identitarios 
producidos en el mundo mapuche pueden compartirse o resignificarse por 
parte de los no indígenas. En tal marco, cómo se reciben y reproducen 
estos discursos en los espacios locales de poder adquiere especial rele-
vancia en la configuración del campo que De la Cadena y Starn (2009) 
denominan indigeneidad.

Sobre la relación específica de la lengua y la narración identitaria de 
un grupo étnico o nacional, Smith, Law, Wilson, Bohr, y Allworth (1998) 
sugieren tres tendencias discursivas posibles. En primer lugar la histori- 

039-072-CISTERNAS.indd   49 18/02/2020   01:56:12 p. m.



50	 Estudios Sociológicos XXXVIII: 112, 2020

zación, desde la cual se plantea un pasado idealizado que se compara 
con el presente y se representa como una época de auge que debe ser 
reconstruida para el grupo. En segundo, la totalización, en cuyo marco 
pequeñas diferencias entre los grupos se presentan como irreconciliables 
y ligadas a rasgos profundos de cada uno. Finalmente, está la esenciali- 
zación en la que la identidad del grupo se ostenta como inmanente, consti- 
tuida, separada y distinta de la identidad de otros grupos.

Es necesario hacer dos precisiones respecto a esta tipología de 
discursos. Por una parte, con relación a la esencialización hay que 
apuntar que puede basarse en marcadores raciales y representar la iden-
tidad asociada a la conformación biológica de los sujetos del grupo. Así, 
el mapudungún se podría considerar como un aspecto que evidencia 
una diferencia racial subyacente, como otros elementos lo hacen en 
contextos diversos que han sido estudiados mundialmente (Lafont, 
2017; MacLin y MacLin, 2010; Tienda y Fuentes, 2014). O puede 
basarse en marcadores étnicos y derivar en un discurso apoyado en 
factores de naturaleza sociocultural. En este caso, hablar la lengua 
tradicional constituye un factor que permite demarcar la pertenencia al 
pueblo mapuche. Varios trabajos han dado cuenta de cómo la diferencia 
lingüística puede convertirse en un marcador étnico (Safran, 2008; Ting 
y Puah, 2015).

Por otra parte, cabe reconocer la posibilidad de que surjan posturas 
que no le otorguen a la lengua un lugar trascendental en la definición 
de la identidad propia o del otro; en este caso se estaría relativizando 
la importancia de dicho factor. Emergen, entonces, tres nuevas cate- 
gorías: relativización, marcador étnico y marcador racial, estas dos 
últimas en remplazo de la esencialización.

3. Desplazamiento del mapudungún y la movilización 
por su recuperación

El primer contacto entre el mapudungún y el español tiene lugar tras 
la colonización de América. Los españoles, en 1536, emprendieron 
acciones bélicas contra los mapuches que desencadenaron la Guerra 
de Arauco extendida por más de dos siglos. Tras este enfrentamiento, 
a diferencia de lo ocurrido con otros pueblos indígenas americanos, los 

039-072-CISTERNAS.indd   50 18/02/2020   01:56:12 p. m.



Cisternas: Marcador étnico: discursos de autoridades…	 51

mapuches mantuvieron su autonomía territorial y política. El contacto 
con la sociedad occidental implicó la modificación de algunos aspectos 
de la sociedad mapuche, principalmente en el ámbito económico. No 
obstante, los circuitos de reproducción de la lengua tradicional se mantu
vieron intactos; sólo se registró una escasa penetración del español, 
restringida al acotado número de niños que accedía a las escuelas misio-
nales (Durán y Ramos, 1986).

La situación lingüística del pueblo mapuche cambió tras la campaña 
de invasión del ejército chileno a La Araucanía, que finalizó en 1883 
con la anexión del territorio mapuche a la República de Chile. Tras este 
episodio, el Estado se propuso civilizar al mapuche, cruzada en la que uno 
de los aspectos fundamentales era la instrucción en la lengua nacional, 
para que abandonasen el mapudungún, considerado arcaico debido a su 
carácter ágrafo (Canales, 1998; Lagos y Espinoza, 2013).

De acuerdo con Olate, y Wittig (en prensa) las ideologías lingüís- 
ticas que estigmatizan el mapudungún comenzaron a extenderse paulati- 
namente entre la población mapuche en las décadas posteriores a la 
invasión. En este proceso fue determinante la profundización del contacto 
entre las sociedades chilena y mapuche como consecuencia del desarrollo 
de vías de comunicación, la migración, el comercio, la reconversión del 
mapuche en campesino y la expansión del sistema educacional (Olate, 
2017). Como resultado, durante el siglo xx, el español se convertiría 
gradualmente en la lengua de comunicación intraétnica de la población 
mapuche.

La progresiva integración de los mapuches a la sociedad chilena, 
facilitada por la migración desde la comunidad rural hacia los centros 
urbanos y la extensión de la cobertura del sistema de educación formal, 
llevó a que los mapuches se vieran involucrados con mayor frecuencia en 
ámbitos lingüísticos occidentales, en los que obligatoriamente debían 
emplear el español. Al mismo tiempo se consolida el sistema de ideologías 
lingüísticas negativas respecto a la lengua indígena, lo que se traduce en la 
prohibición de hablar el mapudungún en las escuelas y el escarnio hacia 
la variante de español influido por el mapudungún (Álvarez-Santullano, 
y Forno, 2008; Poblete, 2003). De esta manera, el proceso de desplaza-
miento de la lengua se acentúa considerablemente.

Hacia los años de 1970, diversos movimientos indígenas surgieron en el 
continente en lo que se ha denominado “emergencia indígena” (Bengoa, 

039-072-CISTERNAS.indd   51 18/02/2020   01:56:12 p. m.



52	 Estudios Sociológicos XXXVIII: 112, 2020

2000), y desde estos pueblos se expresaron demandas vinculadas al reco- 
nocimiento de su cultura y su lengua. Como consecuencia, durante la 
década de 1980 gran parte de los países de la región comenzó a establecer 
sistemas de educación intercultural bilingüe (Fajardo, 2011; Ferrão, 2010). 
En Chile, a principios de los años de 1990, el Estado, haciendo eco de las 
demandas del movimiento indígena y para materializar los compromisos 
adquiridos por el presidente Aylwin en el periodo de campaña electoral, 
implementa de forma paulatina las primeras políticas de reconocimiento 
(García, 2012). Se aprueba, en este marco, la conocida como Ley Indí- 
gena, que estipula el resguardo de la cultura indígena, la implementación 
de una educación con pertinencia cultural y lingüística, además de la 
regulación sobre la propiedad de la tierra indígena.

En los años siguientes se concreta el Programa de Educación Inter-
cultural Bilingüe (peib), que introduce las lenguas y culturas indígenas 
en el currículo escolar, aunque se limita a las zonas rurales en donde 
se concentraba la población indígena. Tal aproximación focalizada del 
peib llevó a que recibiera críticas debido a su carácter ruralista y folklo-
rizante (Donoso, Contreras, Cubillos y Aravena, 2006; Stiegler, 2008; 
Williamson, 2008). Simultáneamente, el movimiento mapuche empezó 
a dar renovada importancia a la recuperación de la lengua, cuestión 
que hasta principios de la década de 2000, si bien figuraba entre las 
demandas, no constituía una de las prioridades políticas (Loncon, 2002). 
Así, desde discursos que sitúan la lengua como una de las claves para la 
preservación de la identidad propia, la reproducción de la cultura y 
la autonomía política, se elevan exigencias que conminan a que la 
educación intercultural promueva con mayor énfasis la enseñanza del 
mapudungún (Tricot, 2009; Naguil, 2013; Wittig y Olate, 2016).

Las objeciones al sistema de educación intercultural derivaron, hace 
una década, en su reforma. En el nuevo marco, las lenguas indígenas 
pasaron a conformar una asignatura propia dentro del currículo nacional, 
impartida en establecimientos con una matrícula indígena superior a 20 
por ciento. No obstante esta transformación, persiste la desconfianza en 
la efectividad de la enseñanza del mapudungún en el sistema público 
de educación, en tanto la nueva modalidad, por una parte, se restringe 
a instruir a los estudiantes sobre la cultura tradicional mapuche, reper-
torio léxico y frases básicas, considerando una cantidad de horas sema- 
nales insuficientes para formar sujetos bilingües (Lagos, 2015). Por otra 

039-072-CISTERNAS.indd   52 18/02/2020   01:56:12 p. m.



Cisternas: Marcador étnico: discursos de autoridades…	 53

parte, enclaustra la enseñanza de la lengua en una asignatura, la presenta 
como una lengua extranjera y la desvincula del resto de los contenidos 
del currículo (Pozo, 2014).

En este sentido, si bien la introducción de la lengua en las escuelas 
contribuye a su revaloración, no parece probable que la asignatura de 
lengua indígena, de mantenerse su actual fórmula, revierta el despla-
zamiento de una lengua cuyos hablantes con alta competencia es de 
apenas 24.8%, sobre todo de adultos mayores que viven en zonas rurales 
(Gundermann et al., 2009).

4. Metodología

La metodología empleada en la investigación es de carácter cualitativo. 
Los sujetos de estudio corresponden a autoridades municipales y educa-
cionales de las comunas de Temuco y Cholchol. El criterio de inclusión 
para el primer caso es tener el cargo de concejal, mientras que en el 
segundo, el requisito era ser director de un establecimiento educacional. 
En total se ha entrevistado a 12 sujetos. La composición de la muestra 
se detalla a continuación en el cuadro 1.

Cuadro 1

Detalle de la muestra

Grupo

	 Temuco	 Cholchol

		  No			   No
	 Mapuche	 mapuche	 Total	 Mapuche	 mapuche	 Total

Autoridades municipales	 0	 3	 3	 1	 1	 2

Autoridades educacionales	 0	 4	 4	 2	 1	 3

El corpus, compuesto por estas 12 entrevistas en las que se abordaron 
temas de vitalidad y política lingüística, se ha sometido a un análisis 

039-072-CISTERNAS.indd   53 18/02/2020   01:56:12 p. m.



54	 Estudios Sociológicos XXXVIII: 112, 2020

argumental del discurso. Esta estrategia de análisis pretende superar la 
mera categorización de los discursos y la descripción de las relaciones 
entre tales categorías, propia del análisis de contenido (Lune y Berg, 
2017; Conde, 2009). Sin embargo, a diferencia de otras aproximaciones 
al análisis de discurso, el enfoque argumental se centra en el estudio de 
la estructura argumentativa con el fin de exponer la dimensión ideoló-
gica del discurso y precisar sus procedimientos de legitimación y estra- 
tegias de disimulación (Gutiérrez, 2005).

Distintas variantes de este tipo de análisis de discurso se han empleado 
en el estudio de políticas públicas y el discurso jurídico estatal (Cotton; 
Rattle, y Van Alstine, 2014; Del Valle, 2015; Lalander y Merimaa, 2018). 
En el contexto de tal investigación, esta aproximación analítica presenta 
la ventaja de develar las argumentaciones que subyacen a los discursos 
ideológicos (Giménez, 1981) y muestra, además del rol, la representación 
del interlocutor –el otro–, y la diferencia que frente a él se quiere marcar 
tienen en la configuración del discurso y los argumentos que lo sustentan 
(Hajer, 2006). Así, permite identificar las ideologías lingüísticas sobre las 
cuales se construyen los discursos identitarios, además de comprender 
las lógicas de negociación de la identidad en el campo de la indigeneidad 
que fundamentan la adopción de dichas ideologías.

Para efectuar este análisis se trabajó con las transcripciones de las 
entrevistas, en las que se identificaron en primer lugar las secciones 
relevantes para los fines de esta investigación. Posteriormente, se cate- 
gorizaron las citas de acuerdo con sus orientaciones discursivas en 
cuanto a la relación entre lengua e identidad y se detectó el argumento 
subyacente a cada uno de los fragmentos pertinentes. En la etapa final se 
estandarizaron los argumentos identificados, agrupándolos por similitud, 
y después se reconstruyó la estructura argumental de los discursos en cada 
categoría.

5. Resultados

En el corpus analizado se presentan sólo las cinco orientaciones discur- 
sivas en torno a la definición de la relación entre lengua e identidad teóri-
camente posibles, a saber: marcador racial, marcador étnico, totalización, 
historización y relativización. La estructura argumentativa subyacente a 

039-072-CISTERNAS.indd   54 18/02/2020   01:56:12 p. m.



Cisternas: Marcador étnico: discursos de autoridades…	 55

cada uno de estos casos, así como las ideologías lingüísticas que implican, 
se detallarán a continuación.

Aquellos discursos que plantean el mapudungún como marca- 
dor racial, como se aprecia en la figura 1, se estructuran a partir de 
un argumento central: el mapudungún es un rasgo propio de la raza 
mapuche.

Figura 1

Mapudungún como marcador racial

El vínculo identitario de los 
mapuches con su lengua es muy 

fuerte, pues es una población 
racialmente más pura que otras

El mapudungún es parte 
de la sangre mapuche

El mapudungún es un rango 
propio de la raza mapuche

Todos los habitantes 
de la región tenemos sangre 

mapuche, por tanto, deberíamos 
identificarnos con la lengua

imp

comp imp

c

imp: Implicación	 comp: Complementariedad	 c: Consecuencia

En un planteamiento que expresa con claridad este argumento, una de 
las autoridades municipales de Temuco señala:

si en una familia mapuche le enseñan a un niño a hablar mapuche, después 

tiene que entrar al sistema nuestro, con español, que es como si a uno, 

bueno, lo pusieran a estudiar inglés a los cinco años […] Entonces, desde 

chiquititos, también los colegios deberían tener alternativas, en el caso 

nuestro mapudungún y español que son nuestras dos razas predominantes. 

(Autoridad municipal 1, Temuco.)

039-072-CISTERNAS.indd   55 18/02/2020   01:56:12 p. m.



56	 Estudios Sociológicos XXXVIII: 112, 2020

En el caso de este extracto, la utilización de la sinécdoque, es decir, la 
referencia al mapudungún –y no a los mapuches– como raza, da cuenta 
de la estrecha relación percibida entre el grupo racial y su lengua. De 
este argumento central se desprenden otras dos proposiciones. Por un 
lado, emerge un razonamiento complementario que enfatiza la solidez 
del vínculo entre la identidad mapuche y el mapudungún, la que deri- 
varía de una mayor pureza racial de este grupo en comparación con otros 
que no mantienen una identificación tan fuerte con su lengua. Por otro 
lado, se sugiere que el mapudungún es parte de la sangre mapuche, lo 
que constituye una implicancia del argumento central, puesto que la 
noción “raza” se sustenta en una reducción biologicista de la cultura. A 
su vez, se presenta una proposición según la cual todos los habitantes de 
la región de La Araucanía deberían identificarse con la lengua por tener, 
en alguna medida, sangre mapuche. Esto constituye, evidentemente, 
una consecuencia del argumento de que el mapudungún es parte de la 
sangre mapuche, en cuanto supone que tenerla proporciona una razón 
para establecer un vínculo identitario con la lengua.

Todas estas argumentaciones dan sustento, entonces, a discursos 
atravesados por una ideología del mapudungún como rasgo racial, según 
ésta la lengua es una manifestación exterior de la herencia genética 
(la sangre) mapuche y, por lo tanto, permite señalar a quienes realmente 
pertenecen al grupo. En este sentido, la diferencia lingüística visibiliza 
una diferencia anterior y más profunda: la racial. Se constituye así 
como un discurso que persigue una fuerte distinción en el marco de la 
indigeneidad, o bien una reducción de ésta, dependiendo del estatus 
que se le asigne a quienes no forman parte del pueblo mapuche, pero 
son mestizos.

Por otra parte, los discursos en los que el mapudungún aparece como 
marcador étnico se construyen alrededor del argumento central que 
sugiere que no se puede ser mapuche sin hablar la lengua. De este modo 
adoptan la hipótesis del relativismo lingüístico, según la cual la lengua 
hablada influye en la percepción del mundo y la cosmovisión del sujeto 
(Yule, 2017). El detalle de los argumentos en esta categoría se muestra 
en la figura 2.

El argumento central de esta categoría aparece notoriamente en el 
discurso de una autoridad educacional de Cholchol, según la cual:

039-072-CISTERNAS.indd   56 18/02/2020   01:56:12 p. m.



Cisternas: Marcador étnico: discursos de autoridades…	 57

El que no habla mapuche, no es mapuche. Ser mapuche y no valorar su tie-

rra no es [ser] mapuche. Hay mapuches que salen a la ciudad y en la ciudad 

no tienen identidad, no tienen nada. ¿Qué es lo que hacen? Andan igual 

que en un corral ajeno. Y eso es así. (Autoridad educacional 3, Cholchol.)

Figura 2

Lengua como marcador étnico

La lengua 
se vincula 

profundamente a 
la identidad; si la 

primera desaparece, 
desaparece también 

lo mapuche

Aprender la 
lengua significa un 
reencuentro con las 

raíces culturales

El mapuche debe 
hablar la lengua, 
pues ésta es parte 

esencial de la 
cosmovisión

Quien no habla 
mapudungún, 

no maneja parte 
de la cultura

No se puede ser 
mapuche sin hablar 

mapudungún

No hablar 
significa no vivir 

plenamente 
de acuerdo con 

la cultura
Quien habla 

mapudungún es más 
mapuche que quien 

no lo hace

La raíz rural de los mapuches los impulsa 
a conservar su lengua incluso en entornos urbanos

El uso del 
mapudungún 

ha disminuido, 
ya que permite 

identificar 
al mapuche 

y discriminarlo

Hablar 
mapudungún 

diferencia a los 
mapuches de 
los chilenos

Abandonar 
la lengua es un 

signo de 
occidentalización

Quienes han 
perdido su 

identidad ya no 
hablan la lengua

comp

comp

comp

imp

imp

imp

imp

c

imp

imp

imp
imp

imp

imp

imp

imp

imp: Implicación	 comp: Complementariedad	 c: Consecuencia

039-072-CISTERNAS.indd   57 18/02/2020   01:56:12 p. m.



58	 Estudios Sociológicos XXXVIII: 112, 2020

En esta categoría se aprecia que del argumento central se desprende otro 
conjunto de proposiciones que refuerzan esta postura en niveles más 
específicos. Por una parte, se encuentran afirmaciones que plantean que 
el mapudungún encierra una cosmovisión particular que no sería acce-
sible a través de un medio distinto a la lengua tradicional –proposición 
complementaria del argumento central–, así como la idea de que la lengua 
abarca parte central de las raíces culturales del grupo –suposición que 
constituye una implicancia del argumento principal–. Otro conjunto de 
argumentos, mientras tanto, se relaciona con la noción de que hablar 
mapudungún es uno de los rasgos socioculturales que distingue a chilenos 
de mapuches –en una perspectiva que comprende una implicancia del 
argumento central–, y aparece así la pérdida de la lengua como un signo 
de abandono de la identidad o de occidentalización.

Esta orientación discursiva se corresponde con las encontradas por 
Williamson (2012) y Luna (2015) en contextos de educación intercul-
tural, en los que el hablante aparece como horizonte normativo para 
pertenecer al pueblo mapuche. Desde esta perspectiva, contrariamente al 
caso anterior, las identidades no son racializadas, lo que implica que no 
hay características biológicas o marcadores raciales que distingan a los 
actores en el campo de las relaciones entre mapuches y no mapuches. 
En su lugar, desde discursos que combinan la ideología del relati- 
vismo lingüístico o del hablante como miembro auténtico, la lengua se 
transforma en elemento clave en la diferencia en el campo de la indige-
neidad. Quienes han abandonado la lengua, por ende, han difuminado 
su posición en el campo identitario, y se han asimilado al otro o se han 
occidentalizado.

Una tercera categoría discursiva corresponde a la totalización. En ésta, 
las representaciones sobre la relación entre la lengua y la definición de 
pertenencia/no pertenencia al grupo se construyen a partir de un argu
mento según el cual la lengua es central en la identidad mapuche, ya 
que se considera a todos bilingües. De este modo, se postula una imagen 
homogénea de los mapuches como sujetos con competencia en español 
y mapudungún, al tiempo que se radicaliza la diferencia entre los grupos 
a partir de este rasgo. El detalle de la estructura argumentativa en este 
caso se presenta en la figura 3.

El argumento basal en esta categoría se observa en el discurso de una 
de las autoridades municipales de Temuco:

039-072-CISTERNAS.indd   58 18/02/2020   01:56:12 p. m.



Cisternas: Marcador étnico: discursos de autoridades…	 59

Yo no hablo mapudungún. No lo sé. Muchas veces he ido a las comuni-

dades; me encantaría saber qué están hablando. Me encantaría bajarme 

de un auto o como vaya yo, o llegar a pie a un lugar, y poder hablar con 

ellos […] es lo que más les acomoda, en su primera impresión. (Autoridad 

municipal 3, Temuco.)

Los actores que siguen esta tendencia discursiva extreman la diferencia 
entre mapuches y chilenos a partir de una homogeneización de los 

Figura 3

Totalización de la diferencia lingüística

Ellos reciben el 
mapudungún en la 

crianza familiar y lo 
quieren preservar

El mapudungún, al 
ser su lengua materna, 
les permite entenderse 
mejor que el español

Todos los mapuches 
adquieren el 

mapudungún como 
primera lengua

El mapudungún es fundamental 
para la identidad mapuche porque contiene 

una cosmovisión 
completamente diferente a la del español

El mapudungún es 
central en la identidad 
mapuche, ya que todos 

son bilingües

No pueden hablar 
únicamente su lengua, 

pues eso da pie a la secesión

comp comp

comp

comp comp

comp

d

comp: Complementariedad        d: Diferencia

039-072-CISTERNAS.indd   59 18/02/2020   01:56:12 p. m.



60	 Estudios Sociológicos XXXVIII: 112, 2020

primeros que sugiere que el bilingüismo se presenta transversalmente entre 
ellos. Así, al mantener premisas complementarias del argumento central, 
se plantea que los mapuches no comprenden a cabalidad el español, 
aduciendo que el mapudungún es su lengua materna y que contiene una 
cosmovisión diametralmente opuesta a la occidental.

Por otra parte, uno de los actores (autoridad municipal de Temuco) 
sugiere –en una argumentación que diverge de la proposición central– 
que la profundización de la diferencia lingüística puede conducir a la 
exaltación de un ánimo autonomista o independentista entre los 
mapuches.

Así como nosotros deberíamos hablar también mapudungún, está 

bien que [los mapuches] hablen nuestro idioma. [M]uchas veces yo pienso 

que los mapuches quisieran hacer un Estado dentro de otro Estado; ellos 

manejar su propio idioma, su cultura, pero ahí no hay ninguna relación 

entre las culturas. O sea, ahí sí se te marca una diferencia entre que ellos 

no quieran integrarse, cuando marcan la diferencia en mantener su idioma, 

mantener sus costumbres sin relacionarse con nosotros. No puede crearse 

un Estado dentro de otro. Eso no es una relación entre culturas. (Autoridad 

municipal 2, Temuco.)

Así, en su mirada, la diferenciación lingüística y cultural puede llegar a 
constituir la antesala de una autonomía política no deseada.

Lo anterior da cuenta de una orientación discursiva en que la diferen-
cia lingüística se radicaliza, recurriendo a la ideología del bilingüismo 
universal, con el fin de exagerar una distinción que debe conservarse o 
contenerse. Así, según sea el actor que emite el discurso y la posición 
que ocupe en el campo de la indigeneidad, esta perspectiva despliega 
estrategias de acuerdo con las cuales sería necesario fomentar o contener 
la diversidad lingüística.

La cuarta artista discursiva posible, la historización, no se encuentra 
mayormente entre los actores contemplados en este trabajo. La lengua 
aparece vinculada, sólo en un par de ocasiones, a un pasado de apogeo 
que se puede o debe recuperar a futuro. El argumento central de esta 
categoría se manifiesta en el discurso de una de las autoridades munici-
pales de Temuco:

039-072-CISTERNAS.indd   60 18/02/2020   01:56:12 p. m.



Cisternas: Marcador étnico: discursos de autoridades…	 61

Obviamente, ellos se identifican con su idioma. Son los únicos, además, 

que manejan este idioma de manera tan ancestral. Se identifican con ese 

idioma, yo creo también. Eso hace que tengan una idiosincrasia distinta 

[…] Sí, yo creo que obviamente que se identifican como tal, y tiene una 

relación, un nexo absolutamente dependiente lo uno de lo otro. (Autoridad 

municipal 2, Temuco.)

En forma complementaria a esta premisa, aparece otro argumento que 
sitúa al mapudungún como elemento ancestral con una importancia 
trascendental en la identidad mapuche y que lentamente comienza a ser 
revalorado, como se aprecia en la figura 4.

Figura 4

Historización de la lengua

El mapudungún es un elemento 
ancestral, clave en la definición 

de la identidad mapuche

En la actualidad, el mapudungún 
se ha revalorado, reafirmando 

su papel en la identidad mapuche

comp: Complementariedad

El mapudungún constituye, desde una identificación como legado 
ancestral, uno de los elementos principales que en el pasado distinguió a 
quienes pertenecían al grupo. En el presente, a pesar del desplazamiento 
de la lengua, esa herencia simbólica sitúa a los actores mapuches en 
la indigeneidad. A diferencia, entonces, del caso en que se atribuye 
a la lengua el rol de marcador étnico, este discurso ideológico no consi- 
dera la competencia lingüística como criterio de demarcación de la fron-
tera étnica, sino que emplea el vínculo con ese pasado ancestral como 
recurso para posicionar a los actores en el campo identitario.

La escasa presencia de este tipo de discurso en el corpus contrasta con 
los resultados de investigaciones anteriores, los cuales sugieren que el 
mapudungún es altamente valorado como parte de la identidad mapuche 
por ser una herencia simbólica de los antepasados (Gundermann, 2014; 

comp

039-072-CISTERNAS.indd   61 18/02/2020   01:56:12 p. m.



62	 Estudios Sociológicos XXXVIII: 112, 2020

Lagos, 2010; Wittig, 2009). Esto puede deberse a que la muestra de esta 
investigación, a diferencia de las mencionadas, considera sobre todo a 
actores no mapuches.

Por último, se aprecia una orientación discursiva que tiende a relati-
vizar la relevancia del mapudungún en la definición de la pertenencia 
al pueblo mapuche. En este sentido, se postula una serie de argumentos 
que tiene como base común el postulado de que la lengua no desem- 
peña un rol central en la constitución de la identidad, puesto que muchos 
mapuches no hablan la lengua. El detalle de la estructura argumentativa 
en esta categoría se presenta en la figura 5.

En el discurso de una de las autoridades municipales de Cholchol se 
aprecia claramente el argumento central de esta categoría. En este sentido, 
dicho sujeto plantea:

El mapudungún es un idioma con mucho respeto de valores, de tradi-

ciones […] [Pero] ya se está perdiendo la cultura, el respeto, los valores; 

porque ellos [los mapuches] no están hablando [mapudungún]. (Autoridad 

municipal 2, Cholchol.)

En esta categoría los discursos restan importancia a la lengua en la defi- 
nición de la identidad al sustentarse en el hecho de que muchos mapuches 
no hablan la lengua, y que aun en el caso de hacerlo, emplean princi-
palmente el español en la comunicación cotidiana –una implicancia del 
argumento central–. En este marco se plantea –en una argumentación 
complementaria a la central– que los mapuches, sobre todo las nuevas 
generaciones, han ido abandonando su lengua por falta de incentivos o 
del desprestigio de ésta, debido a un factor relevante: la discriminación 
hacia el mapuche. Sea como fuere, para los actores que adoptan esta 
postura, quienes no hablan mapudungún no dejan de ser mapuches por 
tal razón.

Desde este acercamiento discursivo, marcado por la ideología de la 
lengua desplazada, el mapudungún no constituye un aspecto determi- 
nante en lo que respecta a la configuración de la frontera étnica. Se 
considera, de este modo, que la carencia de competencias en esta lengua 
responde a los procesos sociohistóricos que ha atravesado el pueblo desde 
la invasión chilena, y no necesariamente a un desinterés de los actores 
en hablarla. Por ende, al no ser un factor clave en el posicionamiento 

039-072-CISTERNAS.indd   62 18/02/2020   01:56:12 p. m.



Cisternas: Marcador étnico: discursos de autoridades…	 63

Figura 5

Relativización del papel 
de la lengua en la definición de la pertenencia

Al menos para los jóvenes, 
la lengua no es un factor 
central para identificarse 

como mapuche

Muchos mapuches 
no aprenden mapudungún 

por falta de 
incentivos/prestigio

Los mapuches 
de las nuevas generaciones 

están abandonando 
la lengua

Los mapuches se 
comunican principalmente 

en español

La lengua no tiene un papel 
central en la definición de 

la pertenencia, pues muchos 
mapuches no la hablan

Debido a la discriminación, 
el mapuche por mucho 
tiempo se distanció de 
su lengua; hoy se está 

revalorando

Muchos mapuches no hablan la 
lengua, pero la quieren recuperar 

por razones políticas

Los mapuches que viven en 
la ciudad, por presiones de 
la cultura occidental restan 

importancia a su lengua

de los actores en el campo de la indigeneidad, el no dominarla no los 
excluye del grupo.

Al comparar los resultados obtenidos en cada una de las comunas, 
se observan algunas diferencias. En Cholchol, los discursos se inscriben 

comp

comp

comp

comp

comp

imp

imp

imp

c

imp: Implicancia          comp: Complementariedad        c: Consecuencia

039-072-CISTERNAS.indd   63 18/02/2020   01:56:12 p. m.



64	 Estudios Sociológicos XXXVIII: 112, 2020

sólo en las categorías de marcador étnico, relativización y totalización, 
en donde predominan ampliamente las dos primeras orientaciones. 
Aunque en Temuco aparecen también las categorías de marcador racial 
e historización, los discursos se estructuran mayoritariamente a partir 
de argumentos correspondientes a las categorías de marcador étnico, 
totalización y relativización.

En cuanto al tipo de actor, no se evidencian diferencias significativas. 
Tanto entre las autoridades municipales, como en las educacionales se 
encuentran argumentos que se inscriben en las cinco categorías. Ahora 
bien, el análisis de los resultados en función de la comuna y del tipo de 
actor deben considerarse con cautela dado que la muestra es acotada, y 
ambas aristas requieren mayor indagación.

Un punto que cabe destacar es que, al analizar el discurso de cada 
actor, en algunos se evidencian recursos argumentales contradictorios. 
En efecto, es posible encontrar actores que circulan entre posiciones 
opuestas, como marcador racial y relativización o totalización e histori-
zación. Lo anterior da cuenta de la flexibilidad de las posturas sobre la 
relación entre el mapudungún y la identidad mapuche, lo que se traduce 
en la variación estratégica de los discursos en función del escenario en 
que se encuentre el actor. Esto se condice con la tesis de De la Cadena 
y Starn (2009) respecto a que los discursos identitarios son estratégicos 
y muy variables al estar condicionados por la finalidad de los actores 
en las dinámicas de diferenciación y negociación que tienen lugar en la 
indigeneidad como campo social.

6. Conclusiones

La aplicación del análisis argumental a los discursos de los actores entre-
vistados sobre la relación entre el mapudungún y la identidad mapuche 
ha permitido identificar distintas estrategias de posicionamiento en el 
campo de la indigeneidad. Al mismo tiempo, evidenció las ideologías 
lingüísticas que marcan tales discursos.

De esta manera, se establecieron cinco orientaciones discursivas, cada 
una sustentada en ideologías lingüísticas particulares y estructuras argu-
mentales características que denotan, en conjunto, diferentes estrategias 
de posicionamiento de la identidad propia y la del otro en la indigeneidad. 

039-072-CISTERNAS.indd   64 18/02/2020   01:56:12 p. m.



Cisternas: Marcador étnico: discursos de autoridades…	 65

En este sentido, la lengua tradicional mapuche aparece como recurso 
relevante en el modo en que los actores, a través de sus discursos, producen 
la diferencia y negocian las posiciones en el campo identitario.

Entre tales discursos, el más recurrente es el que sitúa al mapudungún 
como marcador étnico, en el que la lengua se considera un indexador de 
la diferencia sociocultural entre mapuches y no mapuches y, por tanto, 
permite discernir, con el hablante como horizonte normativo, la perte-
nencia/no pertenencia a aquella comunidad imaginada. Los discursos 
que totalizan la diferencia lingüística, es decir, que asignan el carácter 
de universal dentro del grupo al bilingüismo mapudungún-español o que 
la relativizan, y restan importancia a la lengua en la construcción de la 
identidad mapuche, son también recurrentes. Los discursos que desde una 
ideología del mapudungún como rasgo racial o del mapudungún como 
legado ancestral racializan la diferencia lingüística o la llevan al plano 
simbólico, respectivamente, son menos frecuentes, y aparecen sólo entre 
actores de la comuna de Temuco. Ahora bien, la discrepancia en cuanto 
a la distribución de ideologías en función del aspecto geográfico debe 
sopesarse con atención dado el carácter acotado de la muestra.

Así, es posible señalar que han sido pertinentes las modificaciones a 
la tipología propuesta por Smith et al. (1998), orientadas, por una parte, 
a distinguir la esencialización racial y la étnica, y por otra, a visibilizar 
discursos que relativizan la importancia de la lengua como criterio de 
indexación de la identidad.

Un punto que cabe destacar, y que se vuelve clave para comprender 
la configuración de las orientaciones discursivas registradas en esta 
investigación, guarda relación con que los discursos tienen ciertas incon-
gruencias. De este modo se aprecian discursos que transitan, por ejemplo, 
entre la marcación racial y la relativización o entre la totalización y la 
historización. En este sentido, cabe recordar, junto con De la Cadena y 
Starn (2009), que la identidad indígena es un proceso inacabado, en cons- 
tante negociación, lo cual, de acuerdo con la evidencia presentada en este 
trabajo, puede aplicarse no sólo a un macro o mesoanálisis, sino también 
a cada individuo. Así, en muchos casos no hay una visión o postura defi-
nitiva respecto al lugar específico que ocupa la lengua en la demarcación 
de la identidad, al variar el rol asignado según los distintos escenarios en 
que el actor se encuentre, lo que se condice con el carácter estratégico-
político del discurso identitario.

039-072-CISTERNAS.indd   65 18/02/2020   01:56:12 p. m.



66	 Estudios Sociológicos XXXVIII: 112, 2020

Referencias

Ahern, Laura (2017). Living language. An introduction to linguistic anthro-
pology (2a ed.). Oxford: Wiley Blackwell.

Álvarez-Santullano, Pilar y Forno, Amílcar (2008) . La inserción de 
la lengua mapuche en el currículum de escuelas con educación 
intercultural: un problema más que metodológico. Alpha, 36, 
 9-28.

Anderson, Benedict (1993). Comunidades imaginadas. Reflexiones sobre 
el origen y la difusión del nacionalismo. México: Fondo de Cultura 
Económica.

Barth, Fredrik (1976). Introducción. En Los grupos étnicos y sus fronteras 
(pp. 9-49). México: Fondo de Cultura Económica.

Bengoa, José (2000). La emergencia indígena en América Latina. Santiago: 
Fondo de Cultura Económica.

Canales, Pedro (1998). Escuelas chilenas en contextos mapuche. Inte-
gración y resistencia, 1860-1950. Última Década, 9, 0-9.

Chomsky, Noam (2002[1957]). Syntactic structures (2a ed.). New York: 
De Gruyter Mouton.

Cisternas, César (2017). Ideologías lingüísticas: hacia una aproxi- 
mación interdisciplinaria a un concepto complejo. Lenguas y Litera-
turas Indoamericanas, 19(1), 101-117.

Conde, Fernando (2009). Análisis sociológico del sistema de discursos. 
Madrid: Centro de Investigaciones Sociológicas.

Cotton, Matthew; Rattle, Imogen y Van Alstine, James (2014). Shale 
Gas Policy in the United Kingdom: an Argumentative Discourse 
Analysis. Energy Policy, 73, 427-438.

De la Cadena, Marisol y Starn, Orin (2009). Indigeneidad: problemáti-
cas, experiencias y agendas en el nuevo milenio. Revista Tabula Rasa, 
10(1), 191-223.

Del Valle, Carlos (2015). Racismo de Estado y discriminación étnica 
en el relato de la justicia en Chile. Oficios Terrestres, 33, 18-38.

Donoso, Andrés; Contreras, Rafael; Cubillos, Leonardo, y Aravena, 
Luis (2006). Interculturalidad y políticas públicas en educación. 
Reflexiones desde Santiago de Chile. Estudios Pedagógicos, 32(1), 
21-31.

039-072-CISTERNAS.indd   66 18/02/2020   01:56:12 p. m.



Cisternas: Marcador étnico: discursos de autoridades…	 67

Durán, Teresa, y Ramos, Nancy (1986). Incorporación del español por 
los mapuches del centro-sur de Chile durante los siglos xvi y xviii. 
Lenguas Modernas, 13, 17-36.

Fajardo, Delia (2011). Educación intercultural bilingüe en Latinoamé-
rica: un breve estado de la cuestión. LiminaR, 9(9), 15-29.

Ferrão, Vera (2010). Educación intercultural en América Latina: 
distintas concepciones y tensiones actuales. Estudios Pedagógicos, 
36(2), 333-342.

Fought, Carmen (2006). Language and Ethnicity. Cambridge: Cambridge 
University Press.

García, Sabina (2012). Alcances y límites de la política de Educación 
Intercultural Bilingüe en Chile. Un análisis desde lo postcolonial. 
Discusiones Públicas, 3(2), 1-16.

Garrett, Peter (2010). Attitudes to Language. Cambridge: Cambridge 
University Press.

Giménez, Gilberto (2007). Estudios sobre la cultura y las identidades sociales. 
México: Conaculta/Icocult.

Giménez, Gilberto (1981). Poder, Estado y discurso. Perspectivas socio- 
lógicas y semiológicas del discurso político-jurídico. México: Instituto 
de Investigaciones Sociales-Universidad Nacional Autónoma de 
México.

Gundermann, Hans (2014). Orgullo cultural y ambivalencia: actitudes 
ante la lengua originaria en la sociedad mapuche contemporánea. 
Revista de Lingüística Teórica y Aplicada, 52(1), 105-132.

Gundermann, Hans; Canihuan, Jaqueline; Clavería, Alejandro y 
Faúndez, César (2009). Permanencia y desplazamiento, hipótesis 
acerca de la vitalidad del mapuzugun. Revista de Lingüística Teórica y 
Aplicada, 47(1), 37-60.

Gupta, Akhil, y Ferguson, James (1997). Más allá de la “cultura”. 
Espacio, identidad y las políticas de la diferencia. Antípoda, 7, 233-
256.

Gutiérrez, Silvia (2005). Discurso político y argumentación: Ronald Reagan 
y la ayuda a los “contras”. México: Universidad Autónoma Metropo-
litana-Xochimilco.

Hajer, Maarten (2006). Doing Discourse Analysis: Coalitions, Prac-
tices, Meaning. En Van der Brink, Margo y Metze, Tamara (eds.), 

039-072-CISTERNAS.indd   67 18/02/2020   01:56:12 p. m.



68	 Estudios Sociológicos XXXVIII: 112, 2020

Words Matter in Policy and Planning (pp. 65-74). Utrecht: Netherlands 
Graduate School of  Urban and Regional Research.

Hall, Stuart (2003). Introducción: ¿quién necesita identidad? En Hall, 
Stuart, y Du Gay, Paul (eds.), Cuestiones de identidad cultural (pp. 13-
39). Buenos Aires: Amorrortu.

Hobsbawm, Eric (1983). Introduction: Inventing Traditions. En The 
Invention of  Tradition (pp. 1-14). Cambridge: Cambridge University 
Press.

Hornsby, Michael (2016). Finding an Ideological Niche for New 
Speakers in a Minoritised Language Community. Language, Culture 
and Curriculum, 30(1), 91-104.

Instituto Nacional de Estadísticas (2018). Resultados Censo 2017. Por 
país, región y comunas. Disponible en: https://resultados.censo2017.
cl/Home/Download

Irvine, Judith (1989). When Talk isn’t Cheap: Language and Political 
Economy. American Ethnologist, 16(2), 248-267.

Kroskrity, Paul (2010). Language Ideologies-Evolving Perspectives. En 
Jaspers, Jürgen; Östman, Jan-Ola, y Verschueren, Jef  (eds.), Society 
and language use (pp. 192-211). Amsterdam: John Benjamins.

Kroskrity, Paul (2004). Language Ideologies. En Duranti, Alessandro 
(ed.), A Companion to Linguistic Anthropology (pp. 496-517). Oxford: 
Blackwell.

Lafont, Anne (2017). How Skin Color became a Racial Marker: Art 
Historical Perspective on Race. Eighteenth Century Studies, 51(1), 
89-113.

Lagos, Cristián (2015). El Programa de Educación Intercultural Bilingüe 
y sus resultados: ¿perpetuando la discriminación? Pensamiento Educa
tivo, 52(1), 84-94.

Lagos, Cristián (2010). Construcción discursiva y representa- 
ciones sociales en torno a la lengua mapuche: análisis desde 
una perspectiva lingüística y antropológica del discurso mapuche 
urbano y de otros actores sociales wingka. Lenguas Modernas, 36, 
45-64.

Lagos, Cristián, y Espinoza, Marco (2013). La planificación lingüís- 
tica de la lengua mapuche en Chile a través de la historia. Lenguas 
Modernas, 42, 47-66.

039-072-CISTERNAS.indd   68 18/02/2020   01:56:12 p. m.



Cisternas: Marcador étnico: discursos de autoridades…	 69

Lalander, Rickard y Merimaa, Maija (2018). The Discursive Paradox 
of  Environmental Conflict: between Ecologism and Economism in 
Ecuador. Forum for Development Studies, 45, 485-511.

Loncon, Elisa (2002). El mapudungun y los derechos lingüísticos del pueblo 
mapuche. Disponible en: http://www.mapuche.info/mapuint/lon-
con020300.pdf

Luna, Laura (2015). Educación mapuche e interculturalidad: un análisis 
crítico desde una etnografía escolar. Chungara, 47(4), 659-667.

Lune, Howard, y Berg, Bruce (2017). Qualitative Research Methods for the 
Social Sciences (9a ed.). Londres: Pearson.

MacLin, Otto y MacLin, Kimberly (2010). The Role of  Racial Markers 
in Race Perception and Racial Categorization. En Adams, Regi-
nald; Ambady, Nalini; Nakayama, Ken, y Shimojo, Shinsuke (eds.), 
The Science of  Social Vision (pp. 321-346). Oxford: Oxford University 
Press.

McCarthy, Teresa; Romero-Little, Eunice; Warhol, Larisa y Zepeda, 
Ofelia (2009). Indigenous youth as language policy makers. Journal 
of  Language, Identity & Education, 8, 291-306.

Messing, Jacqueline (2009). Ambivalence and Ideology among Mexicano 
Youth in Tlaxcala, Mexico. Journal of  Language, Identity & Education, 
8(5), 350-364.

Myhill, John (2003). The Native Speaker, Identity, and the Authenticity 
Hierarchy. Language Sciences, 25, 77-97.

Naguil, Víctor (2013). Entre comunitarismo y nacionalismo: el caso 
mapuche. Revista de Investigaciones Políticas y Sociológicas, 12(1), 
39-69.

Naroll, Raoul (1964). On Ethnic Unit Classification. Current Anthro-
pology, 5(4), 283-291.

Nicholas, Shailah (2009). “I Live Hopi, I just don’t Speak It” – The 
Critical Intersection of  Language, Culture, and Identity in the Lives 
of  Contemporary Hopi Youth. Journal of  Language, Identity & Educa
tion, 8, 321-334.

Olate, Aldo (2017). Contacto lingüístico mapuzugun/castellano. As-
pectos históricos, sociales y lingüísticos. Revisión bibliográfica y 
propuesta de análisis desde la dimensión morfosintáctica y tipológica. 
Onomázein, 36, 122-158.

039-072-CISTERNAS.indd   69 18/02/2020   01:56:12 p. m.



70	 Estudios Sociológicos XXXVIII: 112, 2020

Olate, Aldo y Wittig, Fernando (en prensa). Dos fenómenos vigentes en 
la situación de contacto entre el mapuzugun y el español de Chile. 
En Haboud, Marleen (ed.), Voces e imágenes de la diversidad. Quito: 
Pontificia Universidad Católica del Ecuador.

Piller, Ingrid (2015). Language Ideologies. En Tracy, Karen (ed.), The 
International Encyclopedia of  Language and Social Interaction (pp. 917-
926). Hoboken: Wiley Blackwell.

Poblete, María (2003). Discriminación étnica en relatos de la expe- 
riencia escolar mapuche en Panguipulli. Estudios Pedagógicos, 29, 
55-64.

Pozo, Gabriel (2014). ¿Cómo descolonizar el saber? El problema del 
concepto de interculturalidad. Reflexiones para el caso mapuche. 
Polis, 13(38), 205-223.

Rindstedt, Camilla, and Aronsson, Karin (2002). Growing up monolin-
gual in a bilingual community: the Quichua revitalization paradox. 
Language in Society, 5, 721-742.

Rosaldo, Renato (1988). Ideology, Place, and People without Culture. 
Cultural Anthropology, 3(1), 77-87.

Rumsey, Alan (1990). Wording, Meaning, and Linguistic Ideology. 
American Anthropologist, 92(2), 346-361.

Ryazanov, Arseny, y Christenfeld, Nicholas (2018). The Strategic 
Value of  Essentialism. Social Personality Psychology Compass, 12(1), 
1-15.

Safran, William (2008). Language, Ethnicity and Religion: a Complex 
and Persistent Linkage. Nation and Nationalism, 14(1), 171-190.

Shandler, Jeffrey (2008). Adventures in Yiddishland: Postvernacular 
Language and Culture. Berkeley: University of  California Press.

Silverstein, Michael (1979). Language Structure and Linguistic Ideo-
logy. En Clyne, Paul; Hanks, William, y Hofbauer, Carol (eds.), The 
Elements: a Parasession on Linguistic Units and Beliefs (pp. 193-247). 
Chicago: Chicago Linguistic Society.

Smith, Graham; Law, Vivien; Wilson, Andrew; Bohr, Annette, y All-
worth, Edward (1998). Nation-building in the post-Soviet Borderlands. 
The Politics of  National Identities. Cambridge: Cambridge University 
Press.

Spolsky, Bernard (2004). Language Policy. Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press.

039-072-CISTERNAS.indd   70 18/02/2020   01:56:12 p. m.



Cisternas: Marcador étnico: discursos de autoridades…	 71

Stiegler, Ursula (2008). ¿De la asimilación a la aceptación del otro? 
Política educativa para pueblos indígenas en América Latina y la 
política “Educación Intercultural Bilingüe” en Chile. Teoría de 
la Educación, 9(2), 52-76.

Theodossopoulos, Dimitrios (2013). Laying Claim to Authenticity: 
Five Anthropological Dilemmas. Anthopological Quarterly, 86(2), 
337-360.

Tienda, Marta, y Fuentes, Norma (2014). Hispanics in Metropolitan 
America: New Realities and Old Debates. Annual Review of  Sociology, 
40, 499-520.

Ting, Su-Hie, y Puah, Yann-Yann (2015). Sociocultural Traits and 
Language Attitudes of  Chinese Foochow and Hokkien in Malaysia. 
Journal of  Asian Pacific Communications, 25(1), 117-140.

Tricot, Tito (2009). El nuevo movimiento mapuche: hacia la (re)cons-
trucción del mundo y país mapuche. Polis, 8(24), 175-196.

Williamson, Guillermo (2012). Educación en La Araucanía. El mirar 
de los niños y niñas mapuche sobre sí mismos. Revista Chilena de 
Pediatría, 83(6), 529-532.

Williamson, Guillermo (2008). Educación universitaria y educación 
intercultural bilingüe en Chile. Cuadernos Interculturales, 6(10), 125-
156.

Wimmer, Andreas (2008). The Making and Unmaking of  Ethnic Boun-
daries: a Multilevel Process Theory. American Journal of  Sociology, 
113(4), 970-1022.

Wittig, Fernando (2009). Desplazamiento y vigencia del mapudungún en 
Chile: un análisis desde el discurso reflexivo de los hablantes urbanos. 
Revista de Lingüística Teórica y Aplicada, 47(2), 135-155.

Wittig, Fernando, y Olate, Aldo (2016). El mapuzugun en La Arau- 
canía. Apuntes en torno al desfase entre la politización de la 
lengua y la heterogeneidad sociolingüística local. UniverSOS, 13, 
119-134.

Woolard, Kathryn (1998). Introduction: Language Ideology as a Field 
of  Inquiry. En Schieffelin, Bambi; Woolard, Kathryn, y Kroskrity, 
Paul (eds.), Language Ideology. Practice and Theory (pp. 3-47). Oxford: 
Oxford University Press.

Yule, George (2017). The study of  language (7a ed.). Cambridge: Cam-
bridge University Press.

039-072-CISTERNAS.indd   71 18/02/2020   01:56:12 p. m.



72	 Estudios Sociológicos XXXVIII: 112, 2020

Recibido: 5 de enero de 2018
Aprobado: 30 de noviembre de 2018

Acerca del autor

César Cisternas es sociólogo y magíster en Ciencias Sociales Aplicadas 
por la Universidad de La Frontera, Temuco, Chile. Actualmente se de- 
sempeña como docente e investigador en el Departamento de Cien- 
cias Sociales de aquella institución.

Sus principales temáticas de investigación son la sociología del lenguaje, 
las relaciones interétnicas y la teoría sociológica. Ha publicado varios 
trabajos sobre la identidad en el marco de las relaciones interétnicas y 
las ideologías lingüísticas en contextos multilingües.

Entre sus publicaciones más recientes se encuentran:

1.	 (2017). Ideologías lingüísticas: hacia una aproximación interdiscipli-
naria a un concepto complejo. Lenguas y Literaturas Indoamericanas, 
19(1).

2.	 (2018). Desarrollo local e identidad indígenas. Crítica a los discursos 
de la autenticidad. Diálogos Latinoamericanos, 27.

039-072-CISTERNAS.indd   72 18/02/2020   01:56:12 p. m.


