
822	 Estudios Sociológicos XXXVII: 111, 2019

doi: http://dx.doi.org/10.24201/es.2019v37n111.1695

Paula López Caballero. Los indígenas de la Nación. Etnografía histórica de 
la alteridad en México (Milpa Alta, siglos xvii-xxi). México: Fondo de Cultura 
Económica, 2017, 322 pp.

José Luis Escalona Victoria

Centro de Investigaciones y Estudios Superiores 
en Antropología Social-Sureste 

México 
joseluisescalona@prodigy.net.mx

El objeto de este estudio, que podríamos clasificar como histórico y etno- 
gráfico a la vez, es lo que la autora llama regímenes de alteridad, quizás el 
mayor aporte de este libro y al que dedicaré estas líneas.

Aunque la literatura sobre indígenas en México puede contarse 
en centenas, lo que propone este libro es dar un giro epistemológico y 
mirar las formas en que se produce la otredad que nunca está dada (como 
ocurre en mucha de la literatura sobre del tema), sino que es resultado 
de múltiples procesos de los que emergieron particulares regímenes de 
alteridad. Categorías populares como la de “indígenas” –con las que se 
identifica a ciertas poblaciones, lugares, objetos y paisajes, así como sus 
expresiones o concreciones más o menos claras– tienen una historia 
social. Además, en este caso no se trata de cualquier otredad, sino de 
una que ha estado alojada en las entrañas mismas de la formación 
nacional en México durante por lo menos un siglo: los indígenas de 
la nación.

Para mostrar este enfoque, la autora se insertó en distintos espacios 
de la vida de los pueblos originarios de Milpa Alta –una delegación de la 
Ciudad de México–, descrita por ella como la zona más rural de la ciudad 
por conservar bosques, manantiales, campos de cultivo de nopales, pero 
que aun así forma parte de la metrópoli gracias a los mercados, rutas 
de transporte urbano, instituciones de salud y educación de distintos 
niveles, así como a un amplio estrato de trabajadores de la burocracia 
gubernamental.

0822-0828-RESENAS-4.indd   822 14/10/2019   05:12:00 p.m.



Reseñas	 823

Se trata de pueblos que, en diversas ocasiones y de manera muy selec- 
tiva, reclamaron autoctonía, autenticidad, comunalidad y ancestra- 
lidad; invocaron descendencia directa de los antiguos aztecas y han vivido 
sufriendo las consecuencias de esas cambiantes invocaciones, muchas 
veces relacionadas con arreglos de disputas por tierras u otros bienes 
y servicios. Es esa situación ambigua y en permanente reformulación 
–que, en un extremo, todos podríamos compartir en distintas configu- 
raciones o arreglos en el espacio nacional– la que permite a López Ca-
ballero desarrollar su análisis de los regímenes de alteridad en la historia 
mexicana.

La autora analiza cómo en Milpa Alta, durante las primeras décadas 
del siglo xxi, se fue forjando el discurso que clama una identidad de 
“pueblo originario” en el contexto de amplias reformas políticas y jurí- 
dicas en el país. Por un lado, surgían reformas constitucionales que 
implicaban el reconocimiento de una diversidad cultural en México, es 
decir, la idea de que es un país multicultural y no de una sola cultura 
nacional como proclamaba el nacionalismo dominante en el siglo xx. 
Estas reformas se acompañaron de un paquete de políticas económicas 
y sociales conocidas como neoliberalismo.

Todos estos cambios fueron retados por el levantamiento neozapa-
tista en el sur de México en 1994, el cual impulsó su propia retórica del 
cambio y de la diversidad. Para precisar, en el curso de la competencia 
pluripartidista en la Ciudad de México, el ascenso de López Obrador 
y del Partido de la Revolución Democrática, y la formación de nuevas 
estructuras de representación –o corporativización– en el espacio del 
gobierno delegacional, la idea de ser “pueblo originario” adquirió vida y 
cobró relevancia. Por un lado, su formulación distingue a los habitantes 
que provienen de familias más antiguas de los recién llegados –que eran 
numerosos, en especial por la alta inmigración del último tercio del 
siglo xx–; por otro, permite organizar un contrapeso frente a las autori- 
dades y decisiones tomadas en el gobierno delegacional. Asimismo, auto- 
riza a dar concreción a la diversidad cultural de la Ciudad de México, 
que hacía eco del multiculturalismo de numerosas instancias nacionales 
e internacionales.

Lo paradójico, en este y muchos otros casos, es que ese discurso 
establecía una distinción que marginaba de bienes y servicios a pobla-
dores de “origen indígena” que habitan también la delegación, pero que 

0822-0828-RESENAS-4.indd   823 14/10/2019   05:12:00 p.m.



824	 Estudios Sociológicos XXXVII: 111, 2019

provienen de otros estados o descienden de migrantes de otras épocas –y 
cuya representación y reconocimiento burocrático fluye por otras 
instancias del gobierno de la ciudad, como el Departamento de Atención 
a los Pueblos Indígenas–. Es decir, en este contexto surgió una triada 
de categorías que separan a “mestizos” de “indígenas”, y a éstos de los 
“originarios” en un sentido innovador, lo que en cierta forma desestabiliza 
las previas categorías de identidad. Esta desestabilización se enfatiza en la 
oposición originario vs. indígena, que parece ir en contra de las formas 
delineadas por el multiculturalismo, y de los acuerdos y políticas que le 
acompañan, así como en oposición a la idea de indígena esbozada por 
un régimen de alteridad previo.

La investigación de López Caballero muestra cómo los términos que 
se usan en distintos y simultáneos flujos burocráticos, a saber, “origi- 
narios”, “avecindados” y “fuereños”, se forjaron al ponerse en práctica 
en el contexto de disputas por empleos y servicios urbanos. Así lo prueba 
una querella por los empleos que se generarían a partir de la construcción 
y operación de una de las varias albercas públicas que el gobierno de la 
ciudad estuvo construyendo en los primeros años del siglo xxi en distintos 
puntos de la urbe. En Milpa Alta, personas que se identificaban como 
los “originarios” se movilizaron para reclamar que los empleos fueran 
abiertos para ellos y no para los “extranjeros” –refiriéndose a los que 
son de fuera de la delegación–. Esa misma distinción se reproduce en 
diversas interacciones que van desde los encuentros cotidianos entre la 
patrona y la empleada doméstica, hasta la competencia por espacios entre 
los comerciantes o los transportistas, e incluso algunos casos de amago 
de linchamiento; todos constituyen eventos en los que algunos buscan 
una posición ventajosa proclamando su calidad de “originarios” ante 
las autoridades. No obstante, se trata de distinciones no siempre fijas, 
pues como demuestra el estudio, la presencia de foráneos está relacionada 
con la contratación de mano de obra barata o con venta ilegal de predios 
para habitación –cuyos beneficiarios son miembros de familias que se 
identifican como originarias– en contubernio con autoridades que buscan 
votos en las elecciones y apoyo político.

Simultáneamente, en una mirada de más larga duración, esas distin- 
ciones se sustentan en una larga historia de otrificación, cuya raíz está 
en el régimen agrario posrevolucionario en México. La reforma agraria 
del siglo xx –cancelada como parte del paquete de reformas ya refe- 

0822-0828-RESENAS-4.indd   824 14/10/2019   05:12:00 p.m.



Reseñas	 825

rido– entregó legalmente tierras a pueblos y grupos de solicitantes para 
la formación de comunas o ejidos administrados en forma colectiva. En 
ese proceso se establecieron y legalizaron paralelamente ciertas formas 
legítimas de vínculo entre tierras y poblaciones, lo que dio como resultado 
una base jurídica y territorial a distinciones como “ejidatarios”, “comu-
neros” y de manera residual a los “avecindados” –quienes habitan en los 
núcleos de población sin derechos agrarios.

El reparto agrícola, en la mayor parte del territorio de Milpa Alta, 
implicó la identificación de documentos producidos por otras buro- 
cracias en otros momentos: los títulos primordiales. Así, en una mezcla 
de redistribución de la tierra para la producción y el reconocimiento de 
territorios con un sentido patrimonial sustentado en los títulos primor-
diales, el régimen agrario de la Revolución mexicana terminó dando 
sustento y estabilidad a un régimen de alteridad, tras reconocer a los 
pueblos como posesionarios legítimos del territorio y sus recursos, en 
detrimento de otros –incluidos algunos propietarios privados que habían 
adquirido ranchos y bosques dentro de las tierras de Milpa Alta antes de 
la revolución de inicios del siglo xx; habitantes de distintos pueblos que 
reclamaban la posesión de las mismas tierras (como es el caso de la disputa 
entre los nueve pueblos de Milpa Alta y San Salvador Cuauhtenco, que 
aún continúa a pesar de las resoluciones favorables al segundo por parte 
de las autoridades agrarias)–. De igual manera, algunas organizaciones 
autoproclamadas marxistas utilizaban la categoría legal de “comuneros” 
para defender los bosques en contra, por ejemplo, de la instalación de 
torres de electricidad por parte de la gubernamental Comisión Federal 
de Electricidad. Es decir, el régimen de alteridad establecía los términos, 
o el lenguaje, de la disputa incluso entre los movimientos aparentemente 
más radicales.

Las distinciones se establecieron y se sustentaron por medio de otros 
registros o lenguajes, lo que dio una múltiple dimensión a los regímenes 
de alteridad. Uno de ellos es notable referente del trabajo mismo de la 
antropología. Trata la idea de “indígenas” en tiempos de la posrevolución, 
particularmente en las narrativas sobre los aztecas y sus descendientes. 
En el caso de Milpa Alta, la alteridad también se expresaba, emulando 
al antropólogo Manuel Gamio, en el lenguaje de la forja de la cultura 
nacional –lenguaje de gobernanza, dice la autora, o idioma de Estado, 
agregaría–. Los habitantes de los pueblos de la delegación se identificaron 

0822-0828-RESENAS-4.indd   825 14/10/2019   05:12:00 p.m.



826	 Estudios Sociológicos XXXVII: 111, 2019

como descendientes de los aztecas y se integraron a la dinámica de la forja 
de la identidad nacional en el siglo xx. Lo anterior añade otro elemento al 
régimen de alteridad: la ancestralidad.

La idea de que se trata de pueblos que descienden de los habitantes 
prehispánicos de la misma región, y que de alguna manera pudieron 
permanecer en continuidad de posesión sobre el territorio –a pesar de la 
conquista española y de las instituciones que se formaron a partir de 
entonces–, se integró como elemento fundamental de la producción 
de alteridad. En esa dinámica, la presencia de hablantes de idioma “mexi-
cano” en las primeras décadas del siglo xx –lo que se llamaría “náhuatl” 
en los estudios lingüísticos desarrollados ulteriormente en esos pueblos–, 
la participación de Isabel Ramírez –oriunda de Milpa Alta– en las 
instituciones que dieron origen a la antropología indigenista mexicana, y 
la colaboración de Luz Jiménez, que sirvió de modelo a artistas –pintores 
y fotógrafos– que querían plasmar la imagen de “la madre tierra” y “la 
indianidad” mexicana, expresan de manera más directa la encarnación 
del régimen de alteridad en la vida de estos pueblos.

La noción de ser “descendientes de los aztecas” no parece ser 
problemática, y su presencia en discursos contemporáneos habla de su 
relevancia. No obstante, se trata también de una figura retórica de 
manufactura reciente. Las reuniones del Consejo de la Crónica de Milpa 
Alta, que aglutina a historiadores de distintas formaciones y trayec- 
torias, es también otro espacio en el que se establecen y ponen en 
juego esas otredades, como parte de narrativas históricas del origen de 
estos pueblos. Además, allí es donde los títulos primordiales y otros 
documentos –incluso algunos de los que no se tiene claridad sobre 
su existencia– se invocan como elementos fundantes de la identidad, 
propiedad y autoridad. Escribir historia o antropología es una actividad 
que, en cierta medida, puede quedar atrapada en la dinámica de los regí-
menes de alteridad y en disputas específicas vinculadas a ellos, como la 
riña entre Milpa Alta y San Salvador Cuauhtenco en torno a una franja 
de tierras.

Esta configuración cambiante e inestable de regímenes de alteridad 
y sus localizaciones en la vida de los habitantes de la delegación nos 
habla de una trayectoria de poco más de 100 años que corresponde a 
una parte de la historia que va de la forja de la nación y la Revolución 
mexicana a las proclamas de multiculturalismo y el fin de la reforma 

0822-0828-RESENAS-4.indd   826 14/10/2019   05:12:00 p.m.



Reseñas	 827

agraria. Sobre las dinámicas previas, en especial del siglo xix, se tienen 
apenas algunos elementos, dada la menor disponibilidad de fuentes. 
No obstante, la autora ofrece abundante información sobre el periodo 
colonial y la formación de los pueblos de Milpa Alta. Ateniéndose a los 
documentos jurídicos y a los títulos primordiales, podemos ver que el 
régimen de alteridad estaba sostenido en otros elementos: uno de ellos 
era el papel de los pueblos en cuestión al momento de la conquista y 
la alianza que pudieron establecer con las autoridades coloniales para 
hacer prevalecer su derecho sobre las tierras y sus recursos –incluso 
en contra de propietarios españoles que pretendieron fundar labores 
dentro de los terrenos de esos pueblos–. Es decir, más que ser descen- 
dientes de los aztecas, podría pensarse que se trata de pueblos que nego-
ciaron con los españoles para no perder sus territorios.

Al mismo tiempo, los títulos hablan de una narrativa religiosa que 
brindaba sentido a la fundación de los pueblos pocos años después de 
la conquista: luego de siete años de sequía, con ayuda de un “gentil” 
–quizás un curandero– y de la virgen, el agua volvió a brotar de un 
manantial cercano a ellos, por lo que construyeron la iglesia y alabaron a 
la virgen de la Asunción. Los títulos y documentos jurídicos develan así 
otros regímenes de alteridad, es decir, otros lenguajes de la otredad y de 
la gobernanza, en un momento en el que la forja de la nación –con sus 
regímenes jurídicos agrarios, su necesidad de la nación mexicana, su 
búsqueda de ancestros en el pasado prehispánico, o su estética popular 
revolucionaria– no existían.

La autora de Indígenas de la nación dice que el régimen agrario de la 
revolución, de alguna forma, reactivó el régimen colonial al reconocer los 
títulos primordiales como la base del reparto agrícola. Me parece que, en 
todo caso, aporta una segunda vida a los documentos transformándolos 
en sustento de un nuevo régimen jurídico –agrario y de alteridad–, así 
como los historiadores y antropólogos los convierten en fuentes prima-
rias de narrativas contemporáneas sobre la otredad. Pero quizás hay un 
salto más significativo entre los regímenes de alteridad del mundo colo-
nial –con sus lenguajes de apariciones de vírgenes y santos, de milagros, 
y al mismo tiempo de gentiles, cristianos y naturales de estas tierras, 
e incluso indios y tributarios– y los de la dinámica de la formación de 
los Estados nacionales.

En todo caso, esta geometría variable de la otredad, es decir, estos 
regímenes de alteridad con su estabilización histórica, sus contradicciones 

0822-0828-RESENAS-4.indd   827 14/10/2019   05:12:00 p.m.



828	 Estudios Sociológicos XXXVII: 111, 2019

y su paulatina erosión, es lo que Paula López Caballero pone en la mesa 
de discusión a partir de un trabajo detallado de investigación sobre los 
pueblos de Milpa Alta. El libro es parte de una mirada novedosa acerca 
de lo indígena, un mito-tema o palabra clave que se estableció en ámbitos 
burocráticos, políticos, religiosos, artísticos y científicos a lo largo del 
siglo xx, de forma sostenida, aunque inestable.

La autora manifiesta que apenas empezamos a preguntarnos por 
la necesidad de estas categorías y las condiciones que hacen aparecer 
esa necesidad. De acuerdo con esta perspectiva, el libro nos invita a 
repensar los marcos con los que se ha abordado el tema en la antropo- 
logía y la historia, y pone incluso a historiadores y antropólogos como 
parte de eso que estudian y que debemos analizar. El giro hacia los regí- 
menes de alteridad es lo que metodológicamente introduce una forma 
distinta de hablar del tema indígena en México; desborda los márge-
nes dentro de los que se ha pensado y, con ello, desestabiliza nuestras 
categorías de pensamiento, un ejercicio que considero fundamental 
para reevaluar la producción antropológica y reposicionar la investi- 
gación dentro de la discusión pública, más allá de los referentes naciona-
listas/etnicistas con los que se coloca la disciplina en el ámbito público 
en México.

0822-0828-RESENAS-4.indd   828 14/10/2019   05:12:00 p.m.


