
659

Nota de investigación

¿Por qué la religión “regresó” 
a la esfera pública en un mundo secularizado?

Roberto J. Blancarte
El Colegio de México 
blancart@colmex.mx

Resumen

La secularización, entendida como la pérdida de influencia de lo religioso en la vida 
pública y en la vida cotidiana de las personas, no es un fenómeno que excluye el 
“regreso” de la religión en la escena política internacional, así como en la vida de las 
naciones. Lo que este texto pretende mostrar es que ambos fenómenos, aunque con- 
tradictorios, pueden coexistir, si bien generando tensiones. La clave para este aparente 
dilema radica en dos cuestiones centrales: la definición de los procesos que estamos 
tratando de explicar, es decir secularización y laicidad, así como la interrelación 
entre ambos conceptos.
	 Palabras clave: secularización, laicidad, religión, esfera pública.

Abstract

Why religion “returned” 
to the public sphere in a secularized world?

Secularity, or the loss of influence from the religious sphere onto the public sphere 
and everyday life, is not a phenomenon that excludes the reinstatement of religion 

0659-0674-BLANCARTE.indd   659 23/09/2015   17:30:52



660	 Estudios Sociológicos XXXIII: 99, 2015

into the international political scene or into the life of nations. This article attempts 
to demonstrate that these seemingly contradictory phenomena can coexist, although 
they might create tensions. The key to solve this apparent dilemma can be found 
in the definition to the processes we are trying to explain, secularity and laicity, and 
the relationship between both concepts.
	 Keywords: secularity, laicity, religion, public sphere.

Los estudiosos del fenómeno religioso, que suelen ser los mismos que han 
diseñado y construido el paradigma de la secularización, han debatido durante 
décadas acerca del papel de la religión en la esfera pública. Muchos insistie-
ron en la pérdida de influencia de lo religioso en la vida pública y en la vida 
cotidiana de las personas. Otros han constatado el “regreso” de la religión en 
la escena política internacional, así como en la vida de las naciones. Cada uno 
de estos bandos ha insistido en su explicación y ha desdeñado o minimizado 
la otra. Mientras que algunos muestran, con sólidos argumentos, la pérdida 
de influencia de las religiones en el mundo, sobre todo el occidental pero no 
únicamente, otros se esfuerzan en señalar, con fuertes evidencias, la presencia 
de la religión en la esfera política y en las acciones del Estado. Sin embargo, 
ninguno de ellos ha intentado establecer una argumentación coherente que ex- 
plique la simultaneidad de ambos fenómenos. Quizás porque al asumir que 
son procesos contradictorios, les parece que también tendrían que ser ex- 
cluyentes. Lo que intentaremos hacer en este texto es, por el contrario, mos- 
trar que ambos fenómenos, aunque contradictorios, pueden coexistir, si bien 
generando tensiones. Para lograrlo proponemos una combinación, después de 
un análisis exhaustivo, de dos conceptos clave: secularización y laicidad. Des- 
de nuestra perspectiva, la combinación de ambos conceptos nos permitiría 
explicar entonces lo que a simple vista aparece como un fenómeno por lo me- 
nos paradójico: que el “regreso” (que para nosotros es permanencia) de la 
religión a la esfera pública, sucede al mismo tiempo que la sociedad (y no 
sólo la occidental) se sigue secularizando.

La mayor parte de los estudiosos del fenómeno de la secularización fue- 
ron incapaces de pensar que las dos cosas podían suceder simultáneamente 
y no necesariamente como residuos del pasado entre las sociedades tradicio-
nales o, por el contrario, como excepciones por la trayectoria específica de 
algunas sociedades occidentales, sino como parte de un todo que acontece 
en distintas esferas y a diversos niveles. No se trata entonces de explicar en 
tanto que anomalías o “casos sui generis” lo que para algunos es una resis-
tencia a una ineluctable desaparición y para otros la presencia inevitable del 
fenómeno religioso. En otras palabras, la secularización social sucede al 

0659-0674-BLANCARTE.indd   660 23/09/2015   17:30:52



Blancarte: ¿Por qué la religión “regresó”…	 661

mismo tiempo que la religión “regresa”, y con fuerza, a la esfera pública. 
No hay contradicción en ello.

¿Cómo puede existir por un lado un proceso que implica la disminución 
del papel de la religión en la vida de las personas, al mismo tiempo que, por 
el otro, las religiones se insertan en la esfera política, impactando las vidas 
de las personas? ¿Cómo entender, por ejemplo, lo que está sucediendo en 
una región como América Latina, donde los procesos de secularización 
(entendidos como la disminución de la influencia religiosa en la sociedad) 
tienen lugar al mismo tiempo que observamos una creciente intervención e 
influencia política de la Iglesia católica y en algunos casos (Brasil, Perú, Chile) 
de las Iglesias evangélicas? Se trata de procesos sociales que tienen lugar en 
distintas esferas sociales y que más bien generan una tensión permanente, 
que a su vez es resuelta de manera diversa de acuerdo con las trayectorias 
nacionales y regionales específicas.

La clave para este aparente dilema radica en dos cuestiones centrales. En 
primer lugar la definición de los procesos que estamos tratando de explicar: 
secularización y laicidad. En segundo lugar y no menos importante que lo pri- 
mero: la interrelación entre dos conceptos que permiten explicar por qué, al 
mismo tiempo que las sociedades avanzan en sus procesos de secularización, 
conocen un fuerte retorno de las religiones en los espacios públicos.

¿Qué es y qué no es la secularización?

Quizás sería más útil comenzar con una definición negativa: lo que la secu-
larización no es. Muchos de los equívocos académicos e intelectuales que 
han surgido alrededor de este tema se basan en una concepción distorsionada 
de lo que es dicho proceso. Y sin embargo los especialistas ya lo han seña- 
lado desde hace varias décadas: la secularización no significa la desapari-
ción de la religión de la vida de los seres humanos. Por lo tanto, tampoco 
de su influencia en las distintas esferas en las que ésta se desenvuelve. Ni 
Weber ni Durkheim, grandes especialistas de la religión, pretendieron que 
la religión estaba desapareciendo. Todo lo contrario. Weber se dedicó a ex-
plicar la importancia de la religión cristiana en el desarrollo del capitalismo 
y mostró que la religión, contrariamente a la magia, era una gran fuerza 
racionalizadora del mundo. Durkheim, por su parte, mostró que la religión 
era esencial para la vida social de todos los pueblos y que, por lo tanto, ésta se 
transformaría, pero continuaría estando en el centro de las necesidades de 
sobrevivencia de cualquier sociedad, creándose y recreándose a través de lo 
ideal. Ninguno de ellos predijo por tanto la desaparición de la religión. En to- 

0659-0674-BLANCARTE.indd   661 23/09/2015   17:30:52



662	 Estudios Sociológicos XXXIII: 99, 2015

do caso, anunciaron su creciente racionalización y su transformación en for- 
mas menos tradicionales, como la “religión civil”.1 Fueron más bien los 
sociólogos norteamericanos posteriores a ellos quienes crearon el mito de 
la secularización, como algo ineluctable que ya estaba sucediendo en las so- 
ciedades occidentales y que, de ser el caso, eventualmente tendría lugar en 
otras regiones del mundo. Fenómeno que ellos ligaban a la industrialización 
y la urbanización, así como a una vertiente subjetiva; es decir, una seculari-
zación de las conciencias, lo cual significaba esencialmente una salida de la 
esfera pública. Parsons, Berger y David Martin se sitúan en esta manera de 
comprender la secularización, en tanto que fenómeno occidental susceptible 
de extenderse a otras latitudes, cuya característica principal sería el debilita-
miento, si no es que la desaparición, de los sistemas de significado religiosos 
y su sustitución por sistemas de sentido inmanentes.2

Esta manera de concebir la secularización entró en crisis hacia finales de 
la década de los años setenta del siglo xx, más por la obvia reaparición del 
fenómeno religioso en la vida pública que por cuestionamientos académicos. 
La revolución islámica de Irán y otros acontecimientos políticos relevantes 
a nivel internacional, desde la teología de la liberación hasta la nueva dere- 
cha cristiana en Estados Unidos, pasando por el conflicto entre Israel y Pa-
lestina o en Irlanda del Norte, habrían de mostrar la relevancia del fenómeno 
religioso. Posteriormente los académicos comenzaron a reaccionar y a replan- 
tear el tema de la secularización de forma distinta, no ya como un fenómeno (el 
religioso) en vías de desaparición, sino como un proceso más complejo en 
el que la religión se estaría transformando en una época de creciente incer-
tidumbre ante el propio fracaso de las utopías del creciente racionalismo y 
progreso.

Para algunos autores, como Danièle Hervieu-Léger el problema cen-
tral de la interpretación del fenómeno de la secularización era el postulado 
fundador de la sociología de las religiones, el cual había establecido una 
incompatibilidad esencial entre la religión y la racionalidad moderna. Pero 
los nuevos movimientos religiosos serían la muestra de que, a través de una 

1 Obviamente estoy haciendo referencia a los diversos textos de Max Weber sobre sociolo-
gía de la religión, en particular sus tres volúmenes titulados Gesammelte Aufsätze zur Religions-
soziologie (Weber, 1988), traducidos al español como Ensayos sobre sociología de la religión, y 
los textos sobre el tema incluidos en Economía y sociedad (Weber, 2014). Respecto a Émile 
Durkheim, me baso en su postrero libro Les formes élémentaires de la vie religieuse [Las formas 
elementales de la vida religiosa] (Durkheim, 1985).

2 Para una revisión más completa de la trayectoria del concepto de secularización, véase 
mi artículo “Religión y sociología, cuatro décadas alrededor del concepto de secularización” 
(Blancarte, 2012).

0659-0674-BLANCARTE.indd   662 23/09/2015   17:30:52



Blancarte: ¿Por qué la religión “regresó”…	 663

protesta contra la incertidumbre y el desorden, se podía generar incluso 
una afinidad electiva entre ciertas formas de religiosidad y la modernidad. 
Así, para esta socióloga francesa, la secularización no es entonces la desa-
parición de la religión, “sino el proceso de reorganización permanente del 
trabajo de la religión en una sociedad estructuralmente incapaz de cumplir o 
llenar las expectativas que necesita suscitar para existir como tal” (Hervieu-
Léger, 1987: 227).

Ante la ofensiva lanzada por los críticos de la “teoría”, algunos autores 
intentaron sistematizar las diversas posturas existentes. Particularmente 
exitosa fue la alcanzada por el profesor Olivier Tschannen, quien después de 
hacer un repaso de las principales posturas académicas, estableció a principios 
de la década de los noventa del siglo pasado que el paradigma de la seculari-
zación se basaba en un núcleo con tres elementos principales: diferenciación, 
racionalización y mundanización (worldliness):

En el curso de la historia, la religión se vuelve progresivamente diferenciada 
de otros terrenos de la vida social, emergiendo eventualmente como un terreno 
institucional específico dentro de un nuevo tipo de estructura social constitui- 
do por varias instituciones de ese tipo (educación, política, economía, etc.). Por 
ejemplo la Iglesia y el Estado se vuelven claramente diferenciados (diferencia-
ción). Al mismo tiempo, las diferentes instituciones no religiosas nacidas de es- 
te proceso de diferenciación comienzan a trabajar sobre la base de criterios que 
están relacionados específicamente a sus funciones sociales específicas, indepen- 
dientemente de cualquier control o guía religiosa. Así por ejemplo, la economía 
comienza a trabajar de una manera racional dictada por su propia lógica inherente 
(racionalización). El impacto de esos procesos en la esfera religiosa genera que 
ésta pierda algo de su especificidad y se vuelva más mundana. Las organizaciones 
religiosas comienzan a satisfacer las necesidades psicológicas de sus miembros 
(mundanización). (Tschannen, 1991: 400-401)

De estos tres elementos el más rico en consecuencias es —según este 
autor— la diferenciación. En ello coincidiría pocos años después José Ca- 
sanova, en su libro Public Religions in the Modern World, pues allí él sos-
tendría que “la tesis de la diferenciación de las esferas religiosa y secular es 
todavía el núcleo defendible de la teoría de la secularización” (Casanova, 
1994: 7). En esto, Casanova era uno de los primeros, junto con Hervieu-Lé- 
ger, en plantear que no habría necesariamente una incompatibilidad entre 
la religión y el proceso que denominamos secularización. Incompatibilidad 
que, como hemos visto, no plantearon los fundadores de la sociología, pero que 
fue adoptada equivocadamente como parte esencial del paradigma de la secu- 
larización entre los años treinta y setenta del siglo pasado.

0659-0674-BLANCARTE.indd   663 23/09/2015   17:30:52



664	 Estudios Sociológicos XXXIII: 99, 2015

Casanova, sin embargo, a pesar de aceptar que la diferenciación es el 
núcleo más importante del paradigma, en lo que sería su tesis central, también 
rechaza la idea de que la diferenciación social moderna “necesariamente 
conlleva a la marginalización y privatización de la religión”, o su lógica con-
traparte, “que la religión pública necesariamente pone en peligro la estructura 
diferenciada de la modernidad” (Casanova, 1994: 7). En suma, que si bien 
podemos reconocer que dicho proceso de diferenciación social existe, eso no 
significa que la religión deba ser sacada de la esfera pública, porque ese he- 
cho no pone en riesgo el proceso mismo de diferenciación.

La tesis de Casanova es que “somos testigos de la ‘desprivatización’ de la 
religión en el mundo moderno”. Por desprivatización entiende el hecho de 
que las tradiciones religiosas en el mundo “se niegan a aceptar el papel mar- 
ginalizado y privatizado que las teorías de la modernidad, así como las teo-
rías de la secularización, le han asignado” (Casanova, 1994: 5). Al mismo 
tiempo, sin embargo, Casanova sostiene que “la era de las divisiones reli-
gioso-seculares, de las luchas sobre el proceso histórico de la secularización 
moderna ha llegado a su fin en el área histórica de la Cristiandad Occidental”, 
puesto que las Iglesias estarían aceptando la transferencia de sus particulares 
privilegios a la persona humana y el principio de libertad religiosa como 
un derecho humano universal, en lo que él llama, “la transformación de la 
Iglesia de una institución orientada al Estado a una orientada a la sociedad” 
(Casanova, 1994: 220).

Es en estos dos aspectos de la tesis de Casanova con los que no estamos 
de acuerdo, puesto que la experiencia de los años recientes muestra más bien 
que lo contrario ha sucedido. Ni las Iglesias ni las religiones organizadas 
parecen estar aceptando la transferencia de sus particulares privilegios a la 
persona humana, ni el principio de libertad religiosa como un derecho humano 
se ha realmente universalizado, ni las Iglesias han trasladado el centro de 
sus preocupaciones y actividades de la esfera del Estado a la de la sociedad 
civil. Un rápido repaso de la situación mundial nos indica más bien una si-
tuación distinta. En América Latina la Iglesia católica, a pesar de la creciente 
competencia de otras Iglesias cristianas y evangélicas (o quizás por ello), 
sigue enquistada en el Estado y aprovechando los privilegios aparejados a 
su hegemonía cultural y política. Las otras Iglesias cristianas (protestantes o 
evangélicas) de la región, en lugar de perseguir un modelo de mayor laicidad 
de las instituciones públicas, buscan ahora la equivalencia en los privilegios 
y el favor del Estado. En el mundo musulmán, la irrupción de los fundamen-
talismos ha empujado más bien a la constitución de Estados islámicos, muy 
alejados del modelo secular y de la libertad religiosa para todos. No hay allí 
ninguna reorientación hacia la sociedad civil. En India, en Israel, en Rusia, en 

0659-0674-BLANCARTE.indd   664 23/09/2015   17:30:52



Blancarte: ¿Por qué la religión “regresó”…	 665

Birmania, e incluso en lugares como España y Japón, las religiones tienden a 
las alianzas con el Estado y a desempeñar un papel identitario que confunde 
nación y Estado con una religión específica.

Pese a lo anterior, la aportación de Casanova es importante en más de un 
sentido. El de mayor relevancia para nuestro estudio es por un lado el de 
identificar el papel central de los procesos de diferenciación, y en segundo 
lugar el hecho de reconocer la resistencia de las religiones a ser marginadas 
del espacio público. También, como consecuencia, la posibilidad de identifi-
car procesos mediante los cuales la religión se reinserta en una vida pública 
esencialmente secularizada, aunque con pronósticos que no necesariamente 
compartamos. Otra aportación importante de Casanova es identificar, por 
una parte, el papel del Estado absolutista moderno y la economía capitalista 
emergentes como elementos esenciales en la transición a la modernidad, y por 
otra parte señalar a la esfera del mercado o de la economía capitalista como 
la menos susceptible a la regulación moral. En suma, el texto de Casanova, 
como antes el de Hervieu-Léger, nos permite entender que la secularización 
social puede coexistir con la religión. A partir de allí es posible entonces tratar 
de comprender cuáles son las formas específicas de esta relación, asumiendo 
incluso que la sociedad atraviesa por un proceso más o menos avanzado de 
secularización. Pero la religión no ha desparecido; tiene su propia esfera y 
desde allí intenta recuperar espacios e influencia.

Ahora bien, una de las tesis que aquí queremos desarrollar es que, ante el 
proceso general de secularización, la religión encuentra esferas en las que 
es más fácil reinsertarse que en otras, y que la esfera de la política o del Es- 
tado es donde históricamente se ha podido reinsertar con mayor facilidad y 
resistir precisamente a su marginación en el ámbito de lo privado. Siendo la 
esfera de la política el ámbito donde por esencia se dirime la vida pública, 
la religión tiende a regresar a ella, por invitación o por presión, desde afue- 
ra o desde adentro. De allí que se vuelva central para este propósito revisar 
el concepto de laicidad.

Al respecto, hay que señalar en primer lugar la existencia de una enorme 
confusión acerca de los conceptos de secularización y laicidad. El primero 
suele ser utilizado en los países anglosajones y en general en los de habla 
inglesa, mientras que el segundo es de uso común en los países latinos, agra-
vado por el hecho de que los franceses inventaron en la segunda mitad del si- 
glo xix el neologismo “laicidad” (laïcité) y su derivado laïque (separado de 
la religión), para distinguirlo del vocablo laïc, de uso frecuente para designar 
al feligrés común de la Iglesia católica. De hecho, la confusión se inicia desde 
el momento en que no suelen utilizarse los vocablos equivalentes seculari-
zación/laicización; secularidad/laicidad; secularismo/laicismo; secular/laico. 

0659-0674-BLANCARTE.indd   665 23/09/2015   17:30:52



666	 Estudios Sociológicos XXXIII: 99, 2015

Para efectos de esta exposición privilegiaremos la pareja secularización/
laicización, pues ésta nos permitirá entender la aparente paradoja del papel 
de la religión en la era actual.

Veamos entonces las similitudes y las diferencias: la secularización se re- 
fiere esencialmente al proceso de diferenciación social, a la racionalización 
del mundo y de las propias religiones, así como a su mundanización. De ma- 
nera secundaria, se refiere también a la privatización de la religión y a la recon- 
figuración de las creencias, impulsadas por la modernidad. Por su parte, la 
laicización tiene que ver con el proceso general de diferenciación, que gene- 
ra un movimiento de autonomización de la esfera política respecto a la esfera 
religiosa, y como consecuencia un esfuerzo de separación de lo religioso res- 
pecto a los asuntos públicos.

La laicización podría definirse entonces como el proceso de seculariza-
ción de la esfera del Estado o de la política, pero también (y esto es central) de 
los ámbitos de la cultura, la educación y la ciencia, en la medida que éstos se 
institucionalizan y caen bajo control o supervisión del Estado. Por ejemplo, 
cuando la educación, privada o pública, pasa a estar bajo supervisión estatal, 
en la medida que se considera un asunto de interés público. Lo mismo suce-
de con la ciencia y la práctica médica o en general con la salud pública. En 
suma, cuando en un área determinada surge el interés “público”, se genera, 
en principio, un proceso de laicización. Es el caso por ejemplo de las cadenas 
de televisión, cuando son concesiones del Estado, consideradas de interés pú- 
blico, aunque se entreguen a empresas privadas.

El punto relevante en este caso es que, si distinguimos por un lado el 
proceso general de secularización, el cual incide en el conjunto de las esferas 
de acción social en las que actúan los individuos y, por el otro, el proceso de 
laicización, es decir de secularización de la esfera de la política o del Estado, 
podemos entonces entender la aparente paradoja del mundo contemporá- 
neo: por un lado el proceso de secularización general sigue avanzando, sobre 
todo en las esferas con mayor inmunidad a las regulaciones morales o religio-
sas, como es la del mercado o la de la ciencia. Es lo que buena parte de los 
especialistas, como Ronald Inglehart, Steve Bruce o Pipa Norris, siguen re- 
gistrando, particularmente en las sociedades más desarrolladas, aunque tam- 
bién en otros lugares. Por el otro, la religión “regresa” (si alguna vez se fue) a 
la esfera política. Todo lo cual genera una tensión social y política que se re- 
suelve de manera diversa en el mundo, de acuerdo con las trayectorias his-
tóricas específicas de cada país.

El esquema gráfico del proceso de diferenciación social sería entonces 
el siguiente:

0659-0674-BLANCARTE.indd   666 23/09/2015   17:30:52



Blancarte: ¿Por qué la religión “regresó”…	 667

En este esquema se aprecia claramente el proceso de diferenciación so- 
cial y gestación de esferas autónomas de acción, existente en todas las 
sociedades modernas. Asumimos en el mismo que, salvo por el tamaño del 
mercado, el cual es central en el proceso de secularización, las otras esferas 
son prácticamente iguales. Sin embargo, dependiendo del caso, tendríamos 
un mercado más pequeño y un Estado más grande (por ejemplo en Cuba). 
En otros lugares, el mercado sería mayor y el Estado relativamente menor, 
con una esfera religiosa más importante (por ejemplo en Estados Unidos 
de América). La esfera religiosa podría ser más pequeña (por ejemplo 
en Francia o en Suecia) o más grande (por ejemplo en Irán o en Arabia 
Saudita).

Lo que aquí queremos resaltar es por un lado la existencia de un proceso 
general de secularización, en el conjunto de la sociedad frente a procesos 
de secularización específicos en las diversas esferas, los cuales pueden ser 
por diversas razones menos o más avanzados que dicho proceso general. 
Así podemos tener, por ejemplo, que por razones muy específicas en una 
determinada trayectoria histórica la esfera de la cultura tenga más influencia 
religiosa y se generen procesos de identidad cultural o nacionalismos influidos 
por una determinada Iglesia o religión, independientemente de que el proceso 
de secularización siga avanzando. Países como Grecia, Argentina o India 
serían un claro ejemplo de este fenómeno. Lo mismo puede suceder con la 

Gráfica 1

Mercado
(economía)

Religión

Cultura

Estado
(política)

Ciencia

0659-0674-BLANCARTE.indd   667 23/09/2015   17:30:52



668	 Estudios Sociológicos XXXIII: 99, 2015

esfera de la política, si tenemos procesos débiles de laicización del Estado, 
porque la religión ha invadido la esfera pública de diversas maneras. Es el 
caso de países como Israel o Brasil, donde la laicización del Estado no pare- 
ce caminar con la misma velocidad que la secularización en el resto de las 
esferas sociales. Lo contrario también puede ser cierto, es decir, que los pro- 
cesos de laicización del Estado (en la esfera política) sean más avanzados 
que los de otras esferas. Fue el caso de los países soviéticos de Europa del 
Este o de Cuba, pero también de la actual Bolivia o de Venezuela, donde por 
razones políticas coyunturales los procesos de laicización del área política 
se adelantan a los de secularización del resto de la sociedad. Lo que sucede 
entonces entre las esferas religiosa y política puede tener una dinámica muy 
diversa a la impresa en el conjunto de la sociedad por el proceso de secu- 
larización.

El otro punto esencial en este esquema (y que podemos apreciar en la 
gráfica 2), es que nos permite ver la existencia de intersecciones entre las 
diversas esferas. En otras palabras, lo que definimos en términos generales 
como los procesos de secularización y de laicización —en el sentido de una 
autonomía creciente de las otras esferas de acción respecto a la religiosa y la 
creación de principios y valores específicos para cada una de estas áreas— no 
es un proceso acabado ni absoluto, en el que las esferas de acción están com-

Gráfica 2

Mercado
(economía)

Ciencia Religión

Cultura

Estado
(política)

Laicización

0659-0674-BLANCARTE.indd   668 23/09/2015   17:30:52



Blancarte: ¿Por qué la religión “regresó”…	 669

pletamente delimitadas. Existen de hecho intersecciones que muestran zonas 
de influencia mutuas. Y es precisamente allí donde se “reintroduce” (en el 
caso de haber sido expulsada) la lógica religiosa, que vuelve a colonizar, con 
mayor o menor éxito, el pensamiento político secularizado. Éste pudo haber 
alcanzado algún grado de autonomía y sin embargo, por razones diversas, 
la religión vuelve a ganar espacios y a influir nuevamente en dicha esfera, 
que es la de la acción política y por lo tanto donde en muchas ocasiones se 
definen políticas públicas. De allí que el “regreso” de la religión a la vida 
pública sea tan ostentoso y muchas veces dramático: afecta directa e inme- 
diatamente la vida de las personas, incluso aquellas que están normalmente 
alejadas de la vida política.

Lo que Casanova señaló como la “desprivatización de lo religioso” tenía 
para él como resultado “un proceso interrelacionado dual de repolitización 
de las esferas morales y religiosas privadas y la re-normativización de las 
esferas política y económica públicas”. Para él,

Las religiones a lo largo del mundo “están entrando en la esfera pública y la arena 
de la contestación política no sólo para defender sus enseñanzas tradicionales, 
como han hecho en el pasado, sino para participar en las luchas para definir y esta- 
blecer las fronteras entre las esferas pública y privada, entre el sistema y el modo 
de vida, entre legalidad y moralidad, entre individuo y sociedad, entre familia, so- 
ciedad civil y Estado, entre naciones, Estados, civilizaciones y el sistema mun-
dial”. (Casanova, 1994: 6)

Para este autor no se trata de poner en cuestión el paradigma de la secu-
larización, o de eliminar las fronteras entre lo público y lo privado “que son 
necesarias para proteger las libertades modernas y estructurar a las modernas 
sociedades diferenciadas”. Lo que está en juego —nos dice Casanova— “es 
la necesidad de reconocer que las fronteras mismas están abiertas y necesitan 
estarlo a los cuestionamientos, redefinición, renegociación y legitimación 
discursiva” (Casanova, 1994: 65).

Para Casanova era importante afirmar que por un lado habría una legítima 
resistencia religiosa a las perspectivas seculares del mundo, la cual constituye 
más que un rechazo a aceptar las consecuencias de la Ilustración; y que por 
el otro hay una legítima resistencia de las religiones a la des-politización, 
que constituye algo más que un aferrarse a privilegios heredados (Casanova, 
1994: 38).

Aunque no estemos de acuerdo con los supuestos filosóficos de esta pos-
tura, pues habría que aceptar que las religiones han asumido los principios de 
la modernidad, o con la idea de que hemos llegado al fin de las divisiones reli- 
gioso-seculares por una supuesta transformación y reorientación de las Igle- 

0659-0674-BLANCARTE.indd   669 23/09/2015   17:30:52



670	 Estudios Sociológicos XXXIII: 99, 2015

sias del Estado hacia la sociedad civil,3 nos parece importante retomar la 
consideración de la redefinición de las fronteras no sólo entre lo público y lo 
privado, sino entre las diversas esferas públicas o privadas de la acción so-
cial, como pueden ser la cultura, la educación, la ciencia, la economía y por 
supuesto la política y la religión.

Lo importante, para efectos de nuestra investigación, no es por lo tanto 
si las creencias religiosas aumentan o disminuyen, o si la influencia social de 
la religión ha cambiado. Tampoco es si la religión fue privatizada y alejada 
de la esfera pública; lo cual también volvería irrelevante saber si está regre-
sando a la esfera pública (es decir se está desprivatizando), o si alguna vez 
realmente se fue de ésta. Nuestro objetivo es más bien observar las áreas de 
intersección (que va más allá de lo que Casanova quizás definiría como las 
fronteras cambiantes) entre las diversas esferas, de tal manera que podamos 
reconocer dos cuestiones esenciales: las distintas “velocidades” que se dan en- 
tre el proceso general de secularización (en el conjunto de la sociedad) y el 
de laicización (entre las esferas religiosa y política).

Entenderíamos así que la secularización y la laicidad son dos concep-
tos que muestran diferentes aspectos de un proceso dinámico de continua 
redefinición de las esferas (diferenciadas) de lo social (educación, cultura, 
economía, ciencia, etc.), así como de lo político y lo religioso.

Así, mientras que la secularización se relaciona con el proceso general 
de diferenciación social, la laicidad se relaciona con el trabajo permanen- 
te de negociación entre la esfera de lo político (donde predomina el Estado) y 
la esfera de lo religioso. Este proceso permanente de negociación y renegocia-
ción sucede en el espacio creado por la intersección entre las esferas política 
y religiosa, y no es incongruente con el creciente trabajo de secularización 
avanzado por otras esferas, particularmente la del mercado (la economía). 
De la misma manera que pueden moverse incluso en sentido contrario: so-
ciedades más secularizadas pueden conocer retrocesos en sus procesos de 
laicización, o viceversa. Con este enfoque podríamos explicar por qué las 
religiones aparecen perdiendo terreno en muchos ámbitos de la sociedad, al 

3 De hecho, Casanova mismo, al final de su libro, señala que él estaría de acuerdo con “que 
sólo una religión que ha incorporado como propios los aspectos centrales de la crítica ilustrada 
de la religión está actualmente en una posición para desempeñar un papel positivo en el avan- 
ce de los procesos de racionalización práctica”. Y reafirma: “Sólo una tradición religiosa que re- 
formula su relación con la modernidad, incorporando reflexivamente las tres dimensiones de la 
crítica de la religión ilustrada —la crítica cognitiva de las visiones del mundo religiosas tradi- 
cionales, la crítica práctica-moral de las ideologías religiosas de legitimación y la crítica expre- 
siva-subjetiva del ascetismo y alienación religiosa— al mismo tiempo que se sostienen públi-
camente los valores sagrados de la modernidad, es decir la vida humana y la libertad, puede 
contribuir a la revitalización de la esfera pública moderna” (Casanova, 1994: 233).

0659-0674-BLANCARTE.indd   670 23/09/2015   17:30:52



Blancarte: ¿Por qué la religión “regresó”…	 671

mismo tiempo que ganan terreno en los espacios políticos. O, dicho de otra 
manera, por qué, a pesar de que las sociedades se están secularizando, las 
religiones están “regresando” a la esfera pública.

Muchas razones son las que se han avanzado para explicar este fenóme- 
no: el propio éxito del Estado de derecho y el pluralismo cultural, las ideolo- 
gías paseístas de la identidad y de la comunidad, la posición privilegiada de 
las organizaciones religiosas en medio de la crisis de crecimiento de la ciudad 
contemporánea, la crisis de legitimidad de las instituciones políticas, el debi-
litamiento de las utopías de la modernidad, la necesidad de nuevos sentidos 
existenciales, etcétera.4 En cualquier caso, me parece que hay que adelan- 
tar un elemento central de la estructura misma del proceso de laicización: la 
intersección entre política y religión permite la renegociación permanente 
y en este espacio, en virtud de la acción política misma, es mucho más sim-
ple revertir el proceso de secularización. Los actores están más dispuestos a 
redefinir las esferas porque la política lo permite e incluso lo empuja, mien- 
tras que las otras áreas de secularización suelen ser más rígidas. La esfera de 
la ciencia, por ejemplo, permite poco espacio de negociación con las creen- 
cias religiosas, pues se rige por principios propios difíciles de negociar. Lo 
mismo sucede con el mercado, cuyos principios rectores suelen ser imper-
meables a consideraciones religiosas. Hay, sin embargo, esferas que por su 
estructura y principios hacen posible la negociación con lo religioso. Es el 
caso de la esfera de la cultura, debido a consideraciones antropológicas (tra-
diciones, tendencias de largo plazo) e identitarias. De la misma manera, la 
política, en la medida que es negociación pura y tiene como principio rector 
el del poder, fácilmente puede incluir elementos no seculares de legitimación 
del mismo.

La paradoja de la secularización y el retorno de la religión a la esfera pú- 
blica se resuelve de esa manera: la laicización de la esfera del Estado, es decir 
de la política, puede avanzar a otra velocidad e incluso en contrasentido al 
proceso de secularización social general. No siempre hay congruencia entre 
los diversos subsistemas de dicho proceso y eso hace posible que la religión 
se resista a ser desalojada o regrese a los espacios que durante algún tiempo 
y en algunos lugares del planeta le han sido vedados. La esfera de la política, 
que de por sí tiende a sacralizarse, suele aceptar con gusto, mediante un pro- 
ceso de renegociación permanente y de búsqueda de legitimación, que la reli- 
gión sea parte de su fundamento. Todo lo cual genera tensiones, mismas que 
estamos observando en muchas regiones del planeta.

4 Véase al respecto el texto de Jaques Zylbelberg (1995), “Laïcité: connais pas: Allemagne, 
Canada, États Unis, Royaume Uni”.

0659-0674-BLANCARTE.indd   671 23/09/2015   17:30:52



672	 Estudios Sociológicos XXXIII: 99, 2015

Recibido y revisado: mayo de 2015

Correspondencia: Centro de Estudios Sociológicos/El Colegio de México/
Camino al Ajusco núm. 20/Col. Pedregal de Santa Teresa/C.P. 10740/Mé- 
xico, D.F./correo electrónico: blancart@colmex.mx

Bibliografía

Blancarte, Roberto (2012), “Religión y sociología, cuatro décadas alrededor del 
concepto de secularización”, Estudios Sociológicos, vol. XXX, número ex-
traordinario, pp. 59-81.

Casanova, José (1994), Public Religions in the Modern World, Chicago y Londres, 
The University of Chicago Press.

Durkheim, Émile (1985), Les formes élémentaires de la vie religieuse, 7a. edición, 
París, Presses Universitaires de France.

Hervieu-Léger, Danièle (con Françoise Champion) (1987), Vers un nouveau chris-
tianisme?; Introduction à la sociologie du christianisme occidental, 2a. edición, 
París, Éditions du Cerf.

Tschannen, Olivier (1991), “The Secularization Paradigm; a Systematization”, Journal 
for the Scientific Study of Religion, vol. 30, núm. 4, pp. 395-415.

Weber, Max (2014), Economía y sociedad, nueva edición revisada, comentada y 
anotada, México, fce.

Weber, Max (1988), Gesammelte Aufsätze zur Religions-soziologie, 3 vols. [traduci- 
dos al español como Ensayos sobre sociología de la religión, Madrid, Taurus, 
1998].

Zylbelberg, Jaques (1995), “Laïcité: connais pas: Allemagne, Canada, États Unis, 
Royaume Uni”, Pouvoirs, Revue Française de Études Constitutionelles et Po-
litiques, núm. 75, noviembre, pp. 37-51.

Acerca del autor

Roberto J. Blancarte es doctor en Historia y civilizaciones por la Escuela 
de Altos Estudios en Ciencias Sociales, en París, Francia. Actualmente es 
profesor-investigador del Centro de Estudios Sociológicos de El Colegio 
de México, del cual fue director de enero de 2006 a marzo de 2012. Sus 
principales líneas de investigación son religiones y creencias en el mundo 
moderno, laicidad y secularización y relaciones Iglesia-Estado. Recientemen-
te ha publicado “El papel del Estado laico en el desarrollo de los derechos 
sexuales y derechos reproductivos en América Latina”, en Daniel Gutiérrez y 
Karina Felitti (coords.), Diversidad, sexualidades y creencias: los derechos 

0659-0674-BLANCARTE.indd   672 23/09/2015   17:30:52



Blancarte: ¿Por qué la religión “regresó”…	 673

del cuerpo en el mundo contemporáneo, México, El Colegio Mexiquen- 
se, 2015; “Le Mexique, une République laïque: fin du chemin ou début des 
débats?”, en Jean Baubérot, Micheline Milot y Philippe Portier (eds.), Laï-
cité, laïcités, reconfigurations et nouveaux défis, París, La Fondation Maison 
des Sciences de l’Homme et Le Centre d’Études Éthniques des Universités 
Montréalaises, 2014, pp. 281-307; así como Religión, laicidad y biopolítica, 
México, El Colegio de México y unam, 2013.

0659-0674-BLANCARTE.indd   673 23/09/2015   17:30:52


